
พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทย
เรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

 Buddhist Epistemology and Thai Wisdom on 
Kaccayana Mahathera and Sri-Ariyametteyya, The Future Buddha

 ดร.วีรชาติ นิ่มอนงค์
Dr.Veerachart Nimanong

ผู้อ�ำนวยการหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิตสาขาปรัชญาและศาสนา 
บัณฑิตวิทยาลัย คณะมนุษยศึกษา มหาวิทยาลัยอัสสัมชัญ (เอแบค) 

บทคัดย่อ

	 ชาวพุทธเถรวาทไทยบางคนยังมีความเชื่ออย่างสับสนว่าพระสังกัจจายน์ที่มีรูปลักษณะอ้วนท้วน 

(พระอ้วนไทย) คือ พระพุทธเจ้านามว่าพระศรีอารยเมตไตรยท่ีชาวพุทธมหายานจีนนับถือบูชาอยู่  

(พระอ้วนจีน) เป็นองค์เดียวกัน ซึ่งถ้าว่าตามต�ำนานที่มีฐานญาณวิทยาประสบการณ์นิยมและเหตุผลนิยม

เดมิกเ็ป็นคนละองค์กนัจรงิ แต่ญาณวทิยาแนวใหม่ท่ีเรียกว่าการตคีวาม สามารถตีความว่าเป็นองค์เดียวกนั

ได้โดยไม่ขัดแย้งกัน หรือไม่ใช่เป็นการเข้าใจผิด ในบทความนี้ ผู้เขียนต้องการตอบปัญหาท�ำไมชาวพุทธจึง

เข้าใจสบัสนในเรือ่งพระสงักจัจายน์กบัพระศรีอารยะเมตไตรย โดยมวีตัถปุระสงค์ ๓ ข้อ คอื (๑) เพ่ือศกึษา

พุทธญาณวิทยากับทฤษฎีญาณวิทยายุคใหม่ แนวเดิมและยุคใหม่แนวใหม่ (New Epistemology) คือ  

การตคีวาม (Hermeneutics) ทัง้โดยทัว่ไป (ตะวนัตกและตะวันออก) และในพระพุทธศาสนา (๒) เพ่ือศกึษา

ภูมปัิญญาเรือ่งประวตัพิระสงักัจจายน์เปรยีบเทยีบกบัพระศรีอารยเมตไตรย และ (๓) เพ่ือประยกุต์ใช้ทฤษฎี

ญาณวทิยาทัง้เก่าและใหม่ในการท�ำความเข้าใจเรือ่งพระสงักจัจายน์เปรยีบเทยีบกบัพระศรอีารยเมตไตรย

ของมหายานจีนซึ่งผลจากการศึกษาพบว่า ทฤษฎีการตีความแนวใหม่ไม่ได้ปฏิเสธแนวเดิม เพียงแต่เสริม

และบูรณาการเข้ากันเท่านั้น เช่น ทฤษฎีเจตนาผู้แต่งของชไลมาเคอร์ยังเป็นการใช้นิรนัยที่อยู่บนฐานของ

เจตานาผู้แต่งและภาษาของผู้แต่งคือยังมีกฎเกณฑ์เหมือนหลักนิรนัย การตีความเชิงพุทธไม่ได้ละทิ้งหลัก

ศรัทธา ๑๐ หลักปัญญา ๓ และหลักสิกขา ๓ เพียงแต่บูรณาการอปัณณกธรรมเข้าไปและวิเคราะห์ด้วย

หลักอนุปุพพมรรคและอุปายโกศลวิธี พุทธญาณวิทยาแนวใหม่ซ่ึงเรียกว่าการตีความ ย่อมสอดคล้องกับ

ญาณวิทยาพุทธแนวเดิมคือแนวสัจนิยมเชิงปฏิบัตินิยมที่ยอมรับความมีอยู่โดยสมมติของสรรพสิ่งที่อิงทั้ง

วัตถุและจิต แต่ความมีอยู่โดยสมมตินี้จะเข้าไปหยั่งรู้ได้ด้วยประสบการณ์ตรงของแต่ละบุคคล ปฏิบัตินิยม

แนวพุทธอิงอาศัยการปฏิบัติวิปัสสนาเพื่อเข้าถึงความจริงเพื่อความสิ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิง ซึ่งแตกต่างจาก

ปฏิบตันิิยมทัว่ไปทีน่กัคดิในส�ำนกันีเ้น้นการเข้าถงึความจรงิหรอืความรูแ้นววทิยาศาสตร์ ดงันัน้ กรณศีกึษา

06. ������������ (71-90).indd   71 3/4/2561   11:39:12



72 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

ภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์และพระศรีอารยเมตไตรยของพุทธศาสนิกชนไทยจึงสามารถเข้าใจได้

ตามแนวการตคีวามเชิงปฏิบัตนิิยมแนวพทุธเป็นการบรูณาการเข้ากับปฏบิตันิยิมทัว่ไป โดยสรุปการตคีวาม

แนวเดิมยึดเหตุผลเป็นส�ำคัญถือว่าเป็นคนละองค์แต่การตีความแนวใหม่ถือเอาศรัทธาเป็นส�ำคัญจึงถือว่า

เป็นคนละองค์หรือองค์เดียวกันก็ได้ ยึดจิตที่เป็นกุศลที่ได้จากการบูชาเป็นหลักส�ำคัญ 

ค�ำส�ำคัญ: พุทธญาณวิทยา, ภูมิปัญญาไทย, พระสังกัจจายน์, พระศรีอารยเมตไตรย

Abstract
	 Some Thai Buddhists confusedly believed in Kaccayana Mahathera (Thai fat monk), 

to be one and the same with Sri-Ariyametteyya (Chinese fat monk). While the modern 

Epistemology like Rationalism and Empiricism stated that they are definitely different 

monks, but the new Epistemology, i.e. Hermeneutics, would say that they can be  

understood as one and the same monk. In this paper, the writer wants to answer  

the question why Thai Buddhists understandingly confused the story of Kaccayana Ma-

hathera with Sri-Ariyametteyya, through the following 3 objectives: (1) To study modern 

Epistemology of both early and later period; (2) to study comparatively the story of  

Kaccayana Mahathera and Sri-Ariyametteyya; and (3) to interpret the story of Kaccayana 

Mahathera of Theravada and Sri-Ariyametteyya of Chinese Mahayana, with those two 

traditions of Epistemology, traditional Epistemology and Hermeneutics. The research  

results are founded that the new Epistemology or Hermeneutics did not oppose to the 

traditional one, it just supplements and integrates with one another, say for example, 

Friedrich Schleiermacher’s theory of Author’s intention is actually a kind of deduction, 

based on the Author’s intention and Author’s language, that is to say, it still consists of 

rules like deduction. Likewise, the Buddhist Hermeneutics does not also ignore the 10 

Principles of faith (Kalamasutta), 3 kinds of Wisdom (Panna), and 3 Higher Trainings  

(Tisikkha), it just supplements and integrates with Apannakadhamma, which is analyti-

cally added by the Gradual Path (Anupuppamagga) and the theory of Skills in Means 

(Upayakosala). New Buddhist Epistemology or Hermeneutics can get along with the  

traditional Epistemology, which is called in other words as Realistic Pragmatism, which 

recognizes the conventional existence of both mind and body that can be realized by 

the individual direct perception. The Buddhist Realistic Pragmatism differs from the  

06. ������������ (71-90).indd   72 3/4/2561   11:39:13



73พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

general Pragmatism in that the former depends on Insight Meditation to understand  

things as they are, the latter on the scientific experimentation. Therefore, the study of 

the Buddhist Epistemology and Thai Wisdom based on Kaccayana Mahathera and  

Sri-Ariyametteyya can be understood according to the New Buddhist Epistemology  

or Hermeneutics in other words, called the Buddhist Realistic Pragmatism with the  

supplement of general Pragmatism. In conclusion, the Buddhist Hermeneutics helps  

the Buddhists understand that both Kaccayana Mahathera and Sri-Ariyametteyya are  

the same, because it uses Faith accompanied by Wisdom derived from Respect as  

the basis for understanding. 

Keywords: Buddhist Epistemology, Thai Wisdom, Kaccayana Mahathera, 
                Sri-Ariyametteyya, The Future Buddha)

บทน�ำ
	 ในบทความวิจัยเรื่อง พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารย- 

เมตไตรยอนาคตพุทธเจ้านี้ ผู้วิจัยน�ำเสนอประเด็นเรื่องญาณวิทยาทั่วไปทั้งแนวเก่าแนวใหม่ให้เป็นที่เข้าใจ

ก่อน แล้วโยงเข้าหาญาณวิทยาหลังสมัยใหม่ทั้งตะวันตกและพระพุทธศาสนาเพ่ือให้เห็นพัฒนาการของ

เนื้อหาสาระด้านญาณวิทยา และ เพื่อให้สามารถเห็นประโยชน์ของญาณวิทยาว่าสามารถช่วยเราให้เข้าใจ

เรื่องราวต่างๆ ที่เป็นปัญหาถกเถียงกันอยู่ ถือเป็นแรงบันดาลใจให้ผู้วิจัยเขียนเรื่องนี้ ผู้วิจัยจึงได้น�ำเสนอ

ประเดน็ภมูปัิญญาเรือ่งพระสงักจัจายน์กับพระศรอีารยเมตไตรยเข้ามาเข้ามาเป็นกรณศีกึษา การน�ำทฤษฎี

ญาณวิทยาตะวันตกมาประยุกต์ใช้ในการตีความเรื่องราวทางพระพุทธศาสนาก็เพื่อเป็นมุมมองทางเลือก

ให้เห็นว่าทฤษฎีญาณวิทยาตะวันตกก็สามารถให้ความรู้ได้ในระดับหนึ่งและให้เห็นความแตกต่างระหว่าง

ทฤษฎีตะวันตกและทางพระพุทธศาสนา ดังนั้นผู้วิจัยจะได้น�ำเสนอประเด็นที่ส�ำคัญเป็นล�ำดับไป ดังนี้

๑. ศึกษาทฤษฎีญาณวิทยายุคใหม่ แนวเดิมและยุคใหม่แนวใหม่ คือแนวการตีความ และ
    การตีความยุคหลังสมัยใหม่ ทั้งโดยทั่วไปและโดยเฉพาะในพระพุทธศาสนา
 	 ในการวิเคราะห์กรณีศึกษาพระสังกัจจายน์ จะเน้นญาณวิทยายุคใหม่แนวใหม่คือการตีความ  

และการตีความยุคหลังสมัยใหม่ ซ่ึงจะใช้ทฤษฎีการตีความแนวพุทธร่วมด้วยเพื่อศึกษาภูมิปัญญาพุทธ 

และภูมิปัญญาไทยในเรื่องความเชื่อพระอ้วนทั้ง ๒ ส�ำนวน
1
 

1
 เอกวิทย์ ณ ถลาง, ภูมิปัญญาชาวบ้านสี่ภาค, (นนทบุร ี : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัย, ๒๕๔๐), หน้า ๔๔, 

๑๔๙, ๒๕๓, ๒๓๔. 

06. ������������ (71-90).indd   73 3/4/2561   11:39:13



74 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

	 ๑.๑ ญาณวิทยาทั่วไปยุคใหม่แนวเดิมและยุคใหม่แนวใหม่คือการตีความ: 

 	 ญาณวิทยายุคใหม่แนวเดิม ที่นักปรัชญาเหตุผลนิยม และประสบการณ์นิยมก�ำลังรุ่งโรจน์ ยุคใหม่นี้

มีเกณฑ์ตัดสินความจริงเป็นระบบ สัญลักษณ์ของญาณวิทยายุคใหม่คือทฤษฎีนิรนัยและอุปนัย  

ส่วนสัญลักษณ์ของยุคใหม่ตอนปลายมีการตีความเพ่ิมขึ้นเรียกว่าตรรกะแนวใหม่ เช่นการตีความของ 

กาดาเมอร์เป็นต้น แต่ก็มีฐานมาจากตรรกะแบบวิภาษวิธีของเฮเกลนั่นเอง

	 หลักส�ำคัญของญาณวิทยาทั่วไปทุกยุคทั้งแนวเดิมและแนวใหม:่	ญาณวิทยาคือปรัชญา ญาณวิทยา

มีลักษณะเดียวกับปรัชญา แม้แต่ค�ำแปลของทั้ง ๒ ค�ำนี้ก็มีความหมายแนวเดียวกัน คือ ค�ำว่าญาณวิทยา

นิยามว่า วิธีหาความรู้ ส่วนปรัชญาคือ การรักที่จะรู้ นักปรัชญาจะต้องเริ่มจากการท�ำปรัชญา ๓ ขั้นตอน 

คือ ขั้นตอนที่หนึ่ง คือ ศึกษาให้เข้าใจว่า ใครพูดหรือท�ำหรือเขียนหรืออะไรไว้ (who said what) ขั้นที่สอง

คือถามในใจว่าท�ำไมเขาจึงพูดหรือเขียนหรือท�ำอย่างนั้น (why s/he said so) และ ขั้นตอนที่สามในฐานะ

นักปรัชญาต้องแสดงจุดยืนว่าถ้าเราเห็นด้วยหรือไม่เห็นด้วยหรือทั้งเห็นด้วยและไม่เห็นด้วยต้องให้เหตุผล

ได้ว่าเห็นด้วยหรือไม่เห็นด้วยเพราะเหตุใด (why you agree/disagree) เราจะเห็นได้ว่าลักษณะคิดแบบ 

๓ ขั้นตอนนี้ท�ำให้เรารู้จักฟังคนอื่นเขา การคิดต่างไม่ใช่การสร้างปมขัดแย้ง เพราะคิดต่างเน้นการเข้าใจ

ตนเองให้มากข้ึนว่าท�ำไมเราจงึไม่เห็นด้วยกับแนวคิดของเขา ความหมายของปรชัญาจงึไม่ตายตวัว่าปรชัญา

หมายถงึความหมายอะไรแน่ แต่ความหมายของปรัชญาขึน้อยูก่บัความสนใจของนกัปรัชญาต่างกาลเทศะ 

ความหมายของปรัชญาตอบได้อีกนัยคือปรัชญาคืออภิปรัชญาหมายถึงศึกษาว่า เราคือใคร ญาณวิทยา

หมายถึงเรารู้อะไร และจริยศาสตร์หมายถึงเราท�ำอะไรตามความรู้น้ันเพื่อเข้าถึงความเป็นตัวเราหรือ

สถานภาพของเรา (what we do)

 	 หลักญาณวิทยาทั่วไปยุคใหม่ (Modern Age) แนวใหม่ (New Epistemology): ญาณวิทยา

ยุคใหม่ตอนต้นเน้นตรรกะแนวเดิมของยุคโบราณตั้งแต่สมัยอาริสโตเติล แต่ญาณวิทยายุคใหม่ตอนปลาย

หันมาสนใจวิธีวิภาษวิธีของเฮเกลที่เน้นการสังเคราะห์ระหว่างข้อยืนยันกับข้อโต้แย้ง ซึ่งเป็นฐานของ

ญาณวิทยาแนวใหม่เรียกว่า ศาสตร์แห่งการตีความ ซึ่งมาจากค�ำว่า “เฮอร์เมนูติกส์” (Hermeneutics) 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ค�ำจ�ำกัดความว่า อรรถปริวรรตศาสตร์ หมายถึงศาสตร์แห่งการ

ตคีวามหรอืการยกัเยือ้งเปลีย่นแปลงความหมายค�ำ ศาสตร์แห่งการตคีวามเรยีกอกีอย่างหนึง่ว่า ศาสตร์แห่ง

ความเข้าใจ เพราะค�ำว่า “เฮอร์เมนูติกส์” มีรากศัพท์มาจาก เฮอร์มีส (Hermes) ซึ่งเป็นเทพเจ้าแห่งการ

สื่อสาร (God of Messenger) ของกรีก กล่าวกันว่า เทพเฮอร์มีสต้องท�ำหน้าท่ีส่ือสารระหว่างหัวหน้า

เทพเจ้าด้วยกันและระหว่างเทพเจ้ากับมนุษย์ เพราะมีของวิเศษคือรองเท้าติดปีกจึงเดินทางได้ไวดังใจคิด

หรือกระแสจิต และมีไม้ถือศักดิ์สิทธิ์อันเป็นสัญลักษณ์ของการปรองดองด้วยเพราะเคยใช้ห้ามการวิวาท

06. ������������ (71-90).indd   74 3/4/2561   11:39:13



75พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

ของบรรดามนุษย์และสัตว์ที่ทะเลาะกัน เฮอร์มีสสื่อสารด้วยใจ เพราะต้องเรียนรู้ภาษาของเทพและมนุษย์

รวมทั้งสัตว์เพื่อสื่อสารให้พวกเขาเข้าใจ ดังนั้น ศาสตร์แห่งการตีความจึงเป็นศาสตร์และศิลป์แห่งความ

เข้าใจด้วย
2
 ในกลางศตวรรษท่ี ๑๗ เจ.ซี.แดนออเออร์ (J.C.Dannhauer) ได้น�ำเอาค�ำว่าเฮอร์เมนูติกส ์

มาใช้เป็นคนแรกเพือ่ใช้ตคีวามคมัภร์ีทางศาสนากฎหมายและวรรณคดโีดยมเีป้าหมายเพือ่หาความถกูต้อง

ทางภาษาและประวัติศาสตร์ ต่อมา ชไลมาเคอร์ (Friedrich Schleiermacher 1768-1838) ผู้ได้รับการ

ขนานนามว่า เป็นบิดาแห่งการตีความสมัยใหม่
3
 ดังนั้นตั้งแต่ชไลมาเคอร์เป็นต้นมา เฮอร์เมนูติกส์ก็เริ่มถูก

น�ำมาใช้ตคีวามต�ำราทัว่ไปโดยไม่จ�ำกดัแต่เฉพาะต�ำราทางศาสนา กฎหมายและวรรณคดีเท่านัน้ ท�ำให้ ดิล

เทย์ (Wilhelm Dilthey 1833-1911) หันมาพัฒนาศาสตร์แห่งการตีความอย่างจริงจัง 

	 ๑.๒ พุทธญาณวิทยา

	 พุทธญาณวิทยาแยกออกจากฮินดู เพราะพุทธญาณวิทยาปฏิเสธพระเวท พุทธญาณวิทยาจึงยืนยัน

อนัตตาแบบประจักษประมาณพิเศษหรือวิปัสสนาภาวนา คือวิธีการหาความรู้แบบประสบการณ์ตรง  

พุทธญาณวิทยาจึงเป็นสัจนิยมในแง่ที่มาของความรู้ จัดเป็นปฏิบัตินิยมในแง่วิธีการหาความจริง
4

 	 พุทธญาณวิทยายอมรับที่มาของความรู้ของฮินดูเพียง ๓ อย่างในบรรดา ๖ อย่าง ดังกล่าวมาคือ 

ยอมรับประจักษประมาณ อนุมานประมาณ และ ศัพทประมาณ
5
 โดยถือว่าที่มาของความรู้ที่เหลืออีก  

๔ อย่างนั้น สามารถสงเคราะห์ลงในอนุมานประมาณ และญาณวิทยาพุทธเน้นประจักษประมาณมากกว่า

อย่างอื่น ที่ส�ำคัญคือพุทธญาณวิทยาถือว่าประจักษ์ประมาณต้องเป็นประจักษ์ประมาณพิเศษ เพราะใน

พระพุทธศาสนามีหลักภาวนามยปัญญาเป็นส่วนพิเศษออกไป นอกจากสุตมยปัญญาซึ่งเทียบได้กับ 

ศัพทประมาณและจินตมยปัญญาซึ่งเทียบได้กับอนุมานประมาณ ซึ่งจะไม่ขอขยายความในบทความนี้  

ในบทความนี้จะเน้นพุทธญาณวิทยาแนวใหม่ ดังนี้

	 พุทธญาณวิทยาแนวใหม่ : การตีความหรือ เฮอร์เมนูติกส์ในพระพุทธศาสนา

	 มีเฮอร์เมนูติกส์ในพระพุทธศาสนาหรือไม่ ? โลเปซ นักวิชาการด้านเฮอร์เมนูติกส์แนวพุทธ  

กล่าวสรุปว่า “การตีความในพระพุทธศาสนา เริ่มต้นเป็นทางการอย่างเต็มรูปแบบ ตั้งแต่พระพุทธศาสนา

ยังอยู่ในประเทศอินเดียแล้ว อย่างเช่นในคัมภีร์บางแห่งพระพุทธเจ้าตรัสว่า สังขารทั้งหลายเป็นอนัตตา  

แต่ในที่อื่นพระองค์ตรัสให้พึ่งอัตตา ซึ่งดูเป็นเรื่องขัดแย้งกัน แต่ว่าที่น่าสังเกตก็คือพระพุทธเจ้าได้ทรงวาง

2
	Klemm, David E, Hermeneutical Inquiry, 2 Vols, (Atlanta: Scholars Press,1986) , pp. 30-31. 

3
	Klemm, Hermeneutical Inquiry, 2 Vols.p. 2. 

4
	Kalupahana, Buddhist Philosophy : A Historical Analysis,1976, p. 16. 

5	
Chatterjee, Satischandra, The Nyaya Theory of Knowledge: A Critical Study of Some  

Problems of Logic and Metaphysics, (Calcutta: University of Calcutta, 1978), pp. 53-54. 

06. ������������ (71-90).indd   75 3/4/2561   11:39:13



76 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

หลักการตีความไว้ให้แล้วในบางเรื่อง”
6
 ลาโมทท์ให้ทัศนะเสริมว่า พระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่

พระพุทธเจ้าตรัสไว้เป็นเกณฑ์ในการตัดสินการตีความทั้งธรรมะและวินัยว่าถูกต้องหรือไม่อย่างไร
7  

และ บอนด์กล่าวต่อว่า พระพุทธศาสนามีเฮอร์เมนูติกส์อยู่แล้ว โดยเฉพาะในคัมภีร์เนตติปกรณ์และ 

เปฏโกปเทศ ซึ่งเป็นเฮอร์เมนูติกส์แบบวิสุทธิมรรคและวิมุตติมรรค
8
 

 	  ถามว่าอรรถปริวรรตศาสตร์แนวพุทธมีลักษณะอย่างไร ? อรรถปริวรรตศาสตร์ในพระพุทธศาสนา

เป็นการผสมกันระหว่างการอธิบายความและการตีความ เพราะค�ำสอนในพระพุทธศาสนาเป็นลักษณะ 

กฎธรรมชาติ หรอื หลกัธรรมนยิาม ๕ อย่างในธรรมนยิามสูตร ทฤษฎปีฏสัิมพันธ์เป็นการผสมผสานระหว่าง

ทฤษฎีปิดใจนิยม (Exclusivism) และ ทฤษฎีปันใจนิยม (Inclusivism)
9
 ลาโมทท์กล่าวว่า หลักส�ำคัญ 

ขั้นพื้นฐานของการตีความทางพระพุทธศาสนา (A Basic Hermeneutical Principle) ตามแนวพระสูตร

ของมหายานชื่อ “จตุปรติสรณสูตร” (Catuhpratisaranasutra) ที่กล่าวถึงกฎ ๔ ข้อของการตีความทาง

พระพุทธศาสนาไว้โดยสรุป แต่จะไม่อธิบายในที่นี้
10

 โดยทั่วไปพระพุทธองค์ทรงวางหลักเกณฑ์การ 

วินิจฉัยธรรมวินัยไว้แล้ว มหาปเทสเป็นหลักใหญ่ส�ำหรับอ้างเพื่อสอบสวนเทียบเคียงพระธรรมวินัย  

หลักอปัณณกธรรมจัดว่าส�ำคัญมาก 

 	 หลักการตีความแบบอปัณณกธรรม (The Apannaka Interpretation)

	 พระพุทธเจ้าจาริกไปในแคว้นโกศล แล้วทรงเสด็จแวะพักที่หมู่บ้านสาลา ทรงตรัสถามชาวบ้าน 

สาลาว่า ท่านมศีาสดาใดๆ ทีน่่าพอใจน่าศรทัธาบ้างหรอืไม่ เมือ่ชาวบ้านตอบว่าไม่ม ีพระองค์จงึทรงแนะน�ำ

ให้สมาทานธรรมที่ไม่ผิด ๕ ประการโดยสรุปคือ
11

 แม้สมณพราหมณ์จะกล่าวไว้ว่า 

		  ก.	 โลกหน้าไม่มี 			   ข. ถือศีลไร้ประโยชน์ 

		  ค. 	สุขทุกข์ไม่มีเหตุปัจจัย 		  ง. ไม่มีโลกหลังจากตาย 

		  จ. 	นิพพานไม่มี 

6
 Lopez, Donald S. (Ed.), Buddhist Hermeneutics, (Honolulu: University of Hawaii Press,1988), 

p. 3. 
7	Lopez, ed., Buddhist Hermeneutics, 1988, pp. 11-27. 
8	Lopez, ed., Buddhist Hermeneutics, 1988, pp. 29-45. 
9	Lawson, E. Thomas and McCauley, Robert N. (1990). Rethinking Religion: Connecting  

Cognition and Culture. (Cambridge: Cambridge University Press). p.p. 12-31. 
10

 Lamotte, 1988, pp.11-27 in Lopez, Donald S. (Ed.). (1988). Buddhist Hermeneutics.  
(Honolulu: University of Hawaii Press). 

11
 พระสูตรนี้ทรงปรารภถึงทัศนะ ๕ ประการซึ่งกำ�ลังแพร่หลายอยู่ในเวลานั้น กล่าวคือ (๑) นัตถิกทิฏฐิ หรือ 

อุจเฉททิฏฐิ (๒) อกิริยทิฏฐิ หรือ อกรรมวิปากทิฏฐิ เป็นต้น (พระราชวรมุน,ี ๒๕๒๙/1986, ๒๐๕) 

06. ������������ (71-90).indd   76 3/4/2561   11:39:13



77พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

	 ถ้อยค�ำของสมณพราหมณ์เหล่านั้นจะเป็นจริงหรือไม่จงยกไว้ แต่คนคนน้ีท่ีทุศีล มีความเห็นผิด  

พูดว่าผลของบุญบาปไม่มี ย่อมถูกวิญญูชนติเตียนในปัจจุบัน ถ้าโลกหน้ามีคนคนนั้นก็ถือเอาโทษ 

ทั้งสองฝ่ายคือถูกติเตียนในปัจจุบัน และตายไปก็จักเข้าถึงอบาย ทุคคติ วินิบาต นรก ส่วนผู้ที่เห็นว่า มี  

ย่อมถือถูกตามหลักอปัณณกธรรม   

	 ในอปัณณกสูตรน้ี พระพุทธองค์ยังทรงแนะน�ำให้ปฏิบัติตามหลักอปัณณกปฏิปทา คือข้อปฏิบัต ิ

ที่ไม่ผิดมี ๓ อย่าง ๑. อินทรียสังวร คือ ส�ำรวมอินทรีย์ ๖ คือ ตา หู จมูกลิ้นกายใจ ๒.โภชเนมัตตัญญุตา 

คือความรู้จักประมาณในการบริโภค ๓. ชาคริยานุโยค คือ การประกอบความเพียรไม่เห็นแก่นอน  

โดยตรัสถึงพ่อค้า ๒ คนที่ปฏิบัติถูกและผิดหลักอปัณณกธรรม เรื่องเล่าว่า พ่อค้า ๒ คนพร้อมด้วยสินค้า 

๕๐๐ เล่มเกวียนก�ำลังเดินทางไปค้าขายเมืองเดียวกันและถ้าเดินทางไปพร้อมกันจะไม่ดี จึงมาตกลงกันว่า

ใครจะเดนิทางไปก่อน พ่อค้าคนทีห่นึง่สมมตช่ืิอ ก. เขาไม่เกีย่งไม่ว่าจะเป็นฝ่ายเดินทางไปก่อนหรือไปทีหลัง 

ส่วนพ่อค้าคนท่ีสองช่ือ ข. ต้องการเดนิทางไปก่อน ในใจเขาคดิว่าไปก่อนจะได้ขายสนิค้าได้มาก ถนนหนทาง

จะได้ไม่เสียหาย จะได้มีหญ้าสดให้ม้ากินก่อนเป็นต้น ด้วยการคาดคะเนหรือใช้ตรรกะอย่างนี้ ข. จึงออก

เดินทางไปก่อน ปรากฏว่าการณ์ไม่ได้เป็นไปดังตรรกะ เขาถูกปล้นกลางทาง ส้ินเนื้อประดาตัว ส่วน ก.  

เดินทางภายหลังประสบความส�ำเร็จร�่ำรวยกลับมา ประเด็นอยู่ตรงที่ว่า ข. ใช้ตรรกะ และคิดว่าจะเอาชนะ

เพื่อนให้ได้ ภัยและความหายนะจึงมาถึงตัว ส่วน ก. ไม่ได้ค�ำนึงถึงตรรกะเลย ความคิดและการตัดสินใจ

ของเขาแน่นอนไม่ได้ลังเล และไม่มีเงื่อนไขประการใด จึงไม่มีการขัดแย้งและส�ำเร็จโดยดี
12

	 อปัณณกวธิไีม่ใช่เป็นเกณฑ์แห่งนยัวเิคราะห์แบบทีอ่งิประสบการณ์หรือการอนมุานล้วน แต่เป็นนยั

วิเคราะห์อย่างหนึ่งที่อิงอาศัยจิตวิทยาเป็นแกนน�ำ พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลักอปัณณกธรรมแก่ชาวสาละ

ซึง่ไม่มีศาสนา หรือยงัไม่ปักใจนบัถอืศาสนาใดๆ แต่มวีจิารณญาณ ชาวสาละยอมรบัได้ วธิอีปัณณกธรรมนี้

จึงเหมาะท่ีจะน�ำมาใช้ในยุคโลกาภิวัตน์ ในยุคที่มีทั้งผู้ท่ีนับถือและไม่นับถือศาสนา แต่มีวิจารณญาณ  

มีความร่วมมือซึ่งกันและกัน โดยไม่ยึดมั่นแข่งดีซึ่งกันและกัน ตามทรรศนะของศาสตราจารย์กีรติ บุญเจือ 

คือยุคหลังนวยุค ซึ่งประกอบไปด้วยกระบวนทัศน์ที่ 5 กระบวนทัศน์ที่ปราศจากความยึดมั่นถือมั่น มีแต่

ความร่วมมือ

12
 ดูผิวเผินอปัณณกวิธีมีส่วนเหมือนค�ำสั่งเด็ดขาดในทฤษฎีกรณียธรรม (Deontology) ของค้านท์ แต่ไม่ใช่ 

อปัณณกวิธีอยู่ระหว่างกลางของ ทฤษฎีกรณียธรรมของค้านท์และประโยชน์นิยม (Untilitarianism) ของมิลล์  
เพราะอปัณณกวิธีมีกุศลและอกุศลมาเป็นตัวตัดสิน ในเรื่องนี้ ก เป็นคนดีเป็นพระโพธิสัตว์ ซึ่งเป็นคนดีอยู่แล้ว กุศลธรรม
ในใจท�ำให้เขาตัดสินใจอย่างนั้น ค�ำว่าตัดสินใจเด็ดเดี่ยวจึงมีเงื่อนไขอ้อมๆ มาเป็นตัวแปร ถึงแม้จะไม่ใช่เงื่อนไขตรงๆ 

06. ������������ (71-90).indd   77 3/4/2561   11:39:13



78 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

 	 เฮอร์เมนูติกส์ของเถรวาทในคัมภีร์เนตติปกรณ์ยึดแนวอนุปุพพีกถา

	 พระพุทธโฆษาจารย์เคยกล่าวไว้ว่า “พระพุทธพจน์ทั้งหมดเปรียบเสมือนสาครหรือทะเลแห่งนัย

วิเคราะห์”
13

 หลักฐานยืนยันเรื่องนี้คือหนังสือคัมภีร์เปฏโกปเทสะ และเนตติปกรณ์ ซึ่งมีเนื้อหาและ 

ลีลาการแต่งคล้ายกันและนักวิชาการเชือ่ว่าเป็นคัมภีร์ทีแ่ต่งขึน้ต้ังแต่สมยัพทุธกาล คือ ๒๕๐๐ ปี มาแล้ว 

ดงัข้อความว่า “เมือ่พระมหากจัจายนะ ภาษติเปฏโกปเทสปกรณ์แล้ว พระผูม้พีระภาคเมือ่ทรงพระชนม์อยู่

ก็แสดงความชื่นชมยินดี”
14

 

	 เทศนาหาระนับว่าเป็นหัวใจของหาระทั้งหมด เพราะในเทศนาหาระนี้ได้พรรณนาถึงอรรถ ๖ อย่าง

ซึ่งสามารถน�ำมาเทียบได้กับหลักอนุปุพพีกถาท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้ในทีฆนิกาย สีลขันธวรรค
15

 ดังนี้  

อนุปุพพีกถาที่กล่าวถึง ทาน ศีล สวรรค์ กามาทีนวกถา และเนกขัมมานิสังสกถา อันหมายถึงธรรมเทศนา

ที่แสดงเนื้อความลุ่มลึกลงไปโดยล�ำดับ หลักอนุปุพพีกถานี้เรียกสั้นๆ ว่า แนวคิดแบบคุณ (advantage) 

โทษ (disadvantage) และทางออก (renunciation)
16

. เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า อนุปุพพมรรค คือด�ำเนิน

เรื่องไปตามล�ำดับจึงจะได้ความหมายสมบูรณ์ ตามปกติพระพุทธเจ้าเมื่อจะทรงแสดงพระธรรมเทศนาแก่

คฤหัสถ์ ผู้มีอุปนิสัยสามารถที่จะบรรลุธรรมพิเศษ ทรงแสดงอนุปุพพีกถานี้ก่อน แล้วจึงตรัสแสดงอริยสัจจ์ 

๔ เป็นการท�ำจิตให้พร้อมที่จะรับดุจผ้าที่ซักฟอกสะอาดแล้ว ควรรับน�้ำย้อมต่างๆ ได้ด้วยดี
17

 

	 เทสนาหาระ

	 เทศนาหาระเป็น “การอธบิายด้วยถ้อยค�ำอย่างพสิดาร (พรรณนา) ให้เข้าใจอรรถธรรมทัง้ ๖ อย่าง” 

อรรถ ๖ คือธรรมะทั้งเป็นกุศลและอกุศล ซึ่งมี ๖ อย่างดังจะ ขยายความต่อไปนี้ : การแสดงธรรมท่ีชี ้

ให้เห็นคุณ คือ สุขโสมนัสอิฏฐารมณ์ ที่น่ายินดี และตัณหาอันเป็นเหตุยินดี รวมท้ังวิปลาส เรียกว่า  

อัสสาทะ ; และโทษ มีทุกข์ โทมนัส เป็นต้น เรียกว่า อาทีนวะ; การสลัดออก คือ ผู้ปฏิบัติตามหลักธรรม

แล้วจะได้บรรลุมรรคผลและนิพพานที่เป็นเครื่องสลัดออกจากวัฏฏะ เรียกว่า นิสสรณะ; ผล คือ ผลแห่ง

เทศนา เช่น อานิสงค์ ๕ ประการของเทศนา มีได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟังเป็นต้น โดยสรุปคือการได้รับลาภยศ

13
 กตโม นยสาคโร เตปิฏกํ พุทฺธวจนํ. 

14
 เปฏโกปเทเส มหากจฺจายเนน ภาสิเต ... ตํ ชีวิตา ภควตา มาทิเสน สมุทฺเทนนตถาตเตน (เปฏโกปเทสปกรณ,์ 

๒๕๓๓, หน้า ๒๘), จ�ำเนียน แก้วภู่ (๒๕๓๙, หน้า ๑๙) วิจารณ์ว่า ชื่อกัจจายนะ น่าจะมิได้หมายถึงพระกัจจายนะที่เป็น
บุคคล แต่หมายถึงส�ำนักของพระมหากัจจายนะซึ่งตั้งขึ้นเป็นครั้งแรกในสมัยพุทธกาลที่เมืองอุชเชนี แคว้นอวันตี  
เหมือนอย่างที่คัมภีร์นิทเทส ปฏิสัมภิทามรรคและพระอภิธรรมเป็นผลงานของพระสารีบุตร 

15
 ที.สี. ๙/๒๓๗/๑๘๙ 

16
 พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พุทธธรรม, หน้า ๖๙๓. 

17
 พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต),พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์, (กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาฯ, 

๒๕๓๓), หน้า ๖๙๓. 

06. ������������ (71-90).indd   78 3/4/2561   11:39:14



79พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

สรรเสริญสุขในชาตินี้และชาติหน้าเป็นต้น; อุบาย คือ ปุพพภาคปฏิปทาอันเป็นข้อปฏิบัติเบื้องต้นแห่ง

อริยมรรค เรียกว่า อุบาย; และอาณัตติ คือการแนะน�ำหรือตักเตือนเวไนยบุคคล พึงสังเกตถ้อยค�ำว่า  

พึง ควร หรือจง คล้ายค�ำแนะน�ำสั่งสอนให้ท�ำตามเป็นหลัก คืออาณัตตินั่นเอง

	 เทสนาหาระน้ีจัดเป็น การตคีวามแบบพรรณนาอรรถแห่งพระสตูร ซึง่สามารถสรปุลงในพระพทุธพจน์

ว่า “ภิกษุทัง้หลายเราจักแสดงธรรม อนังามในเบือ้งต้น งามในท่ามกลาง งามในทีสุ่ด จะประกาศพรหมจรรย์

พร้อมด้วยอรรถและพยัญชนะ อันบริสุทธิ์ บริบูรณ์สิ้นเชิง แก่เธอทั้งหลาย”
18

 ตัวอย่างการประยุกต์ใช ้

เทสนาหาระ: เพื่อความเข้าใจแจ่มแจ้งจึงขอยกอุทาหรณ์มาประกอบการพิจารณาในที่นี้ คือคาถาว่า  

“ปูชา จ ปูชนียานํ”
19

 ค�ำว่า บูชา ในที่นี้หมายถึงการบูชา ๒ อย่างคือ อามิสบูชาและธรรมบูชา ในที่นี้เน้น

อามิสบูชา ซึ่งสามารถจ�ำแนกอามิสบูชาลงในหลักธรรม ๖ อย่างได้ดังนี้ (๑) สุขโสมนัส อิฏฐารมณ์อันเนื่อง

ด้วยการบูชานั้นและตัณหาที่ยินดีในโลกิยธรรมนี้ชื่อว่าอัสสาทะ (๒) เตภูมิกธรรม คือ กามภูมิ รูปภูมิ และ 

อรูปภูมิ อันเป็นสังสารทุกข์ ชื่อว่า อาทีนวะ (๓) มรรคและนิพพาน ชื่อว่า นิสสรณะ (๔) อานิสงส์แห่ง 

การบูชาเช่น การพ้นจากการติเตียนตนเอง พ้นจากการติเตียนของผู้อื่น พ้นจากทุคติ เป็นต้น ชื่อว่า ผล 

(๕) การบูชาอันเป็นเหตุบรรลุผลนั้นชื่อว่า อุบาย และ (๖) การแนะน�ำตักเตือนให้บูชาบุคคลผู้ควรบูชา 

มีพระพุทธเจ้าเป็นต้น และควรยึดปฏิบัติบูชาเป็นหลัก ชื่อว่า อาณัตติ
20

 

 	 ข้อสังเกต ในที่นี้ตัวอย่างที่ยกมาเป็นเรื่องดี คือ เรื่องการบูชา แต่ถึงกระนั้น การบูชาด้วยอามิส 

ก็ท�ำให้ติดข้องอยู่ในสังสารวัฏอยู่ พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) อธิบายให้เห็นความแตกต่างระหว่าง

นิสสรณะและผละไว้ว่า “ทั้งสองอย่างนี้ล้วนล้วนเป็นผลที่มาจากเหตุเช่นเดียวกัน แต่มีความหมายต่างกัน 

กล่าวคือนิสสรณะมุง่ผลคอืมรรค ผลและนพิพานหรอืนพิพานสมบตัอินัเกดิจากการละเว้นกามและล่วงพ้น

กิเลสได้แล้ว ส่วนผละมุ่งผลเฉพาะมนุษย์สมบัติและสวรรค์สมบัติ เช่น อายุ วรรณะ สุขะ พละ เป็นต้น 

อันเกิดจากการบ�ำเพ็ญบุญมีให้ทาน รักษาศีล เป็นต้นซึ่งมีการฟังธรรมเป็นมูลเหตุ”
21

 ท่านยังให้ทัศนะ 

เพิ่มเติมว่า เทศนาหาระเหมาะส�ำหรับตีความพุทธภาษิตเพื่อวัตถุประสงค์ในการเทศน์และในพุทธพจน์

หนึ่งๆ นั้นอาจมีองค์ประกอบของเทสนาหาระทั้งครบและไม่ครบองค์ประกอบทั้งห้าประการ
22

 

18
 พระมหากัจจายนะ, เนตติ-เปฏโกปเทสปกรณํ, ย่อหน้า ๕.

19
 ในพระไตรปิฎก พระสูตรต่างๆทั้งสูตร หรือข้อความตอนใดตอนหนึ่งของสูตรนั้นๆ สามารถยกมาเป็นตัวอย่าง

ในการวิเคราะห์ตีความตามหลักหาระทั้ง ๑๖ ได้ทั้งหมด 
20

 อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย, เนตติหารัตถทีปนี: อุปจาร และ นย, โดย พระวิสุทธาจารย,์ หน้า ๔. 
21 พระธรรมกิตติวงศ์, การตีความพุทธศาสนสุภาษิต, (กรุงเทพมหานคร : เลี่ยงเชียง ๒๕๕๐), หน้า ๘. 
22

 พระธรรมกิตติวงศ์, ๒๕๕๐, อ้างแล้ว, หน้า ๔๙ และ ๕๙. 

06. ������������ (71-90).indd   79 3/4/2561   11:39:14



80 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

	 ความสมเหตุสมผลของทฤษฎีเทสนาหาระต้องตรวจสอบได้ ต้องสามารถสงเคราะห์อรรถทั้ง ๖ นั้น

ลงในอริยสัจ ๔ และ สงเคราะห์อริยสัจ ๔ ลงในอรรถทั้ง ๖ นั้นได้ด้วย อรรถ ๖ อย่างนั้นสามารถสังเคราะห์

ลงในอริยสัจ ๔ ได้ดังนี้ คือ อาทีนวะ และ ผล จัดเป็นทุกขสัจ; อัสสาทะ เป็นสมุทัยสัจ; นิสสรณะเป็น 

นโิรธสัจ; และอบุายและอาณัตตจิดัเป็นมรรคสจั. การสงเคราะห์หลกัอรรถหกลงในอรยิสจัสีห่รอืสงเคราะห์

อริยสัจสี่ลงในอรรถทั้งหกต้องยกตัวอย่างประกอบจึงจะสามารถเข้าใจได้ชัดเจนดี 

 	 เฮอร์เมนูติกส์ของมหายานยึดหลักกุสโลบาย

 	 พัฒนาการทฤษฎีอุปายโกศลในมหายาน

	 เสถยีร โพธนินัทะสนันษิฐานว่า คมัภีร์มหายานสืบมาแต่สังยกุตปิฎกของมหาสังฆกิะ ซ่ึงเทยีบได้กบั

ขุททกนิกายของฝ่ายเถรวาทจึงมีลักษณะเป็นวรรณคดีมากยิ่งกว่าปิฎกหมวดอ่ืนๆ
23

 อาจเป็นไปได้ท่ี

มหายานคงได้รับอิทธิพลจากแนวความคิดที่มีอยู่แล้วในพระไตรปิฎก เช่น แนวความคิดเรื่องมหาปรัชญา 

มหากรณุาและมหาอบุายอาจได้รบัแนวคดิมาจากเกณฑ์การเสยีสละ ๓ ระดับทีป่รากฏในพระสุตตันตปิฎก 

ขุททกนิกาย (๒๕/๘/๙) สะท้อนถึงการบ�ำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในสามระดับ คือสละทรัพย์เทียบได้

กับทานบารมี สละอวัยวะเทียบได้กับทานอุปบารมี และสละชีวิตเทียบได้กับทานปรมัตถบารมี เหล่านี้
24

 

	 ตัวอย่างเรื่องเล่าทฤษฎีกุสโลบายในเถรวาทที่มีอิทธิพลต่อมหายาน

	 พระพทุธองค์ทรงใช้กศุโลบายกบัคนทัว่ไปตามอธัยาศยัทีเ่หมาะสม บางครัง้ทรงใช้กศุโลบายประกอบ

กับค�ำพูด เช่น เมื่อพระพุทธองค์ทรงทรมานโจรองคุลีมาล อีกตัวอย่างหนึ่ง พระพุทธเจ้าทรงใช้กุศโลบาย

ในการล่อหลอกให้พระนนัทะผูซ้ึง่พึง่แต่งงานใหม่ๆ แล้วต้องมาบวชเพราะอบุายของพระพุทธเจ้าต่อมาเกดิ

ความเบือ่หน่ายต่อพรหมจรรย์ไม่อยากบวชต่อไป พระองค์ทรงใช้วธิหีนามยอกเอาหนามบ่มด้วยการพาไป

ดูนางฟ้าผู้มีเท้าแดงเหมือนเท้านกพิราบบนสวรรค์ อุทาหรณ์ท�ำนองนี้มีมากมายและเราก็ทราบกันดี เช่น

ทรงใช้อบุายกบันางกสิาโคตมใีห้ลมืลกูน้อยทีต่ายไปแล้ว หรือทรงใช้อุบายทรมารชฎลิสามพ่ีน้องให้ออกบวช

สละลัทธิของตน เป็นต้น 

	 อุปายโกศลวิธีหรือวิถีแห่งเซน 

	 อุดมคติของมหายานที่ส�ำคัญคือ “เชื่อถือและปฏิบัติหลักมหาอุปาย” ค�ำว่า มหาอุปาย หมายถึง 

กุศโลบาย ดังนั้น มหายานจึงเพิ่มคติธรรมมากมาย ซึ่งถือเป็นอุบายเบื้องต้นในการน�ำสัตว์สู่พระนิพพาน

หรือพุทธภูมิ ดาเมียน คีออน
25

 แบ่งอุปายะเป็นสองระดับ ระดับแรกเป็นระดับอุบายคู่กับปัญญาถือกันว่า

23
 เสถียร โพธินันทะ,( ม.ป.พ.), หน้า ๔๗๖. 

24
 พระมหาสมจนิต์ สมมฺาปญฺโ, พระพทุธศาสนามหายานในอนิเดีย : พฒันาการและสารตัถธรรม, (กรงุเทพ-

มหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๓๘-๔๘. 
25

 Damien Keown, (n.d.), pp. 157-160. 

06. ������������ (71-90).indd   80 3/4/2561   11:39:14



81พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

ระดับนี้เป็นช่วงเวลาที่พระโพธิสัตว์ก�ำลังบ�ำเพ็ญบารมีจัดเป็นระดับโลกิยะ ส่วนระดับที่สองคืออุบายคู่กับ

ศีลซึง่ถอืเป็นระดบัท่ีพระโพธสิตัว์บ�ำเพญ็บารมสี�ำเรจ็เตม็เป่ียมแล้วถอืเป็นระดบัโลกตุตระ ระดบัโลกตุตระ

นี้ส�ำคัญเพราะเป็นระดับท่ีพระโพธิสัตว์สามารถใช้อุบายได้อย่างอิสระเต็มที่โดยไม่มีผลกระทบต่อสภาวะ

ของตนเอง
26

 

๒. ภูมิปัญญาไทยในเรื่องความเชื่อพระสังกัจจายน์และพระศรีอารยะเมตไตรย

	 ภูมิปัญญาไทยในเรื่องนี้มี ๒ แนวคิด คือ แนวคิดเรื่องพระสังกัจจายน์หรือพระอ้วนไทยกับแนวคิด

เรื่องพระศรีอารยเมตไตรยในมหายานจีนหรือพระอ้วนจีน มีรายละเอียด ดังนี้ 

	 ๒.๑ เร่ืองพระสังกัจจายน์หรือพระอ้วนไทย : พระสังกัจจายน์หรือพระมหากัจจายนะเถระ  

เป็นสาวกของพระพุทธเจ้า และนับเป็นพระอรหันต์องค์หนึ่งแต่ไม่ใช่พระโพธิสัตว์ ในธรรมบทอรรถกถา 

เล่าว่า ท่านเป็นหนึ่งในพุทธสาวกทั้ง ๘๐ องค์ กล่าวว่า พระสังกัจจายน์ เป็นบุตรของพราหมณ์ปุโรหิต  

กจัจานโคตร หรอืกจัจายนโคตร ในแผ่นดินของพระเจ้าจัณฑปัชโชต กรุงอชุเชน ีเมือ่กจัจายนะกมุารเจริญวยั 

เรียนจบไตรเพท บิดาได้ถึงแก่กรรม จึงได้รับต�ำแหน่งปุโรหิตแทนบิดา  ครั้น ต่อมาพระเจ้าจัณฑปัชโชต 

ทรงทราบว่า พระศาสดาตรัสรู้แล้ว เสด็จเที่ยวโปรดสัตว์สั่งสอน ประชุมชนธรรมะที่พระองค์สอนนั้น  

เป็นธรรมที่แท้จริง ยังประโยชน์แก่ผู ้ประพฤติตาม จึงมีพระประสงค์ใคร่เชิญเสด็จพระบรมศาสดา 

ไปประกาศที่กรุงอุชเชนี จึงรับสั่งให้กัจจายนะปุโรหิตไปทูลเสด็จกรุงอุชเชนี กัจจายนะปุโรหิตพร้อมด้วย 

ผู้ติดตาม ๗ คน จึงออกจากกรุงอุชเชนี ครั้นมาถึงจึงพากันเข้าเฝ้าพระบรมศาสดา พระองค์ทรงเทศน ์

สั่งสอน ในที่สุดบรรลุอรหันต์ทั้ง ๘ คน หลังจากนั้นทั้ง ๘ ก็ทูลขออุปสมบท ทรงขออนุญาต ครั้นอุปสมบท

แล้ว จึงทูลเชิญเสด็จกรุงอชุเชน ี ตามหน้าที ่ พระองค์รบัสัง่ว่า “ท่านไปเองเถดิ เมือ่ท่านไปแล้ว พระเจ้า 

ปัชโชตจกัทรงเลือ่มใสท่าน” พระกัจจายนะจึงออกเดินทางพร้อมพระอรหันต์อีก ๗ องค์ ที่ติดตามมาด้วย 

26
 Datta, Dhirendra Mohan, The Chief Currents of Contemporary Philosophy, (Calcutta: 

Sibendranath Kanjilal, 1970), p. 545.

06. ������������ (71-90).indd   81 3/4/2561   11:39:14



82 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

กลับคืนสู่กรุงอุชเชนี และประกาศสัจธรรมให้แก่พระเจ้าจัณฑปัชโชต และถ้อยค�ำประการอันเป็นสัจธรรม 

หลงัจากนัน้กลบัคนืสูส่�ำนกัของพระพทุธองค์ ตรัสว่า ท่านเป็นผู้ฉลาดในการอธบิายแห่งการย่อค�ำพิสดาร  

	 ดังเมื่อพระพุทธเจ้าตรัสว่า “ผู้มีปัญญาไม่ควรหมกมุ่นอยู่กับอดีต ไม่ควรเพ้อฝันถึงอนาคต แต่ควร

ท�ำให้แจ้งซึง่ปัจจบุนั” ท่านสามารถขยายความเพิม่เติมว่า “ไม่ควรหมกมุน่อยูกั่บอดีต หมายถึงไม่ควรคิดถึง

รูปเสียงกลิ่นรสและสัมผัสที่เคยได้รับมาแล้วจนเกิดความก�ำหนัดขึ้นอีก และไม่ควรเพ้อผันถึงอนาคตก็เช่น

เดยีวกนั แต่ควรท�ำใจให้มัน่คงไม่หวัน่ไหวคลอนแคลนเมือ่ได้ประสบกบักามารมณ์เหล่าน้ัน ชือ่ว่าท�ำปัจจบุนั

ให้สมบูรณ์” ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงรับรอง ท่านจึงได้รับเอตทัคคะในด้านนี้สมดังความปรารถนาที่ตั้งไว้ใน 

อดีตชาติสมัยพระพุทะเจ้าปทุมุตตระและพระพุทธเจ้าสุเมธะทั้งสองพระองค์ทีเดียว เพราะเอตทัคคะนี ้

จึงเช่ือว่าท่านเป็นผู้รจนาคัมภีร์เนตติปกรณ์
27

 ญาณโมลีภิกขุให้ทัศนะว่า ถึงแม้ไม่มีการกล่าวถึงผู้รจนา

อย่างชัดเจน เชื่อได้ว่าเนตติปกรณ์เป็นผลงานของพระสังกัจจายน์หรือพระมหากัจจายนเถระและ

พระพุทธเจ้าทรงรับรอง เพราะเหตุผล ดังต่อไปนี้ เนตติคือคัมภีร์เปฏโกปเทสที่ตกทอดมาถึงเราโดยล�ำดับ

อย่างไม่ผิดเพี้ยน ความเชื่อนี้จึงเข้ากันได้กับหลักมหาปเทศ ๔ ที่ว่า ไม่จ�ำเป็นที่คัมภีร์ทุกเล่มจะต้อง 

กล่าวถึงแหล่งที่มาอย่างชัดเจนทุกคัมภีร์ เช่นคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรคและนิเทศ หรือคัมภีร์ธรรมบทและ 

พุทธวังสะ เป็นต้น
28 

พระสังกัจจายน์ เป็นผู้มีรูปงาม ผิวเหลืองดุจทอง ต�ำนานเล่าว่า ครั้งหนึ่งมีโสเรยยะ

บุตรเศรษฐีคะนอง เห็นพระสังกัจจายน์จึงปากพล่อยกล่าวว่า ถ้าเราได้ภรรยามีรูปกายงดงามเยี่ยงท่านนี้ 

จักพอใจย่ิง  พลันปรากฏว่าโสเรยยะบุตรมหาเศรษฐีหนุ่มคะนองปาก ได้กลายเพศเป็นหญิงในทันที  

จึงหลบหนีไป ต่อมาได้สามีและบุตรสองคน จึงกลับมาขอขมากับพระสังกัจจายน์ โสเรยยะจึงกลับคืนสู ่

เพศชายเช่นเดิม และขออุปสมบทกับพระสังกัจจายน์ในที่สุดเพราะพิจารณาความไม่เที่ยงของรูปลักษณ์

ของท่านท่ีต้องเปลี่ยนเป็นชายบ้างหญิงบ้างและประสบทุกข์ยากมีวิบากกรรมไปต่างๆนานา มีเร่ืองแทรก

เข้ามาว่าเพราะ รปูกายอนังดงามของพระสังกจัจายน์  สร้างความป่ันป่วนแก่อติถเีพศอย่างมาก จงึได้เนรมติ

กายใหม่ให้อ้วน พุงพลุ้ย น่าเกลียด เพื่อความสงบแห่งจิตและกิเลส เรื่อง ราวของพระสังกัจจายน์ พอสรุป

ได้ว่าเป็นพระพุทธสาวกท่ีมีความเฉลียวฉลาดมีความรู้ และเป็นที่โปรดของพระพุทธองค์ยิ่ง มีบารมี  

มีอิทธิฤทธิ์ ผู้ใดบูชาพระสังกัจจายน์ จึงได้รับพรจากพุทธสาวก อันเป็นเอตทัคคะอย่างสมบูรณ์ 

	 ส่วนท่ีมาของช่ือ “สังกัจจายน์” ในประเทศไทยนั้น สันนิษฐานว่าเป็นชื่อที่มาเรียกกันภายหลังใน

สมัยรัตนโกสินทร์ ในสมัยรัชกาลที่ ๑ มีการขุดพื้นเพื่อฝังรากอุโบสถแห่งหนึ่งในวัดแถบธนบุรี ปรากฏว่า

พบประติมากรรมพระมหากัจจายนะกับหอยสังข์ในบริเวณดังกล่าว ต่อมาภายหลังวัดแห่งนั้นจึงได้ชื่อว่า 

“วดัสงัข์กระจาย” เพราะฉะนัน้ชือ่ “สงักัจจายน์” น่าจะเป็นการกร่อนเสยีงมาจากชือ่วดั เดิมทแีรกคงเรยีก

27
 พระมหากัจจายนะ, เนตติ-เปฏโกปเทสปกรณํ, หน้า [๓๓]. 

28
 Bhikkhu Nanamoli,Trans., 1962, p. xi. 

06. ������������ (71-90).indd   82 3/4/2561   11:39:14



83พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

กันว่า “พระวัดสังข์กระจาย” นานเข้าก็น�ำชื่อท่านคือ “กัจจายนะ” มาเรียกรวมกัน เลยกลายเป็น  

“พระสังกัจจายน์” ไปในที่สุด 

	 ๒.๒ เรื่องพระศรีอารยเมตไตรยในมหายานจีนหรือพระอ้วนจีน: พระศรียอารยเมตไตรย 

เป็นพระโพธิสัตว์รอท่ีจะมาตรัสรู ้เป็นพระพุทธเจ้าองค์ถัดไปเมื่อสิ้นพุทธกาลของสมเด็จพระสัมมา- 

สัมพุทธเจ้าพุทธโคดมของเรามีต�ำนานกล่าวถึงรูปลักษณ์ไว้สองลักษณะ คือ (๑) ต�ำนานแรก บอกว่ามี 

พระสงฆ์ชื่อ ชีฉื่อมีรูปร่างอ้วนท้วน แต่พยากรณ์อากาศและโชคชะตาได้แม่นย�ำได้ทิ้งปริศนาธรรมไว้ก่อน

มรณภาพเก่ียวกบั “พระศรอีารยเมตไตรย” ต่อมาจงึทราบว่าหลวงจนีท่านนีค้อืนิรมาณกาย (การแบ่งภาค

มาเกิดในโลกมนุษย์) ของพระศรีอารยเมตไตรย จากนั้นก็เลยยึดเอารูปร่างของพระชีฉื่อมาเป็นต้นแบบใน

การสร้างประติมากรรมเพื่อระลึกถึงพระศรีอารยเมตไตรยนั่นเอง แต่ (๒) ต�ำนานที่สอง กล่าวว่า ในการ

ชุมนุมเทพยดาตามเรื่องราวคัมภีร์มิลอแอ้แซเก็ง เซียนองค์หนึ่งพรรณนาไว้ว่า เห็นพระศรีอารยเมตไตรย

ประทับอยู่เบื้องขวาของพระพุทธเจ้า รูปลักษณ์ของท่านจ�ำได้ง่ายด้วยว่าท่านห่มจีวรแบบเปิด เห็นท้องที่

ใหญ่และหน้าตายิ้มแย้มตลอดเวลา ซ่ึงจากต�ำนานนี้ก็ยังยืนยันว่าท่านมีลักษณะอ้วนอยู่เองก่อนแล้ว  

แตกต่างกับต�ำนานแรกว่าคนยึดเอารูปหลวงจีนชื่อชีฉื่อมาเป็นต้นแบบเพราะถือว่าเป็นนิรมาณกายของ 

พระโพธิสัตว์

๓. ประยุกต์ใช้ทฤษฎีญาณวิทยาทั้งเก่าและใหม่ในการท�ำความเข้าใจเรื่องพระสังกัจจายน์

    เปรียบเทียบกับพระศรีอารยเมตไตรยของมหายานจีน

	 ๓.๑ การประยุกต์ใช้เกณฑ์ตัดสินตามหลักญาณวิทยายุคใหม่แนวเดิมกับพระสังกัจจายน์และ 

ศรอีารยเมตไตรย: เกณฑ์การตดัสินความจรงิของความรูท้ัง้ ๓ แนวคดินัน้น�ำมาวเิคราะห์กรณีศกึษาได้ดังนี้

		  ๑)	ตัดสินแบบวิเคราะห์นิยมอิงเหตุผลนิยม: ซ่ึงตรงกับความรู้แบบสหนัยที่อาศัยนิรนัยเป็น 

เครื่องมือหลักของกลุ่มเหตุผลนิยม ย่อมยืนยันว่าความจริงของความเป็นจริงหรือความมีอยู่ของพระอ้วน

ทั้ง ๒ องค์นั้นต่างกันแน่นอนและเป็นความรู้ที่ไม่เปลี่ยนแปลง พระอ้วนไทยเป็นพระสังกัจจายน์ ถ้ากลับ

ประโยคกันว่าไม่ใช่พระอ้วนไทยแต่เป็นพระอ้วนจีนย่อมจะขัดแย้งและไม่เป็นจริง เพราะนักเหตุผลนิยม

ถือว่า ความจริงทางเหตุผลไม่ต้องพิสูจน์ ประสบการณ์หลอกเราเสมอ
29

 

		  ๒)	ตัดสินแบบสังเคราะห์นิยมอิงประสบการณ์นิยม: ซ่ึงตรงกับความจริงแบบสมนัยท่ีใช้อุปนัย

เป็นเครื่องมือหลัก นักปรัชญาสายนี้คือ จอห์น ล๊อค เบิร์กเลย์ และ เดวิด ฮูม เป็นต้น พวกนักคิด

ประสบการณ์นิยมจะกล่าวอ้างว่า เรือ่งท่ีเล่ามาสองส่วนทัง้พระสงักัจจายน์และพระศรอีารยเมตไตรย คงจะ

29
 Stumpf, Samuel Enoch. Philosophy: History & Problems, (New York: McGraw-Hill Book 

Company,1983), pp.226-310. 

06. ������������ (71-90).indd   83 3/4/2561   11:39:14



84 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

ท�ำให้ทุกท่านชัดเจนขึ้นบ้าง และไม่เกิดการเข้าใจผิดว่าเป็นองค์เดียวกัน ยิ่งโดยเฉพาะเวลาไปวัดจีน จะได้

ไม่เกิดอาการทักผิดเรียก “พระศรีอารยเมตไตรยเป็นพระสังกัจจายน์” จุดสังเกตความแตกต่างของ 

พระอ้วนทั้ง ๒ องค์ คือ (๑) เกลี้ยง) (๒) พระสังกัจจายน์ห่มจีวรเฉียง มีสังฆาฏิพาดไหล่แบบเดียวกับ

พระพุทธรูปในนิกายเถรวาท ส่วนพระศรีอารยเมตไตรยครองจีวรเปิดด้านหน้า
30

 

 		  ๓)	ตัดสินแบบปรากฏการณ์นิยมอิงท้ังประสบการณ์นิยมและเหตุผลนิยม: ซ่ึงใช้ปฏิบัติจริง 

เป็นเครื่องมือ และนักปรัชญาสายนี้คือค้านท์เป็นต้น กลุ่มนี้จะถือว่าลักษณะพระอ้วนผิดกันตาม

ประสบการณ์นิยมและเมื่อไตร่ตรองด้วยเหตุผลย่อมชัดขึ้นว่าเป็นคนละองค์แน่นอน แต่ยังเผ่ือใจว่าน่าจะ

เป็นองค์เดียวกันได้ขึ้นอยู่กับปรากฏการณ์ของแต่ละคนที่ประจักษ์จริงตามโครงสร้างสมองของตน  

แต่โครงสร้างสมองมักเหมือนกนัและไม่หลอกเรา นกัคดิส�ำนกันีใ้ห้ความส�ำคญักบัการพฒันาตวัเองมากกว่า

การพิสูจน์ว่าพระอ้วน องค์นี้เป็นองค์เดียวกันหรือคนละองค์ ดังที่ค้านท์มักกล่าวว่า สิ่งที่รู้ไม่จริง และสิ่งที่

จริงไม่รู้ ส�ำนักนี้เป็นฐานก�ำเนิดของศาสตร์แห่งการตีความแบบหลังสมัยใหม่ เช่นแนวคิดทฤษฎีของ 

เดอริดาเป็นต้น

	 ๓.๒. หลักญาณวิทยาทั่วไปยุคใหม่ แนวใหม่ และหลังสมัยใหม่: เร่ิมจากตรรกะของเฮเกลท่ี 

มองว่า วิภาษวิธีแบบสังเคราะห์ใช้แก้ปัญหาทั้งชีวิตและสังคมได้ เพราะไม่ได้เน้นสุดโต่งไปข้างใดข้างหนึ่ง 

วิธีสังเคราะห์ของเฮเกลมีส่วนคล้ายกับหลักทางสายกลางของอาริสโตเติลและแนวคิดเร่ืองหยินหยางของ

ปรัชญาเต๋า ลักษณะประนีประนอมเป็นแนวคิดแบบการตีความ ตรรกวิทยาของเฮเกลสนับสนุนปรัชญา

กระบวนการของไวท์เฮตและฮาร์ตชอนด้วย ซึ่งเน้นตรรกะแบบ “Both….And”
31

 จึงน�ำมาตีความเรื่อง

เล่าพระอ้วน ๒ องค์ได้ว่าสามารถสร้างความเข้าใจทีดี่ระหว่างเถรวาทและมหายาน ทฤษฎกีารตีความหลัก

ในปรัชญาการตีความสามารถสรุป เป็นส�ำนวนค�ำพูดสั้นๆ ว่า “ I Understand You” ซึ่งพัฒนามาจาก 

๓ นักคิดหลัก คือ ค�ำว่า “you” มาจากแนวคิดของชไลมาเคอร์ซ่ึงมีแนวคิดว่า “การตีความคือการ 

แปลความ” การตีความประกอบด้วยหลัก ๒ อย่างคือเจตนาผู้แต่งและหลักภาษาที่ผู้แต่งใช้ กรณีศึกษา 

ประวัติพระอ้วน ๒ องค์นั้นไม่ได้ตัดสินด้วยนิรนัยและอุปนัย แต่ดูที่เจตนาของผู้แต่งว่า มีจุดมุ่งหมายอะไร 

พระอ้วนไทยผูแ้ต่งคอืนักคิดแนวเถรวาทมุง่ให้เหน็ความส�ำคญัของพระอรหนัต์ กฎแห่งกรรมและไตรลกัษณ์ 

ส่วนพระอ้วนจีนนั้นผู้แต่งเป็นนักคิดแนวมหายานท่านมุ่งเน้นสภาวะพุทธที่มีอยู่ในทุกคน ส่วนค�ำว่า  

“understand” มาจากกาดาเมอร์ทีถื่อว่า การตีความคอืความเข้าใจ (understanding is Hermeneutics) 

30
 Stumpf, Samuel Enoch, Philosophy: History & Problems, (New York: McGraw-Hill Book 

Company, 1983). pp.254-310. 
31

 วรยุทธ, “โมเดลแบบโพสโมเดิร์นในชีวิตจิต”, บทความนำ�เสนอในการสัมมนาประจำ�ปีของสมาคมปรัชญา
และศาสนาแห่งประเทศไทย มหาวิทยาลัยพายัพ วันที่ ๒๑-๒๒ ตุลาคม ค.ศ. ๒๐๐๔, หน้า ๕๐. 

06. ������������ (71-90).indd   84 3/4/2561   11:39:15



85พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

ทฤษฎขีอบฟ้าแห่งความรูข้องกาดาเมอร์ถอืว่า เรือ่งพระอ้วน ๒ องค์นัน้เป็นองค์เดยีวกันได้เพราะว่า หนงัสอื 

หรือตัวบทส�ำคัญกว่าผู้แต่ง ตัวบทมีอิทธิพลต่อความเข้าใจของผู้อ่าน ท�ำให้ขอบฟ้าแห่งความรู้เชื่อมกัน 

(Fusion of Horizon) เป็นการศาสนาสมัพนัธ์ระหว่างตวับทของทัง้สองวฒันธรรมความเชือ่ระหว่างเถรวาท

กับมหายาน ส่วนค�ำว่า “I” มาจากแนวคิดของไฮเดกเกอร์ ซึ่งเขาถือว่าการตีความคือมนุษย์ มนุษย์เกิดมา

พร้อมกับการตีความ เหมือนกับว่าปรัชญาเกิดข้ึนมาพร้อมกับมนุษย์ การตีความมีจุดประสงค์เพ่ือค้นหา 

ตัวตนที่แท้ (Dasein) การตีความเน้นตัวผู้ตีความเป็นส�ำคัญคือ ความหมายสมบูรณ์อยู่ที่ตัวตนผู้ตีความ 

ตัวบทหนังสือนั้น การเข้าใจเรื่องพระอ้วน ๒ รูปนั้นว่าเป็นองค์เดียวกันจึงเป็นสิทธิของผู้ตีความที่พยายาม

จะเข้าใจตัวเอง

	 การตคีวามหลงัสมยัใหม่ (Post Modernism) หรือ “โพสท์โมเดร์ิน” หลายคนคดิว่าแนวคดินีเ้ป็นการ

หลีกหนีจากเทววิทยา อภิปรัชญา อ�ำนาจนิยม แต่ยังไม่ใช่ ความเป็นโพสท์โมเดิร์นมีจุดยืน ๓ ประการคือ 

(๑) การสนใจในพหนุยิม (๒) สนใจในสญัลกัษณ์ทางวฒันธรรม และ (๓) ใช้เรือ่งเล่าเป็นแนวในการถ่ายทอด

ทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา
32

 

	 ทฤษฎีการรื้อโครงสร้าง อาจกล่าวได้ว่าจุดร่วมของเดอร์รีดากับริเคอร์คือนักตีความทั้งสองถือว่า 

ตัวบทที่เป็นข้อเขียน (written text) ส�ำคัญกว่าตัวบทที่เป็นถ้อยค�ำพูด (verbal text) แต่นักตีความ 

ทั้งสอง ต่างกันตรงที่ริเคอร์เน้นการหาความหมายและความเข้าใจจากส่วนที่ปรากฏ (presence) ของ 

ข้อเขียน แต่เดอร์รีดาเน้นส่วนที่ไม่ปรากฏ (absence) ของตัวบทท่ีเป็นข้อเขียน วิธีร้ือถอนโครงสร้าง  

(deconstruction) หรือ วิธีมองมุมกลับ ของเขาถูกน�ำมาใช้ในการอ่านตัวบทหรือต�ำราอะไรสักอย่างหนึ่ง

โดยมีขั้นตอน โดยเขาให้ทัศนะเบ้ืองต้นเกี่ยวกับการอ่านหนังสือว่าการอ่านหนังสือต้องอ่านอย่างสนุก  

ให้มีความรู้สึกปลดปล่อยอารมณ์และให้ถือว่าเป็นการสรรสร้างความรู้ ให้ถือว่า “หนังสืออ่านหนังสือ” 

(text undermines itself) หรือ “หนังสือเขียนหนังสือ” (texts write themselves) อย่าถือว่า “เราอ่าน

หนังสือ” หรือ “เราเขียนหนังสือ” เหมือนแนวคิดของชไลเออร์มาเคอร์ เพราะชไลมาเคอร์ยอมรับเจตนา

ของผู้แต่งหนังสือหรือตัวบท อย่าถือว่า “หนังสืออ่านเรา” หรือ “หนังสือเขียนเรา” เหมือนแนวคิดของ 

กาดาเมอร์ เพราะกาดาเมอร์ยอมรับความมีอยู่ (being) ของหนังสือเทียบเท่ากับผู้อ่านและทั้งหนังสือและ 

ผู้อ่านท�ำการเสวนากัน ซึ่งไม่เหมือนกับแนวคิดของเดอร์รีดา เพราะเขาต้องการให้หนังสือวิพากษ์หนังสือ

หรือหนังสืออ่านหนังสือเอง
33 

32
 วรยุทธ ศรีวรกุล, “โมเดลแบบโพสโมเดิร์นในชีวิตจิต”, บทความนำ�เสนอในการสัมมนาประจำ�ปีของสมาคม

ปรัชญาและศาสนาแห่งประเทศไทย มหาวิทยาลัยพายัพ วันที่ ๒๑-๒๒ ตุลาคม ค.ศ. ๒๐๐๔. หน้า ๓-๔. 
33

 เดอร์รีดา, 1985, หน้า 3. 

06. ������������ (71-90).indd   85 3/4/2561   11:39:15



86 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

	 ๓.๓. การประยุกต์ทฤษฎีพุทธญาณวิทยาแนวใหม่: เฮอร์เมนูติกส์ในพระพุทธศาสนา ทฤษฎ ี

การตีความในพระพุทธศาสนามีหลากหลายวิธี แต่จะคัดเลือกเฉพาะทฤษฎีที่เข้ากับตัวบทนี้ได้ดีเท่านั้น

		  ๑)	การประยกุต์ใช้วธิอีปัณณกธรรมกับพระสงักัจจายน์และพระศรีอารยเมตไตรย: ปัญหาว่า 

พระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยเป็นองค์เดียวกันหรือไม่ หลักฐานทางต�ำราพร้อมท้ังนักปราชญ์

หลายท่านก็มคีวามเชือ่ว่าเป็นคนละองค์กนัแน่นอน ขัน้ตอนต่อไปนีค้อืวธิปีรับการตคีวามหรอืนยัวิเคราะห์

แบบอปัณณกธรรมคือ

			   ๑.	ตามหลกัฐานทีป่รากฏในพระไตรปิฎกและประวติัพระพุทธศาสนามหายานในประเทศจีน 

น่าจะเชื่อและตีความได้ว่าพระสังกัจจายน์และพระศรีอารยเมตไตรยเป็นคนละองค์กันจริง

			   ๒.	ส�ำหรบัคนทีไ่ม่เชือ่เรือ่งหลกัฐานเช่นนัน้ อาจตคีวามว่า “พระสงักจัจายน์” หรอื “หมีเล่อฝอ” 

หรือ ที่นิยมเรียกกันว่า “พระสังกัจจายน์โพธิสัตว์” เป็นค�ำเรียกกันทางพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ซึ่งเป็น

องค์เดียวกันกับค�ำเรียกทางพุทธศาสนาฝ่านหินยานคือ “พระอาริย์” (พระศรีอารยเมตไตรย)อันเป็นคติ

ความเชื่อทางพุทธศาสนาที่หมายถึงพระพุทธเจ้า องค์ใหม่ ที่จะบังเกิดมาในอนาคตกาล ณ เวลานั้น  

เชื่อกันว่า สันติสุขอันแท้จริงจะบังเกิดขึ้นแก่มวลมนุษยชาติแน่นอน (Richystar, 2016) 

			   ๓.	เราในฐานะชาวพทุธย่อมจะต้องแสดงความเคารพบชูาต่อพระศรอีารยเมตไตรยและคมัภร์ี

พระไตรปิฎกโดยเฉพาะพระธรรมบทอรรถกถาที่นักปราชญ์รจนาไว้เพื่อเป็นต�ำนานสอนธรรม

			   ๔.	ถ้าพระสังกัจจายน์และพระศรีอารยเมตไตรยเป็นองค์เดียวกันจริงตามความเช่ือของเรา 

เราก็จะได้รับกุศลผลบุญจากการกระท�ำความดีของเรานั้น เช่นการท�ำการบูชาทั้งอามิสและปฏิบัติบูชา

			   ๕.	ถ้าหากแนวความคดิตรงข้ามกบัข้างบนนัน้จรงิกล่าวคือพระสงักจัจายน์และพระศรอีารย-

เมตไตรยเป็นคนละองค์กันจริงแน่นอน การท�ำความดีทางศาสนาดังกล่าวมาแล้วเช่น การท�ำบุญกุศล  

การแสดงความเคารพบูชาพระพุทธบาท และการท�ำกุศลอย่างอื่นที่ผ่านมาย่อมเป็นเครื่องสนับสนุน 

ให้บุคคลนั้น เจริญก้าวหน้าในการด�ำเนินชีวิตและการประกอบสัมมาอาชีพ และหลังจากตายเขาก็จะไปสู่

สุคติ โลกสวรรค์

			   ๖.	ด้วยวธินีีเ้ราจะสามารถได้รบัประโยชน์อย่างมากทัง้ๆทีพ่ระสงักจัจายน์และพระศรอีารย-

เมตไตรยเป็นคนละองค์กัน วิธีอปัณณกธรรมจึงเป็นวิธีที่ค่อนข้างเป็นการมองโลกในแง่ดีหรือ สุนิยม  

(Optimism) โดยเราสามารถตัดสินใจแสดงความเคารพบูชาพระอ้วนทั้งสองรูปนั้น โดยไม่ต้องไปค�ำนึงถึง

ความจรงิว่าท่านจะเป็นองค์เดยีวกนัหรอืไม่ เพราะการวติกกงัวลเช่นนัน้ท�ำให้เราตัดสินใจท�ำอะไรทีด่ไีม่ได้

		  วธิอีปัณณกธรรมนีส้ามารถน�ำไปใช้ในการตัดสนิใจต่อปัญหาทีค้่างคาต่างๆ ได้ ยกตวัอย่าง ปัญหา

ว่าพระพทุธเจ้าเสด็จมาเมอืงไทยหรอืไม่เพราะมคีนไทยบางคนเชือ่ว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมาจรงิ เพราะมรีอย

พระพุทธบาทปรากฏที่สระบุรีและมีหลักฐานทางต�ำราอีกด้วยพร้อมทั้งนักปราชญ์หลายท่านก็มีความเชื่อ

06. ������������ (71-90).indd   86 3/4/2561   11:39:15



87พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

เช่นนั้น ประเด็นที่ส�ำคัญคือเราจะสามารถประยุกต์ใช้การตีความแบบอปัณณกธรรมอย่างไร ? ขั้นตอน 

ต่อไปนี้คือวิธีปรับการตีความหรือนัยวิเคราะห์แบบอปัณณกธรรมคือ (๑) ตามหลักฐานที่สระบุรีและ 

พุทธลักษณะที่คล้ายกับคนไทย น่าจะเชื่อและตีความได้ว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมาเมืองไทยจริง (๒) ส�ำหรับ

คนที่ไม่เชื่อเรื่องหลักฐานพระพุทธบาทและพุทธลักษณะเช่นนั้น อาจตีความว่าพระพุทธเจ้าไม่ได้เสด็จมา

เมืองไทยแน่นอน (๓) เราในฐานะชาวพุทธย่อมจะต้องแสดงความเคารพบูชาต่อพระพุทธบาทต่างๆ  

ด้วยความเชื่อว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมาเมืองไทยจริง (๔) ถ้าพระพุทธเจ้าเสด็จมาเมืองไทยจริง เราก็จะได้รับ

กุศลผลบุญจากการกระท�ำความดีของเรานั้น (๕) ถ้าหากแนวความคิดตรงข้ามกับข้างบนนั้นจริงและ

พระพุทธเจ้าไม่ได้เสด็จมาเมืองไทยจริง การท�ำความดีทางศาสนาดังกล่าวมาแล้วเช่น การท�ำบุญกุศล  

การแสดงความเคารพบูชาพระพุทธบาท และการท�ำกุศลอย่างอื่นที่ผ่านมาย่อมเป็นเครื่องสนับสนุนให้

บคุคลนัน้ เจรญิก้าวหน้าในการด�ำเนนิชวิีตและการประกอบสมัมาอาชพี และหลังจากตายเขากจ็ะไปสูสุ่คติ 

โลกสวรรค์ และ (๖) ด้วยวิธีนี้เราจะสามารถได้รับประโยชน์อย่างมากทั้งๆ ที่พระพุทธเจ้าอาจจะไม่ได้ 

มาเมืองไทยจริง วิธีอปัณณกธรรมจึงเป็นวิธีที่ค่อนข้างเป็นการมองโลกในแง่ดีหรือ สุนิยม (Optimism)  

โดยเราสามารถตดัสนิใจแสดงความเคารพบชูาพระพุทธบาท โดยไม่ต้องไปค�ำนงึถงึความจริงว่าพระพุทธเจ้า

จะเสด็จมาเมืองไทยหรือไม่ เพราะการวิตกกังวลเช่นนั้นท�ำให้เราตัดสินใจท�ำอะไรที่ดีไม่ได้

		  ๒)	การประยุกต์ใช้ทฤษฎีการตีความในเนตติปกรณ์: การตีความของพทุธศาสนาเถรวาทนิยม

วิธีอนุปุพพมรรคคือการหาความหมายสมบูรณ์จากหลักธรรมตามล�ำดับเป็นขั้นเป็นตอน เริ่มจากให้ทาน 

ถือศีลและเจริญภาวนา หรือ ศีล สมาธิและปัญญา ในเนตติฯมีทฤษฎีหลัก ๓ ทฤษฎีคือ หาระ ๑๖ แต่จะ

ประยุกต์เฉพาะเทสนาหาระ ทฤษฎีนัย ๕ แต่จะเลือกเฉพาะ ๓ นัยแรกคือนันทิยาวัฏฏนัย ติปุคคลนัยและ

สีหวิกกีฬิตนัยและทฤษฎีท่ี ๓ คือสาสนปัฏฐาน ๑๖ สูตร เทคนิคการประยุกต์เนตติปกรณ์เพื่อท�ำความ

เข้าใจตัวบทต้องเริ่มจากสาสนปัฏฐานซึ่งเป็นรูปแบบตัวบทที่ก�ำหนดไว้ตายตัวว่าเรื่องเล่าแบบนี้เป็นตัวบท 

หรือ สูตรชนิดไหน เรื่องเล่าพระอ้วน ๒ องค์เป็นวาสนาภาคิยะสูตรคือเร่ืองเล่าที่น�ำไปสู่การท�ำความดี  

เป็นนิพเพทสูตรคือเรื่องเล่าที่ก่อให้เกิดการเบื่อหน่ายในโลกิยวิสัย และเป็นอเสขสูตรที่เน้นการออกบวช

หรือการแก้ปัญหาชีวิตแบบให้รู ้เท่าทันคุณโทษของกามและหาทางออกจากวัฏฏะเสียและจัดเป็น 

นนัทยิาวฏัฏนยัตรงประเดน็ทีเ่ริม่ต้นด้วยการก�ำจัดตัณหาด้วยสมถะและก�ำจัดอวชิชาด้วยวปัิสสนาภาวนา

ของพระสงักจัจายน์และพระศรอีารยเมตไตรย ตปุิคคลนยัให้เข้าใจถ่องแท้ถงึเรือ่งกเิลสคอืโลภะ โทสะและ

โมหะ ตามนยัแห่งสงักฬิีตนยัคอืการก�ำจดัวปิลาสด้วยมหาสติปัฏฐาน เพ่ือมุง่ตรงไปสู่พระนพิพาน เร่ืองเล่า

พระอ้วนนี้มีนัยว่า ชาวพุทธควรประกอบการงานด้วยยึดพระนิพพานเป็นท่ีตั้ง เมื่อใดก็ตามที่ท�ำงานด้วย

ตัณหาอวิชชาเป็นที่ตั้งเมื่อนั้นถือว่าอยู่อย่างประมาทและจะเกิดความเสียหายกระทบต่อสังคมในวงกว้าง

โดยละเลยศีลธรรม กฏระเบียบข้อบังคับสังคมและเมินเฉยต่อปรมัตถธรรม มองไม่เห็นเป้าหมายที่แท้ของ

ชีวิต คนประเภทนี้จะมุ่งท�ำงานเพื่อเงินเป็นใหญ่ ไม่สนใจคุณธรรม

06. ������������ (71-90).indd   87 3/4/2561   11:39:15



88 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

		  ตัวบทพระอ้วนทั้ง ๒ ส�ำนวนสามารถเข้าใจได้ด้วยหลักเทสนาหาระ ๖ อย่างคือ อัสสาทะ (คุณ) 

อาทีนวะ (โทษ) นิสสรณะ (ทางออก) ผละ (มีวิบากให้ไปเกิดใหม่) อุปายะ (กลยุทธ์ให้ท�ำความดี)  

และ อาณัตติ (ให้ชักชวนตนเองและคนอื่นท�ำความดีต่อไป) การศึกษาเรื่องพระอ้วนเป็น อัสสาทะ  

กล่าวคือ เราเห็นปฏิปทาของพระมหากัจจายนะในการขยายธรรมย่อให้พิสดารแล้วเกิดความชอบใจ  

เรื่องพระโสเรยยะจากชายกลายเป็นหญิงและจากหญิงกลายเป็นชายเกิดความบันเทิงในการอ่าน อันจะ 

น�ำไปสู่การเห็นโทษในการติดข้องกับการอ่านนั้น (อาทีนวะ) เทสนาหาระสอนให้เข้าใจอาทีนวะคือโทษ 

ทีย่งัตดิข้องกับตวับท ท�ำให้ต้องเวยีนว่ายตายเกดิในภพภูมต่ิางๆอกีต่อไป เทสนาหาระจงึสอนให้หาทางออก

ด้วยการท�ำวิปัสสนาคือถอนความยึดมั่นถือมั่นในตัวบทเสียบ้างก็จะเป็นการด�ำเนินตามทางสายกลาง 

แนวพทุธ เทสนาหาระแนะว่า ถ้ายงัไม่บรรลนุพิพานกย็งัเปน็ “ผล” ให้เกดิในภพภมู ิ๓๑ ภมูต่ิอไปเพือ่เป็น

อุบายให้สร้างบารมี ด้วยการเตือนตน (อาณัตติ)และชวนคนอื่นมาศึกษาตัวบทนี้

		  ๓)	การประยุกต์ใช้ทฤษฎีอุปายโกศลวิธี: ชาวมหายานถือว่าเรื่องเล่าพระอ้วนเป็น “อุบายวิธี” 

ที่อาจารย์จะสั่งสอนศิษย์ สภาวะพุทธหรือโพธิจิตนั้นอยู่ในตัวเราทุกท่านแล้ว ใน ทางพุทธศาสนา 

มหายานนั้น คติการสร้างรูปเคารพพระสังกัจจายน์ หรือ “หมีเล่อฝอ” เริ่มเกิดขึ้นครั้งแรกในสมัยราชวงศ ์

ซ่ง(ซ้อง) ซ่ึงเป็นสมัยแห่งความรุ่งเรืองทางด้านศิลปะหัตถกรรมจีน รูปเคารพทางพุทธศาสนาจึงถูกน�ำมา

ใช้ในความหมายที่ดีแก่ราชส�ำนักและคหบดีทั่วไป ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ ภาพวาด จิตรกรรมจีน ประเพณี 

ประติมากรรมพระสังกัจจายน์ หรือ “หมีเล่อฝอ” จึงถูกน�ำมาใช้วัฒนธรรมมงคล เป็นสัญลักษณ์แห่งความ

สุขสมหวังและมีความหมายที่ดีส�ำหรับใช้เป็นภาพอวยพรให้ แก่กันและกัน เพื่อให้การด�ำเนินชีวิตใด ๆ 

ส�ำเร็จสมประสงค์และเพียบพร้อมด้วยปิติสุขตลอดไป “ผู้ใดบูชาพระสังกัจจายน์ ย่อมเป็นมหามงคลอุดม

ด้วย ลาภ ยศ ความเจริญรุ่งเรืองดีนักแล”  วิธีขอพลัง คือ ตั้งจิตอธิษฐาน ใช้มือข้างขวา ลูบที่พุงวนขวา

ตามเขม็นาฬิกา ๓ รอบ ปางทีด่ทีีสุ่ดคอืปางทีเ่มือ่เราเหน็แล้วเรารู้สึกรักรู้สึกชอบเหน็แล้วรู้สกึดี พระอรหนัต์

ผู้บันดาลโชคลาภ ปัญญา และเมตตามหานิยม นั่งมังกรหมายถึงให้มีอ�ำนาจวาสนาเป็นผู้ปกครองคน  

ชาวพุทธกราบไหว้สักการบูชาพระสังกัจจายน์เพื่อให้บังเกิดความเป็นสิริมงคล ๓ ประการแก่ตนเองและ

ครอบครวัดงันี ้(๑) โชคลาภและความอดุมสมบรูณ์ พระสงักัจจายน์ได้รบัการยกย่องให้เป็นพระผูอุ้ดมด้วย

โภคทรพัย์ และลาภสกัการะเสมอด้วยพระสวิลี (๒) สติปัญญา เนือ่งเพราะพระสังกจัจายน์ได้รับการยกย่อง

จากองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าว่าเป็นเลิศในทางอธิบายความพุทธภาษิตท่านเป็นอรหันต์ผู้มีปฎิภาณ 

เฉยีบแหลม (๓) ความงามและความมเีสน่ห์ เนือ่งจากเพราะก่อนท่ีท่านจะอธษิฐานจิตให้รูปร่างเปล่ียนแปลง 

พระสังกัจจายน์มีผิวดั่งทองค�ำและมีรูปงามละม้ายเหมือนพระพุทธเจ้ามากจนแม้แต่เทพยดา พรหมและ

มนุษย์ทั้งปวงพากันรักใคร่ชื่นชม 

06. ������������ (71-90).indd   88 3/4/2561   11:39:15



89พุทธญาณวิทยากับภูมิปัญญาไทยเรื่องพระสังกัจจายน์กับพระศรีอารยเมตไตรยอนาคตพุทธเจ้า

สรุป

	 การประยกุต์ใช้ญาณวทิยาท้ังตะวนัตกและตะวนัออกโดยเฉพาะพทุธญาณวทิยา เพือ่ท�ำความเข้าใจ

กรณีศึกษาภูมิปัญญาไทยเรื่องความเช่ือพระสังกัจจายน์และพระศรีอารยเมตไตรย ตามวัตถุประสงค์แรก 

ได้ค้นพบทฤษฎีญาณวิทยาทั้งแนวเดิมและแนวใหม่ มีข้อที่พึงท�ำไว้ในใจคือ ทฤษฎีการตีความแนวใหม่ 

ไม่ได้ปฏิเสธแนวเดิม เพียงแต่เสริมและบูรณาการเข้ากันเท่านั้น เช่น ทฤษฎีเจตนาผู้แต่งของชไลมาเคอร์

ยังเป็นการใช้นิรนัยที่อยู่บนฐานของเจตนาผู้แต่งและภาษาของผู้แต่งคือยังมีกฎเกณฑ์เหมือนหลักนิรนัย 

การตีความเชิงพุทธไม่ได้ละทิ้งหลักศรัทธา ๑๐ หลักปัญญา ๓ และหลักสิกขา ๓ เพียงแต่ประยุกต์และ

บูรณาการอปัณณกธรรมเข้าไปและวิเคราะห์ด้วยหลักอนุปุพพมรรคและอุปายโกศลวิธี

	 ดังนั้น พุทธญาณวิทยาแนวใหม่ซึ่งเรียกว่าการตีความ ย่อมสอดคล้องกับญาณวิทยาพุทธแนวเดิม

คอืแนวสจันยิมเชงิปฏบิตันิยิมทีย่อมรบัความมอียูโ่ดยสมมติของสรรพส่ิงทีอ่งิทัง้วตัถแุละจิต แต่ความมอียู่

โดยสมมตน้ีิจะเข้าไปหยัง่รูไ้ด้ด้วยประสบการณ์ตรงของแต่ละบคุคล ปฏบิตันิยิมแนวพุทธองิอาศยัการปฏบิตัิ

วิปัสสนาเพื่อเข้าถึงความจริงเพื่อความสิ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิง ซึ่งแตกต่างจากปฏิบัตินิยมทั่วไปที่นักคิดใน

ส�ำนกันีเ้น้นการเข้าถงึความจริงหรอืความรูแ้นววทิยาศาสตร์ ดงันัน้กรณศีกึษาภมูปัิญญาไทยเรือ่งพระสงักจั

จายน์และพระศรอีารยเมตไตรยของพทุธศาสนกิชนไทยจึงสามารถเข้าใจได้ตามแนวการตีความเชงิปฏบิติั

นิยมแนวพุทธเป็นการบูรณาการเข้ากับปฏิบัตินิยมทั่วไป

บรรณานุกรม

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๓.

จ�ำรูญ ธรรมดา. (บรรยาย). เนตติฏิปปนี. กรุงเทพมหานคร : ไทยรายวันการพิมพ์, ๒๕๔๖.

เอกวิทย์ ณ ถลาง. ภูมิปัญญาชาวบ้านสี่ภาค. นนทบุรี. โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัย, ๒๕๔๐.

อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย. เนตติหารัตถทีปนี: อุปจาร และ นย. โดยพระวิสุทธาจารย์,

พระมหาสมจินต์ สัมมาปัญโญ. พระพุทธศาสนามหายานในอินเดีย : พัฒนาการและสารัตถธรรม. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓. 

พระมหากัจจายนะ. เนตต-ิเปฏโกปเทสปกรณํ. กรงุเทพมหานคร : โรงพมิพ์มหาจฬุาลงกรณราช วทิยาลยั, 

๒๕๔๖.

พระธรรมกิตติวงศ์. การตีความพุทธศาสนสุภาษิต. กรุงเทพมหานคร : เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๐, หน้า ๘. 

เสถียร โพธินันทะ.ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๑๙.

วรยทุธ ศรวีรกลุ, “โมเดลแบบโพสโมเดร์ินในชวีติจติ”, บทความน�ำเสนอในการสมัมนาประจ�ำปีของสมาคม

ปรัชญาและศาสนาแห่งประเทศไทย มหาวิทยาลัยพายัพ วันที่ ๒๑-๒๒ ตุลาคม ค.ศ. ๒๐๐๔.

06. ������������ (71-90).indd   89 3/4/2561   11:39:15



90 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๑

Bhikkhu Nanamoli,Trans. The Guide (Netti-Ppa karanam) of Kaccana Thera. London: PTS, 

1962.

Buddhadasa Bhikkhu. Christianity and Buddhism. Bangkok: Samakeesarn Press, 1967.

Chatterjee, Satischandra. The Nyaya Theory of Knowledge: A Critical Study of Some  

Problems of Logic and Metaphysics. Calcutta: University of Calcutta, 1978.

Datta, Dhirendra Mohan. The Chief Currents of Contemporary Philosophy. Calcutta: Si-

bendranath Kanjilal, 1970.

Donald S. Lopez, Donald, S. ed.. Buddhist Hermeneutics. Honolulu: University of Hawaii 

Press, 1988.

Kaccana Thera. The Guide (Nettippakaranam) tr. by Nanamoli Bhikkhu. London: PTS, 1962. 

	 . The Pitaka-Disclosure (Petakopadesa).Tr. by Nanamoki Bhikkhu. London : PTS, 

1964.

Klemm, David E. Hermeneutical Inquiry. 2 Vols. Atlanta : Scholars Press, 1986.

Lopez, Donald S. (Ed.). Buddhist Hermeneutics.Honolulu: University of Hawaii Press, 1988.

Lawson, E. Thomas and McCauley, Robert N. Rethinking Religion : Connecting Cognition 

and Culture. Cambridge : Cambridge University Press, 1990.

Richystar.ประวัติพระสังกัจจายน์ Retrieved May 7,2016, from [แหล่งที่มา], (ออนไลน์), http://

www.richystar.com/ 

ประวัติเทพเจ้าจีน-เทพเจ้าโชคลาภ-กวนอู-กวนอิม-ไฉ่ซิ่งเอี้ย-ฮกลกซิ่ว-พระสังกัจจายน์/ประวัติเทพเจ้า

จีน-พระสังกัจจาย์.html. 

06. ������������ (71-90).indd   90 3/4/2561   11:39:15


