
พุทธวิธีในการปรองดอง
Buddhist Approach of reconciliation

พระมหาไพรัชน์ ธมฺมทีโป, ดร.
Phramaha Pairat Dhammatheepo, Dr.

อาจารย์ประจ�ำ ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

บทคัดย่อ
	 ความขดัแย้งเป็นสภาพธรรมดาทีเ่กดิมขีึน้ได้ในทกุสังคมด้วยเหตุปัจจัยทีแ่ตกต่างกนั เมือ่มคีวาม

ขัดแย้งเกิดขึ้นแล้ว ถ้าสามารถปัญหาและพัฒนาสังคมให้เป็นปกติสุขต่อไปได้ก็เป็นเรื่องที่ดี  แต่มีหลาย

กรณีทีแ่ก้ปัญหาความขดัแย้งด้วยความรนุแรง ท�ำให้ปัญหาบานปลาย  พุทธศาสนาเสนอแนวทางสลาย

ความขดัแย้งด้วยสนัตวิธิไีว้หลายนยั  ในทีน่ีเ้น้นแนวทางการเป็นกลัยาณมติรต่อกนั โดยใช้คณุธรรมของ

กลัยาณมติรว่าด้วยการให้อภยัหรอือภยัทานเป็นหลักการส�ำคญัในการสลายความขัดแย้งและเสริมสร้าง

ความปรองดอง

ค�ำส�ำคัญ : พุทธวิธี, การปรองดอง

Abstract
	 Conflict is a common condition that can occur in all societies with different causes. 

When there is a conflict. If the problem can be solved and social development is 

normal, has to be good. But there are many cases to resolve conflicts with violence. 

The problem escalated. Buddhism offers many ways to resolve conflicts with peaceful 

means. The emphasis in this approach is a good friend as well. By virtue of that, with 

goodwill, forgiveness is key principle in breaking the conflict and strengthening 

reconciliation.

Keyword : Buddhist Approach, Reconciliation

13. �������� (176-196).indd   176 31/5/2561   21:58:34



พุทธวิธีในการปรองดอง 177

บทน�ำ
	 สังคมไทยในปัจจุบันมีปัจจัยส�ำหรับการด�ำเนินชีวิตที่เอื้ออ�ำนวยให้มีความสุขสบายมากขึ้น  

ตลอดจนได้มีโอกาสเรียนรู้และรับรู้เรื่องราวต่าง ๆ ได้อย่างสะดวกรวดเร็วด้วยเทคโนโลยีที่ทันสมัย  

แต่ในความเป็นจริงคนในสังคมไทยบางส่วนกลับมีสภาพที่ขาดความไว้วางใจ ไร้มิตรภาพ และความ 

เช่ือม่ันระหว่างกัน เนื่องจากรอยร้าวแห่งความขัดแย้ง แตกแยก และบาดแผลเก่าในอดีตจากปัญหา

การเมอืงของกลุม่เสือ้เหลอืงเสือ้แดงตลอดทศวรรษท่ีผ่านมายงัไม่ได้รับการแก้ไขให้หมดส้ิน ส่งผลให้เกดิ

ความสูญเสียแก่ประเทศไทยและคนไทยมากมาย รัฐบาลที่ผ่านมาจนกระทั่งในยุคปัจจุบันโดยการ 

น�ำของพลเอกประยุทธ์ จันทร์โอชา มีความพยายามที่จะสร้างความสมานฉันท์เพื่อน�ำพาประเทศไทย 

ก้าวพ้นความเจ็บปวดในอดีต ก้าวไปข้างหน้าเพื่อความมั่นคง มั่งคั่ง และยั่งยืน ความพยายามในการ

แก้ไขความขัดแย้งและเสริมสร้างความสมานฉันท์ปรองดองดังกล่าว ถือว่ามีความก้าวไปในระดับหนึ่ง 

แต่ในส่วนลึก ๆ แล้วความรู้สึกขัดแย้ง ขุ่นเคือง หวาดระแวงยังแฝงอยู่ในใจของผู้เป็นคู่กรณีแห่งความ

ขัดแย้ง ดังจะเห็นได้จากการให้สัมภาษณ์ การตอบโต้กล่าวหาซึ่งกันและกันอยู่เนือง ๆ จนถึงปัจจุบันนี้ 

ในบทความนี้ผู้เขียนได้น�ำเสนอแนวความคิดทางพระพุทธศาสนาเพื่อแก้ปัญหาความขัดแย้ง และเสนอ

แนวทางการสร้างความปรองดองหรือสมานฉันท์ด้วยพุทธวิธีซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้

ความขัดแย้งหรือความไม่เป็นมิตรในสังคม
	 ความขัดแย้งเป็นสภาพความอันเป็นปกติธรรมดาในสังคม ดังที่มอริสได้กล่าวไว้ว่า ความขัดแย้ง

เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นเสมอและไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ ตราบใดที่มนุษย์ยังคงมีปฏิสัมพันธ์กันอยู่ และยังมี

ความจริงอีกประการหนึ่งที่ปฏิเสธไม่ได้คือ เมื่อใดก็ตามที่ความขัดแย้งได้เกิดขึ้นแล้ว ย่อมมีการสูญเสีย

ตามมา หรอืในบางครัง้อาจจะก่อให้เกดิหายนะอนัร้ายแรงได้เช่นกัน อย่างไรกต็าม ความขดัแย้งสามารถ

ส่งผลเชิงปฏิฐานได้อีกด้วย ตัวอย่างเช่น เมื่อมีความขัดแย้งเกิดขึ้นแล้ว ท�ำให้เกิดการเรียนรู้ อีกทั้งม ี

การบูรณาการแนวคิดใหม่ๆ รวมท้ังการเปลี่ยนแปลงในทางท่ีดีและการพัฒนามากย่ิงขึ้น ซึ่งโดย 

ทั่วไปแล้ว ย่อมจะขึ้นอยู่กับกระบวนการจัดการกับความขัดแย้งของสมาชิกในสังคมนั้น
1

	 ส�ำหรับการวิเคราะห์ความขัดแย้งท่ีเกิดข้ึนในแต่ละสังคม สามารถกระท�ำได้ไม่ใช่แค่เพียง 

ด�ำเนินการวิเคราะห์แยกแยะและระบุมุมมองของทุกฝ่ายที่มีส่วนได้ส่วนเสียหรือคู่กรณี ตลอดจนการ 

หาต้นตอที่แท้จริงของปัญหาความขัดแย้ง มุมมองหรือทัศนคติระหว่างกัน แต่รวมถึงความสัมพันธ์

ระหว่างกันทีใ่นช่วงเวลาท่ีผ่านมา รปูแบบและวธิกีารทีบ่คุคลเหล่านัน้ใช้ในการจดัการความขดัแย้ง และ

	
1
 อ้างใน ชัยวัฒน์ สถาอานันท์. อาวุธมีชีวิต: แนวคิดเชิงวิพากษ์ว่าด้วยความรุนแรง, (กรุงเทพมหานคร : 

ส�ำนักพิมพ์ฟ้าเดียวกัน, ๒๕๔๖), หน้า ๑๕-๑๗. 

13. �������� (176-196).indd   177 31/5/2561   21:58:34



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ178

ขยายกว้างออกไปจนถงึการพจิารณาถงึบรบิททางประวตัศิาสตร์ การประเมนิทางเลอืก ความเป็นไปได้

ในการที่จะท�ำการเจรจาไกล่เกลี่ย ซึ่งมีหลายรูปแบบที่เหมาะสม ตามบริบทของปรากฏการณ์ในแต่ละ

สังคม แต่ที่รู้จักกันมากคือ การเจรจาโดยค้นหาจุดยืนและจุดสนใจร่วมกัน

	 อย่างไรกต็าม เมือ่เกดิมคีวามขดัแย้งและความรนุแรงในสงัคมแล้ว ทางเลอืกของสมาชกิในสงัคม

และผูมี้ส่วนร่วมในการสญูเสยีและได้รบัผลประโยชน์ ในการจดัการกบัความขดัแย้งนัน้มอียู ่๒ ทางหลกั

คือ 

	 ๑) 	การเลือกใช้ความรุนแรง เพื่อแก้ไขกับปัญหาความขัดแย้ง  

	 ๒) 	การใช้สันติวิธีในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งนั้น 

	 ความขัดแย้งและความรุนแรงในสังคมที่เกิดขึ้น ย่อมมีพลวัตทั้งในรูปแบบที่มีการขยายตัวมาก 

ยิง่ขึน้หรอืลดขนาดให้เลก็ลงไป ในกรณทีีค่วามขดัแย้งมกีารขยายตวัยกระดบัขึน้มาจนถงึข้ันทีท่�ำให้เกดิ

การมุ่งท่ีจะท�ำให้มีการแพ้หรือชนะกันมากข้ึน ย่อมจะมีกระบวนการเข้ามาจัดการแก้ปัญหาข้อขัดแย้ง

นั้น ๆ ในรูปแบบต่าง ๆ เช่น การหลีกหนีปัญหา การใช้คนกลางในการเจรจาไกล่เกลี่ย (Mediation) 

การเจรจาไกล่เกลี่ยกันเอง (Negotiation) การใช้อนุญาโตตุลาการ (Arbitration) การฟ้องร้อง 

(Litigation) การใช้กระบวนการนิติบัญญัติในการออกกฎหมาย หรือแม้กระทั่งการชุมนุมประท้วงและ

การใช้ความรุนแรง

	 คริสโตเฟอร์ มัวร์ ได้แบ่งลักษณะของความขัดแย้ง ออกเป็น ๕ ประเภท คือ
2

	 ๑. ความขัดแย้งด้านข้อมูล (Data Conflict) เป็นปัญหาพื้นฐานของความขัดแย้งซึ่งอาจจะเกิด

จากการได้รับข้อมูลน้อยไป การแปรผลข้อมูลผิดพลาด การวิเคราะห์ข้อมูลออกมาด้วยความเห็น 

ต่างกัน หรือแม้แต่ความแตกต่างในรูปแบบของการรับรู้ข้อมูล (Perception) ซึ่งบางครั้งก็เป็นปัญหา 

ที่ขัดแย้งกันได้

	 ๒. ความขัดแย้งจากผลประโยชน์ (Interest Conflict) เป็นผลของการแก่งแย่งผลประโยชน์

ระหว่างกัน ในเรื่องที่ดูเหมือนว่ามีหรือไม่มีอย่างพอเพียงมีว่าจะเกี่ยวข้องกับตัวเนื้อหา กระบวนการ

และ/หรือจิตวิทยา

	 ๓. 	ความขัดแย้งด้านโครงสร้าง (Structure Conflict) เป็นเรื่องของการเป็นเจ้าของอ�ำนาจ  

จงึเป็นกระบวนการแย่งชงิอ�ำนาจ หรอืการกระจายอ�ำนาจ อนัเป็นปัญหาด้านโครงสร้างทีข่ยายรวมไปถงึ 

กฎ ระเบียบ บทบาท ภูมิศาสตร์ ระยะเวลา และระบบ

	 2
 Christopher W. Moore, Practical Strategies for Resolving ConFlict, 4th ed., (San Francisco, 

CA: Jossey-Bass, 2014), pp. 39-42.

13. �������� (176-196).indd   178 31/5/2561   21:58:34



พุทธวิธีในการปรองดอง 179

	 ๔. 	ความขัดแย้งด้านความสัมพันธ์ (Relationship Conflict) เป็นปัญหาด้านความสัมพันธ ์

เชิงบุคลิกภาพ พฤติกรรมต่างๆ ในอดีต อารมณ์ที่รุนแรง ความเข้าใจผิด หรือการสื่อสารที่บกพร่อง

	 ๕. 	ความขัดแย้งด้านค่านิยม (Values Conflict) เป็นปัญหาระบบของความเชื่อ ความแตกต่าง

ในค่านิยม ขนบประเพณี ประวัติการเลี้ยงดูที่หล่อหลอมความเป็นตัวตนของแต่ละปัจเจกบุคคลขึ้นมา

	 หากขยายการวิเคราะห์ไปถึงสภาพความขัดแย้งภายในรัฐ (Intrastate Conflict) ที่ยืดเยื้อและ

รุนแรงถึงขั้นมีการสูญเสียชีวิต โดยหลักการแล้ว สามารถแบ่งออกได้เป็น ๓ ประเภท คือ
3

	 ก) 	ความขดัแย้งทีมุ่ง่เปลีย่นแปลงรปูแบบการปกครองหรอืโครงสร้างอ�ำนาจรฐั (อดุมการณ์ทาง 

การเมอืง) 

	 ข) 	ความขัดแย้งท่ีมุง่เปลีย่นแปลงรฐับาล หรอืเพือ่ให้ได้มาซึง่อ�ำนาจในการปกครอง หรอืจดัสรร 

ผลประโยชน์ (กลุม่อ�ำนาจ/ผลประโยชน์) 

	 ค) 	ความขัดแย้งที่มุ่งแยกตัวเป็นรัฐอิสระ (อัตลักษณ์/ชาติพันธุ์) อย่างเช่นในประเทศเมียนมาร ์

ที่มีกองก�ำลังกะเหรี่ยงอิสระ กองก�ำลังรัฐฉาน ความขัดแย้งแบบนี้ มักจะมีการต่อสู้กันระหว่างกลุ่มคน

ที่มีความแตกต่างกันทางความเชื่อ ชาติพันธุ์ หรือสถานะทางสังคมและเศรษฐกิจ อีกทั้งอาจก่อให้เกิด

ไม่ใช่แค่เพียงความแตกแยกในสังคม ความสูญเสียทางชีวิตและจิตใจระหว่างผู้คนในสังคม และการ 

แบ่งฝ่ายอย่างชัดเจน แต่รวมถึงการมีทัศนคติท่ีมองเห็นฝ่ายตรงข้าม เป็นศัตรูที่ต้องมุ่งตอบโต้ท�ำร้าย 

กันถึงระดับที่มีความมั่นใจว่า ถ้าฝ่ายหนึ่งยังคงอยู่ย่อมเป็นอุปสรรคต่อการบรรลุเป้าหมายตน จึงก่อ 

ให้เกิดแรงต้านต่อความพยายามใดๆ ในอันที่จะสร้างการประนีประนอม

ความขัดแย้งในสังคมไทย
	 ความขัดแย้งของสังคมไทยที่เกิดขึ้นมาแล้วในหลายทศวรรษที่ผ่านมานั้น รากเหง้าของปัญหา

ความขัดแย้งดังกล่าวเป็นปัจจัยที่โยงใยสัมพันธ์กันอย่างซับซ้อน ไม่มีมูลเหตุใดเพียงล�ำพังที่จะสามารถ

อธิบายว่าท�ำไมสังคมจึงเผชิญกับความขัดแย้งรุนแรงหรือสะท้อนความไม่มั่นคงทางการเมืองได้ดีท่ีสุด 

เนือ่งจากความขัดแย้งท่ีเกดิข้ึนน้ันมกีารก่อตัวบ่มเพาะและปะทเุป็นวงจรทีต่่อเนือ่งยาวนาน และมปัีจจยั

ที่หลากหลายซึ่งสามารถสรุปได้ว่าสังคมไทยในอดีตมีความไม่เท่าเทียมกันเชิงโครงสร้างทางเศรษฐกิจ

และสังคมมาโดยตลอด ในที่นี้ขอประมวลสรุปปัจจัยที่สาคัญ ดังนี้
4

	
3
 Jacob Bercovitch, Victor Kremenyuk, and William I. Zartman (eds.). The SAGE Handbook of 

Conflict Resolution. London: Sage, 2009), pp 52-59.
	 4

 สรุปความจาก คณะกรรมการอสิระตรวจสอบและค้นหาความจรงิเพือ่การปรองดองแห่งชาต ิ(คอป.) รายงาน
ฉบับสมบูรณ์คณะกรรมการอิสระตรวจสอบและค้นหาความจริงเพื่อการปรองดองแห่งชาติ (คอป.) กรกฎาคม 
๒๕๕๓-กรกฎาคม ๒๕๕๕, (กรุงเทพมหานคร : คณะกรรมการอิสระตรวจสอบและค้นหาความจริงเพื่อการปรองดอง
แห่งชาติ, ๒๕๕๕), หน้า ๑๙๗-๒๑๗.

13. �������� (176-196).indd   179 31/5/2561   21:58:34



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ180

 	 ๑)	ความแตกต่างระหว่างสังคมเมืองและชนบท ที่มีการกระจายความเจริญ อย่างไม่เป็นธรรม 

โดยเฉพาะกรงุเทพมหานคร ซึง่เป็นศนูย์กลางทางเศรษฐกิจและความเจรญิในทกุๆ ด้านในขณะทีช่นบท

เป็นพื้นที่ห่างไกลความเจริญที่รัฐไม่สามารถตอบสนองความต้องการขั้นพื้นฐานได้อย่างเพียงพอ ดังจะ

เห็นได้จากสัดส่วนในผลิตภัณฑ์มวลรวมประชาชาติ (GDP) ของกรุงเทพมหานครและเมืองใหญ่ที่มี

มากกว่าในชนบท 

	 ๒)	ความแตกต่างระหว่างภาคเกษตรกรรมและภาคอุตสาหกรรม ที่มีสัดส่วนของรายได ้

แตกต่างกันมาก แรงงานในภาคเกษตรกรรมซึ่งอยู่ในส่วนภูมิภาค มีจ�ำนวนร้อยละ ๔๐ ของแรงงาน

ทั้งหมด แต่มีรายได้คิดเป็นสัดส่วนเพียงประมาณร้อยละ ๑๐ ของ GDP ในขณะที่ภาคอุตสาหกรรมที่มี

รายได้ประมาณร้อยละ ๓๓ ของ GDP กลับมีแรงงานอยู่ในภาคอุตสาหกรรมเพียงร้อยละ ๑๙ ของ

แรงงานทัง้ประเทศ ผูท้ีอ่ยูใ่นภาคเกษตรกรรมซึง่เป็นประชากรส่วนใหญ่ของประเทศจงึเป็นกลุ่มทีม่ฐีานะ

ยากจนและอาศัยอยู่ในชนบท ในขณะที่ผู้ที่อยู่ในภาคอุตสาหกรรม โดยเฉพาะผู้เป็นนายทุนที่อาศัยอยู่

ในเมืองเป็นกลุ่มที่มีฐานะดีกว่า

	 ๓)	การครอบครองทรพัยากรทีไ่ม่เท่าเทยีม โดยเฉพาะการครอบครองปัจจยั การผลติซึง่นายทนุ

เป็นผู้ครองอ�ำนาจในการซ้ือ ในขณะท่ีคนชนบทและเกษตรกรส่วนใหญ่มี ความยากจนและไม่ได้เป็น

เจ้าของปัจจัยการผลิตโดยเฉพาะท่ีดินท�ำกินในประเทศที่ส่วนใหญ่เป็นของนายทุนซ่ึงเป็นคนส่วนน้อย 

เพียงประมาณร้อยละ ๑๐ ของประชากรเป็นเจ้าของที่ดินมากกว่าคนละ ๑๐๐ ไร่ ในขณะที่คนอีก 

ร้อยละ ๙๐ ถือครองท่ีดินไม่เกินคนละ ๑ ไร่ นอกจากนี้ ที่ดินประมาณร้อยละ ๗๐ ถูกทิ้งร้างไม่ได้ 

ใช้ประโยชน์ หรือใช้ประโยชน์ไม่เต็มที่ เนื่องจากเจ้าของที่ดินส่วนใหญ่ถือครองที่ดินเพื่อเก็งก�ำไร

	 ๔)	การกระจายรายได้ไม่เป็นธรรม จากความเจรญิทีก่ระจกุตวัอยูแ่ต่ในเมอืงและ ความเหลือ่มล�ำ้

ทางรายได้ของภาคเกษตรกรรมและภาคอุตสาหกรรม ทาให้ความมั่งคั่งทางเศรษฐกิจอยู่กับคนเมือง 

ซึ่งเป็นคนส่วนน้อยของประเทศ โดยกลุ่มประชากร ๑ ใน ๕ ที่มีรายได้สูงสุดของประเทศ มีรายได้ 

รวมกันมากกว่าร้อยละ ๕๐ ของรายได้รวมของประชากรทั้งหมด ในขณะที่กลุ่มประชากร ๑ ใน ๕ ที่มี

รายได้ต�่ำที่สุด มีรายได้รวมกันเพียงร้อยละ ๓.๘๔ ของรายได้รวมทั้งประเทศเท่านั้น ซึ่งสะท้อนให้เห็น

ว่า กลุ่มคนรวยที่สุดมีรายได้มากกว่ากลุ่มคนจนที่สุดประมาณ ๑๓ เท่า 

	 ๕)	นโยบายและกลไกการจดัการของรฐัไม่สามารถสร้างความเป็นธรรมให้เกิดข้ึนในสงัคมได้ 

โครงสร้างและระบบภาษไีม่สามารถกระจายความมัง่คัง่จากคนรวยไปสู่คนจนได้ ท�ำให้ช่องว่างระหว่าง

คนรวยกับคนจนเพิ่มมากข้ึน ถึงแม้ว่าเศรษฐกิจมีการเติบโตในระดับสูง แต่ช่องว่างระหว่างชนชั้น 

ทางสังคมกลับยิ่งห่างมากขึ้น พร้อม ๆ กับที่การด�ำเนินนโยบายรัฐมีสองมาตรฐานหรือมากกว่า และ

กฎหมายท่ีเอื้อประโยชน์แก่คนรวย ท�ำให้ช่องว่างระหว่างชนชั้นทางสังคมเหล่านี้สร้างความเหลื่อมล�้ำ

13. �������� (176-196).indd   180 31/5/2561   21:58:35



พุทธวิธีในการปรองดอง 181

ในทางเศรษฐกจิและความเหลือ่มล�ำ้ของโอกาสในการเข้าถงึบรกิารพืน้ฐานของรฐั เช่น บรกิารสาธารณสขุ 

และการศึกษา ที่ท�ำให้ความเหลื่อมล�้ำทางเศรษฐกิจยิ่งเพิ่มมากขึ้นอีกด้วย

	 ๖)	การบังคบัใช้กฎหมายและการด�ำเนินกระบวนการยติุธรรมทีไ่ม่สอดคล้องกับหลกันติิธรรม 

รากเหง้าของปัญหาด้านกฎหมายและการบังคับใช้กฎหมาย โดยกระบวนการยุติธรรมเป็นปัญหาที่เกิด

จากความคับข้องใจ เมื่อระบบการเมืองมีปัญหาและมีการเปลี่ยนแปลงรัฐบาลหลายชุด รวมท้ังมีการ

รัฐประหารหลายครั้ง ท�ำให้เกิดความเคลือบแคลงใจในกระบวนการบังคับใช้กฎหมายที่ยอมรับค�ำส่ัง

ของคณะปฏิวติัในฐานะผูท้รงอ�ำนาจรัฐว่าถูกต้อง และบางฝ่ายไม่ยอมรบักตกิาสงัคมทีม่อียูใ่นการจดัการ

ความขดัแย้ง ความขดัแย้งจงึลกุลามบานปลายและเกิดความรนุแรงขึน้ ท้ายทีส่ดุจงึน�ำไปสูก่ระบวนการ

ตุลาการภิวัฒน์ซึ่งท�ำให้เป็นที่ถกเถียงวิพากษ์วิจารณ์ในเวลาต่อมา กฎหมายเป็นกลไกการควบคุมทาง

สังคมที่เป็นทางการซึ่งมีผลต่อการสร้างพฤติกรรม หรือควบคุมทางสังคมที่น้อยที่สุด ต่างจากกลไกทาง

วัฒนธรรมซึ่งเป็นกลไกท่ีมีอ�ำนาจมากและมีอิทธิพลมากกว่ากฎหมาย โดยเป็นกฎเกณฑ์แบบไม่เป็น

ทางการ เช่น การตั้งข้อรังเกียจทางสังคม (social sanction) แต่ในสังคมไทยพบว่า กลไกดังกล่าวยังไม่

เข้มแข็งพอที่จะท�ำให้คนในสังคมตระหนัก และเกรงกลัวที่จะท�ำพฤติกรรมไม่พึงประสงค์ 

	 จากลักษณะทั้ง ๖ ประการดังกล่าว ท�ำให้เกิดความไม่เท่าเทียมกันเชิงโครงสร้างในสังคม ส่งผล

ให้สังคมไทยมีชนชั้นอยู่ ๒ ชนชั้น ได้แก่ ชนชั้นผู้ปกครองที่มีอ�ำนาจทางเศรษฐกิจ ซึ่งเป็นผู้ถือครอง

ปัจจัยการผลิตและมีอ�ำนาจทางการเมือง กับ ชนช้ันผู้อยู่ใต้ปกครอง หรือประชาชนที่ด้อยโอกาส 

ในลักษณะของสัมพันธภาพเชิงอ�ำนาจท่ีไม่เท่าเทียมกัน โดยลักษณะที่ไม่เท่าเทียมกันนี้ท�ำให้เกิดความ

ขัดแย้งในสังคม แต่ความขัดแย้งเหล่านี้ไม่ปรากฏอาการและไม่แสดงออกถึงความรุนแรง เพราะสังคม

ยังคงมีดุลยภาพระหว่างชนชั้นทั้งสองอยู่ เนื่องจากมีโครงสร้างทางสังคมที่ท�ำหน้าที่ในการรักษาสมดุล

ทางอ�ำนาจในสังคมท่ามกลางพลวัตที่เกิดขึ้นในสังคม กลไกดังกล่าว คือ 	

	 ๑) วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไทยๆ และความเชื่อเรื่องบุญกรรม คือ วัฒนธรรมที่ผู้อยู่ใต้ 

การปกครองมกัอยูใ่นฐานะผูร้อรบัผลประโยชน์ทางการเมอืง โดยไม่เข้าไปมส่ีวนร่วมทางการเมอืงในการ

เสนอความต้องการของตนเองต่อระบบ โดยเห็นว่าตนเองไม่มีอิทธิพลใดๆ ต่อกลุ่มผู้ปกครอง 

	 ๒)	การเมืองแบบ “ประชาธิปไตยคร่ึงใบ” และการต่อรองอ�ำนาจและผลประโยชน์ที่ลงตัว 

ในกลุ่มชนชั้นน�ำ ท�ำให้ประชาชนมีความรู้สึกว่าตนเองไม่ใช่เจ้าของอ�ำนาจอย่างแท้จริง เนื่องจากไม่มี

สิทธิเสรีภาพอย่างเต็มที่ และไม่มีการรวมตัวกันเพื่อเรียกร้องสิทธิต่างๆ ท�ำให้การปกครองเป็นเรื่องของ

การต่อรองอ�ำนาจเฉพาะกลุม่ชนชัน้น�ำ ซึง่ประกอบด้วย ทหาร ข้าราชการ นกัการเมอืง และกลุ่มนายทุน 

ซึ่งเป็นไปในลักษณะเอื้อประโยชน์ต่อกัน ถึงแม้จะมี ความขัดแย้งและแย่งชิงอ�ำนาจระหว่างทหาร 

ข้าราชการ นักการเมือง โดยมีนายทุนเป็นผู้สนับสนุน แต่ความรุนแรงก็ไม่ได้ปะทุขึ้นอย่างเห็นได้ชัด 

13. �������� (176-196).indd   181 31/5/2561   21:58:35



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ182

ความขดัแย้งจงึเป็นทีต่กลงกนัได้หากผลประโยชน์ลงตัว หรือกล่าวอกีนยัหนึง่ว่า การเมอืงเป็นเร่ืองของ

ชนชั้นน�ำ (Elite) ไม่ใช่เรื่องของประชาชน 

	 ๓)	บทบาทของรัฐเป็นแบบรัฐสงเคราะห์หรือรัฐจัดการ รัฐยังคงรวมศูนย์อ�ำนาจการจัดการ 

การให้บรกิารสาธารณะ หรือสวสัดิการสงัคม ในขณะท่ีประชาชนยงัไม่ตระหนกัถงึศกัยภาพในการพัฒนา

ตนเอง ทั้งในระดับปัจเจก และระดับชุมชน บทบาทของรัฐจึงเป็น “ผู้ให้” ในขณะที่ประชาชนเป็น  

“ผู้ขอ” และอยู่ร่วมกันได้โดยไม่เกิดประเด็นความขัดแย้งที่รุนแรง 

	 อย่างไรก็ตาม โครงสร้างเหล่าน้ีสามารถสร้างดุลอ�ำนาจในสังคมได้ในช่วงระยะเวลาหนึ่งเท่านั้น 

เนื่องจากสังคมมีลักษณะเป็นพลวัต จึงมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา โดยการเปลี่ยนแปลงที่สาคัญคือ 

กระแสโลกาภิวัฒน์ซ่ึงกระตุ้นให้เกิดการพัฒนาเศรษฐกิจและการเมืองแบบประชาธิปไตย ท�ำให้มีการ

ปฏิรูปโครงสร้างทางเศรษฐกิจ การกระจายความเจริญและการปรับตัวสู่ระบอบประชาธิปไตย โดยมี

การประกาศใช้รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช ๒๕๔๐ การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวแสดง

ถึงการปรับตัวของสังคมให้สอดคล้องกับโลกาภิวัตน์ และกระทบต่อสมดุลอ�ำนาจทางสังคมที่อาจ 

เหมาะสมในช่วงเวลานั้น แตไม่เหมาะสมกับสังคมสมัยใหม่ที่เจริญก้าวหน้าและเปลี่ยนแปลงไป เช่น  

การพฒันาไปสูค่วามเป็นประชาธปิไตยซึง่ต้องอาศัยการมส่ีวนร่วมของประชาชนมากขึน้ ท�ำให้ประชาชน

เริ่มเข้ามามีบทบาทสาคัญในฐานะท่ีเป็นเจ้าของอ�ำนาจอธิปไตยยิ่งข้ึน การสร้างดุลยภาพแบบเดิมโดย

ใช้กลไก ๓ ประการข้างต้น จึงไม่สามารถสร้างสมดุลได้อย่างมีประสิทธิภาพอีกต่อไป 

	 เม่ือสงัคมไม่สามารถจดัการความขดัแย้งได้อย่างเหมาะสม เมือ่มปัีจจัยอืน่เป็นตัวกระตุ้น ประกอบ

กับกลไกการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งท่ีด้อยประสิทธิภาพ ความขัดแย้งจึงยกระดับไปสู่ความรุนแรง 

ความขัดแย้งดังกล่าวข้างต้น ได้มีการขยายตัวออกไปเป็นวงกว้างมากยิ่งขึ้นเร่ือยๆ ตามความเป็นไป 

แห่งกาลเวลาด้านกายภาพ เพราะว่าได้มีการประมวลเพ่ือให้กลายเป็นหนี่งเดียวอย่างเหนียวแน่นซ่ึง 

‘ความรู้สึก’ ของแต่ละฝ่ายว่า ฝ่ายตรงข้ามได้ใช้อ�ำนาจที่ไม่เป็นธรรมในการด�ำเนินการตามความมั่นใจ

ดังกล่าวข้างต้น และ/หรือในอีกมุมหนึ่งก็คือ ท�ำเพียงเพื่อผลประโยชน์ของตนเท่านั้น อาทิเช่น ได้มีการ

แทรกแซงกลไกการตรวจสอบการใช้อ�ำนาจรัฐ หรือมีการท�ำรัฐประหาร จนที่สุดแล้ว สภาพของการ 

มเีพยีงความรูส้กึน้ัน ได้กลบักลายเป็นความขัดแย้งอย่างจรงิจังท่ีมคีวามรนุแรงซึง่ปรากฏออกมาเป็นการ

กระท�ำซึ่งเกิดขึ้นในทุกระดับของสังคมไทย โดยจะเห็นได้อย่างชัดเจนจากการที่แต่ละฝ่ายสามารถ 

ระดมมวลชนให้มาเป็นฐานสนับสนุนกลุ่มของตน อีกท้ังส่ือมวลชนบางส�ำนักก็ได้ผสมโรงเป็นแนวร่วม

เข้าไปด้วย โดยไม่ได้ด�ำเนินการให้อยู่ในกรอบแห่งจรรยาบรรณแห่งวิชาชีพของตนอย่างจริงใจ

 

13. �������� (176-196).indd   182 31/5/2561   21:58:35



พุทธวิธีในการปรองดอง 183

	 เมื่อความขัดแย้งปรากฏ ได้เกิดสองกลุ่มท่ีเป็นปรปักษ์กันอย่างชัดเจนเข้ามาช่วงชิงอ�ำนาจรัฐ  

ในระยะที่ความขัดแย้งเข้าสู่ขั้นของการช่วงชิงอ�ำนาจและแปรเปลี่ยนเป็นความรุนแรง ได้มีปัจจัยที่เป็น

ตัวกระตุ้นให้แปรเปลี่ยนความขัดแย้งไปสู่ความรุนแรงหลายประการ ดังนี้ 

	 ๑) ความเข้าใจระบบประชาธิปไตยที่แตกต่างกัน 

	 ๒)	การขยายตัวของสื่อการเมืองและสื่อบุคคล สื่อเหล่านี้รัฐไม่สามารถควบคุมได้ โดยสื่อแต่ละ

ฝ่ายจะท�ำหน้าทีผ่ลติและขยายภาพความดขีองฝ่ายตนให้ใหญ่กว่าปกติ ในขณะเดียวกนักล็ดขนาดภาพ

ความดขีองฝ่ายตรงข้ามให้เลก็กว่าปกต ิและขยายภาพความผิดพลาดของฝ่ายตรงข้ามให้ใหญ่กว่าปกติ 

เป็นลักษณะการโฆษณาชวนเชื่อ (Propaganda) หรือการเผยแพร่ถ้อยค�ำที่ท�ำให้เกิดความเกลียดชัง 

(Hate Speech) จึงท�ำได้ง่าย และข้อมูลเหล่านั้นก็ถูกน�ำไปเผยแพร่ซ�้ำในวงกว้างโดยการส่งข้อมูล 

ต่อๆ กัน ผ่านสื่อบุคคลทั้งที่เป็นเครือข่ายสังคม และเว็บบอร์ดต่างๆ ได้อย่างรวดเร็ว 

	 ๓)	การต้ังข้อกล่าวหาท่ีรุนแรงเกินจริงของผู ้ที่มีอ�ำนาจรัฐต่อผู ้ต่อต้าน โดยเฉพาะการตั้ง 

ข้อกล่าวหาการก่อการร้ายกับกลุ่มผู้ชุมนุม 

	 ๔)	การสร้างการรับรู้ว่ากระบวนการยุติธรรมมีสองมาตรฐาน 

	 ๕)	การกล่าวอ้างสถาบันพระมหากษัตริย์เพื่อประโยชน์ทางการเมือง ของผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง 

ในความขัดแย้ง ซึ่งไม่ต้องการสูญเสียอ�ำนาจหรือผลประโยชน์จากการเปลี่ยนแปลงทางการเมือง 

ที่เกิดขึ้น จึงพยายามรักษาสถานภาพ (status quo) ของตนโดยการกล่าวอ้างสถาบันพระมหากษัตริย์

หรือดึงสถาบันพระมหากษัตริย์มาเป็นประเด็นในทางการเมือง เพื่อสร้างความชอบธรรมจากมวลชน 

ในการเคลื่อนไหวทางการเมืองของตน ท�ำให้ปัญหาทางการเมืองลุกลามบานปลาย 

	 ๖) 	สังคมขาดองค์ความรู้ในการจัดการความขัดแย้งและสันติวิธีส่งผลให้ผู้ที่เกี่ยวข้องกับความ 

ขัดแย้งใช้วิธีการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งด้วยความรุนแรง 

	 ๗)	การใช้ทหารจัดการกบัความขดัแย้ง มาตรการทีผู่ม้อี�ำนาจรฐัใช้ในการควบคมุและด�ำเนนิการ

กับผู้เข้าร่วมชุมชนทั้งในเหตุการณ์การชุมนุมเม่ือเดือนเมษายน ๒๕๕๒ และระหว่างเดือนเมษายน-

พฤษภาคม ๒๕๕๓ ไม่สอดคล้องกบับทบาท เพราะเป็นทหารทีถ่กูฝึกขึน้มาเพือ่ปราบปรามศตัรผููร้กุราน

มากกว่าที่จะด�ำเนินการกับผู้ชุมนุมซึ่งมีความเชื่อหรืออุดมการณ์ที่ต่างกัน

หลักการโดยทั่วไปในการขจัดความขัดแย้งในสังคม
	 ๑. 	สร้างความสมานฉันท์ ค�ำว่า ความสมานฉันท์ หรือบางทีใช้ค�ำว่า ความปรองดองบ้าง  

ความปรองดองสมานฉันท์บ้าง ในงานวิจัยชิ้นนี้ผู้วิจัยใช้ทั้งสามค�ำด้วยความหมายเหมือนกัน ซึ่งตรง 

กับค�ำภาษาอังกฤษว่า “Reconciliation” พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔ ได้ให้

13. �������� (176-196).indd   183 31/5/2561   21:58:35



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ184

ความหมายไว้ว่า ความพอใจร่วมกัน ความเห็นพ้องกัน เช่น มีความเห็นเป็นสมานฉันท์
5
 กล่าวคือ  

เป็นความเหน็พ้องต้องกนัในด้านความคดิเหน็ ความไว้เนือ้เชือ่ใจกนั อย่างไรกต็าม ความหมายทีส่งัคมไทย

ปัจจุบันเข้าใจและใช้กันดูเหมือนว่าจะมีขอบเขตที่อยู ่นอกเหนือจากความหมายที่พจนานุกรม 

ได้บัญญัติไว้ โดยน�ำไปใช้ในความหมายด้านความสามัคคี การให้อภัยกัน รวมไปถึง การเลิกแล้วต่อกัน

จากความขัดแย้งที่มีในอดีต

	 โดยหลกัการแล้ว การปรองดองสมานฉนัท์ในภาคปฏบิติัคอื การทาํตามกระบวนการหรือข้ันตอน

ที่ได้ก�ำหนดไว้เพื่อให้บรรลุถึงเป้าหมายตามข้อก�ำหนดที่มีในทฤษฎี แต่ความพยายามท่ีจะสร้างความ

สมานฉันท์ตามกระบวนการ หรือข้ันตอนในภาคปฏิบัตินั้นอาจมีความยากลําบาก และต้องการระยะ

เวลาที่ยาวนานจนไม่สามารถคาดเดาได้ อีกทั้งยังมีความซับซ้อน เพราะความพยายามดังกล่าว  

เป็นกระบวนการที่เกี่ยวข้องกับการวางแผน โดยมีขั้นตอนและวิธีการต่างๆ ที่หลากหลาย อีกทั้งยังต้อง

มีการกระทําอย่างต่อเน่ืองท่ีซับซ้อนมากข้ึน เพราะว่า เราไม่สามารถแยกสังคมที่มีปัญหาเร่ืองความ 

ขดัแย้งและความหวาดกลวัอย่างรนุแรงออกไปจากกนัได้ เนือ่งจากว่าเรือ่งดงักล่าวนัน้ เป็นกระบวนการ

ที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงทัศนคติเช่น การมีสันติธรรมแทนการแก้แค้น การจัดการความทรงจํา

ร่วมกัน ตลอดจนการให้ค�ำอธิบายถึงมุมมองต่างๆ ของคู่ขัดแย้งอย่างเท่าเทียมกัน

	 ความปรองดอง อาจมองได้ในเชิงทฤษฎีและแนวทางการปฏิบัติ โดยความหมายเชิงทฤษฎีนั้น 

มแีนวคดิว่า ความปรองดองเกดิจากกระบวนการต่างๆ ทีป้่องกนัและแก้ไขเพือ่ไม่ให้ความขดัแย้งเกดิข้ึน

มาใหม่อีก โดยการสร้างสนัติภาพ หยดุยัง้วงจรของความรนุแรง และสร้างสถาบนัทีเ่ป็นประชาธปิไตย 

ให้กลับคืนมาอีกครั้งหน่ึง แต่ในส่วนของแนวทางการปฏิบัติน้ันหมายถึง กระบวนการที่นําไปสู่การลด 

ความเกลยีดชงั รวมถงึการแตกแยกทัง้ทางด้านกายภาพและจิตใจ และขณะเดียวกนักม็กีารสร้างความ 

ไว้วางใจกนั เพือ่ฟ้ืนคนืซึง่ความสมัพนัธ์ระหว่างกลุม่คนทีเ่คยขดัแย้งกันอย่างรนุแรง โดยอาศยัการแสดง

ความรับผดิชอบต่อการกระทาํด้านลบท่ีได้เกดิข้ึนแล้วในอดตี การยอมรบัความจริงทีเ่กดิข้ึน การเมตตา

ให้อภัย ตลอดจนการมองภาพอนาคตของสังคมร่วมกัน นอกจากนี้ ยังมีแนวคิดจากนักวิชาการที่ให ้

ความหมายของกระบวนการสร้างความปรองดองในอกีด้านหนึง่ นัน่คอื กระบวนการเยยีวยาบาดแผล

ของทั้งผู้ถูกกระทําและผู้กระทําหลังจากเหตุการณ์ของความรุนแรงได้เกิดขึ้นแล้ว และเป็นการยุติ 

ความสัมพนัธ์ด้านลบต่อกนั อีกท้ังไม่นาํไปสู่ซึง่ความเป็นศตัรกูนัในหลกัการ ตลอดจนการมกีระบวนการ

สร้างบคุคลทีส่ามข้ึนมา เพ่ือท�ำหน้าท่ีประสานความสมัพันธ์ระหว่างผูก้ระทํา และผูท้ีเ่ป็นเหยือ่ของกระทํา 

ทัง้นีผู้ท้ีเ่ป็นเหยือ่ของการกระทาํสามารถให้อภัย หรอืเรยีกร้องให้ผูก้ระทาํผดิชดใช้ หรอืไม่เช่นนัน้กต้็อง

	 5
 ราชบัณฑติยสถาน, พจนานกุรม ฉบบัราชบณัฑติยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔, (กรงุเทพมหานคร :  บรษิทั ศิรวิฒันา

อินเตอร์พริ้นท์ จ�ำกัด (มหาชน), ๒๕๕๖), หน้า ๑๑๗๑.

13. �������� (176-196).indd   184 31/5/2561   21:58:35



พุทธวิธีในการปรองดอง 185

ได้รบัการลงโทษ หรือแม้กระท่ังด�ำเนินการล้างแค้น สําหรบัผูก้ระทาํผดิอาจจะยอมรบัผดิ หรอืถกูลงโทษ

จากผูก้ระทาํกอ็าจเป็นไปได้
6

	 ความหมายของค�ำว่า ปรองดอง ตามตามทัศนะของโคทม อาริยา คือ ออมชอม ประนีประนอม 

ยอมกัน ไม่แก่งแย่งกัน ตกลงกันด้วยความไกล่เกลี่ย ตกลงกันด้วยไมตรีจิต
7
 

	 หลักการสร้างความสมานฉันท์ที่ส�ำคัญประกอบด้วย
8
 

	 ๑)	การเสวนา (dialogue) การเสวนานี้อาจเกิดจากการริเริ่มของคู่กรณีฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง ท�ำการ

เชิญชวนให้อีกฝ่ายหนึ่งเข้าร่วมการเสวนา และด�ำเนินการเสวนากันเอง หรือเชิญบุคคลที่สามมา 

ช่วยประสานท�ำให้การเสวนาเกิดขึ้น หรือเป็นการริเร่ิมของบุคคลที่สามท�ำหน้าท่ีเชิญชวนคู่กรณีทั้ง 

สองฝ่ายเข้าร่วมและประสานการเสวนา ส่วนการเสวนาท่ีแท้จริงจะเกิดข้ึนได้ก็ต่อเมื่อคู่กรณีมาร่วม

สนทนากัน โดยมีเป้าหมายร่วมกันคือต้องการท่ีจะบรรลุถึงข้อตกลงร่วมกัน โดยมีความพร้อมท่ีจะก่อ 

ให้เกิดการเปลี่ยนแปลง มุมมอง ความรู้สึกโกรธและ/หรือเกลียดที่มีต่อกัน การประสานให้มีการเสวนา

ที่แท้จริง จึงจะนําไปสู่การสร้างความสมานฉันท์ได้ 

	 ๒) การจดัการกบัอารมณ์และความรูส้กึของคน การเปิดเผยอารมณ์ความรูส้กึของตนเอง สามารถ

เยยีวยาข้อขดัแย้งในดีตและความเจบ็ปวดในปัจจบุนัได้ และช่วยให้มแีง่มมุของความยตุธิรรมทีสํ่าคญัมาก

คือ การเยียวยาความรู้สึกของคนที่เจ็บปวด โดยมีกระบวนการที่จะจัดการกับคนที่เกลียดชังกันให้

สามารถหันหน้ากลับมาพูดคุยกันได้ 

	 ๓) การให้อภัย 

	 ๔) 	การใช้ศาสนาเป็นองค์ประกอบในการแก้ไขความขัดแย้ง 

	 ๕)	การบูรณาการแบบองค์รวมทั้งด้านจิตใจ กฎหมาย สังคม วัฒนธรรม จิตวิทยาและการเมือง 

โดยให้มีความสอดคล้องกับสภาวะแห่งการเกิดปัญหาและบริบททางวัฒนธรรมของแต่ละสังคม ซ่ึงมี 

เป้าหมายสําคัญคือ การสร้างสังคมที่ประกอบด้วยสมาชิกซึ่งแม้จะมีความคิดเห็นต่างกัน แต่สามารถ

	 6
 Johan Galtung, Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and  

Civilization. (London: Sage Publications, 1998), p. 69; Jacob Bercovitch, Victor Kremenyuk, and 
William I. Zartman (eds.). The SAGE Handbook of Conflict Resolution. (London: Sage, 2009), 
pp.71-81. 
	 7

 โคทม อาริยา, “การปรองดองในสังคมประชาธิปไตยไทย” ใน ดุลด�ำนาจในการเมืองการปกครองไทย, 
สถาบันพระปกเกล้า, (กรุงเทพมหานคร: สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๘), หน้า ๑๓๒-๑๓๔.
	 8

 Abu-Nimer, Mohammed (ed.). Reconciliation, Justice, and Coexistence: Theory and 
Practice. (Lanham, MD: Lexington Books, 2001) pp.194-209; Jacob Bercovitch, Victor Kremenyuk, 
and William I. Zartman (eds.). ob.cit., pp. 105-119.

13. �������� (176-196).indd   185 31/5/2561   21:58:36



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ186

ด�ำเนินชีวิตอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ (Peaceful Coexistence) เครือ่งมอืในการสร้างความสมานฉันท์  

เพือ่ก่อให้เกดิการอยูร่่วมกนัอย่างสนัตแิละเกดิความไว้วางใจ อกีทัง้สร้างความเหน็อกเหน็ใจซ่ึงกนัและกนั

ให้เกดิขัน้ ตลอดจนการมวีฒันธรรมประชาธปิไตย ซ่ึงประกอบด้วย 

		  ๑.	การเยยีวยาทางด้านจติใจ (Healing) 

		  ๒.	กระบวนการยติุธรรมสมานฉนัท์ (Restorative Justice) 

		  ๓.	การเล่าความจรงิ (Truth-telling) 

		  ๔.	การชดเชย (Reparation) 

	 ๒. สร้างความยุติธรรมในระยะเปลี่ยนผ่าน มีวิธีการที่พอสรุปได้ดังต่อไปนี้
9
 

		  ๑. 	การฟ้องร้องดําเนินคดีกับผู้กระทําผิด (Criminal Prosecutions) เป็นการด�ำเนินการ 

ทางกฎหมาย ทีท่�ำให้ผูไ้ด้กระท�ำความผดิแล้วนัน้ ต้องมส่ีวนรับผิดชอบต่อเหตุการณ์เลวร้ายทีไ่ด้เกดิขึน้

		  ๒. 	การนิรโทษกรรม (Amnesty) เป็นการทีผู่ก้ระท�ำผดิได้รบัยกเว้นจากการลงโทษ ซ่ึงอาจจะ

เป็นผลมาจากการต่อรองกนัระหว่างผูเ้คยมอํีานาจแต่ก่อนและผู้ทีเ่ข้ามามอํีานาจใหม่ หรือในบางกรณ ี

ที่อาจจะเป็นไปได้คือ ผู้กระท�ำผิดได้รับการยกเว้นจากการลงโทษ ด้วยการที่ผู้กระท�ำผิดน้ันยอมรับ 

อย่างเป็นทางการว่าได้กระทําความผดิลงไป

		  ๓. 	การตั้งคณะกรรมาธิการค้นหาความจริง (Truth Commissions) เป็นกลุ่มเจ้าหน้าที่ซึ่ง

ทําหน้าที่เพื่อให้ความจริงได้ปรากฏ (Establish the Truth) โดยเอาข้อมูลจากการไต่สวน (Inquiry) 

และการค้นหาความจริง (Truth Seeking) ในช่วงเหตุการณ์ที่ได้เกิดขึ้น (Focus on the Past)  

เพื่อเปิดเผยข้อเท็จจริง ในอันที่จะท�ำให้ผู้ได้รับผลกระทบ (เหยื่อโดยตรง) หรือครอบครัวของผู้ที่ได้รับ

ผลกระทบ (เหยื่อทางอ้อม) ตลอดจนสังคมส่วนรวม ได้ทราบถึงรายละเอียดของเหตุการณ์ที่ได้เกิดขึ้น

แล้วอย่างถูกต้องแท้จริง อีกทั้งยังเป็นการเปิดพื้นที่ให้ผู้ที่เป็นเหยื่อ ได้แสดงออกซึ่งความรู้สึกที่ตนได้มี

กับเหตุการณ์ดังกล่าว

		  ๔. 	โครงการช่วยเหลือเยียวยา (Restoration Programs) เป็นการให้ความช่วยเหลือ ชดเชย 

เยียวยา แก่ผู้ที่ได้รับผลกระทบจากเหตุการณ์ของความรุนแรงที่เกิดขึ้น ทั้งด้านจิตใจ ร่างกาย ทรัพย์สิน 

โดยด�ำเนินการผ่านโครงการหรือการดําเนินงานที่เป็นรูปธรรมอย่างเป็นทางการ ซึ่งนับรวมไปถึงการ 

กล่าวคําขอโทษจากคู่ปรปักษ์อย่างเป็นทางการ (Official/ State Apologies)

		  ๕.	การระลึกถึงผู ้ได้รับผลกระทบจากความรุนแรง (Memorialization of Victims)  

เป็นกระบวนการท่ีทําให้สงัคม ยอมรบัและตระหนกัรู ้ (Recognition) พร้อมทัง้กระตุ้นให้เกดิจติสํานกึ 

	 9
 ดูเพิ่มเติมใน Luc Huyse, 1998. “Transitional Justice.” in Democracy and Deep-Rooted  

Conflict : Options for Negotiators, eds., Peter Harris and Ben Reilly, (Sweden, Lujbljana, 1998), pp. 36.

13. �������� (176-196).indd   186 31/5/2561   21:58:36



พุทธวิธีในการปรองดอง 187

ในทางศลีธรรม (Raise Moral Consciousness) ถึงความรุนแรงท่ีผ่านมาแล้วนัน้ เพ่ือจะไม่ทาํให้เกดิ

เหตุการณ์ซ�้ำรอยขึ้นมาอีก ซึ่งอาจอยู่ในรูปแบบการสร้างพิพิธภัณฑ์หรืออนุสรณ์แห่งความทรงจํา 

(Memorial)

		  ๖. 	การปฏริปูสถาบัน (Institution Reform) เป็นกระบวนการปรบัปรงุองค์กรหรือหน่วยงาน

ที่มีส่วนรับผิดชอบต่อการละเมิดสิทธิมนุษยชน อาทิเช่น หน่วยงานของทหาร ตํารวจ สื่อสารมวลชน 

กระบวนการยุติธรรม ฯลฯ เพื่อท่ีจะป้องกันไม่ให้หน่วยงานหรือองค์กรดังกล่าวนั้น สามารถใช้วิธีการ

แบบเดิมในการปฏิบัติที่อาจนําความรุนแรงกลับมาอีกครั้ง

พุทธวิธีในการสลายความขัดแย้งและสร้างความปรองดอง
	 แนวความคดิทางพระพทุธศาสนาเพือ่สลายความขดัแย้งและสร้างความปรองดองหรอืสมานฉนัท์

ทีส่�ำคัญประการหนึง่คอืหลกัความเป็นกัลยาณมติรต่อกนั กลัยาณมติรเป็นจดุเริม่ต้นในการชกัน�ำบคุคล

เข้าสูว่ถิชีีวติทีด่งีาม เป็นพืน้ฐานให้เกดิสมัมาทิฏฐไิด้ ตามหลกัการเสรมิสร้างสัมมาทฏิฐนิัน้ต้องประกอบ

ด้วยปัจจัยพื้นฐาน ๒ ประการ คือ 

	 ๑)	ปรโตโฆสะ (เสียงจากผู้อื่น, การกระตุ้นหรือชักจูงจากภายนอก เช่น การสั่งสอน แนะน�ำ  

การเรียนรู้จากผู้อื่น) ซึ่งปรโตโฆสะที่ดีก็คือกัลยาณมิตรนั่นเอง ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคท่านหมายเอา 

พระพุทธเจ้า พระอรหันตสาวก ครู อาจารย์ และท่านผู้เป็นพหูสูตทรงปัญญา สามารถสั่งสอนแนะน�ำ

เป็นทีป่รกึษาได้ แม้จะอ่อนวยักว่า ส่วนนีเ้รยีกว่าปัจจยัภายนอกหรอืปัจจยัทางสงัคม ถอืเป็นวธิกีารแห่ง

ศรัทธา 

	 ๒)	โยนิโสมนสิการ
10

 (การใช้ความคิดถูกวิธี ความรู้จักคิด คิดเป็น หรือคิดอย่างมีระเบียบ)  

เรียกว่า ปัจจัยภายในตัวบุคคลหรือวิธีการแห่งปัญญา ซึ่งการเสริมสร้างสัมมาทิฏฐินั้นต้องอาศัยปัจจัย

ทั้งสองอย่างประกอบกัน

	 ส�ำหรบัการสลายความขดัแย้งนัน้ กลัยาณมติรถอืว่าเป็นองค์ประกอบหรอืปัจจยัทางสงัคมทีส่�ำคญั

ยิง่ทีจ่ะช่วยขจัดความขดัแย้งได้ ซึง่กลัยาณมติรในทีน่ีห้มายเอาทัง้ตวับคุคลผูอ้บรมสัง่สอน แนะน�ำ ชีแ้นะ 

เช่น พ่อแม่ ครู อาจารย์ เพื่อนหรือมิตรแท้ เป็นต้น ทั้งคุณสมบัติของผู้สอน ทั้งหลักการ วิธีการ อุปกรณ์ 

อุบายต่าง ๆ ในการสอน การแนะน�ำ ชี้แนะ รวมทั้งการบริหารจัดการเกี่ยวกับเรื่องนี้ทั้งหมด บทบาท

ของกัลยาณมิตรท่ีท�ำให้เกิดความสมานฉันท์ ดังกรณีตัวอย่างคือพระพุทธเจ้าทรงเป็นกัลยาณมิตรของ

พระญาต ิพระสาวก และเหล่าประชาชนคนทัว่ไป โดยพระองค์ทรงเป็นทีพ่ึ่งเป็นศูนย์รวมจิตใจและเป็น

ผู้ประสานประโยชน์ก่อให้เกิดความสมานฉันท์ในกลุ่มของพระญาติ พระสงฆ์สาวกและประชาชน เช่น

กรณีการเตือนสติเหล่าพระภิกษุแห่งเมืองโกสัมพีที่ไม่สามัคคีกันนั้น พระองค์ใช้วิธีให้ภิกษุเหล่านั้น 

	 10
 องฺ.เอกก.(ไทย) ๒๐/๒๐/๔.

13. �������� (176-196).indd   187 31/5/2561   21:58:36



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ188

เกิดจิตส�ำนึกเห็นความบกพร่องของตนเอง และพระองค์ทรงหลีกหนีไปที่อื่น เมื่อภิกษุเหล่านั้นกลับใจ

ได้มจีติส�ำนกึและมคีวามสามคัคกีนัแล้วได้ไปทูลอาราธนาพระพุทธองค์ให้กลบัมาประทบั ณ วดัโฆสติาราม 

แล้วพระองค์ได้ทรงแสดงสาราณียธรรม ๖ ประการ
11

 ซึ่งหลักธรรมนี้ท�ำให้เป็นที่รักท�ำให้เป็นที่เคารพ  

เป็นไปเพื่อความสงเคราะห์กัน เพื่อความไม่วิวาทกัน เพื่อความสามัคคีกัน และเพื่อความเป็นอันหนึ่ง 

อันเดียวกัน 

	 คุณธรรมที่ส�ำคัญของกัลยาณมิตรที่เสริมสร้างความปรองดอง ประกอบด้วย (๑) ศรัทธา ศีล สุตะ 

จาคะ วริิยะ สต ิและปญัญา (๒) กลัยาณมติรธรรม ๗ ได้แก่ นา่รัก น่าเคารพ นา่เจรญิใจ นา่รบัฟัง อดทน

ต่อถ้อยค�ำ กล่าวถ้อยค�ำหรือเรื่องที่ลึกซึ้ง มีความเป็นพหูสูต (๓) การปฏิบัติหน้าที่ตามหลักทิศ ๖  

เช่น หน้าที่ของเพื่อนต่อเพื่อน ได้แก่ มีการให้แบ่งปันอย่างไม่เห็นแก่ตัว(ทาน) มีมธุรสวาจาต่อกันเสมอ 

(ปิยวาจา) ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์แก่กันและกัน (อัตถจริยา) วางตนต่อมิตรสหายอย่างไม่มี

เปลี่ยนแปลง (สมานัตตตา) มีความจริงใจไม่มีความหลอกลวง (อวิสังวาทนตา) ซึง่ในทีน่ีเ้น้นคณุธรรม 

เรือ่ง ทาน โดยเฉพาะอภยัทาน ซึ่งเป็นคุณธรรมที่ส�ำคัญของกัลยาณมิตร
12

 เพราะเป็นการให้โอกาส 

ผู้ส�ำนึกผิดได้พัฒนาตนไปสู่ความดีงาม อันเป็นการสร้างบารมีขั้นสูงที่เรียกว่ามหาทาน เพราะเป็นการ

ละปาณาติบาตหรือการให้ความไม่มีภัย และไม่เบียดเบียนชีวิตสัตว์อื่น อันเป็นมหากุศลท่ีน�ำสุขมาให้

แก่ผู้ปฏิบัติ

	 บุคคลที่ได้ชื่อว่าเป็นกัลยาณมิตรเมื่อจ�ำแนกตามประเภทของมิตรแท้แล้วก็คือ เป็นผู้มีอุปการะ

ต่อกัน ร่วมสุขร่วมทุกข์กัน แนะน�ำประโยชน์ต่อกัน และมีความรักใคร่กัน คุณลักษณะของมิตรแท้ทั้ง ๔ 

ประเภทดังกล่าวมาแล้วนั้น ก็คือประเภทของกัลยาณมิตรนั่นเอง ซึ่งเมื่อกัลยาณมิตรได้ปฏิบัติหน้าที่ 

ต่อกันตามหลักค�ำสอนเรื่องทิศ ๖ แล้ว ย่อมก่อให้เกิดมิตรภาพระหว่างกันมากยิ่งข้ึน มิตรภาพในท่ีนี้

หมายถึง ความเป็นผู้มีใจเอ้ือเฟื้อเก้ือกูลต่อกัน มีไมตรีจิตต่อกัน เช่น มิตรภาพระหว่างเพื่อนต่อเพื่อน 

บิดามารดาต่อบุตรธิดา ครูอาจารย์ต่อลูกศิษย์ หรือนายจ้างต่อลูกจ้าง ซึ่งบางคร้ังเราเรียกว่า 

เป็นกัลยาณมิตรระหว่างกัน ดังท่ีเรียกว่า บิดามารดาเป็นกัลยาณมิตรของบุตรธิดา ครูอาจารย ์

เป็นกัลยาณมิตรของลูกศิษย์ หรือนายจ้างเป็นกัลยาณมิตรของลูกจ้าง เพื่อนเป็นกัลยาณมิตรของเพื่อน 

ในการเป็นกัลยาณมิตรต่อกันนั้น มีคุณธรรมพื้นฐานที่ส�ำคัญประการหนึ่งที่แทรกซ้อนอยู่กับคุณธรรม

หรือหน้าทีห่ลกัทีพ่งึปฏบัิตต่ิอกนัตามหลกัทศิ ๖ คอื ทานหรอืการให้ ซึง่จะขอยกมาพอเป็นตวัอย่างดงันี้

	 11
 องฺ.ฉกฺก.(ไทย) ๒๒/๑๑/๔๒๖-๔๒๗.

	 12
 ด ูพระมหาไพรชัน์ ธมมฺทโีป และคณะ, รายงานการวจิยั เรือ่งกลัยาณมติรในพระพทุธศาสนากบัปรชัญา

ตะวันตก : บูรณาการเพื่อความสมานฉันท์ในสังคมไทย, (กรุงเทพมหานคร : สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มจร, ๒๕๕๙); 
บทความวิจัยเรื่องเดียวกันนี้ ในวารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน ์ปีที่ ๑๓ ฉบับที่ ๒ (พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐) : 
๕๔-๖๙.

13. �������� (176-196).indd   188 31/5/2561   21:58:36



พุทธวิธีในการปรองดอง 189

	 ๑. หน้าที่ของบิดามารดาที่พึงปฏิบัติอนุเคราะห์ต่อบุตรธิดา ได้แก่ ๑) ห้ามหรือยับยั้งไม่ให้บุตร

ธิดาก่ออกุศล ความชั่วความไม่ดีทั้งหลาย ๒) พยายามสั่งสอนให้กระท�ำแต่ความดีและกรรมที่เป็นกุศล 

๓) ส่งเสริมให้ได้ศึกษาศิลปวิทยา ๔) หาคู่ครองที่เหมาะสมให้ ๕) มอบทรัพย์สมบัติให้ในเวลาอันควร

	 ๒. หน้าทีข่องบตุรธิดาที่พงึปฏิบัติตอบแทนต่อบิดามารดา ได้แก่ ๑) ต้องให้การเล้ียงดูท่ีดีตามความ

สามารถ เพราะท่านได้เลี้ยงดูจนบุตรธิดาเจริญเติบโต ๒) รับช่วงท�ำกิจของท่านที่ท่านได้ท�ำอยู่ ๓) ด�ำรง

ไว้ซึง่วงศ์ตระกูลและเชือ้สายสืบไป ๔) ประพฤตตินให้เหมาะสมทีจ่ะเป็นทายาทของท่าน ๕) ท�ำบญุอทุศิ

ส่วนกุศลให้ท่านเมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว

	 ๓. หน้าที่ของมิตรสหายต่อมิตรสหาย ได้แก่ ๑) มีการให้แบ่งปันอย่างไม่เห็นแก่ตัว(ทาน)  

๒) มีมธุรสวาจาต่อกันเสมอ (ปิยวาจา) ๓) ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์แก่กันและกัน (อัตถจริยา)  

๔) วางตนต่อมิตรสหายอย่างไม่มีเปลี่ยนแปลง (สมานัตตตา) ๕) มีความจริงใจไม่มีความหลอกลวง  

(อวิสังวาทนตา)

	 ๔. 	หน้าที่ของมิตรสหายพึงปฏิบัติตอบแทนต่อมิตรสหาย ได้แก่ ๑) ท�ำการปกป้องมิตรผู้ 

ประมาทแล้ว ๒) ท�ำการป้องกันทรัพย์สินต่างๆ ของมิตรผู้ประมาทแล้ว ๓) สามารถเป็นที่พึ่งพิงได้ 

เมื่อมีภัย ๔) ไม่ละทิ้งเพื่อนเมื่อมีภัยมา ๕) เคารพนับถือสมาชิกในวงศ์ตระกูลของญาติมิตร

	 จากตัวอย่างข้างบนนั้น แสดงให้เห็นคู่แห่งกัลยาณมิตรหรือความมีมิตรภาพต่อกันระหว่างบิดา

มารดากับบุตรธิดา และมิตรสหายต่อมิตรสหาย ซึ่งหน้าที่ที่พึงปฏิบัติต่อกันจะมีคุณธรรมเรื่องทานหรือ

การให้แทรกซึมเป็นพื้นฐานอยู่เสมอ เช่น บิดามารดาพึงให้บุตรธิดาได้ศึกษาศิลปวิทยา หาคู่ครองที่ 

เหมาะสมให้ และมอบทรัพย์สมบัติให้ในเวลาอันควร หรือในกรณีที่มิตรสหายก็ได้มีการให้การแบ่งปัน

แก่กันอย่างไม่เห็นแก่ตัว จะเห็นได้ว่าถ้าขาดเสียซึ่งการอนุเคราะห์เกื้อกูลหนุนน�ำแบ่งปันหรือการให้

ไมตรจิีตมิตรภาพก็ไม่เกดิ ทีเ่คยเกดิมอียูแ่ล้วกจ็ะขาดสายสมัพนัธ์ทีด่ไีม่มคีวามมัน่คงแน่นแฟ้น อกีต่อไป 

ดงัพทุธพจนท์ี่ว่า ผู้ให้ย่อมผกูมติรไมตรีไวไ้ด้
13

 และผู้ใหย้อ่มเป็นที่รกั คนหมูม่ากย่อมคบเขา
14

 นั่นก็คอื 

ทานหรือการให้เป็นคุณธรรมส�ำคัญประการหน่ึงของกัลยาณมิตร และเป็นหลักธรรมท่ีเป็นหลักปฏิบัติ

ส�ำหรับคนหมู่มากจะเริ่มต้นด้วยทานเสมอ ดังค�ำสอนเรื่องบุญกิริยาวัตถุ ๓ ประการ คือ ทาน ศีล และ

ภาวนา
15

 ซึง่เป็นหลกัการแห่งการบ�ำเพญ็บุญจากขัน้พืน้ฐานคอืการให้ทานและก้าวพัฒนาไปสูข่ัน้สงูคอื

การรักษาศีล และเจริญภาวนา เพื่อบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิตคือการเข้าถึงพระนิพพาน

	
13

 สํ.ส. (ไทย) ๑๕/๒๔๖/๓๕๓.
	 14

 องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๓๕/๕๖.
	 15

 องฺ.อฏฺก.(ไทย) ๒๓/๓๖/๒๙๔.

13. �������� (176-196).indd   189 31/5/2561   21:58:37



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ190

	 ทาน หมายถึง การให้ การแบ่งปัน สิ่งที่เป็นวัตถุและมิใช่วัตถุ เพื่ออนุเคราะห์ สงเคราะห์หรือ 

บูชาคุณ โดยมุ่งเจตนาอันบริสุทธิ์เป็นหลักใหญ่ ในคัมภีร์อรรถกถาจริยาปิฎกท่านจ�ำแนกการให้ทานไว้ 

๓ ประเภท คือ
16

	 ๑. 	วัตถุทาน การให้วัตถุที่ควรให้ บางคัมภีร์เรียกว่า อามิสทาน
17

	 ๒. 	ธรรมทาน การให้พระธรรมค�ำสั่งสอน

	 ๓. 	อภัยทาน การให้อภัยแก่คนหรือสัตว์

	 บุคคลผู้เป็นกัลยาณมิตรนั้นมีคุณสมบัติพร้อมที่จะให้ทานได้ทั้ง ๓ ประเภท ซึ่งการให้ทานแต่ละ

ประเภทก็มีอานิสงส์หรือประโยชน์เกื้อกูลต่างกัน ในที่นี้จะกล่าวถึงเฉพาะการให้อภัยทานในด้านที่เป็น

ประโยชน์เก้ือกูลช่วยลดและขจัดความขัดแย้งและเสริมสร้างความปรองดองสมานฉันท์ในสังคมได้ซ่ึง

ท่านพุทธทาสภิกขุ ได้จ�ำแนกประเภทของอภัยทานไว้ว่ามีอยู่ ๓ ประเภท ได้แก่
18

	 ๑. 	การให้อภัยโทษ ให้ขมาโทษ คือยอมรับการขมาโทษ เรียกว่า ให้อภัยโทษ

	 ๒. 	การไม่เบียดเบียน ไม่ประทุษร้ายใคร จงเป็นอยู่อย่างไม่เบียดเบียน อย่างไม่ประทุษร้ายใคร 

ที่เรียกกันว่า “ศีล” ศีล คือ อภัยทาน เราไม่ประทุษร้าย ไม่เบียดเบียนแก่ชีวิตแก่ร่างกาย หรือแก่น�้ำใจ 

ไม่เบียดเบียนเน้ือตัวของใคร ไม่เบียดเบียนจิตใจของใคร ไม่ท�ำลายชีวิตของใครทุกระดับ นับต้ังแต ่

สัตว์เดรัจฉานขึ้นมา จนถึงมนุษย์ จนกระทั่งเทวดา หรือพรหม

	 ๓. 	การแผ่เมตตาจิตอยู่เป็นปกติ ทุกวัน ทุกคืน ทุกลมหายใจเข้าออก ซึ่งเป็นการให้อภัยทานที ่

ไม่ต้องลงทุนสักสตางค์หนึ่ง ถ้าเราต้องสร้างโบสถ์หลังหนึ่งต้องเสียหลายแสน แต่ว่าการท�ำอภัยทาน

ประเภทนี้ ไม่ต้องให้สตางค์สักสตางค์หนึ่งก็ท�ำได้ แล้วยังจะมีผลสูงกว่าเสียด้วย

	 การให้อภยัต่อกนัส�ำหรบัคูข่ดัแย้งบางกรณีอาจมหีรือเกดิข้ึนได้ยาก แต่ส�ำหรับบคุคลท่ีมมีติรภาพ

หรือเป็นกัลยาณมิตรต่อกันแล้วการให้อภัยต่อกันเป็นเรื่องง่าย และการให้อภัยต่อกันนั้นย่อมมีคุณค่า

เป็นประโยชน์เกือ้กลูน�ำมาซึง่ความร่มเยน็เป็นปกติสุขในสังคม จึงพอประมวลสรุปได้ ๓ ประการ ดังนี้
19

	 ๑. 	การให้อภยัท�ำให้เกดิความสมานฉนัท์และสรรสร้างมติรภาพยัง่ยนื กล่าวคอืการขออภยั และ

การให้อภัยนั้น น�ำไปสู่การรื้อฟื้นมิตรภาพขึ้นมาใหม่ ด้วยเหตุนี้จึงถือได้ว่าการรื้อฟื้นดังกล่าว จะน�ำไป

สูแ่ง่มุมในเชิงบวกต่อสมัพนัธภาพทีด่รีะหว่างมนษุย์ได้ดยีิง่ขึน้ ซ่ึงจะก่อให้เกิดความปรองดองสมานฉนัท์

	 16
 ขุ.จริยา.อ.(บาลี) ๙/๓๕๒.

	
17

 ขุ.อิติ.(ไทย) ๒๕/๙๘/๔๗๓.
	 18

 พุทธทาสภิกขุ, ทาน ศีล ภาวนา, (กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์สุขภาพใจ,๒๕๓๓), หน้า  ๒๙-๓๑.
	 19

 พระมหาหรรษา ธมมฺหาโส. อภยัทานกบัการสร้างความสมานฉนัท์ในสงัคมไทย. [ออนไลน์], (แหล่งทีม่า):  
http://www.ps.mcu.ac.th/?p=1530 ([๑๐ มกราคม ๒๕๖๐]. 

13. �������� (176-196).indd   190 31/5/2561   21:58:37



พุทธวิธีในการปรองดอง 191

ได้ดังค�ำกล่าวที่ว่า “หากว่าในโลกนี้ โทษไม่มี ความผิดไม่มี และเวรทั้งหลายไม่สงบ บุคคลในโลกนี ้

พงึเป็นผูฉ้ลาดได้อย่างไร” เมือ่เป็นเช่นนี ้ความฉลาด หรอืปัญญาจะเกดิขึน้จากคูก่รณ ีทีไ่ด้มกีารตระหนกั

รู้ถึงความผิดพลาดบกพร่องท่ีเคยเกิดข้ึนในอดีต ด้วยเหตุนี้ สัมพันธภาพที่ดีจะเกิดขึ้นดังที่คัมภีร ์

พระพุทธศาสนาว่า คนทีรู่โ้ทษทีต่นล่วงเกินแล้ว และคนทีรู้่จักการให้อภยั  ทัง้ ๒ คนนัน้จะสมคัรสมานกนั

ยิง่ขึน้ ความสนทิสนมของพวกเขาย่อมไม่เสือ่มคลาย
20

 และผู้ใดเมือ่ชนเหล่าอืน่ล่วงเกนิกนั  เขาสามารถ

ประสานชนเหล่านั้นได้ด้วยตัวเอง   ผู้นั้นแหละเป็นผู้ยอดเยี่ยม

	 ๒. 	การให้อภัยเป็นการให้โอกาสผูส้�ำนึกผดิได้พฒันาตนไปสูค่วามดีงาม การให้อภยัเป็นเครือ่งมอื

ส�ำคัญ ที่จะท�ำให้คู่กรณีได้มีโอกาสแสดงความรักและความปรารถนาดีต่อกัน ดังจะเห็นได้จากการที่

พระพุทธเจ้าทรงเปิดโอกาสให้บุคคลต่างๆ เช่น นิโครธปริพาชก
21

 ซึ่งได้ยอมรับผิดว่า “ข้าแต่พระองค์

ผูเ้จรญิ ความผดิได้ครอบง�ำข้าพระองค์ผูโ้ง่ เขลา ไม่ฉลาด… ขอพระองค์โปรดทรงรับทราบความผิดของ

ข้าพระองค์ตามความผิดเถิด เพื่อจะได้ส�ำรวมต่อไป” โดยพระองค์ได้ทรงให้อภัยว่า “นิโครธ เอาเถิด 

ความผิดได้ครอบง�ำท่านผู้โง่ เขลา ไม่ฉลาด ซ่ึงได้กล่าวกับเราอย่างนี้ แต่เธอเห็นความผิดว่าเป็น 

ความผิดแล้วสารภาพตามความเป็นจริง ดังนั้น เราขอรับทราบความผิดนั้นของท่าน ก็ผู้ที่เห็นความผิด

ว่าเป็นความผิดแล้วสารภาพออกมาตามความเป็นจริง รับว่าจะส�ำรวมต่อไป วิธีนี้เป็นความเจริญใน  

อรยิวนัิย” หรอือกีกรณีหน่ึง ทีพ่ระองค์ได้ทรงให้อภยัแก่พระเจ้าอชาตศตัร ู ผู้สมรูร่้วมคดิกับพระเทวทตั

ลอบท�ำร้ายพระองค์ในรูปแบบต่าง ๆ แต่พระองค์ก็ได้ทรงให้อภัยในลักษณะที่คล้ายคลึงกันกับ 

นิโครธปริพพาชก การที่พระองค์ได้ทรงให้อภัยแก่นิโครธปริพพาชก และพระเจ้าอชาตศัตรูนั้นจัดได้ว่า

เป็นการให้โอกาสผู้ส�ำนึกผิดได้พัฒนาตนไปสู่ความดีงาม

	 ๓. 	การให้อภัยเป็นการสร้างบารมีขั้นสูงสุด 	 พระพุทธศาสนายอมรับว่า การให้อภัยเป็นการ

บ�ำเพญ็บารมีขัน้สงูโดยจะเหน็ได้จากการเรียกการให้ทานชนดินีก้ล่าวคอืการละปาณาตบิาตหรอืการให้

ความไม่มีภัย ไม่เบยีดเบยีนชวีติสตัว์อืน่ว่า “มหาทาน”
22

 เพราะว่าการให้ในลกัษณะนีเ้ป็นมหาบญุและ

มหากศุล น�ำสขุมาให้ ให้อารมณ์อนัเลศิมสีขุเป็นผล เป็นไปเพ่ือสวรรค์ ย่อมเป็นไปเพ่ือส่ิงทีน่่าปรารถนา 

น่าใคร่ น่าพอใจ เพื่อประโยชน์เกื้อกูล เพื่อความสุขแก่ทุกฝ่าย ในมังคลัตทีปนีได้จัดอภัยทานอยู่ใน

ประเภทธรรมทาน
23

 ซึ่งพระพุทธศาสนาถือว่าการให้ธรรมทานชนะการให้ทั้งปวง จึงจะเห็นว่าการให้

อภัยเป็นสิ่งที่บุคคลธรรมดาโดยทั่วไปจะท�ำได้ยากอย่างยิ่ง และเพราะเป็นการกระท�ำที่ท�ำได้ยากนี่เอง 

	 20
 ขุ.ชา. (ไทย) ๒๗/๔๗/๑๖๖.

	 21
 ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๗๗/๕๕.

	 22
 องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) ๒๓/๓๙/๓๐๐.

	 23
 มงฺคล. (ไทย) ๓/๒. 

13. �������� (176-196).indd   191 31/5/2561   21:58:37



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ192

การให้อภัยจึงได้ชื่อว่าเป็นมหาทาน หรือเป็นทานที่ยิ่งใหญ่ และยากต่อการที่บุคคลใดบุคคลหนึ่ง 

จะแสดงออกหรอืกระท�ำได้ ยิง่กว่านัน้ พระพทุธเจ้าได้พยายามท่ีจะย�ำ้ให้เหน็อย่างหนกัแน่นโดยความว่า 

ความดีเป็นสิ่งที่คนดีท�ำได้ง่าย แต่ความดีเป็นสิ่งที่คนไม่ดีท�ำได้ยาก ฉะนั้น ตามนัยนี้คนที่มีพื้นฐานทาง

จิตใจอันดีงามอยู่แล้ว ย่อมสามารถให้อภัยแก่คนอื่นๆ ได้ง่ายกว่า และยังสามารถแสดงออกซ่ึงการ 

ไม่ผูกใจเจ็บได้ง่ายกว่า

	 พระพุทธศาสนาได้เสนอแนวทางในการสร้างความปรองดองไว้หลายประการ จะเห็นได้จาก 

หลกัธรรมทีป่รากฏในพุทธภาษติและหมวดธรรมอืน่ ๆ  จากการศกึษาพทุธประวตั ิจะได้ทราบเรือ่งประวตัิ

ของพระพุทธเจ้าที่เกี่ยวข้องกับการสลายความขัดแย้งต่าง ๆ ดังกรณีตัวอย่าง เช่น

	 กรณีแรก คือ กรณีที่พระพุทธองค์ทรงห้ามทัพของพระญาติท้ัง ๒ ฝ่าย ได้แก่ ฝ่ายศากยะกับ 

ฝ่ายโกลิยะ ที่จะเปิดศึกรบกันเพื่อแย่งชิงแม่น�้ำโรหิณี ทรงสั่งสอนชี้แจงท�ำให้พระญาติทั้ง ๒ ฝ่าย ได้มอง

เห็นส่ิงที่ควรไม่ควร ระงับโทสะกันได้แล้วเลื่อมใสในธรรม สงบศึกกัน ไม่เสียเลือดเนื้อ ตกลงกันได ้

ในทางสันติ ซึ่งนอกจากจะตกลงกันได้แล้ว ยังได้เห็นคุณของพระพุทธองค์ จึงตกลงกันให้พวกเจ้าชาย

ทั้งหลายที่จะมารบกันนั้นมาบวชกับพระพุทธองค์ทั้งหมดรวมถึง ๕๐๐ พระองค์ด้วยกัน

	 กรณีที่สอง เรื่องที่พระเจ้าวิฑูฑภะ ยกทัพจะไปล้างเผ่าศากยะ พระพุทธองค์ก็ได้เสด็จไปประทับ

ในระหว่างทาง เป็นเหตทุ�ำให้พระเจ้าวฑูิฑะภะยกทพักลบัถงึ ๓ ครัง้ หลงัจากนัน้ทรงปล่อยไม่ทรงเข้าไป

เกี่ยวข้องอีก

	 ทั้งสองกรณี เป็นการชี้ให้เห็นว่า พระพุทธองค์ทรงแก้ไขปัญหาความขัดแย้งช่วยฝ่ายบ้านเมือง 

ในฐานะพระญาติ และในบทบาทของความเป็นพระพุทธเจ้าที่เป็นบทบาทของฝ่ายศาสนา ซ่ึงจะช่วย

ระงับศึกสงครามได้ กล่าวคือ ทั้งสองกรณีนี้พระพุทธองค์ทรงปฏิบัติด้วยการทรงแนะน�ำสั่งสอนให้เห็น

คุณค่าชีวิตของผู้ที่จะมารบและเทียบกับคุณค่าของแม่น�้ำ เท่ากับให้เห็นคุณค่าของความสงบ ด้วยการ

แนะน�ำโดยทางธรรมน้ี กเ็ป็นเรือ่งของกรณแีรก ส่วนกรณทีีส่องกเ็สดจ็ไปพอเป็นการให้รูใ้ห้เข้าใจเอาเอง 

ส่วนที่เป็นเรื่องการเมืองจะปฏิบัติต่อกันเองนั้น พระพุทธองค์ไม่ทรงเข้าไปเกี่ยวข้อง
24

 อาจกล่าวได้ว่า 

ส�ำหรับพระพทุธศาสนาแล้ว เป้าหมายในการสลายความขดัแย้งและสร้างความปรองดองสมานฉนัท์น้ัน 

นอกจากเพือ่สนัตสิขุของสงัคมแล้ว กเ็พือ่เอือ้ประโยชน์ให้แต่ละคนได้พัฒนาคณุธรรมหรือยกจิตวญิญาณ

ของตนให้สูงขึ้น อันจะส่งให้ผลดีต่อกลไกในการพัฒนาระบบการปกครองของรัฐหรือประเทศ ทั้งนี้  

การพัฒนาการเมืองการปกครองตามแนวพุทธคือการพัฒนาไปสู่การปกครองแบบธรรมรัฐ หรือ 

ธรรมาภิบาล (Good Governance) ซึ่งเป็นการปกครองที่มีระบบวัฒนธรรมที่ส่งเสริม ควบคุม และ

	 24
 คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครอง, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙), หน้า ๑๖-๑๗.

13. �������� (176-196).indd   192 31/5/2561   21:58:37



พุทธวิธีในการปรองดอง 193

ก�ำหนดจริยธรรม ศีลธรรมของบุคคลชุมชน ธรรมรัฐยังมุ่งส่งเสริมให้บุคคลหมั่นส�ำรวจ ฝึกฝน ปรับปรุง 

เคารพ เชือ่มัน่ช่วยเหลอืและรบัผดิชอบตวัเอง และยงัสอนให้คนเรารู้จักเหตุผล กาลเทศะรู้จักธรรมชาติ

และความต้องการของผูอ้ืน่ตามความเป็นจรงิ รวมทัง้มหีลักเกณฑ์ในการปกครองหมูค่ณะหรือปกครอง

ประเทศ และส่งเสริมให้มนุษย์มีความรับผิดชอบในการปกครอง โดยมุ่งไปท่ีมีการตรวจสอบภายใน  

เพือ่ก่อให้เกิดการปรบัปรงุตนเองและการพฒันาจติใจเป็นส�ำคญัตามหลกัทีว่่า “...บคุคลพึงยงัตนนัน้แล

ให้ตั้งอยู่ในคุณอันสมควรเสียก่อน พึงพร�่ำสอนผู้อื่นภายหลัง...”
25

 ดังนั้น หากปัจเจกบุคคลแต่ละคน

สามารถปกครองตัวเองให้อยู่ในภายในขอบเขตแห่งกฎศีลธรรมแล้ว ย่อมมีผลท�ำให้สังคมดีตามข้ึนไป

ด้วยเช่นกัน กล่าวคือแต่ละคนจะต้องเป็นจุดเริ่มต้นในการพัฒนาตนเพื่อเป็นกัลยาณมิตรของคนอื่น  

โดยถือความถูกต้อง ถือธรรมคือความจริง ความดีงามเป็นใหญ่ที่เรียกว่า ธรรมาธิปไตย ซึ่งมีลักษณะ 

ที่ส�ำคัญคือ
26

	 ๑.	เป็นคนมีหลักการไม่เลื่อนลอย ไหลไปตามกระแส เอาความจริง ความถูกต้อง ความดีงาม 

ความเป็นไปตามเหตุผล และกฎกติกาเป็นเกณฑ์ตัดสิน

	 ๒.	ใช้ปัญญาและพฒันาปัญญาอยูเ่สมอ เพือ่ให้รูเ้ท่าทันข้อมลูความเป็นไปตามความเป็นจรงิ และ

เพื่อให้รู้เข้าใจ เข้าถึงหลักการความถูกต้องดีงามและเหตุผลในเรื่องนั้น ๆ  เพื่อให้สามารถรักษาหลักการ 

ความจริง ความถูกต้องไว้ได้

	 ๓.	มีความจริงใจ บริสุทธ์ิใจ สุจริตใจในการใช้ปัญญาพิจารณาการตัดสินใจ ไม่เอนเอียงไปด้วย

อคติ

	 ๔.	รักธรรม รักความจริงความถูกต้องดีงาม ท�ำอะไรก็จะมุ่งให้ศึกษาธรรมและเป็นไปตามธรรม 

มุ่งให้ได้ความจรงิ มุง่ให้เกิดความถกูต้องดงีาม จนข้ามพ้นความยดึถอืในตวัไปได้ ให้ธรรมเป็นใหญ่เหนอื

เกียรติและศักดิ์ศรีของตน และเพราะรักธรรม มุ่งให้เกิดความเป็นธรรมนั้น จึงเป็นคนที่พูดด้วยง่าย  

รับฟังข้อมูลและเหตุผล ไม่ดื้อรั้นในทิฐิ

	 ใน ๔ ข้อนี้ ข้อสุดท้ายเป็นตัวตัดสินความเป็นธรรมาธิปไตย แต่ในการปฏิบัติจะขาด ๓ ข้อแรก 

กไ็ม่ได้ ต้องมไีว้ครบทัง้หมด จงึจะชือ่ว่าเป็นธรรมาธปิไตยโดยแท้ ผู้ปกครองทีถ่อืธรรมเป็นใหญ่นีถ้้าเป็น

พระราชาก็เรียกว่าธรรมราชา เช่น พระเจ้าอโศกมหาราชนั่นเอง
27

	 25
 ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๒๒/๓๖.

	 26
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), สถานการณ์พระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร์, พิมพ์ครั้งที่ ๓ (กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์สหธรรมิก, ๒๕๓๙), หน้า ๒๘.
	 27

 ดู พระมหาไพรัชน์ ธมฺมทีโป, “วิถีแห่งผู้น�ำและระบอบการปกครอง : ธรรมราชย์ จอมปราชญ์ จอมธรรม” 
ใน วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๕๙) : ๓๒-๓๕.

13. �������� (176-196).indd   193 31/5/2561   21:58:38



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ194

บทสรุป
	 แนวความคดิทางพระพทุธศาสนาเพือ่สลายความขดัแย้งและสร้างความปรองดองหรอืสมานฉนัท์

ทีส่�ำคัญประการหนึง่คอืหลกัความเป็นกลัยาณมติรต่อกัน เพราะกลัยาณมติรเป็นจดุเริม่ต้นในการชกัน�ำ

บุคคลเข้าสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม เป็นพื้นฐานให้เกิดสัมมาทิฏฐิตามหลักการเสริมสร้างสัมมาทิฏฐินั้นต้อง

ประกอบด้วยปัจจัยพื้นฐาน ๒ ประการ คือ ๑) ปรโตโฆสะ หรือกัลยาณมิตร และ ๒) โยนิโสมนสิการ 

กัลยาณมิตรในที่นี้หมายเอาทั้งตัวบุคคลผู้อบรมสั่งสอน แนะน�ำ ชี้แนะ เช่น พ่อแม่ ครู อาจารย์ เพื่อน

หรือมิตรแท้ เป็นต้น ทั้งคุณสมบัติของผู้สอน ทั้งหลักการ วิธีการ อุปกรณ์ อุบายต่าง ๆ ในการสอน  

การแนะน�ำ ช้ีแนะ รวมท้ังการบรหิารจดัการเกีย่วกบัเรือ่งนีท้ัง้หมด บทบาทของกลัยาณมติรทีท่�ำให้เกิด

ความสมานฉนัท์ คอืคณุธรรมทีเ่ป็นแบบอย่างในตัวของกลัยาณมติรท่ีปรากฏออกมาเป็นพฤติกรรม หรือ

การกระท�ำทีด่งีาม ประกอบด้วย (๑) ศรัทธา ศลี สตุะ จาคะ วริยิะ สต ิและปัญญา (๒) กลัยาณมติรธรรม 

๗ ได้แก่ น่ารัก น่าเคารพ น่าเจริญใจ น่ารับฟัง อดทนต่อถ้อยค�ำ กล่าวถ้อยค�ำหรือเร่ืองท่ีลึกซ้ึง  

มีความเป็นพหูสูต (๓) การปฏิบัติหน้าที่ตามหลักทิศ ๖ เช่น หน้าที่ของเพื่อนต่อเพื่อน ได้แก่ มีการให้

แบ่งปันอย่างไม่เห็นแก่ตัว(ทาน) มีมธุรสวาจาต่อกันเสมอ (ปิยวาจา) ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ 

แก่กันและกัน (อัตถจริยา) วางตนต่อมิตรสหายอย่างไม่มีเปลี่ยนแปลง (สมานัตตตา) มีความจริงใจไม่มี

ความหลอกลวง (อวิสังวาทนตา) ซึง่ในทีน่ีเ้น้นคณุธรรม เรือ่ง ทาน โดยเฉพาะอภยัทาน ซึ่งเป็นคุณธรรม

ที่ส�ำคัญของกัลยาณมิตร 

	 การให้อภยัไม่ได้หมายความว่า การปล่อยคนผดิให้ลอยนวล โดยไม่มกีารด�ำเนนิคดตีามกฎหมาย 

แต่เป็นการให้อภัยโดยมีเง่ือนไข ส่วนท่ีเป็นความผิดตามอาญาตราแผ่นดินก็ต้องด�ำเนินการไปตามกฎ

กตกิา แต่ว่าในส่วนท่ีพอให้อภัยกันได้ กค็วรมนี�ำ้ใจมไีมตรจีติมิตรภาพต่อกนัด้วยการให้อภยัหรือภยัทาน 

ซึ่งมีความหมายในแง่หนึ่งก็คือ การยินยอมพร้อมใจกันยุติเร่ืองกรณีพิพาทหรือเหตุการณ์ที่ท�ำให้

บาดหมางกัน ด้วยการยอมให้อภัย ยกโทษ ไม่โกรธ ไม่เคืองแค้นต่อกัน อันจะน�ำไปสู่มิตรภาพที่ดี  

มีความมุ่งหวังความสงบสุขต่อตนและคนอื่น มีความเป็นอยู่เสมือนคนในครอบครัวเดียวกัน ซึ่งมีการ

แบ่งปันทุกข์สุขต่อกันด้วยไมตรีจิตมิตรภาพ นั่นคือมีความเป็นกัลยาณมิตรต่อกันแล้วชีวิตจะมีความสุข

ความเจริญ ดังค�ำกล่าวท่ีว่า “กัลยาณมิตรเพิ่มความสุขเป็นสองเท่า ลดความเศร้าให้เบาบาง  

สร้างความรักสามัคคี เพื่อชีวีสุขสบาย”

13. �������� (176-196).indd   194 31/5/2561   21:58:38



พุทธวิธีในการปรองดอง 195

บรรณานุกรม
คณะกรรมการอิสระตรวจสอบและค้นหาความจริงเพื่อการปรองดองแห่งชาติ (คอป.) รายงานฉบับ

สมบรูณ์คณะกรรมการอสิระตรวจสอบและค้นหาความจริงเพือ่การปรองดองแห่งชาติ 

(คอป.) กรกฎาคม ๒๕๕๓-กรกฎาคม ๒๕๕๕. (กรุงเทพมหานคร: คณะกรรมการอิสระ

ตรวจสอบและค้นหาความจริงเพื่อการปรองดองแห่งชาติ, ๒๕๕๕.

คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครอง. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙.	

โคทม อารยา. “การปรองดองในสังคมประชาธปิไตยไทย” ใน ดลุอ�ำนาจในการเมืองการปกครองไทย. 

สถาบันพระปกเกล้า. กรุงเทพมหานคร: สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๘.

ชัยวัฒน์ สถาอานันท์. อาวุธมีชีวิต: แนวคิดเชิงวิพากษ์ว่าด้วยความรุนแรง. กรุงเทพมหานคร :  

ส�ำนักพิมพ์ฟ้าเดียวกัน, ๒๕๔๖.

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยตุโฺต). สถานการณ์พระพทุธศาสนากระแสไสยศาสตร์. พิมพ์คร้ังท่ี ๓. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์สหธรรมิก, ๒๕๓๙.

พระมหาไพรัชน์ ธมฺมทีโป, “วิถีแห่งผู้น�ำและระบอบการปกครอง: ธรรมราชย์ จอมปราชญ์ จอมธรรม” 

ใน วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๕๙) : ๓๒-๓๕.

พระมหาไพรชัน์ ธมมฺทโีป และคณะ, รายงานการวจิยั เร่ือง กัลยาณมติรในพระพทุธศาสนากับปรัชญา

ตะวนัตก : บรูณาการเพือ่ความสมานฉนัท์ในสงัคมไทย. กรงุเทพมหานคร : สถาบนัวจิยั

พุทธศาสตร์ มจร, ๒๕๕๙.

 พระมหาไพรัชน์ ธมฺมทีโป และคณะ. “กัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนากับปรัชญาตะวันตก: บูรณาการ

เพื่อความสมานฉันท์ในสังคมไทย,” ใน วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน ์ปีที่ ๑๓ ฉบับที่ 

๒ (พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐) : ๕๔-๖๙.

พระสิริมังคลาจารย์ รจนา. มังคลัตถทีปนี ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. แปลโดย 

คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔.

พุทธทาสภิกขุ. ทาน ศีล ภาวนา. กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์สุขภาพใจ, ๒๕๓๓.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาวิยาลัยมหาจุฬาลงกรณ- 

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐-๒๕๖๐.

13. �������� (176-196).indd   195 31/5/2561   21:58:38



วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับพิเศษ196

ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔, กรุงเทพมหานคร : บริษัท  

ศิริวัฒนาอินเตอร์พริ้นท์ จ�ำกัด (มหาชน), ๒๕๕๖.

Christopher W. Moore. Practical Strategies for Resolving ConFlict. 4
th
 ed., San Francisco, 

CA:Jossey-Bass, 2014).

Jacob Bercovitch, Victor Kremenyuk, and William I. Zartman (eds.). The SAGE Handbook 

ofConflict Resolution. London: Sage, 2009).

Ohan Galtung. Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and 

Civilization. (London: Sage Publications, 1998), p. 69; Jacob Bercovitch, Victor 

Kremenyuk, 

and William I. Zartman (eds.). The SAGE Handbook of Conflict Resolution. (London: Sage, 

2009), pp.71-81.

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. อภัยทานกับการสร้างความสมานฉันท์ในสังคมไทย. [ออนไลน์],  

(แหล่งที่มา) : http://www.ps.mcu.ac.th/?p=1530 ([๑๐ มกราคม ๒๕๖๐]. 

13. �������� (176-196).indd   196 31/5/2561   21:58:38


