
พุทธศิลป์กับการน�ำไปประดับตกแต่งโรงแรม : 
ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

Buddhist Arts and Its Use in Hotel Decoration: 
Appropriate or Not ?

 ดร.อ�ำนาจ ยอดทอง
Dr.Amnat Yodthong

  ภาควิชามนุษยศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล

บทคัดย่อ
	 บทความชิ้นนี้มีจุดมุ่งหมายส�ำคัญเพื่อศึกษาประเด็นปัญหาเก่ียวกับการน�ำพุทธศิลป์ไปประดับ

ตกแต่งโรงแรม ในด้าน “ความเหมาะสม” และ “ไม่เหมาะสม” ตามหลักคารวธรรมในพระรัตนตรัย  

พบว่า การน�ำพุทธศิลป์ไปตกแต่งโรงแรมเกิดจากเจตนาที่ดี ต้องการแสดงพุทธศิลป์อันเป็นเอกลักษณ์

ของชาติไทย อีกท้ังยังเป็นการช่วยเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคใหม่ที่สามารถท�ำได้ หากจัดเป็นเขต 

บริเวณ ห้อง หรืออาคารแยกต่างหากจากสถานที่ต่างๆ ในโรงแรม ถือว่า “เหมาะสม” แต่หากจัด 

รวมไว้ในสถานที่ หรือห้องต่างๆ ของโรงแรม ก็ข้ึนอยู่กับว่าพุทธศิลป์เหล่านั้นเป็นศิลปะประเภทใด  

หากเป็นประเภทจิตรกรรมและประติมากรรม ก็สามารถท�ำได้ในบางห้อง เช่น ห้องนอน ห้องรับแขก 

ห้องทั่วไป ยกเว้นบางห้องที่ไม่สมควร เช่น ห้องสุขา ห้องน�้ำ ห้องบันเทิง เป็นต้น 

ค�ำส�ำคัญ: พุทธศิลป์, การประดับตกแต่ง, โรงแรม, วัด

Abstract
	 This paper aims to study an issue raised by the use of Buddhist arts to decorate 

hotels regarding to its appropriateness according to the principle of respect in the Triple 

Gems. It was found that the use stemmed from good intentions to display the Buddhist 

arts as national identity and disseminate Buddhism in a way permissible in modern 

days. The appropriateness of its use depends on decoration methods. If they are used 

to decorate a specific area separate from others in the hotel, that is appropriate. 

However, if they are included in decoration of different areas in the hotel, a consideration 

should be given to the types of arts being used. Paintings and sculptures are permissible 

08. ��������� (92-111).indd   92 24/2/2560   14:54:04



93พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

in some rooms such as bedrooms and living rooms but not in others such as toilets, 

bathrooms and entertainment rooms.

Keywords: Buddhist Arts, Decoration, Hotels, Temples

บทน�ำ
	 สังคมไทยเป็นสังคมพระพุทธศาสนา เพราะประชาชนส่วนใหญ่ของประเทศเป็นพุทธศาสนิกชน 

แม้องค์พระมหากษัตรย์ิกท็รงด�ำรงเป็นพทุธมามกะ ยอมรบันบัถือพระรตันตรยั คอื พระพทุธ พระธรรม 

และพระสงฆ์ เป็นสรณะ ทีพ่ึง่ ทีร่ะลกึ ตลอดชวีติ และด้วยเหตทุีส่งัคมไทยเป็นสงัคมแห่งพระพทุธศาสนา

มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ท�ำให้พระพุทธศาสนาหยั่งรากลึกอยู่ในสังคมไทยอย่างเหนียวแน่น และยัง

เป็นรากฐานของสงัคมในทกุๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นในด้านวิถีชวีติ ความเชือ่ ประเพณ ีศลิปะ และวฒันธรรม

ต่างๆ โดยเฉพาะในด้านศิลปกรรมต่างๆ จะเห็นได้ชัดเจนว่า ศิลปะเหล่านั้นล้วนได้รับอิทธิพลมาจาก

พระพุทธศาสนา เช่น ศาสนสถาน เช่น วัด อุโบสถ เจดีย์ วิหาร เป็นต้น หรือในด้านศาสนวัตถุ เช่น 

พระพุทธรูป รวมทั้งภาพวาด หรือจิตรกรรมฝาผังต่างๆ เป็นต้น เราเรียกศิลปกรรมเหล่านี้ว่าเป็น  

“พุทธศิลป์” 

	 พทุธศลิป์เหล่านี ้ล้วนเกิดขึน้ด้วยความศรทัธาปสาทะในพระพทุธศาสนา ส�ำหรบัพทุธศาสนกิชน

แล้ว ถอืว่าเป็นส่วนส�ำคญัอย่างหนึง่ของพระพทุธศาสนาในปัจจบุนัอกีส่วนหนึง่ด้วย นอกจากนี ้พุทธศิลป์

เหล่านีย้งัมจีดุมุง่หมายเพือ่เผยแผ่พระพทุธศาสนา หรือเร่ืองราวของพระพุทธเจ้า ผู้ทรงเป็นพระศาสดา

ในพระพุทธศาสนาอีกด้วย และด้วยวัตถุประสงค์ของพุทธศิลป์ประการหลังนี้เอง ท�ำให้ชาวพุทธ 

ส่วนหน่ึงในปัจจุบันที่ด�ำเนินธุรกิจโรงแรม มีแนวความคิดที่จะเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้เป็นที่รู้จักแก่

ประชาชนชาวต่างประเทศ โดยมีการน�ำพุทธศิลป์เหล่านี้ไปประดับตกแต่งโรงแรม แต่ถึงแม้ว่าในทาง

พระพุทธศาสนาจะให้สิทธิและเสรีภาพแก่ผู้นับถือ ทั้งไม่มีข้อห้าม และข้ออนุญาตในเรื่องนี้ ซึ่งหากมอง

ในแง่นี้ ก็สามารถท�ำได้ แต่ก็มีชาวพุทธกลุ่มหนึ่งที่ไม่เห็นด้วย และคัดค้านแนวคิดดังกล่าว เพราะถือว่า 

พุทธศิลป์เหล่านี้เกิดจากศรัทธาในพระพุทธศาสนา เป็นตัวแทนของพระพุทธศาสนา ที่พุทธศาสนิกชน

ควรเคารพบูชา ดังนั้น จึงก่อให้เกิดค�ำถามตามมาว่า “การน�ำพุทธศิลป์ไปประดับตกแต่งโรงแรม 

เหมาะสมหรือไม่?” และ “หากพุทธศาสนิกชนต้องการน�ำไปประดับตกแต่งจริงๆ จะพึงมีข้อควรระวัง

อย่างไรบ้างในการน�ำไปใช้ ?”

08. ��������� (92-111).indd   93 24/2/2560   14:54:04



94 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

ความหมายของพุทธศิลป์
	 ค�ำว่า “พุทธศิลป์” ประกอบด้วยค�ำว่า “พุทธะ” และ “ศิลป์” 

	 พจนานกุรมฉบบัราชบณัฑติยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒ ได้ให้ความหมายไว้ว่า 	 ค�ำว่า “พุทธะ” แปลว่า 

ผู้ตรัสรู้ ผู้ต่ืนแล้ว ผู้เบิกบานแล้ว ใช้เป็นพระนามเฉพาะของพระบรมศาสดาแห่งพระพุทธศาสนา  

เรียกเป็นสามัญว่า พระพุทธเจ้า
1
 ค�ำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า หรือศาสนาของพระพุทธเจ้า จึงเรียกว่า 

“พระพุทธศาสนา” ดังนั้น ค�ำว่า “พุทธะ” ในที่นี้จึงหมายถึง พระพุทธเจ้า หรือพระพุทธศาสนา

	 ส่วนค�ำว่า “ศิลป์” (ศิลปะ หรือศิลปะ) ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า “ศิลฺป” และภาษาบาลีว่า 

“สิปฺป” แปลว่า มีฝีมืออย่างยอดเยี่ยม หมายถึง ฝีมือทางการช่าง การท�ำให้วิจิตรพิสดาร เช่น เขาท�ำ

ดอกไม้ประดิดประดอยอย่างมีศิลปะ ผู้หญิงสมัยนี้มีศิลปะในการแต่งตัว หรือ รูปสลักวีนัส เป็นรูปศิลป์ 

เป็นต้น นอกจากนี้ ยังมีความหมายครอบคลุมถึง การแสดงออกซ่ึงอารมณ์สะเทือนใจให้ประจักษ์ 

ด้วยสื่อต่างๆ อย่างเช่น เสียง เส้น สี ผิว รูปทรง เป็นต้น ได้แก่ ศิลปะการดนตรี ศิลปะการวาดภาพ  

ศิลปะการละคร วิจิตรศิลป์ เป็นต้น
2
 ศิลปะนี้โดยทั่วไปท่านแบ่งออกเป็นประเภทใหญ่ๆ ได้ ๓ ประเภท 

คือ
3
 

		  (๑)	ทัศนศิลป์ (visual art บางคนเรียก plastic art หรือ spatial art) ได้แก่ จิตรกรรม 

(painting) คอื ศลิปะเกีย่วกบัการเขยีนภาพหรอืวาดภาพ ประตมิากรรม (sculpture) คอื ศลิปะจ�ำพวก

วิจิตร์ศิลป์ เช่น แกะสลักไม้ หินอ่อน โลหะ เป็นต้น งานสถาปัตยกรรม (architecture) คือ ศิลปะ 

เกี่ยวกับงานก่อสร้างที่ประกอบด้วยศิลปลักษณะ

		  (๒)	จินตศิลป์ (imaginative art) ได้แก่ ดนตรี (music) และวรรณคดี (literature)

		  (๓)	ศลิปะผสม (mixed art) ได้แก่ ลลีาศ (dancing) การละคร (drama) ภาพยนตร์ (cinema)

	 อนึ่ง “ศิลปะ” ในที่นี้จึงหมายเฉพาะงานสร้างสรรค์ประเภททัศนศิลป์เท่านั้น ได้แก่ จิตรกรรม 

(painting) ประติมากรรม (sculpture) และสถาปัตยกรรม (architecture)

 	 ดังนั้น ค�ำว่า “พุทธศิลป์ (พุทธศิลปะ)” จึงหมายถึง ผลงานสร้างสรรค์ที่ได้รับยกย่องว่า 

เป็นงานที่ยอดเยี่ยม หรือเป็นศิลปะ ในด้านทัศนศิลป์ที่เก่ียวกับพระพุทธศาสนา ได้แก่ พุทธศิลป์ 

ประเภทจิตรกรรม (painting) ประติมากรรม (sculpture) และสถาปัตยกรรม (architecture) ในทาง

	 1
	ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, (กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส ์

บัพลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖), หน้า ๗๙๕.

	 2
	ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, หน้า ๑๑๐๑.

	 3
	กีรติ บุญเจือ, ชุดปัญหาปรัชญา: ปรัชญาศิลปะ, (กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๒๒), หน้า ๔–๕.

08. ��������� (92-111).indd   94 24/2/2560   14:54:05



95พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

พระพุทธศาสนา นอกจากนี้งานศิลปะประเภทประติมากรรม (sculpture) (ศิลปะจ�ำพวกวิจิตรศิลป ์

เช่น แกะสลักไม้ หินอ่อน โลหะ หรืองานปูนปั้น เป็นต้น) ท่ีเก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนาหรือ 

พระพุทธเจ้าโดยตรง เช่น รูปเปรียบหรือองค์แทนพระพุทธเจ้า ที่เรียกว่า “พระพุทธรูป” ท่านเรียก 

ศิลปะประเภทนี้โดยเฉพาะว่า “ปฏิมากรรม” และเรียกพระพุทธรูปว่า “พระปฏิมากร”
4

	 เมื่อเราได้ความหมายโดยท่ัวๆ ไปของ“พุทธศิลป์” แล้ว ในล�ำดับต่อไป ก็จะพิจารณาจ�ำเพาะ 

ลงไปอีกว่า “พุทธศิลป์ หรือศิลปะในทางพระพุทธศาสนามีอะไรบ้าง ?” เพราะเมื่อเรารู้ว่าอะไรบ้าง 

ในทางพระพุทธศาสนาท่ีจัดเป็นพุทธศิลป์ ก็จะท�ำให้เรามองเห็นภาพชัดเจนขึ้น แต่ก่อนที่จะทราบว่า 

“พุทธศิลป์มีอะไรบ้าง ?” นั้น ก่อนอื่นเราต้องท�ำความเข้าใจเกี่ยวกับองค์ประกอบของพระพุทธศาสนา

เสียก่อน เพราะองค์ประกอบเหล่านี้ต่างให้ก�ำเนิดพุทธศิลป์ที่แตกต่างกัน กล่าวคือ พระพุทธศาสนา  

เป็นศาสนาที่ประกอบด้วยเกณฑ์ที่นักปราชญ์ทางศาสนาก�ำหนดเอาไว้ว่าเป็น “ศาสนา” ๕ ประการ 

ได้แก่ (๑) มีศาสดา (๒) มีศาสนธรรม (๓) มีศาสนบุคคล (๔) มีศาสนพิธี และ(๕) มีศาสนสถาน
5
 องค์

ประกอบของพระพุทธศาสนาเหล่านี้ย่อมก่อให้เกิดพุทธศิลป์ที่แตกต่างกัน ดังนี้

	 (๑) ศาสดา คือ พระพุทธเจ้า องค์ประกอบข้อนี้เป็นบ่อเกิดของพุทธศิลป์ ๒ ประเภท คือ (๑) 

จิตรกรรมเกี่ยวกับพระพุทธเจ้า คือ ศิลปะการเขียนภาพหรือวาดภาพเกี่ยวกับพุทธประวัติ ชาดก  

ภาพพระพุทธเจ้าปางต่างๆ เช่น ภาพปางสมาธิ ภาพปางอุ้มบาตร เป็นต้น (๒) ประติมากรรม 

เกี่ยวกับพระพุทธเจ้า เช่น แกะสลักไม้ หินอ่อน โลหะ หรืองานปูนปั้นเกี่ยวกับพระพุทธเจ้า เช่น  

พระพุทธรูปปางต่างๆ เรียกศิลปะชนิดนี้โดยเฉพาะว่า “ปฏิมากรรม”

	 (๒) ศาสนธรรม คือ หลักค�ำสั่งสอน องค์ประกอบข้อนี้เป็นบ่อเกิดของพุทธศิลป์ ๒ ประเภท  

คือ (๑) ประติมากรรมเกี่ยวกับพระไตรปิฎก เช่น ตู้พระไตรปิฎก การแกะสลักไม้ตู้พระไตรปิฎก  

(๒) สถาปัตยกรรมเกีย่วกับพระไตรปิฎก เช่น หอพระไตรปิฎก เป็นต้น นอกจากนี ้ยงัมคีมัภร์ีพระไตรปิฎก

อีกด้วย ซึ่งโดยทั่วไปมี ๔๕ เล่ม แม้มิได้ถูกจัดว่าเป็นศิลปะ แต่ก็นับว่าเป็นศาสนวัตถุที่ส�ำคัญเกี่ยวกับ

ศาสนธรรมในทางพระพุทธศาสนา

	 (๓) ศาสนบุคคล คือ พุทธบริษัท ๔ ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา องค์ประกอบ 

ด้านนี้ไม่ก่อให้เกิดศิลปะ 

	 4
	 ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, หน้า ๖๔๘.

	 5
	คูณ โทขันธ์, พุทธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรมไทย, (กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์, ๒๕๔๕), หน้า 

๑–๒.

08. ��������� (92-111).indd   95 24/2/2560   14:54:05



96 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

	 (๔) ศาสนพิธ ีคือ พิธีกรรมในทางพระพุทธศาสนา องค์ประกอบด้านนี้ไม่ก่อให้เกิดศิลปะ

	 (๕) ศาสนสถาน คือ ก่อให้เกิดสถาปัตยกรรมในทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ วัด อุโบสถ สถูป 

เจดีย์ อาราม วิหาร ศาลาการเปรียญ เป็นต้น

	 จากองค์ประกอบของพระพุทธศาสนาท้ัง ๕ ประการข้างต้น จะเห็นว่ามีองค์ประกอบของ 

พระพุทธศาสนาอยู่ถึง ๓ ประการที่ก่อให้เกิดศิลปะในด้านต่างๆ คือ พระพุทธเจ้า ศาสนธรรมและ  

ศาสนสถาน และศิลปะที่เกิดขึ้นมีทั้งที่เป็นศิลปะด้านจิตรกรรม (painting) ประติมากรรม (sculpture) 

สถาปัตยกรรม (architecture) และปฎิมากรรม ซ่ึงศิลปะเหล่านี้รวมเรียกว่า “พุทธศิลป์” หรือ  

“พุทธศิลปะ” นั่นเอง

พุทธศิลป์ในสมัยพุทธกาล	

	 พุทธศิลป์ (พุทธศิลป์ที่ต้องการสร้างให้เป็นศิลปะโดยเฉพาะ) ในสมัยพุทธกาลนั้นไม่มี เนื่องจาก

คนอินเดียไม่นิยมสร้างสัญลักษณ์ หรือประดิษฐ์สิ่งต่างๆ แทนตัวบุคคลที่ตนเคารพนับถือ ให้เป็น 

ศิลปะแขนงใดแขนงหนึ่ง แต่ก็ปรากฏว่า มีการให้ความเคารพสิ่งของเครื่องใช้ของบุคคลที่ตนเองเคารพ

นับถือ อย่างเช่น สิ่งของเครื่องใช้ที่พระพุทธองค์ทรงใช้ จะไม่มีภิกษุรูปใดกล้าเข้าไปใช้ร่วมด้วย เช่น 

อาสนะ (ผ้าปูนั่ง) หรือที่นั่งอื่นๆ ส�ำหรับพระพุทธเจ้า อย่างเช่น ในอรรถกถาธรรมบทท่านได้กล่าวถึง

วัตรปฏิบัติโดยทั่วไปของพระสงฆ์ในสมัยพุทธกาลว่า “จริงอยู่ ชนผู้ถึงพร้อมด้วยวัตร ย่อมไม่วางบริขาร

ของตนไว้บนท่ีนั่ง หรือท่ีนอนของครู”
6
 ซ่ึงพระภิกษุทั้งหลายในสมัยพุทธกาลนับถือพระพุทธเจ้าว่า 

เป็นบรมครู จึงให้ความเคารพข้าวของเครื่องใช้ของพระพุทธเจ้าเสมอด้วยพระองค์เอง ดังที่ท่าน 

พระอานนท์ไปเข้าเฝ้าพระพทุธองค์ทีป่่าปาริเลยยกะ ซ่ึงมช้ีางและลิงคอยอปัุฏฐาก เมือ่พระอานนท์เข้าไป 

พญาช้างกค็อยสงัเกตว่าท่านพระอานนท์จะวางสัมภาระส่ิงของของตนเองไว้บนอาสนะของพระพุทธเจ้า

หรอืไม่ เพราะถ้าพระเถระวางไว้บนอาสนะก็จะไล่และท�ำร้ายพระเถระ แต่ท่านพระอานนท์กม็ไิด้วางไว้

บนอาสนะที่นั่งของพระศาสดา เมื่อพญาช้างเห็นเช่นนั้นจึงเกิดความเลื่อมใสในท่านพระอานนท์
7
 

	 นอกจากนี้ ยังมีอีกเหตุการณ์หนึ่งที่พระสงฆ์ในสมัยปฐมสังคายนาได้ปรับอาบัติทุกกฎ (อาบัติที่

ลงโทษแก่ภิกษุผู้กระท�ำสิ่งที่ไม่ควร หรือเป็นการต�ำหนิโทษ) แก่ท่านพระอานนท์ ในกรณีที่ท่านเหยียบ

ผ้าวัสสิกสาฎก (ผ้าอาบน�้ำฝน) ของพระพุทธเจ้าเพ่ือกระท�ำการปะชุน ในคราวที่พระพุทธเจ้าทรงยัง

	 6
	 ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๔๐/๘๖–๘๗.

	 7
	ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๕๙. (ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).

08. ��������� (92-111).indd   96 24/2/2560   14:54:05



97พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

พระชนม์อยู่ ซึง่ท่านพระอานนท์กย็อมรบัในความผดิของตนเอง
8
 แต่พทุธศลิป์ซึง่นบัว่ามขีึน้แล้วในสมัย

นั้นได้แก่ วัด หรือ อารามสงฆ์ เพียงแต่วัดในสมัยพุทธกาลเน้นอยู่กับธรรมชาติ สงบ ร่มรื่น และร่มเย็น 

แม้มีการสร้างก็ยังคงธรรมชาติอย่างนี้เอาไว้ อย่างเช่น วัดเชตวันของอนาถปิณฑิกเศรษฐี วัดปุพพาราม

ของนางวิสาขา หรือวัดเวฬุวันของพระเจ้าพิมพิสาร เป็นต้น ดังนั้น จะเห็นว่าในสมัยนี้ยังไม่มีการสร้าง

พุทธศิลป์ ที่เนื่องด้วยพระรัตนตรัย นอกจากวัด หรืออารามเท่านั้น แต่ก็ปรากฏว่า พระผู้มีพระภาค 

ได้ตรัสถึง “สังเวชนียสถาน” คือ สถานที่เป็นที่ต้ังแห่งความสังเวช สถานที่เนื่องด้วยพุทธประวัติ  

ซึ่งพุทธศาสนิกชนควรไปดูเพื่อเป็นเครื่องเตือนใจให้เกิดความไม่ประมาท จะได้เร่งขวนขวายประกอบ

กุศลกรรม และส�ำหรับผู้ศรัทธาจะได้จาริกไปชม เพื่อเพิ่มพูนปสาทะ กระท�ำสักการบูชา อันจะท�ำให้ 

เข้าถึงสุคติโลกสวรรค์
9
 ซึ่งมีสถานที่ ๔ แห่ง ดังพุทธพจน์ที่ตรัสกับท่านพระอานนท์ว่า

	 “อานนท์ สังเวชนียสถาน ๔ แห่งนี้ เป็นสถานที่ (เป็นศูนย์รวม) ที่กุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู  

สังเวชนียสถาน ๔ แห่ง อะไรบ้าง คือ

		  ๑) 	สังเวชนียสถานกุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู ด้วยระลึกว่า ตถาคตประสูติในที่นี้ (สถานท่ี

ประสูติ)

		  ๒) 	สังเวชนียสถานกุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู ด้วยระลึกว่า ตถาคตได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมา-

สัมโพธิญาณในที่นี้ (สถานที่ตรัสรู้)

		  ๓) 	สังเวชนียสถานกุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู ด้วยระลึกว่า ตถาคตทรงประกาศธรรมจักร 

อันยอดเยี่ยมในที่นี้ (สถานที่แสดงธรรมจักร)

		  ๔) 	สงัเวชนยีสถานกุลบุตรผูมี้ศรทัธาควรไปดู ด้วยระลกึว่า ตถาคตได้เสด็จดับขนัธปรนิพิพาน

ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุในที่นี้ (สถานที่ปรินิพพาน)”
10

	 สถานที่ทั้ง ๔ แห่งเหล่านี้ ในสมัยหลังพุทธปรินิพพาน ก่อนพุทธศตวรรษที่ ๓ (สมัยพระเจ้า 

อโศกมหาราช) ยังคงเป็นสถานที่ที่ชาวพุทธให้ความเคารพ แต่ยังไม่มีการก่อสร้างสิ่งใดๆ ขึ้นในสถานที่

เหล่านี้ แต่นับตั้งแต่หลังพุทธศตวรรษที่ ๓ เป็นต้นมา ก็เริ่มมีการสร้างอนุสรณ์ เป็นสถูปหรือเจดีย์ขึ้นใน

สังเวชนียสถานนี้ขึ้นกลายเป็นสถาปัตยกรรมต่างๆ และมีศิลปกรรมประดับสถาปัตยกรรมเหล่านั้น 

อีกมากมาย

	 8
	วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๓/๓๘๔.

	 9
	พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์คร้ังที่ ๑๖, 

(กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๑), หน้า ๑๔๔.

	 10
 ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๐๒/๑๕๐–๑๕๑.

08. ��������� (92-111).indd   97 24/2/2560   14:54:05



98 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

	 นอกจากนี้ ยังมีพุทธพจน์ที่ตรัสถึงพุทธศิลป์ที่เรียกว่า “เจดีย์” แปลว่า สิ่งที่ควรก่อ ควรสร้างขึ้น 

และควรบูชา นอกจากนี้ ยังหมายถึง ความวิจิตร งดงาม ยอดเยี่ยม
11

 คือ สิ่งที่ก่อสร้างขึ้น ที่เคารพบูชา 

สิ่งที่เตือนใจให้ระลึกถึง ในที่นี้หมายถึง สถาปัตยกรรม สถานที่ หรือสิ่งที่เคารพบูชาเนื่องด้วย 

พระพุทธเจ้า หรือพระพุทธศาสนา เรียกชื่อเต็มว่า “สัมมาสัมพุทธเจดีย์” หรือ “พุทธเจดีย์”
12

  

ใน อรรถกถากาลิงคชาดก ได้กล่าวถึงท่านพระอานนท์ได้ทูลถามเกี่ยวกับเรื่องเจดีย์ ดังข้อความว่า

	 พระอานนทเถระทูลถามพระตถาคตว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ เจดีย์มีกี่อย่าง 

	 พระศาสดาตรัสตอบว่า “มี ๓ อย่างอานนท์”

	 พระอานนทเถระทูลถามว่า “๓ อย่างอะไรบ้าง พระเจ้าข้า”

	 พระศาสดาตรัสว่า “ธาตุเจดีย์ ๑ ปริโภคเจดีย์ ๑ อุทเทสิกเจดีย์ ๑”
13

 

	 ส่วนรายละเอียดและความหมายของเจดีย์ทั้ง ๓ ประเภทนี้ ใน ปรมัตถโชติกา อรรถกถา  

ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ อธิบายว่า (๑) ธาตุเจดีย์ คือ พระสถูป หรือเจดีย์ที่มีห้องบรรจุพระบรม

สารีริกธาตุ (เกิดข้ึนในสมัยหลังพุทธปรินิพพาน) (๒) บริโภคเจดีย์ คือ สิ่งของ หรือสถานที่ที่พระผู้ม ี

พระภาคทรงเคยใช้สอย อย่างแคบ หมายถึง ต้นโพธิ์ อย่างกว้าง หมายถึง สังเวชนียสถาน ๔ ตลอดจน

สิ่งทั้งปวงที่พระผู้มีพระภาคเคยทรงบริโภค เช่น บาตร จีวร และบริขารอื่นๆ เป็นต้น (เกิดขึ้นตั้งแต่สมัย

พุทธกาล) (๓) อุเทสิกเจดีย์ คือ เจดีย์ หรือสิ่งที่สร้างขึ้นอุทิศพระพุทธเจ้า ได้แก่ พระพุทธรูป (เกิดขึ้น

สมัยหลังพุทธปรินิพพาน)
14

 ส่วน	 ในพจนานกุรมพทุธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม พระพรหมคณุาภรณ์ 

(ป.อ.ปยุตฺโต) ได้แบ่งเจดีย์ออกเป็น ๔ ประเภท โดยเพิ่ม ธรรมเจดีย ์ คือ เจดีย์บรรจุพระธรรม เช่น  

ใบลาน หนังสือพระไตรปิฎก หลักศิิลาจารึกบรรจุพระธรรม เป็นต้น (เกิดขึ้นในสมัยหลังพุทธกาล)
15

	 ดังน้ัน จะเห็นว่า พุทธศิลป์เหล่านี้ บางอย่างมีพุทธพจน์ตรัสไว้นับตั้งแต่พระผู้มีพระภาคเจ้า 

ยงัทรงพระชนม์ชพีอยู ่(สมยัพุทธกาล) เช่น บรโิภคเจดย์ี เป็นต้น และพุทธศลิป์บางประเภท (โดยส่วนมาก) 

เช่น พระธาตุเจดีย์ พระไตรปิฎก เป็นต้น ล้วนเกิดมีขึ้นในสมัยหลังพุทธปรินิพพานทั้งสิ้น และมี 

การสืบทอดมาจนถึงสมัยปัจจุบัน ก่อให้เกิดพุทธศิลป์ต่างๆ มากมายอย่างในปัจจุบัน

	 11
 ขุ.ขุ.อ. (ไทย) -/๗/๓๒๑ (ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย)

	 12
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๑๔.

	 13
 ขุ.ชา.อ. (ไทย) ๖๐/๒๖๗.

	 14
 ข.ุข.ุอ. (ไทย) ๓๙/๓๑๓; ค�ำอธบิายเพิม่เตมิใน พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยตุโฺต), พจนานกุรมพทุธศาสตร์ 

ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๑๔-๑๑๕.

	 15
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๑๕.

08. ��������� (92-111).indd   98 24/2/2560   14:54:06



99พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

คุณค่าหรือความส�ำคัญของพุทธศิลป์
	 คุณค่าของศิลปะทุกๆ แขนงโดยท่ัวไปแล้ว คือ ความสวยงาม งดงาม ให้อารมณ์สะเทือนใจ 

และความประทับใจแก่ผู้ชม แต่เมื่อเป็นพุทธศิลป์ หรือศิลปะในทางพระพุทธศาสนา นอกจากจะให ้

ความงามในทางศลิปะและองค์ประกอบทางศลิปะแล้ว กลบัให้คณุค่าในด้านความเคารพ นบัถอื ยกย่อง 

หรือเทิดทูนบูชาแก่ผู้พบเห็น ทั้งในแง่อามิสบูชา คือ การบูชาด้วยวัตถุสิ่งของ และในแง่ธรรมบูชา  

คือ การบูชาด้วยการปฏิบัติตามพระธรรมค�ำสั่งสอน
16

 เพราะศิลปะแขนงนี้เกิดมาจากศรัทธาหรือ 

ความเคารพเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา เป็นแรงบันดาลใจให้ศิลปินสร้างศิลปะเหล่านี้ขึ้น ซึ่งศิลปะ 

แขนงอื่นๆ และสาขาอื่นๆ โดยท่ัวไป ไม่ให้อารมณ์ศิลปะในด้านนี้ ดังนั้น หากจะพิจารณาคุณค่า  

หรือความส�ำคัญของศิลปะประเภทพุทธศิลป์ สามารถประมวลคุณค่า หรือความส�ำคัญต่างๆ ได้ดังนี้
17

	 (๑) เป็นสญัลกัษณ์หรอืตวัแทนของพระพทุธเจ้า ผู้ทรงเป็นพระบรมศาสดาในพระพุทธศาสนา 

ซึง่พทุธศาสนิกชนให้ความเคารพนับถือเลือ่มใส และเป็นแบบอย่างแห่งมนษุย์ผูส้ามารถพฒันาศกัยภาพ

ของตนเองจนได้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (ผู้ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง) ศิลปะที่ให้คุณค่าในด้านนี้

ได้แก่ ประติมากรรมต่างๆ เช่น พระพุทธรูป เป็นต้น ซึ่งนอกจากจะมีความงามในด้านศิลปะแล้ว 

พุทธศาสนิกชนท่ัวโลกยังให้ความเคารพนับถือเสมือนเป็นตัวแทนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

อีกด้วย

	 (๒) เป็นเครื่องระลึกนึกถึงคุณของพระรัตนตรัย และยังเป็นการแสดงถึงความศรัทธาปสาทะ

ต่อพระรัตนตรัย คือ พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ อีกด้วย ซึ่งเป็นคุณค่าหลักทางพุทธศิลป ์

ทุกประเภท ไม่ว่าจะเป็นประเภทจิตรกรรม ประติมากรรม สถาปัตยกรรม และปฎิมากรรม โดยเฉพาะ

ศิลปะด้านสถาปัตยกรรมท่ีสร้างข้ึนเพื่อเป็นเครื่องระลึกถึงคุณพระรัตนตรัยในประเทศไทยได้แก่  

ดอยสุเทพ เชียงใหม่ พระปฐมเจดีย์ นครปฐม เจดีย์บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ เป็นต้น

	 (๓) เป็นการบันทึก หรือเล่าประวัติความเป็นมาขององค์พระศาสดา คือ พระพุทธเจ้า  

(พุทธประวัติ) หรือประวัติของพุทธสาวกและพุทธสาวิกา (สาวกประวัติ หรืออนุพุทธประวัติ)  

ที่ส�ำคัญ เพ่ือเป็นแบบอย่างแก่อนุชนรุ่นหลัง ศิลปะด้านนี้ได้แก่ จิตรกรรมฝาผนังต่างๆ ภาพวาด 

พุทธประวัติ สาวกประวัติ ภาพเรื่องราวในชาดกอดีตชาติของพระพุทธเจ้าต่างๆ นอกจากนี้ ยังมีภาพ 

แกะสลักเกี่ยวกับพุทธประวัติ สาวกประวัติ และชาดกต่างๆ เช่น เวสสันดรชาดก เป็นต้น

	 16
 องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๕๗/๑๒๔.

	 17
 ประมวลจาก ฟื้น ดอกบัว, พระพุทธศาสนากับสังคมไทย, (กรุงเทพมหานคร: ศิลปาบรรณาคาร, ๒๕๕๒), 

หน้า ๘๗-๒๔๕.

08. ��������� (92-111).indd   99 24/2/2560   14:54:06



100 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

	 (๔) เป็นแหล่งเกบ็รวบรวมหลกัพระธรรมวนิยั หรอืหลกัพระธรรมค�ำสัง่สอนในทางพระพทุธ-

ศาสนา ศิลปะในด้านนี้ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก และคัมภีร์พระไตรปิฎกนี้ยังมีรูปแบบในลักษณะของ

ประติมากรรมพระไตรปิฎกอีกด้วย เช่น พระไตรปิฎกที่แกะสลักบนหินอ่อน เป็นต้น

	 (๕) เป็นที่พักอาศัยของนักบวชในทางพระพุทธศาสนา เช่น วัด อาราม นอกจากนี้ วัดยังเป็น

สถานท่ีที่เก็บ หรือรวบรวมศิลปะทางพระพุทธศาสนาต่างๆ เอาไว้ด้วย เน่ืองจากว่า “พุทธศิลป์” 

เหล่านี้ พุทธศาสนิกชนไม่นิยมสร้างข้ึนและเก็บไว้ในสถานที่อื่นๆ ที่ไม่ใช่วัด ดังนั้น พุทธศิลป์ทั้งหมด 

ไม่ว่าจะเป็นจิตรกรรม ประติมากรรม สถาปัตยกรรม และปฎิมากรรม ล้วนเป็นศิลปะที่สร้างข้ึน 

เพื่อประดับตกแต่งพุทธสถาน คือ วัด หรือสถานที่ที่เนื่องด้วยวัดทั้งสิ้น เช่น เจดีย์ วิหาร สถูป เป็นต้น 

แต่ถึงแม้พุทธศิลป์บางอย่าง เช่น ภาพพุทธประวัติ หรือพระพุทธรูป แม้พุทธศาสนิกชนจะสามารถ 

เก็บรักษาไว้ในบ้านของตน ก็มิใช่เพื่อความสวยงามแต่อย่างใด แต่ตั้งไว้เพื่อเป็นพุทธานุสสติ คือ  

เป็นเครื่องระลึกนึกถึงพระรัตนตรัย หรือเพื่อเป็นพุทธบูชา (การบูชาพระพุทธเจ้า) เท่านั้น

	 (๖) แสดงถึงความศรัทธา ความเจริญก้าวหน้า และความสงบสุขของบ้านเมือง อย่างเช่น 

พระมหากษัตริย์ไทยนับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ในยามที่บ้านเมืองสงบสุข มีความเจริญก้าวหน้าก็มัก

จะสร้างวัดวาอารามต่างๆ เช่น วัดเบญจมบพิตรฯ รัชกาลที่ ๕ ทรงสร้าง เป็นต้น

ความแตกต่างระหว่างวัดและโรงแรม
	 “วัด” คือ สถานที่ทางพระพุทธศาสนา โดยปรกติแล้วมีโบสถ์ วิหาร นอกจากน้ี ยังเป็นท่ีอยู ่

ของพระสงฆ์ หรือนักบวชในทางพระพุทธศาสนาอีกด้วย
18

 วัดจึงนับว่าเป็นศาสนสถานที่ส�ำคัญมาก 

ในทางพระพุทธศาสนา และพุทธศิลป์ท้ังหลายที่เกิดมีขึ้น หรือถูกสร้างขึ้น ล้วนมีจุดหมายส�ำคัญอยู่ที่

เพื่อประดับพุทธสถาน คือ วัด หรือเกี่ยวเนื่องกับวัดทั้งส้ิน หรือไม่ก็เพ่ือประดิษฐานอยู่ในวัด เป็นที ่

เคารพสักการบูชาส�ำหรับพุทธศาสนิกชนและบุคคลทั่วไป โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้ดูและรักษาโดยตรง 

นอกจากนีว้ดัยงัเป็นสถานทีป่ระกอบพิธกีรรมทางศาสนาต่างๆ ของพระสงฆ์ เช่น การบรรพชาอุปสมบท 

หรือของพุทธศาสนิกชนและบุคคลท่ัวไปอีกด้วย เช่น การท�ำบุญ การฟังธรรม การสวดมนต์ เป็นต้น  

ดังนั้น วัด หรือพุทธสถานโดยทั่วไปจะต้องมีลักษณะที่ส�ำคัญดังนี้ คือ

		  ๑) 	สะอาด คอื สถานทีบ่รเิวณวดัสะอาด หมดจด และพระสงฆ์ หรือบคุคลในวดัมกีารประพฤติ

ปฏิบัติสะอาดทั้งทางกาย และทางวาจาด้วยศีล

	 18
 ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, หน้า ๑๐๕๙.

08. ��������� (92-111).indd   100 24/2/2560   14:54:06



101พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

		  ๒) 	สว่าง คือ บุคคลและสถานที่สว่างโล่งด้วยปัญญา นั่นคือ ส่งเสริมสติปัญญา หรือส่งเสริม

การเรียนรู้ที่ถูกต้องในทางธรรม ท�ำให้ผู้ที่เข้าไปอยากเรียนรู้ อยากบวช อยากศึกษา และปฏิบัติธรรม

		  ๓) 	สงบ คือ สถานท่ีและบุคคลมีแต่ความสงบ รื่นรมย์ สงบเย็น ไม่วุ่นวายใจ เป็นสถานที่ 

ที่ควรแก่การปฏิบัติธรรมและปฏิบัติสมาธิกรรมฐาน

	 เมื่อวัดมีลักษณะส�ำคัญทั้ง ๓ ประการตรงกับหลักไตรสิกขา คือ สะอาดตรงกับศีล สว่างตรงกับ

ปัญญา และสงบตรงกับสมาธิเช่นนี้ จึงชื่อว่าเป็นสถานที่ที่เป็น “พุทธสถาน” ที่แท้จริง หรือเป็นสถานที่

ทีพ่ทุธบรษิทัควรเข้าไปเพือ่ปฏบัิตหิน้าทีข่องพทุธศาสนกิชนให้สมบูรณ์ ซึง่หน้าทีเ่หล่านีใ้นพระไตรปิฎก 

เรียกว่า “อุบาสกธรรม” (อุบาสิกาธรรม) ๗ ประการ คือ 

		  ๑) ไม่ละเลยการเยี่ยมเยียนพระภิกษุ 	

		  ๒) ไม่ทอดทิ้งในการฟังพระสัทธรรม 

		  ๓) ศึกษาในอธิศีล 

		  ๔) มีความเลื่อมใสมากในภิกษุผู้เป็นเถระ ผู้เป็นนวกะ และผู้เป็นมัชฌิมะ 

		  ๕) ฟังธรรมอย่างไม่คอยคิดโต้แย้งเพ่งโทษ 

		  ๖) ไม่แสวงหาผู้รับทักษิณานอกศาสนานี้ 

		  ๗) ท�ำอุปการะในศาสนานี้ก่อน
19

 

	 นีค่อืลกัษณะวดัในทางพระพทุธศาสนา และกเ็พราะสบืเนือ่งด้วยวดัมลีกัษณะเช่นนีน้ีเ่อง จงึท�ำให้

พุทธศิลป์ทั้งหลาย มักจะถูกสร้างข้ึนเพื่อประดิษฐาน หรือตั้งอยู่ที่วัดเท่านั้น วัดจึงเป็นศูนย์กลาง 

ทางพระพทุธศาสนา เป็นศนูย์รวมทางจติใจของพุทธศาสนกิชน และเป็นศนูย์รวมของพุทธศลิป์อกีด้วย

	 เมื่อเราทราบความหมายและลักษณะของ “วัด” แล้ว ต่อไปก็จะพิจารณาถึง “โรงแรม” บ้าง ว่า

เป็นสถานที่เช่นไร มีลักษณะอย่างไร คนที่ไปโรงแรมต้องการอะไร กล่าวคือ

	 “โรงแรม” (Hotel) เป็นศพัท์มาจากภาษาฝร่ังเศส มคีวามหมายกว้างขวาง หมายถงึ คฤหาสน์ 

อาคารขนาดใหญ่ บ้านพกัขนาดใหญ่ บ้านพกัของคนรวย รวมถงึ สถานทีร่าชการ และศาลากลางจงัหวดั 

ในภาษาอังกฤษยืมค�ำนี้มาใช้ในความหมายที่เป็นที่พักค้างคืน ดังพระราชบัญญัติโรงแรมของประเทศ

องักฤษ (Hotel Proprietor Act 1956) ก�ำหนดว่า โรงแรม (Hotel) คอื สถานทีป่ระกอบการ ทีผู้่

ประกอบการจะต้องมอีาหาร เครือ่งดืม่ และทีพั่กไว้บริการคนเดินทางทีจ่่ายค่าบริการนัน้
20

 

	 19
 องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๓๑/๔๗.

	 20
 นิศา ชัชกุล, อุตสาหกรรมการท่องเที่ยว, (กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หน้า 

๑๓๓-๑๓๔.

08. ��������� (92-111).indd   101 24/2/2560   14:54:06



102 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

	 ส่วน พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒ ได้ให้ความหมายไว้ว่า “โรงแรม  

ในความหมายทัว่ไป หมายถงึ สถานท่ีพกัคนส�ำหรับเดินทาง ซ่ึงต้องเสยีค่าพักแรมด้วย ส่วนความหมาย

ในทางกฎหมาย คอื สถานทีท่กุชนดิทีจ่ดัตัง้ขึน้ เพ่ือรับสินจ้างส�ำหรับคนเดินทาง หรือบคุคลทีป่ระสงค์

จะหาทีอ่ยู ่ หรอืทีพ่กัชัว่คราว”
21

 ตาม พระราชบญัญัติโรงแรม พ.ศ. ๒๔๗๘ ในมาตรา ๓ ให้ความ

หมายไว้ว่า “โรงแรม หมายถงึ บรรดาสถานทีท่กุชนดิ ทีจั่ดต้ังขึน้เพ่ือรับสินจ้างส�ำหรับคนเดินทาง หรือ

บคุคลทีจ่ะหาทีอ่ยู ่หรอืทีพ่กัชัว่คราว” จะต้องประกอบด้วยการจัดบริการอาหารและเคร่ืองด่ืมให้แก่ผู้

ที่เข้าพักตามความต้องการได้ด้วย และมีก�ำหนดไว้ในมาตรา ๒๕ ไว้ว่า “เคหะสถานใดใช้เป็นบ้านพัก 

ดงักล่าว คอื ใช้เฉพาะเป็นทีร่บับคุคลทีป่ระสงค์จะไปพักอาศยัอยู ่ระยะเวลาอย่างน้อย ๑ คนื มไิด้ขาย

อาหารหรอืเครือ่งดืม่ใดๆ แก่ผูพ้กัเป็นปกตธิรุะ หรือแก่ประชาชน ไม่ถอืว่าเป็นโรงแรมตามความหมาย

แห่งพระราชบญัญตันิี”้
22

 

	 ธรุกจิโรงแรมในปัจจบัุนไม่เหมอืนโรงแรมในสมยัอดตีทีเ่ป็นเพยีงท่ีพักส�ำหรบันกัเดนิทางท่ีมีบรกิาร

อาหารและเคร่ืองดืม่เท่านัน้ เน่ืองจากโรงแรมต่างๆ ไม่ว่าจะในยโุรปหรอืในสงัคมไทยปัจจบุนัได้มกีารน�ำ

เอาธรุกิจบรกิารอืน่ๆ เข้ามาเสรมิ และได้กลายเป็นจดุขายส�ำคัญ หรือเป็นกลยทุธ์และแนวทางการสร้าง

ธรุกิจโรงแรมแนวใหม่ เช่น มนีวดแผนไทย มสีปาเพือ่สขุภาพ มกีารบรหิารการเช่าให้แก่ผูล้งทนุ (ซือ้ห้อง

พกัไว้เพือ่การลงทนุ) มห้ีองพกัและห้องประชมุทีห่รูหราทนัสมยัระดับนานาชาติ มกีารจัดกจิกรรมการ

สมรสหมู ่มกีารท่องเทีย่วเชงิเกษตรกรรม มรีีสอร์ทเพ่ือฝึกสมาธแิละพัฒนาจิตใจ มีสวนสนกุหรือคาสิโน 

ผับ บาร์ และคาราโอแกะเพ่ือบริการลูกค้า มีร้านสะดวกซ้ือและพลาซ่า มีศูนย์แสดงสินค้านานาชาต ิ

ในบริเวณโรงแรม มบีริการอาหารนานาชาตเิพือ่ให้บรกิารลกูค้าทัว่โลก มห้ีางสรรพสนิค้าภายในโรงแรม 

มีแกเลอร่ี (Gallery) ส�ำหรบัแสดงศลิปะอารยะธรรมต่างๆ เฉพาะกลุม่ศลิปินหลากหลายสาขา มโีรงแรม

ส�ำหรับชาวเกย์หรือพวกรักร่วมเพศ มีสถาบันการสอนวิชาการโรงแรม และมีบริการอื่นๆ ที่ผู้มีความ

คิดค้นในเรื่องนวัตกรรมใหม่ๆ น�ำมาให้บริการลูกค้าเฉพาะกลุ่มของตนเอง เช่น โรงแรมส�ำหรับกลุ่ม 

นักอ่าน กลุ่มนักร้องและนักแต่งเพลง กลุ่มนักกีฬา กลุ่มดารา กลุ่มศิลปิน กลุ่มครูบาอาจารย์  

กลุม่แข่งรถ กลุม่การแพทย์ เป็นต้น
23

 

	 21
ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, หน้า ๙๘๐.

	 22
 ขจิต กอบเดช, งานโรงแรม : ฝ่ายห้องพัก งานแม่บ้านในโรงแรม และสถาบันอื่นๆ, พิมพ์ครั้งที่ ๓, 

(กรุงเทพมหานคร: บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จ�ำกัด, ๒๕๓๕), หน้า ๓.

	 23
 บุญชนะ บุญเลิศ, รวยจริง กับ การลงทุนท�ำโรงแรม รีสอร์ท และพลาซ่าขนาดจิ๋ว, (กรุงเทพมหานคร: 

บริษัท ซีเอ็ด ยูเคชั่น จ�ำกัด (มหาชน), ๒๕๕๔), หน้า ๑๘-๒๐.

08. ��������� (92-111).indd   102 24/2/2560   14:54:06



103พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

	 ดงันัน้ โดยทัว่ไปในสงัคมปัจจุบนั จึงถอืว่า “โรงแรม” (Hetel) จงึมคีวามหมายท่ีกว้างขวางมากกว่า

ความหมายในอดีต เพราะอาจหมายถึงหลายสิ่งหลายอย่าง ตั้งแต่บ้านพักที่มีเพียงสิบห้องพักไปจนถึง

อาคารขนาดใหม่ทีม่ห้ีองพกันับพนัห้องข้ึนไป รวมทัง้ห้องประชมุสัมมนาขนาดใหญ่ พร้อมอปุกรณ์อ�ำนวย

ความสะดวกต่างๆ สนามกีฬา หรือสถานที่เพื่อการพักผ่อน เช่น สระว่ายน�้ำ สนามเทนนิส และห้อง

บรกิารตลอด ๒๔ ชัว่โมง พร้อมกบัภตัตาคารร้านอาหาร และบาร์ทีใ่ห้บริการความบนัเทงิหลากหลาย 
24

 มลีกัษณะทีเ่ป็นธรุกจิอตุสาหกรรมโรงแรมทีมุ่ง่แสวงหาก�ำไรจากผู้มาพักแรม
25

 

	 ส�ำหรบัจดุประสงค์ของผูท้ีเ่ข้าพกัโรงแรมนัน้สามารถประมวลลกัษณะกว้างอย่างน้อย ๓ ประการ 

คือ ประการแรก ต้องการพักผ่อน หลับนอน ประการที่สอง ต้องการความสะดวกสบาย และเครื่อง

อ�ำนวยความสะดวกพร้อม ไม่ว่าจะเป็นอาหาร และความบนัเทงิอืน่ๆ เป็นต้น ประการทีส่าม ต้องการ

ความบนัเทงิ สนกุสนาน ผ่อนคลายร่างกายและจิตใจ

	 จะเห็นว่า ท้ังวัดและโรงแรมนั้น มีลักษณะที่แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง กล่าวคือ ประการแรก  

วัดเป็นสถานที่ทางศาสนา ประกอบพิธีกรรม และเป็นที่อยู่ หรือพักอาศัยของพระภิกษุสามเณรที่มุ่ง

ฝึกหัดขดัเกลากเิลส แต่โรงแรมเป็นสถานทีป่ระกอบธรุกจิ แสวงหาผลก�ำไร ต้องการความสขุ สนกุสบาย 

และอ�ำนวยความสะดวกให้แก่ผู้มาพักทุกคนทุกประเภทท่ีมีเงินให้ได้มากท่ีสุด ประการต่อมา วัดเป็น

สถานที่สงบ ร่มรื่น เป็นธรรมชาติ ไม่มีการปรุงแต่ง เหมาะแก่การศึกษาธรรมและปฏิบัติธรรม สามารถ

ลด ละ เลิกกิเลสได้ ส่วนโรงแรมเป็นสถานท่ีให้ความบันเทิง สนองความสุขและตัณหาของผู้มาพักให้

มากที่สุด หรือส่งเสริมและสนับสนุนกิเลสตัณหาให้มากที่สุด และประการสุดท้าย วัดเป็น ศาสนสถาน 

สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ ส�ำหรับประกอบพิธีกรรมต่างๆ ในทางศาสนา ทุกคนต้องให้เกียรติ ให้ความเคารพ

ยกย่อง ส่วนโรงแรม เจ้าของโรงแรมต้องให้เกียรติ ให้ความเคารพผู้มาพัก หรือนักท่องเที่ยว

เกณฑ์ตัดสินการน�ำพุทธศิลป์ไปประดับตกแต่งโรงแรม
	 ศาสนาทุกศาสนาย่อมมีสิ่งใดสิ่งหนึ่งหรือหลายๆ อย่างเป็นสิ่งท่ีเคารพสูงสุด หรือเป็นที่พึ่ง 

ทางจิตใจและทางจิตวิญญาณสูงสุด ที่เรียกว่า “สรณะ” แปลว่า ที่พึ่ง ที่ระลึก
26

 หมายถึง สิ่งที่ท�ำลาย 

ขจัดปัดเป่า บรรเทาทุกข์ภัยและกิเลส การถือพระรัตนตรัยว่าเป็นสรณะก็เพ่ือเป็นเครื่องช่วยท�ำลาย

	 24
 นิคม จารมุณ,ี การท่องเทีย่วและการจดัการอตุสาหกรรมท่องเทีย่ว, (กรงุเทพมหานคร : ภาคพฒันาต�ำรา

และเอกสารวิชาการ หน่วยศึกษานิเทศก์ กรมการฝึกหัดครู, ๒๕๓๕), หน้า ๑๕๔.

	 25
 ขจิต กอบเดช, งานโรงแรม : ฝ่ายห้องพัก งานแม่บ้านในโรงแรม และสถาบันอื่นๆ, หน้า ๔.

	 26
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ พิมพ์ครั้งที่ ๑๑/๒ ขนาด

ตัวอักษรใหญ่, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๑), หน้า ๔๐๔.

08. ��������� (92-111).indd   103 24/2/2560   14:54:06



104 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

ขจัดปัดเป่าทุกข์ภัยและกิเลสต่างๆ ในจิตใจให้หมดสิ้น
27

 ดังนั้น ส�ำหรับชาวพุทธทั้งหลายจึงถือว่า  

“พระรัตนตรัย” แปลว่า แก้ว ๓ ดวง สิ่งมีค่าและเคารพบูชาสูงสุดของพุทธศาสนิกชน ๓ อย่าง คือ 

พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นสรณะ ที่พึ่ง ที่ระลึกสูงสุด
28

 เมื่อพระรัตนตรัยมีความส�ำคัญเพียงนี้ 

พุทธศิลป์ที่เกิดจากแนวคิดว่าด้วยพระรัตนตรัย หรือเป็นตัวแทนของพระรัตนตรัย ย่อมมีความส�ำคัญ

เช่นเดียวกัน โดยเฉพาะพุทธศาสนิกชน เกณฑ์ที่จะน�ำมาตัดสินในการน�ำพุทธศิลป์ที่เกี่ยวเนื่องด้วย 

พระรัตนตรัย หรือที่เกิดขึ้นเพื่อบูชาพระรัตนตรัยไปประดับตกแต่งโรงแรม ได้แก่ “หลักคารวะใน 

พระรัตนตรัย”

	 ค�ำว่า “คารวะ” แปลว่า ความเคารพ
29

 ความเอื้อเฟื้อ
30

 ความเคารพกราบไหว้
31

 การท�ำความ

เคารพ ความนับถือ การท�ำความนับถือ การท�ำจิตใจให้เข้มแข็ง ให้เด็ดเด่ียว ให้หนักแน่น ให้เชื่อถือ  

ให้เชื่อฟัง ให้ยึดมั่น ให้เชื่อมั่น ให้เลื่อมใส
32

 ความวางใจ ความตั้งใจมั่น
33

 ความใส่ใจ สนใจ ไม่ดูดาย
34

 

แต่ พันเอกปิ่น มุทุกันต ์ ตั้งข้อสังเกตไว้ว่า ความหมายเหล่านี้ ในภาษาไทยก็เป็นแต่เพียงความหมาย

เฉียดๆ ไป ไม่ถึงอรรถ (ความหมายท่ีแท้จริง) ของค�ำว่า “คารวะ” ในภาษาไทยเห็นมีความหมาย 

ที่เจาะจงพอเหมาะพอดีอยู่ค�ำเดียวเท่านั้น คือ แปลว่า “ตระหนัก”
35

 

	 ค�ำว่า “ตระหนัก” แปลว่า รู้ประจักษ์ชัด รู้ชัดแจ้ง
36

 ดังนั้น ค�ำว่า “คารวะ” แปลว่า ความเคารพ 

เอื้อเฟื้อ นับถือ เชื่อถือเชื่อมั่น เลื่อมใส และวางใจ หมายถึง การยึดถือเป็นสิ่งส�ำคัญที่จะพึงใส่ใจและ

	 27
 ขุ.ขุ.อ. (บาลี) ๖-๗, อ้างในเชิงอรรถที่ ๑ วิ.ม. (ไทย) เล่ม ๔/๓๔/๔๓.

	 28
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ หน้า ๓๓๙.

	 29
 ขุ.ขุ. (ไทย) ๒๕/๙/๘.

	 30
 สุเชาว์ พลอยชุม, สารานุกรมพระพุทธศาสนา ประมวลจากพระนิพนธ์ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า  

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, พิมพ์ครั้งท่ี ๒, (กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙), หน้า ๑๔๙;  
ปิ่น มุทุกันต์, แนวสอนธรรมะตามหลักสูตรนักธรรมตร,ี พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
๒๕๓๙), หน้า ๒๗๙.

	 31
 พระครูปัญญามุนี (อ่อน) (ผู้แปล), คัมภีร์มงคลทีปนีแปล, (นนทบุรี: ทวีพิมพ์ดี, ม.ป.ป.), หน้า ๓๑๑.

	 32
 พระเทวินทร์ เทวินฺโท, พุทธจริยศาสตร์: พุทธจริยศาสตร์ จริยศาสตร์ และจริยธรรม, (นนทบุรี: สหมิตร 

พริ้นติ้ง, ๒๕๔๔), หน้า ๔๕๔.

	 33
 มหามกุฏราชวิทยาลัย, ธรรมานุกรม ประมวลจากพระนิพนธ์ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวง 

วชิรญาณวงศ,์ (กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๑๕), หน้า ๑๒๐.

	 34
 ปิ่น มุทุกันต์, แนวสอนธรรมะตามหลักสูตรนักธรรมตร,ี หน้า ๒๗๙.

	 35
 อ้างแล้ว.

	 36
 ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, หน้า ๔๒๘.

08. ��������� (92-111).indd   104 24/2/2560   14:54:07



105พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

ปฏิบัติด้วยความเอื้อเฟื้อ หรือโดยความหนักแน่นจริงจัง ไว้วางใจ เชื่อมั่น มั่นใจอย่างเต็มที่ เป็นการ 

มองเห็นคุณค่าและความส�ำคัญแล้วปฏิบัติต่อบุคคลหรือสิ่งนั้นโดยถูกต้องและด้วยความจริงใจ
37

 

	 หลกัคารวะในพระรัตนตรยั ซึง่เป็นท่ีพ่ึง ท่ีระลึก หรือเป็นส่ิงท่ีควรเคารพสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

คือ
38

		  ๑)	สัตถุคารวตา ความเคารพในพระศาสดา หรือพระพุทธเจ้า ความเคารพหรือตระหนัก

ในพระพุทธเจ้า ใน ๒ ลักษณะ คือ พระพุทธเจ้าที่เป็นตัวคนในประวัติศาสตร์ (Historical Buddha)
39

 

และพระพุทธเจ้าในฐานะที่เป็นตัวธรรม คือ คุณภาพจิตที่เป็นพุทธะ ได้แก่ ความสะอาดด้วยศีล  

ความสว่างด้วยปัญญา และความสงบด้วยสมาธิ
40

 หรือคุณธรรมความดีงามของพระพุทธเจ้า ที่เรียกว่า 

“พุทธคุณ” (คุณของพระพุทธเจ้า) มี ๓ ประการ ได้แก่ (๑) พระปัญญาคุณ (๒) พระวิสุทธิคุณ และ  

(๓) พระมหากรุณาธิคุณ
41

 ด้วยความยึดถือเป็นสิ่งส�ำคัญที่จะพึงใส่ใจและปฏิบัติด้วยความเอื้อเฟื้อ  

หรอืโดยความหนักแน่นจรงิจัง ไว้วางใจ เช่ือมัน่ มัน่ใจอย่างเตม็ที ่เป็นการมองเหน็คุณค่าและความส�ำคญั

ของพระพุทธเจ้าแล้วปฏิบัติต่อบุคคลหรือสิ่งนั้นโดยถูกต้องและด้วยความจริงใจ

		  ๒)	ธัมมคารวตา ความเคารพในพระธรรม หมายถึง ความเคารพหรือตระหนักในพระธรรม 

ใน ๒ ลักษณะ คือ ค�ำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า ที่จารึกไว้เป็นตัวอักษรในพระไตรปิฎกและคัมภีร์ต่างๆ 

และที่คนจดจ�ำไว้ได้ เรียกว่า ศาสนธรรม หรือธรรมภายนอก
42

 และสภาวธรรมที่สามารถก�ำจัดกิเลส 

ได้อย่างถาวร เรียกว่า “โลกุตตรธรรม” มี ๙ อย่าง คือ มรรค ๔ ผล ๔ นิพพาน ๑
43

 ด้วยความยึดถือ

เป็นสิ่งส�ำคัญที่จะพึงใส่ใจและปฏิบัติด้วยความเอื้อเฟื้อ หรือโดยความหนักแน่นจริงจัง ไว้วางใจ เชื่อมั่น 

ม่ันใจอย่างเต็มที่ เป็นการมองเห็นคุณค่าและความส�ำคัญของพระธรรมค�ำสั่งสอนแล้วปฏิบัติต่อธรรม

หรือศาสนธรรมนั้นโดยถูกต้องและด้วยความจริงใจ

		  ๓)	สังฆคารวตา ความเคารพในพระสงฆ์ หมายถึง ความเคารพหรือตระหนักในพระสงฆ์ 

ใน ๒ ลักษณะ คือ พระสงฆ์ท่ีเป็นตัวบุคคลได้แก่ สมมติสงฆ์ (พระสงฆ์โดยสมมติ) และอริยสงฆ์  

(พระสงฆ์โดยคุณสมบัติทางจิต ที่สามารถก�ำจัดกิเลสได้อย่างถาวร) และพระสงฆ์โดยสภาวะ คือ 

	 37
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๘๙.

	 38
 องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๒๐๑/๓๔๔, องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๓๒/๔๘๐.

	 39
 แสง จันทร์งาม, พุทธศาสนาวิทยา, พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: บรรณาคาร, ๒๕๓๕), หน้า ๘๓.

	 40
 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๑๒.

	 41
 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๗๘-๗๙.

	 42
 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๑๗-๑๑๘.

	 43
 องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย) ๓๖/๖๑๗.

08. ��������� (92-111).indd   105 24/2/2560   14:54:07



106 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

ธรรมที่ท�ำให้คนเป็นพระอริยสงฆ์ ได้แก่ โลกุตตรธรรม มี ๙ อยา่ง คือ มรรค ๔ ผล ๔ นิพพาน ๑  

ด้วยความยึดถือเป็นสิ่งส�ำคัญที่จะพึงใส่ใจและปฏิบัติด้วยความเอื้อเฟื้อ หรือโดยความหนักแน่นจริงจัง 

ไว้วางใจ เช่ือม่ัน มั่นใจอย่างเต็มที่ เป็นการมองเห็นคุณค่าและความส�ำคัญของพระสงฆ์แล้วปฏิบัติ 

ต่อพระสงฆ์นั้นโดยถูกต้องและด้วยความจริงใจ

การน�ำพุทธศิลป์ไปประดับตกแต่งโรงแรม
	 การน�ำพุทธศิลป์ไปใช้ประดับตกแต่งโรงแรมเพื่อสร้างความแตกต่างในทางธุรกิจ และดึงดูด 

นักท่องเที่ยวให้เข้ามาพักนั้น กลุ่มธุรกิจเหล่านี้มักอ้างเหตุผลในท�ำนองเดียวกันว่า เป็นการแสดงศิลปะ

วัฒนธรรมพุทธ เนื่องจากสังคมไทยเป็นสังคมพุทธ เมื่อชาวต่างชาติเข้ามาพักในโรงแรมก็ได้สัมผัส

บรรยากาศแบบพทุธ เป็นการอนรุกัษ์ศิลปวฒันธรรมของพระพทุธศาสนาอย่างใกล้ชดิ จึงถอืว่าเป็นการ

เผยแผ่พระพุทธศาสนาอีกแบบหนึ่ง ไม่ควรถือว่าเป็นการลบหลู่พระศาสนา ตัวอย่างแนวความคิด 

ในลักษณะนี้เช่น 

	 บุญเลิศ เปเรร่า นายกสมาคมธุรกิจท่องเที่ยวเชียงใหม ่ ถือว่า การกระท�ำลักษณะนี้เป็นเรื่อง

ของศิลปะ และเป็นความตั้งใจน�ำศิลปวัฒนธรรมที่ดีท่ีสุดของชาติระดับมาสเตอร์พีชมาอวดต่อสายตา

ของชาวต่างชาติ
44

	 นายณรงค์ ตนานุวัฒน์ เลขาธิการหอการค้าจังหวัดเชียงใหม ่ถือว่า การจ�ำลองวัดในโรงแรม

เป็นการเชิดชูศิลปวัฒนธรรม น�ำเสนอให้ชาวต่างชาติได้รู้วิถีชีวิตแบบไทย
45

 

	 สุรชัย เลียวสวัสดิ์พงษ์ เจ้าของร้านอาหาร เดอะแกลลอรี ่ ถือว่า ไม่ใช่การลบหลู่ศาสนา  

แต่เป็นการอนุรักษ์และเผยแพร่สิ่งที่ดี มีค่าของเราให้ต่างชาติได้รับรู้ ได้สัมผัสเยี่ยมชมอย่างใกล้ชิด
46

 

	 จะเห็นว่า แนวความคิดลักษณะนี้ เป็นเหตุผลส�ำคัญที่บรรดาธุรกิจโรงแรมเหล่านั้น น�ำมาแสดง

ต่อสังคม เพื่อสนับสนุนการน�ำพุทธศิลป์ไปประดับตกแต่งโรงแรม และก็ได้ผลในเชิงธุรกิจ ท�ำให้ธุรกิจ

เหล่านั้นมีชื่อเสียง และได้รับการยอมรับ และถูกจัดระดับเป็นโรงแรมระดับต้นของประเทศ ท่ามกลาง

แนวความคิดอีกฝ่ายหนึ่งว่า เป็นการกระท�ำที่ไม่เหมาะสม ซึ่งจะพิจารณาในแต่ละประเด็นต่อไป

	 44
 ประชาไทย, “ดาราเทวี” จ�ำลองวัดในโรงแรมเส้นแบ่งความคิดที่ยังไร้ดุลยภาพ, ใน ประกาศ: ประมวล

จริยธรรมประชาไท, <prachatai.com/journal/2004/11/1300>.

	 45
 อ้างแล้ว.

	 46
 อ้างแล้ว.

08. ��������� (92-111).indd   106 24/2/2560   14:54:07



107พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

	 ประเด็นส�ำคัญที่ควรพิจารณา และเป็นประเด็นความขัดแย้งในทางจริยธรรมในที่นี้ คือ ประเด็น

ที่ว่า“การน�ำพุทธศิลป์ไปประดับตกแต่งเหมาะสมหรือไม่ ?” และ “ถ้าหากสามารถท�ำได้มีข้อควร

ระวังอย่างไรบ้าง ?” 

	 ต่อค�ำถามว่า “การน�ำพุทธศลิป์ไปประดบัตกแต่งโรงแรมเหมาะสมหรอืไม่ ?” นัน้ สบืเนือ่งจาก

ลักษณะเฉพาะของโรงแรมอย่างน้อย ๓ ประการ คือ โรงแรมเป็นสถานที่ประกอบธุรกิจ แสวงหา 

ผลก�ำไร ต้องการความสุข สนุกสบาย และอ�ำนวยความสะดวกให้แก่ผู้มาพักมากที่สุด ประการต่อมา 

เป็นสถานที่ให้ความบันเทิง สนองความสุขและตัณหาของผู้มาพักให้มากที่สุด ส่งเสริมและสนับสนุน

กิเลสตัณหาให้มากที่สุด และเจ้าของโรงแรมต้องให้เกียรติ ให้ความเคารพผู้มาพัก หรือท่องเท่ียว  

จึงท�ำให้ขึ้นอยู่กับเงื่อนไขหลายประการในการที่จะพิจารณาว่า “เหมาะสม” หรือ “ไม่เหมาะสม”  

ซึง่ค�ำว่า “เหมาะสม” ในท่ีนี ้หมายถึง นอกจากเป็นการแสดงพทุธศลิป์เพ่ือเผยแพร่พระพุทธศาสนาแล้ว 

จะต้องเป็นการแสดงถึงความเคารพ หรือ “คารวธรรม” ในพระรัตนตรัย คือ ความเคารพในพระพุทธ 

พระธรรม และพระสงฆ์อีกด้วย ส่วนค�ำว่า “ไม่เหมาะสม” นั้น หมายรวมถึง ขัดกับหลัก “คารวธรรม”  

อีกด้วย ซึ่งแล้วแต่กรณี ว่าเป็นพุทธศิลป์ประเภทใด กล่าวคือ

	 กรณีที่ถือว่าเหมาะสมและสามารถท�ำได้ตามหลักคารวธรรม

	 ในกรณีนี้ คือ การใช้พุทธศิลป์ประดับตกแต่งโรงแรมโดยจัดเป็นเขต บริเวณ หรือจัดเป็นห้อง 

ต่างหาก เหมือนพิพิธภัณฑ์ต่างๆ ภายในโรงแรม หรือจะจัดเป็นอาคารหลังหนึ่งแยกต่างหาก หากนัก

ท่องเทีย่วทีพ่กัในโรงแรม ต้องการสมัผสัหรอือยูใ่กล้พระพุทธศาสนา กส็ามารถเข้าไปชมและต้องปฏบิติั

ตามธรรมเนียมท่ีดีงามของชาวพุทธในขณะชมได้ และหากจัดได้อย่างนี้ไม่ว่าจะเป็นพุทธศิลป์ประเภท

จิตรกรรม (painting) ประติมากรรม (sculpture) สถาปัตยกรรม (architecture) หรือปฎิมากรรม  

ก็ถือว่า เหมาะสมและสามารถท�ำได้ ไม่จัดเป็นการลบหลู่หรือไม่เคารพในพระรัตนตรัย หากต้องการ 

น�ำพุทธศิลป์ไปแสดงไว้ในโรงแรม

	 แต่ในกรณีน้ีมีข้อท่ีควรค�ำนึงคือ การจัดโรงแรมแบบนี้จะให้ความรู้สึกทางจิตใจ ความศักดิ์สิทธิ์ 

ความสะอาด สว่าง และสงบ แก่จิตใจผู้ชมหรือไม่ ซึ่งไม่เหมือนกับการได้เข้าไปสัมผัสกับพุทธศิลป์ในวัด 

ได้พบ เจอะเจอพระภิกษุสามเณร และร่วมประกอบพิธีกรรมด้วย และประการส�ำคัญคือ การท�ำ 

อย่างน้ีเป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนา และท�ำให้นักท่องเที่ยวได้สัมผัสกับพระพุทธศาสนาจริงหรือ 

เพราะผู้ทีไ่ปพกัโรงแรม หรอืชาวต่างชาตทิัว่ๆ ไป มกัจะต้องการสัมผัสกบัของจริง สถานทีจ่ริง บรรยากาศ 

และพิธีกรรมที่เป็นวิถีชีวิตชาวพุทธจริงๆ หรือโดยตรงมากกว่า

08. ��������� (92-111).indd   107 24/2/2560   14:54:07



108 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒

	 กรณีที่เหมาะสมและสามารถท�ำได้ แต่ต้องขึ้นอยู่กับประเภทของพุทธศิลป์และการน�ำไปจัด

วางที่แสดงถึงคารวธรรมและขัดกับหลักคารวธรรม ได้แก่ การจัดเป็นเขต บริเวณ ห้อง หรือเป็นอาคาร

ต่างหาก แต่ไม่ควรน�ำพทุธศิลป์ไปประดบัตกแต่งในสถานท่ีต่างๆ ของโรงแรม เช่น ในห้องรับแขก ห้องน�ำ้ 

ส่วนตามฝาผนังห้องต่างๆ เช่น ห้องนอน เป็นต้นนั้น ก็ขึ้นอยู่กับประเภทของพุทธศิลป์และการจัดวาง 

คือ

		  (๑) พทุธศลิป์ประเภทจติรกรรม คอื ภาพวาดต่างๆ ในพระพุทธศาสนา เช่น ภาพพระพุทธรูป

ปางต่างๆ และประเภทประติมากรรม เช่น แกะสลักเรื่องราวในพระพุทธศาสนา เป็นต้น 

		  กรณีท่ีสามารถท�ำได้ คอื การจดัวางในทีส่งูพอสมควร ไม่ต�ำ่จนเกินไป ในห้องนอน ห้องรบัแขก 

ห้องทั่วไป ก็ควรน�ำไปตกแต่งได้ 

		  แต่ห้องที่ไม่สามารถท�ำได้ หรือไม่ควรท�ำ เช่น ห้องน�้ำ สุขา หรือห้องที่มีการแสดงกิจกรรม

นันทนาการ หรือบันเทิงต่างๆ ถือว่าไม่ควร ไม่เหมาะสม เพราะสิ่งเหล่านี้ชาวพุทธให้ความเคารพบูชา

กราบไหว้

		  (๒) ประเภทประติมากรรม เช่น พระพุทธรูป ในกรณีที่สามารถท�ำได้ เช่น การจัดตั้งไว้เป็น

หิ้งบูชาในห้องต่างๆ ยกเว้นห้องน�้ำ สุขา หรือห้องที่มีการแสดงกิจกรรมนันทนาการ หรือการบันเทิง

ต่างๆ ถอืว่าไม่ควร หรอืจัดไว้เป็นโต๊ะหมูบู่ชาในห้องพกัต่างๆ ให้อยูใ่นระดับท่ีสงูพอเหมาะสม พอสมควร 

และที่ส�ำคัญควรมีข้อความการปฏิบัติตนต่อพุทธศิลป์เหล่านี้ รวมทั้งข้อห้ามให้ชัดเจน

	 พุทธศิลป์ประเภทที่ไม่เหมาะสมและไม่ควรจัดไว้ในโรงแรม 

	 หากไม่สามารถจัดโซนแสดงไว้ต่างหากได้ ได้แก่ สถาปัตยกรรมต่างๆ เช่น สถูป เจดีย์ การจ�ำลอง

ภายในอุโบสถ เป็นต้น ในกรณีสิ่งเหล่านี้ไม่ควรจัดไว้รวมในห้องอื่นๆ ในโรงแรม แต่หากเป็นภาพ

สถาปัตยกรรมเหล่านี้สามารถจัดได้ โดยจัดเป็นบอร์ดแสดงศิลปะพุทธศิลป์ให้นักท่องเที่ยวได้ชม

บทสรุป 

	 การน�ำพทุธศลิป์ไปตกแต่งโรงแรมนัน้ ตามวัตถปุระสงค์ของผูจ้ดันัน้ นบัว่าเป็นเจตนาท่ีด ีท่ีต้องการ

แสดงพุทธศิลป์อันเป็นเอกลักษณ์ส�ำคัญของสังคมไทย นอกจากนี้ ยังถือว่าเป็นการช่วยเผยแผ่ 

พระพุทธศาสนาในยุคใหม่ที่สามารถท�ำได้ และการตกแต่งแบบไหนสามารถท�ำได้หรือไม่สามารถท�ำได้ 

ควรหรือไม่ควร หรือเหมาะสมหรือไม่เหมาะสมนั้น ก็ข้ึนอยู่กับว่า เป็นการตกแต่งแบบไหน หากจัด 

เป็นเขต บริเวณ ห้อง หรืออาคารแยกต่างหากจากสถานที่ต่างๆ ในโรงแรม ผู้เขียนก็คิดว่า “เหมาะสม

และสามารถท�ำได้” และเป็นการกระท�ำที่น่าสนับสนุน แต่หากว่าต้องการจัดรวมไว้ในสถานที่ หรือห้อง

08. ��������� (92-111).indd   108 24/2/2560   14:54:07



109พุทธศิลป์กับการนำ�ไปประดับตกแต่งโรงแรม : ความเหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ?

ต่างๆ ของโรงแรม กข้ึ็นอยูก่บัว่าพทุธศลิป์เหล่านัน้เป็นศลิปะประเภทใด หากเป็นประเภทจติรกรรมและ

ประติมากรรม ก็สามารถท�ำได้ในบางห้อง เช่น ห้องนอน ห้องรับแขก ห้องทั่วไป ยกเว้นบางห้องที่ 

ไม่สมควร เช่น ห้องสุขา ห้องน�้ำ ห้องบันเทิง เป็นต้น แต่ที่ผู้เขียนเห็นว่า “ไม่เหมาะสม และไม่เห็นด้วย

อย่างยิง่” หากจดัจ�ำลองภายในอโุบสถในห้องต่างๆ ของโรงแรม อย่างทีใ่นต่างประเทศเคยมเีจ้าของบาร์

แห่งหนึง่ในประเทศอิสราเอลจ�ำลองภายในพระอโุบสถ มพีระพทุธรปูองค์ใหญ่อยูต่รงกลางบาร์ เป็นต้น 

และที่ส�ำคัญในการตกแต่งพุทธศิลป์ในโรงแรม คือ จะต้องแสดงถึงความเคารพเลื่อมใส และศรัทธา 

ในพระรัตนตรัย หรือในพระพุทธศาสนา เพราะหากเราในฐานะของคนไทยที่นับถือพระพุทธศาสนา 

ไม่จดั หรอืตกแต่งพทุธศลิป์ด้วยความเคารพ แล้วเราจะให้คนต่างชาติเขาให้เกยีรติและเคารพพุทธศิลป์

ได้อย่างไร

	 นอกจากนี้ ผู้ที่ต้องการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยวิธีนี้ ควรพิจารณาไตร่ตรองในทุกๆ ด้าน  

เพราะพทุธศลิป์เหล่าน้ีคอื ท่ีพึง่ทางจติใจของชาวพทุธ เป็นตัวแทนขององค์พระสมัมาสมัพทุธเจ้า ซึง่หาก 

ต้องการช่วยเผยแผ่พระพทุธศาสนาถอืว่าควรให้ความเคารพไม่ต่างจากพระพุทธเจ้าเอง ดงัทีป่รากฏใน

คัมภีร์มงคลทีปนีว่า “เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว ได้เห็นพระเจดีย์ ไม้โพธ์ิ และพระพุทธรูป  

ก็ให้เคารพเหมือนได้พบเห็นพระพุทธเจ้า”
47

 และที่ส�ำคัญผู้ที่ต้องการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยวิธีนี้ 

ในฐานะพุทธศาสนิกชนที่นับถือพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งที่ระลึกสูงสุด ลองย้อนถามตัวเองว่า ยังมีวิธีการ

เผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างอื่น ที่ดีกว่า ให้ผลกว่านี้ มีหรือไม่? ที่ไม่ล่อแหลมต่อปัญหาทางจริยธรรม

ของสังคม เช่น การจัดบอร์ดในโรงแรม การจัดฉายวีทีอาร์ หรือวีดิทัศน์แสดงพุทธศิลป์เหล่านี้ เป็นต้น 

และที่ส�ำคัญอย่าท�ำเพียงสักว่าท�ำเพื่อประโยชน์ทางธุรกิจเพียงอย่างเดียวจนละเลยต่อความเคารพ 

ในพุทธศิลป์เหล่านี้ ซึ่งนี่คือความแตกต่างจากศิลปะทั่วๆ ไป

	 47
 พระครูปัญญามุนี (อ่อน), คัมภีร์มงคลทีปนีแปล, หน้า ๓๑๑.

08. ��������� (92-111).indd   109 24/2/2560   14:54:07



บรรณานุกรม

กีรติ บุญเจือ. ชุดปัญหาปรัชญา: ปรัชญาศิลปะ. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๒๒.

ขจิต กอบเดช. งานโรงแรม : ฝ่ายห้องพัก งานแม่บ้านในโรงแรม และสถาบันอื่นๆ. พิมพ์ครั้งที่ ๓. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จ�ำกัด, ๒๕๓๕.

คูณ โทขันธ์. พุทธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์, ๒๕๔๕.

นิคม จารุมณี. การท่องเที่ยวและการจัดการอุตสาหกรรมท่องเที่ยว. กรุงเทพมหานคร : ภาคพัฒนา

ต�ำราและเอกสารวิชาการ หน่วยศึกษานิเทศก์ กรมการฝึกหัดครู, ๒๕๓๕. 

นิศา ชัชกุล. อุตสาหกรรมการท่องเที่ยว. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 

บุญชนะ บุญเลิศ. รวยจริง กับ การลงทุนท�ำโรงแรม รีสอร์ท และพลาซ่าขนาดจิ๋ว. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัท ซีเอ็ด ยูเคชั่น จ�ำกัด (มหาชน), ๒๕๕๔. 

ปิ่น มุทุกันต์. แนวสอนธรรมะตามหลักสูตรนักธรรมตร.ี พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏ-

ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

พระครูปัญญามุนี (อ่อน) (ผู้แปล). คัมภีร์มงคลทีปนีแปล. นนทบุรี: ทวีพิมพ์ดี, ม.ป.ป..

พระเทวินทร์ เทวินฺโท. พุทธจริยศาสตร์: พุทธจริยศาสตร์ จริยศาสตร์ และจริยธรรม. นนทบุรี :  

สหมิตรพริ้นติ้ง, ๒๕๔๔.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๑๖. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๑.

			   . พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ ๑๑/๒ ขนาดตัวอักษรใหญ่. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๑.

ฟื้น ดอกบัว. พระพุทธศาสนากับคนไทย. กรุงเทพมหานคร: ศิลปาบรรณาคาร, ๒๕๔๒. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. ธรรมานุกรม ประมวลจากพระนิพนธ์ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวง 

วชิรญาณวงศ.์ กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๑๕.

			   . พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหากุฏราชวิทยาลัย. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพ-

มหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖.

08. ��������� (92-111).indd   110 24/2/2560   14:54:08



111

ราชบณัฑติยสถาน. พจนานกุรมฉบับราชบณัฑติยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒. กรุงเทพมหานคร: นานมบีุค๊ส์ 

พับลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖.

สุเชาว์ พลอยชุม. สารานุกรมพระพุทธศาสนา ประมวลจากพระนิพนธ์ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า  

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. พิมพ์คร้ังท่ี ๒. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๓๙. 

แสง จันทร์งาม. พุทธศาสนาวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร: บรรณาคาร, ๒๕๓๕.

เว็บไซต์

ประชาไทย. “ดาราเทว”ี จ�ำลองวดัในโรงแรมเส้นแบ่งความคดิทีย่งัไร้ดลุยภาพ. ใน ประกาศ: ประมวล

จริยธรรมประชาไท, <prachatai.com/journal/2004/11/1300>.

08. ��������� (92-111).indd   111 24/2/2560   14:54:08


