
หลกัการเสียงข้างมากทีเ่คารพสทิธขิองเสียงข้างน้อยในพทุธศาสนาเถรวาท
Majority Rule with Respect to Minority Rights in Theravada Buddhism

คะนอง ปาลิภัทรางกูร
Kanong Paliphatrangkura

อาจารย์ประจ�ำคณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

บทคัดย่อ

	 งานวิจัยเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการ คือ (๑) เพื่อศึกษาหลักการเสียงข้างมากในพุทธศาสนา

เถรวาท (๒) เพื่อศึกษาหลักการปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท และ (๓) เพื่อศึกษา

หลกัการเสยีงข้างมากท่ีเคารพสทิธขิองเสยีงข้างน้อยในพทุธศาสนาเถรวาท โดยใช้วธีิวจิยัเชงิเอกสาร อาศัย

ข้อมลูจากพระไตรปิฎกและงานวชิาการทีเ่กีย่วข้อง ผลการวจัิยพบว่า ในพุทธศาสนาเถรวาท มแีนวคดิเร่ือง

หลักการเสียงข้างมากส�ำหรับใช้ตัดสินประเด็นสาธารณะอยู่จริง แต่ไม่มีแนวคิดเรื่องหลักการปกป้องสิทธิ

ของเสียงข้างน้อยแต่อย่างใด อันน�ำไปสู่ข้อสรุปว่า ไม่มีหลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียง 

ข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

ค�ำส�ำคัญ: หลักการเสียงข้างมาก, สิทธิของเสียงข้างน้อย, ประชาธิปไตย, พุทธศาสนาเถรวาท

Abstract

	 This research has three objectives: (1) to study the principle of the majority rule in 

Theravada Buddhism (2) to study the principle of minority rights protection in Theravada 

Buddhism and (3) to study the principle of majority rule with respect to minority rights in 

Theravada Buddhism. The research methodology is documentary one. Tipitaka (Pali 

Canon) and the related academic works are the main sources. The research found that 

in Theravada Buddhism, only the idea of ‘Majority Rule’ has played the important role 

in the decision on public issues, but there is no any idea of ‘Minority Rights Protection’. 

This leads to the conclusion that there is no the idea of ‘Majority Rule with Respect to 

Minority Rights’ in Theravada Buddhism.

Keywords: Majority Rule, Minority Rights, Democracy, Theravada Buddhism.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   155 28/11/2560   11:14:04



156 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

ความเป็นมาและความส�ำคัญของปัญหา

	 พระพุทธศาสนาด�ำรงอยู่คู่กับสังคมไทยมาเป็นเวลาอันยาวนาน ในอดีตที่มีการปกครองระบอบ 

ราชาธิปไตย หลักธรรมในพระพุทธศาสนาได้ช่วยหล่อหลอมให้พระมหากษัตริย์ปกครองบ้านเมืองไปตาม

ครรลองครองธรรม พระมหากษตัรย์ิไทยในอดตีตัง้แต่สมยักรุงศรอียธุยาเป็นต้นมาทรงเป็นผูอ้ปุถมัภ์ค�ำ้จนุ

ทุกศาสนาที่อยู่ในราชอาณาจักร
1
 แต่แทบทุกพระองค์ล้วนเคยทรงผนวชเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา

มาแล้วทั้งส้ิน
2
 ค�ำศัพท์และหลักการหลายอย่างในพระพุทธศาสนาก็สนับสนุนแนวคิดเรื่อง ‘ราชา’ และ 

‘ธรรมราชา’ เป็นอย่างดี ค�ำว่า ราชา ได้รับการนิยามว่า ผู้ที่ท�ำให้ชาวโลกพอใจด้วยสังคหวัตถุ ๔ ประการ 

และค�ำว่า ธรรมราชา ได้รับการนิยามว่า ผู้ที่ท�ำให้บุคคลอื่นยินดีโดยธรรม คือ จักรวัตติวัตร ๑๐ ประการ
3
 

การปกครองโดยระบบกษัตริย์เป็นวัฒนธรรมที่ไทยรับมาจากอินเดีย พร้อมกับการรับวัฒนธรรมความเชื่อ

ทางศาสนา โดยได้ผสมผสานแนวคิดหลัก ๓ ประการเข้าด้วยกัน คือ แนวคิดในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  

ที่เช่ือว่ากษัตริย์ทรงเป็นสมมุติเทพ แนวคิดในพุทธศาสนาที่ว่า กษัตริย์ทรงมีสถานะเปรียบประดุจ

พระพุทธเจ้า ทรงเป็นจักรพรรดิราชหรือธรรมราชาที่ประกอบด้วยราชธรรมหลายประการ แนวคิดทั้งสอง

ประการดงักล่าวนีอ้ยูบ่นพืน้ฐานของแนวคดิประการทีส่าม คอืการปกครองแบบพ่อปกครองลกู ดงัปรากฏ

มาตัง้แต่สมยัสโุขทยั
4
 นอกจากนี ้ยงัได้น�ำเอาค�ำว่า ‘ธรรมราชา’ ไปเป็นพระปรมาภไิธยของพระมหากษตัรย์ิ

ไทยหลายพระองค์ เช่น พระมหาธรรมราชาที ่๑-๔ ในสมยัสโุขทยั สมเดจ็พระมหาธรรมราชาธริาชเจ้า และ

สมเด็จพระศรีสุธรรมราชา ในสมัยอยุธยา เป็นต้น
5
 นอกจากนี้ยังน�ำไปเป็นสร้อยขยายพระปรมาภิไธย 

ในพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว คือ สุโขทัยธรรมราชา
6
 อีกด้วย

	 1	สุรพล ไตรเวทย,์ พระมหากษัตริย ์รัฐธรรมนูญ และประชาธิปไตย, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์วิญญูชน, 
๒๕๔๙), หน้า ๓๓๖.
	 2	พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธ,ี “ธรรมปิยมหาราชา : พระราชาผู้เป็นที่รักยิ่งโดยธรรม”, ใน มติชนสุดสัปดาห,์ (ปีที่ 
๒๖ ฉบับที่ ๑๓๔๙ : ๒๓-๒๙ มิถุนายน ๒๕๔๙), หน้า ๖๗.
	 3	พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, “ธรรมราชา” ใน เอกสารประกอบการประชุมวิชาการสถาบันพระปกเกล้า  
ครั้งที่ ๑๕ ประจ�ำปี ๒๕๕๖ “ธรรมราชา”, (กรุงเทพมหานคร : สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๖), หน้า ๑๐๗.
	 4	สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี, “พระราชนิพนธ์ค�ำน�ำ” ใน มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตน- 
ราชสุดา, นามานุกรมพระมหากษัตริย์ไทย, (กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา, ๒๕๕๔), หน้า ๕.
	 5	ดูรายละเอียดใน มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา, นามานุกรมพระมหากษัตริย์ไทย, (กรุงเทพมหานคร : 
มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา, ๒๕๕๔), หน้า ๓๓-๑๕๑.
	 6	บรรจบ บรรณรุจิ, “ธรรมราชา – พระธรรมราชา : รากฐานของประชาธิปไตยที่คนไทยน่าจะพึงประสงค”์  
ใน เอกสารประกอบการประชุมวิชาการสถาบันพระปกเกล้า ครั้งที่ ๑๕ ประจ�ำปี ๒๕๕๖ “ธรรมราชา”, (กรุงเทพ-
มหานคร : สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๖), หน้า ๑๗๖.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   156 28/11/2560   11:14:04



157หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

	 หลังเปลี่ยนแปลงการปกครอง จากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์มาเป็นระบอบประชาธิปไตย 

เมื่อปีพุทธศักราช ๒๔๗๕ พระพุทธศาสนาได้รับการอธิบายว่าสามารถไปกันได้ดีกับระบอบประชาธิปไตย 

เพราะยึดพระธรรมวินัยเป็นธรรมนูญ ยึดหลักความเสมอภาคภายใต้พระธรรมวินัย มีการแบ่งอ�ำนาจใน

การปกครอง และมกีารใช้หลกัเสยีงข้างมาก เป็นต้น
7
 อย่างไรกดี็ มบีางทศันะมองว่าพระพุทธศาสนาไม่ใช่

ศาสนาทีเ่น้นสอนเร่ืองศาสนาพลเมอืง (Civic Religion) เพือ่ให้พลเมอืงพฒันาตนเองไปสูว่ถิปีระชาธปิไตย 

ทั้งนี้เพราะพระพุทธศาสนาสอนให้คนเป็นคนดีเพื่อไปสู่การหลุดพ้นเฉพาะตัว พระพุทธศาสนามุ่งเน้น 

แง่มุมเชิงโลกุตตระท่ีไม่สัมพันธ์กับความจริงหรือสุขทุกข์ของสังคม และพระพุทธศาสนาหลงลืมมิติทาง

สังคมหรือมิติความเป็นพลเมืองที่ดี
8
 

	 อนึ่ง หลักการส�ำคัญอย่างหนึ่งในระบอบประชาธิปไตยคือ หลักการปกครองด้วยเสียงข้างมากที่ยัง

คงเคารพสิทธิเสรีภาพของเสียงข้างน้อย โดยหลักการนี้เชื่อถือความสามารถของมนุษย์ว่าเป็นสัตว์โลกที่มี

เหตุผล และเคารพในศักดิ์ศรีของมนุษย์ว่าสามารถที่จะปกครองหรือคุ้มครองตนเองได้ เมื่อคนเข้ามา 

รวมกันอยู่เป็นสังคม จึงควรให้เขามีสิทธิ มีเสียง มีส่วนร่วมในการก�ำหนดความเป็นไปและกิจกรรม 

ของสังคมที่เขาอาศัยอยู่ กฎหมายหรือมาตรการที่จะปกครองสังคมจะต้องเป็นสิ่งที่คนในสังคมนั้น 

ยอมรับและบัญญัติหรือก�ำหนดกฎเกณฑ์ขึ้นเองทั้งสิ้น
9 

แต่หลักการปกครองด้วยเสียงข้างมากนี้ สมเด็จ

พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) นักปราชญ์คนส�ำคัญทางพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน เมื่อครั้งด�ำรง

สมณศักดิ์ที่พระธรรมปิฎก ได้ตั้งข้อสังเกตไว้ว่า ถ้าคนส่วนใหญ่เป็นคนโง่ เสียงข้างมากที่วินิจฉัยก็จะกลาย

เป็นการตัดสินเลือกอย่างโง่ๆ หรือแม้แต่เลือกไปตามที่ถูกเขาหลอกล่อ ท�ำให้ผิดพลาดเสียหาย แต่ถ้า 

คนส่วนใหญ่เป็นคนดีมีปัญญา ก็จะได้เสียงข้างมากที่ตัดสินใจเลือกได้
10

	 จากที่กล่าวมาข้างต้นท�ำให้เกิดปัญหาข้อสงสัยว่า แท้จริงแล้วในพุทธศาสนามีแนวคิดเรื่องหลักการ

เสียงข้างมากท่ีเคารพสิทธิของเสียงข้างน้อย ซึ่งเป็นหลักการส�ำคัญในระบอบประชาธิปไตย อยู่หรือไม่  

ผูว้จัิยจึงต้องการหาค�ำตอบในประเดน็นีอ้ย่างชดัเจนตรงไปตรงมา เท่าทีข้่อมลูทางฝ่ายพทุธศาสนาเถรวาท

จะอ�ำนวยให้

	 7
  ไพรชั พืน้ชมพ,ู ดร., “หลกัรฐัศาสตร์ทีป่รากฏในพระไตรปิฎก : ประชาธิปไตย”, ใน วารสารมหาจฬุาวชิาการ, 

ปีที ่๔ ฉบับที ่๑ (มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๐) : ๑๖๓-๑๖๕. 
	 8

 พระมหาหรรษา ธมมฺหาโส, รศ.ดร., “บทบาทพระสงฆ์กบัการพฒันาพลเมอืงของรฐัตามระบอบประชาธิปไตย” 
[ออนไลน์] แหล่งทีม่า: http://www.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=2075&articlegroup_
id=336 (๒๑ กันยายน ๒๕๖๐)
	 9

 สขุมุ นวลสกลุ, “หลกัประชาธปิไตย” ใน วศิิษฐ์ ทวีเศรษฐ และ สุขมุ นวลสกุล, การเมอืงและการปกครองไทย, 
(กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๔๓), หน้า ๑๙.
	 10

 พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), กระบวนการเรียนรู้เพื่อพัฒนาคนไปสู่ประชาธิปไตย, (กรุงเทพมหานคร : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๕.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   157 28/11/2560   11:14:05



158 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

วัตถุประสงค์ของการวิจัย

	 ๑. 	เพื่อศึกษาหลักการเสียงข้างมากในพุทธศาสนาเถรวาท

	 ๒. 	เพื่อศึกษาหลักการปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

	 ๓. 	เพื่อศึกษาหลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

กรอบแนวคิดทฤษฎีที่ส�ำคัญในการวิจัย

	 หลักการเสียงข้างมาก คือ การตัดสินประเด็นสาธารณะด้วยเสียงข้างมากของสมาชิกทั้งหมดที่อยู่

ในกลุ่มนั้น ไม่ว่าจะเป็นการลงมติจากสมาชิกกลุ่มท้ังหมดท่ีเรียกว่าประชาธิปไตยทางตรง หรือการเลือก

ตัวแทนเข้าไปลงมติที่เรียกว่าประชาธิปไตยทางอ้อม หลักการปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อย คือ แม้เสียง

ส่วนใหญ่จะเป็นฝ่ายชนะในการน�ำพาทิศทางของสังคม แต่เสียงส่วนใหญ่ก็ยังเคารพและปกป้องเสียง 

ข้างน้อยไว้เช่นกัน ด้วยหวังว่า ฝ่ายเสียงข้างน้อยนั้นจะยังมีโอกาสได้แสดงความคิดเห็นและสามารถ 

โน้มน้าวสมาชิกในสังคมให้คล้อยตาม จนสามารถกลับมาเป็นเสียงข้างมากได้บ้างในอนาคต
11

ขอบเขตของการวิจัย

	 การวจัิยคร้ังน้ีเป็นการวจัิยเชิงเอกสาร จงึจะเน้นเข้าไปดแูนวคดิเรือ่งนี ้ทีป่รากฏในคมัภีร์พทุธศาสนา

เถรวาท โดยมุ่งไปที่พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และอรรถกถา ฎีกา รวมทั้ง

งานทางวชิาการในยคุปัจจบัุน เพือ่ท่ีจะค้นหาว่า สดุท้ายแล้ว แนวคดิเร่ืองหลักการเสียงข้างมากทีมุ่ง่ปกป้อง

สิทธิเสียงข้างน้อยนั้น มีปรากฏในพุทธศาสนาเถรวาทหรือไม่

ค�ำจ�ำกัดความของศัพท์ที่ใช้ในการวิจัย

	 หลักการเสียงข้างมาก หมายถึง หลักการที่ใช้เสียงส่วนมากของสมาชิกในท่ีประชุมนั้นหรือใน 

สังคมนั้น เป็นที่ยุติในการตัดสินใจเกี่ยวกับประเด็นสาธารณะที่ถกเถียงหรือขัดแย้งกัน

	 หลักการปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อย หมายถึง การเคารพรับฟังและพิจารณาความคิดเห็นของ

เสียงข้างน้อย ไม่ละเมิดหรือก้าวก่ายสิทธิของเสียงข้างน้อย เป็นการเปิดโอกาสให้เสียงข้างน้อยยังคงสิทธิ

เสรีภาพ ที่จะน�ำเสนอแนวคิดตนเองต่อสังคม จนอาจกลายมาเป็นเสียงข้างมากได้ในอนาคต

	 11
 แนวคิดนี้น�ำมาจาก McGann, Anthony. The Logic of Democracy: Reconciling Equality,  

Deliberation, and Minority Protection, (Michigan: The University of Michigan Press, 2006), p.109. และ
จาก สุขุม นวลสกุล, “หลักประชาธิปไตย” ใน วิศิษฐ์ ทวีเศรษฐ และ สุขุม นวลสกุล, การเมืองและการปกครองไทย, 
(กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๔๓), หน้า ๒๐.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   158 28/11/2560   11:14:05



159หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

ทบทวนเอกสารและงานการวิจัยที่เกี่ยวข้อง
	 จากการทบทวนเอกสารและงานวจิยัทีเ่ก่ียวข้อง ท�ำให้เหน็มุมมองและข้อค้นพบทีน่กัคดิแต่ละท่าน

ได้เสนอไว้ดังนี้

	 สุขุม นวลสกุล กล่าวไว้ในหนังสือ การเมืองและการปกครองไทย ว่า ระบอบประชาธิปไตยไม่ได้

หมายความเพียงการยึดหลักเสียงข้างมากเท่านั้น แต่จะต้องมีหลักประกันส�ำหรับเสียงข้างน้อยด้วย  

หลักประกันนั้นหมายถึง การท่ีสิทธิข้ันพื้นฐานของเสียงข้างน้อยจะต้องได้รับการเคารพ เสียงข้างมาก 

จะละเมิดและก้าวก่ายสิทธิของเสียงข้างน้อยไม่ได้ นอกจากนี้ ความเห็นหรือทัศนะของเสียงข้างน้อย 

จะต้องได้รับการรับฟัง เพราะในระบอบประชาธิปไตยนั้น ต้องเปิดโอกาสให้กับทุกฝ่าย หรือผู้มีความ 

คิดเห็นแตกต่างได้เผยแพร่ทัศนะหรือแนวความคิดของเขา เพราะการลงมติเพ่ือหาทัศนะที่เสียงข้างมาก

สนบัสนนุนัน้ จะยติุธรรมและเชือ่ถอืได้ว่าถกูต้อง กต่็อเมือ่ทุกฝ่ายได้รบัโอกาสในการเสนอทศันะและเหตผุล

ของตนสู่การรับฟัง ของผู้ที่จะใช้วิจารณญาณตัดสินใจแล้ว
12

	 เชาวนะ ไตรมาศ กล่าวไว้ในบทความชื่อ ศาลรัฐธรรมนูญกับการพัฒนาประชาธิปไตยในระบบ 

นติริฐั ว่า การปกครองโดยประชาชน เป็นหลกัยดึพ้ืนฐานในการแสวงหาส่ิงทีเ่ป็นกระบวนวถิทีางการเมอืง 

ซึง่เป็นนัยของการสร้างกระบวนการทางการเมอืงการปกครอง ให้รองรบักบัการก�ำกบัควบคมุของประชาชน 

ในรูปของการสร้างวิถีทางในการใช้สิทธิเข้ามีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน คู่ขนานกันไปกับวิถีทาง 

ในการใช้อ�ำนาจของผู้ปกครอง ท่ีจะต้องรับผิดชอบและตอบสนองต่อประชาชนพร้อมกันด้วย ซ่ึงเป็นวิถี

ของความสัมพันธ์ร่วมกันระหว่างผู้ปกครองกับประชาชนผู้รับการปกครอง ดังเช่นการก�ำหนดให้ใช้เสียง

ข้างมากในการปกครองโดยต้องเคารพเสียงข้างน้อยด้วย
13

	 แมคแกน ได้สรุปแนวคิดเรื่องหลักการเสียงข้างมากท่ีมุ่งพิทักษ์สิทธิของเสียงข้างน้อยไว้ในหนังสือ 

The Logic of Democracy: Reconciling Equality, Deliberation, and Minority Protection ว่า 

หลักการนี้ท�ำให้มั่นใจได้ว่า จะไม่มีผู้แพ้ถาวร ฝ่ายที่ชนะซ่ึงเป็นเสียงข้างมากในวันนี้อาจกลับกลายเป็น 

ฝ่ายแพ้ได้ในวันข้างหน้า และฝ่ายที่แพ้ในวันนี้ก็อาจกลับกลายเป็นฝ่ายชนะได้ในวันหน้าเช่นกัน ฉะนั้น  

ฝ่ายที่ชนะจึงต้องปกป้องเสียงส่วนน้อย ไม่รุกไล่จนอีกฝ่ายไม่มีที่ยืน
14

	 12
 สขุมุ นวลสกลุ, “หลกัประชาธปิไตย” ใน วศิษิฐ์ ทวเีศรษฐ และ สขุมุ นวลสกลุ, การเมอืงและการปกครองไทย, 

(กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๔๓), หน้า ๒๐.
	 13

 เชาวนะ ไตรมาศ, "ศาลรัฐธรรมนูญกับการพัฒนาประชาธิปไตยในระบบนิติรัฐ" ใน ส�ำนักงานศาลรัฐธรรมนูญ, 
รวมบทความทางวชิาการของส�ำนกังานศาลรฐัธรรมนญูชดุที ่๓ ศาลรฐัธรรมนญูกบัการพฒันาประชาธปิไตยในระบบ
นิติรัฐ, (กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักงานศาลรัฐธรรมนูญ, ๒๕๔๗), หน้า ๘๖-๘๗.
	 14

 McGann, Anthony, The Logic of Democracy: Reconciling Equality, Deliberation, and  
Minority Protection, (Michigan: The University of Michigan Press, 2006), p.109.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   159 28/11/2560   11:14:05



160 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

	 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) เมื่อครั้งด�ำรงสมณศักด์ิที่พระธรรมปิฎก ได้กล่าวไว้ใน

หนังสอื กระบวนการเรยีนรูเ้พือ่พฒันาคนไปสูป่ระชาธปิไตย ว่า ประชาธปิไตยอยูท่ีค่ณุภาพของประชาชน
15 

นอกจากนี้ท่านยังได้เสนอไว้ในหนังสือ การสร้างสรรค์ประชาธิปไตย ว่า การปกครองแบบประชาธิปไตย

คือการปกครองของประชาชนที่แต่ละคนปกครองตัวเองได้ เมื่อแต่ละคนปกครองตัวเองได้ดีแล้วก็มา 

ช่วยกัน ปกครองร่วมกัน เป็นการปกครองที่ประชาชนปกครองกันเอง
16

	 ปรีชา ช้างขวัญยืน กล่าวไว้ในบทความชื่อ ธรรมราชากับคุณธรรมของผู้ปกครองในระบอบ

ประชาธิปไตย ว่า อัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย และธรรมาธิปไตย เป็นหลักการทั่วไปของพระพุทธศาสนา  

ที่มิได้เกี่ยวข้องกับค�ำว่าอธิปไตยในทางการเมืองการปกครองเลย แต่ก็มีผู้ตีความไปในท�ำนองท่ีเป็น 

ระดับของการปกครองจากไม่ดีไปหาดี แท้จริงแล้ว พระพุทธเจ้ามิได้ตัดสินว่าอธิปไตยแบบใดดีกว่ากัน 

เพราะดีได้พอๆ กับการมีการก�ำกับอย่างถูกต้อง
17

	 พระมหาธรรมรัต อริยธมฺโม (ยศขุน) ได้วิจัยเร่ือง การศึกษาเชิงวิเคราะห์หลักรัฐศาสตร์ที่มีใน 

พระไตรปิฎก
18 

พบว่า ระบบการปกครองในอุดมคติทางพระพุทธศาสนานั้นคือ ระบบการปกครองที่ 

มุ่งธรรม คือ ความถูกต้องดีงาม สันติภาพ ภราดรภาพ ให้เกิดแก่ปวงชน ที่เรียกว่า “ระบบธรรมาธิปไตย” 

รูปแบบการปกครองไม่ส�ำคัญเท่ากับคุณธรรมในการปกครอง หากปฏิบัติถูกธรรมแล้ว ก็เป็นการปกครอง

ที่ดีได้ รูปแบบการปกครองมิใช่จุดหมาย เป็นเพียงเครื่องมือเท่านั้น

	 นรี ภวกานตานันท์ ได้วิจัยเรื่อง การเมืองการปกครองในแนวพุทธศาสนา : ศึกษาจากนักคิดและ

พระไตรปิฎก
19

 พบว่า การเมืองการปกครองที่ดีจะต้องมีองค์ประกอบส�ำคัญ คือ การมีระบอบการเมือง

การปกครองท่ีดี ผู้ปกครองมีคุณสมบัติของผู้ปกครองที่ดี และวิธีการปกครองที่จะท�ำให้ส่วนรวมมีความ

เจริญ

	 15
 พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), กระบวนการเรียนรู้เพ่ือพัฒนาคนไปสู่ประชาธิปไตย, (กรุงเทพมหานคร : 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๓.
	 16

 พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), การสร้างสรรค์ประชาธิปไตย, (กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณ- 
ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖), หน้า ๔๖.
	 17

 ปรีชา ช้างขวัญยืน, “ธรรมราชากับคุณธรรมของผู้ปกครองในระบอบประชาธิปไตย” ใน เอกสารประกอบ
การประชุมวิชาการสถาบันพระปกเกล้า คร้ังท่ี ๑๕ ประจ�ำปี ๒๕๕๖ “ธรรมราชา”, (กรุงเทพมหานคร : สถาบัน 
พระปกเกล้า, ๒๕๕๖), หน้า ๙๘.
	 18

 พระมหาธรรมรตั อรยิธมโฺม (ยศขนุ), “การศกึษาเชงิวเิคราะห์หลักรฐัศาสตร์ทีม่ใีนพระไตรปิฎก”, วทิยานพินธ์
ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๔๒) , หน้า ๑๘๒-๑๘๓.
	 19

 นรี ภวกานตานันท์, “การเมืองการปกครองในแนวพุทธศาสนา ศึกษาจากนักคิด และพระไตรปิฎก”, 
วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๘), หน้า ๘๐-๘๓.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   160 28/11/2560   11:14:05



161หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

	 จากการทบทวนเอกสารข้างต้น ยังไม่พบรายละเอียดอย่างเพียงพอในเรื่องการใช้หลักการเสียง 

ข้างมากที่มุ่งปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อย ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษารายละเอียดในเรื่องนี้

วิธีด�ำเนินการวิจัย

	 การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีวิจัยเชิงเอกสาร ประกอบด้วย ๒ ขั้นตอน คือ  

๑) เกบ็รวบรวมข้อมลูจากเอกสาร คอื พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย และงาน

เขียนของนักวิชาการ เอกสารงานวิจัย หนังสือ บทความทางวิชาการที่เกี่ยวข้อง และ ๒) น�ำข้อมูลที่ได้มา

ไปตีความ วิเคราะห์ วิจารณ์ สรุปสาระส�ำคัญ และเสนอผลการวิจัย

ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ

	 ๑. 	ท�ำให้ทราบหลักการเสียงข้างมากในพุทธศาสนาเถรวาท

	 ๒. 	ท�ำให้ทราบหลักการปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

	 ๓. 	ท�ำให้ทราบหลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

ผลการวิจัย และอภิปรายผล

	 งานวิจัยนี้มีจุดประสงค์เพื่อหาค�ำตอบเรื่อง หลักการเสียงข้างมาก หลักการปกป้องสิทธิของเสียง

ข้างน้อย และหลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท มีผลวิจัย และ

ข้ออภิปราย ดังต่อไปนี้

	 ๑.	หลักการเสียงข้างมากในพุทธศาสนาเถรวาท

	 ในเรื่องหลักการเสียงส่วนมากนี้ เดิมทีพุทธเจ้ายังไม่ได้ทรงวางหลักการอะไร เพราะว่าในสมัย 

เริ่มแรก ช่วงที่พระองค์เริ่มประกาศพระศาสนานั้น คนที่เข้ามาบวชในพุทธศาสนาคือคนท่ีมุ่งปฏิบัติเพื่อ 

เข้าถึงความหลุดพ้นจริงๆ สังคมสงฆ์ยังเป็นสังคมเล็กๆ ทุกคนต่างมุ่งปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นเหมือนกัน 

ในช่วงแรกน้ันพระพทุธเจ้าได้ประทานการบวชให้ด้วยพระองค์เอง ด้วยการตรสัว่า “เธอจงมาเป็นภกิษเุถดิ 

ธรรมอันเรากล่าวดีแล้ว เธอจงประพฤตพิรหมจรรย์เถดิ”
20

 เรยีกวธินีีว่้าเอหภิกิขอุปุสมัปทา ด้วยพระด�ำรสั

เพียงแค่น้ีสามารถทําให้คนผู้นั้นกลายเป็นพระภิกษุได้ทันที ระเบียบปฏิบัติในช่วงนั้นก็มีเพียงโอวาท

ปาติโมกข์ ท่ีทรงวางเป็นแนวทางให้พระภิกษุน�ำไปปฏิบัติส�ำหรับการสร้างปฏิสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืนๆ  

ในสังคมยุคนั้น
21

	 20
 วิ.ม.(ไทย) ๔/๒๘/๓๖.

	 21
 ที.ม.(ไทย) ๑๐/๙๐/๕๐-๕๑.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   161 28/11/2560   11:14:05



162 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

	 ภายหลังทรงส่งพระสงฆ์สาวกไปประกาศพระศาสนาในพื้นที่ต่างๆ ก็มีผู ้เลื่อมใสศรัทธาเป็น 

จ�ำนวนมาก หลายคนต้องการบวชเพื่อปฏิบัติธรรมในพุทธศาสนา แต่การเดินทางจากที่ไกลเพื่อไปเข้าเฝ้า

พระพุทธเจ้านั้นก็ไม่ง่ายนัก พระองค์จึงทรงมอบอ�ำนาจให้การพิจารณารับบุคคลเข้าบวชและการบวช 

ให้บุคคลต่างๆ เป็นดุลยพินิจของคณะสงฆ์ โดยทรงอนุญาตให้ใช้วิธีไตรสรณคมน์ คือพระอุปัชฌาย์น�ำ 

ผู ้ต้องการอุปสมบทกล่าววาจาถึงพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่ง เมื่อกล่าวครบสามครั้งก็ถือว่าการบวชนั้น 

ส�ำเรจ็แล้ว
22

 โดยทรงก�ำหนดคณุสมบตัขิองผู้ท่ีจะเป็นพระอปัุชฌาย์ไว้หลายประการ เช่น ต้องมศีลีบริบรูณ์ 

เป็นพหสูตู ทรงจ�ำปาตโิมกข์ได้ด ีเป็นต้น
23

 ในเวลาต่อมา ทรงประกาศห้ามการอปุสมบทด้วยไตรสรณคมน์ 

แต่อนุญาตให้ใช้การอุปสมบทด้วยญัตติจตุตถกรรมวาจาแทน ซึ่งการอุปสมบทแบบนี้เป็นการประชุม 

ร่วมกนัของสงฆ์เพือ่ลงมตด้ิวย ‘เสยีงข้างมากเด็ดขาด’ ในการท่ีจะรับบคุคลเข้าเป็นสมาชกิใหม่ของหมูค่ณะ 

	 เมือ่คนเข้ามาบวชในพทุธศาสนามีมากขึน้ เกดิข้อวตัรปฏบิติัทีแ่ตกต่างกนัออกไป บางคนเข้ามาบวช

เพื่อปฏิบัติมุ่งสู่ความหลุดพ้น แต่บางคนเข้ามาเพื่อหาความสุขสบาย หาลาภสักการะ ก่อเกิดพฤติกรรม 

บางอย่างที่ไม่เป็นที่เลื่อมใสศรัทธาของประชาชนทั่วไป พระพุทธเจ้าจึงทรงบัญญัติสิกขาบทหรือวินัย 

ขึ้นมา เพื่อเป็นแนวปฏิบัติส�ำหรับพระภิกษุในพุทธศาสนา เมื่อจะทรงบัญญัติแต่ละข้อก็ได้ตรัสทุกครั้งว่า 

ทรงมวีตัถปุระสงค์ ๑๐ ประการ
24

 เช่น เพือ่ความยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์ และเพ่ือความผาสุกแห่งสงฆ์ เป็นต้น
25

 

จะเห็นว่า ในการบัญญัติสิกขาบทแต่ละครั้ง พระพุทธเจ้าทรงเปิดโอกาสให้ภิกษุสงฆ์มีส่วนร่วมในการ

พจิารณาเสมอ เมือ่ทรงไต่สวนภกิษผุูก้ระท�ำผดิจนภกิษรุปูนัน้ยอมรบัว่าได้กระท�ำเช่นนัน้จรงิ ทรงประณาม

และวางบทบัญญัติ เพื่อการยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์ (สังฆสุฏฐุตา) นั่นคือ พระพุทธเจ้าไม่ใช้วิธีบังคับขืนใจ  

แต่ทรงบัญญัติสิกขาบทเพื่อผลดีร่วมกันและโดยความยอมรับร่วมกันของคณะสงฆ์
26 

ภายหลังเมื่อเกิด 

ข้อพิพาทขัดแย้งกัน (อธิกรณ์) ในคณะสงฆ์ พระองค์ได้ทรงวางแนวทางในการระงับอธิกรณ์ไว้ ๒ แนวทาง

คือ

	 ๑. 	สัมมุขาวินัย ระงับอธิกรณ์ในท่ีพร้อมหน้าสงฆ์ พร้อมหน้าบุคคล พร้อมหน้าวัตถุ และพร้อม 

หน้าธรรม โดยมีวิธีการด�ำเนินการ ๓ ลักษณะคือ

		  ๑.๑ 	ตกลงกันเอง คือ คู่กรณีฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งยอมรับว่ามติของตนผิด ของอีกฝ่ายหนึ่งถูก  

แล้วยอมรับตกลงยอมรับผิด เป็นอันยุติกรณีไป

	 22
 วิ.ม.(ไทย) ๔/๓๔/๔๒-๔๓.

	 23
 องฺ.ทสก.(ไทย) ๒๔/๓๔/๘๔-๘๖. 

	 24
 วิ.มหา.(ไทย) ๑/๓๙/๒๘-๒๙. 

	 25
 ดูรายละเอียด ใน พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), นิติศาสตร์แนวพุทธ, (กรุงเทพมหานคร : บริษัท สหธรรมิก 

จ�ำกัด, ๒๕๓๙), หน้า ๕๖-๕๗.
	 26

 เพิ่งอ้าง, หน้า ๕๖.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   162 28/11/2560   11:14:06



163หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

		  ๑.๒ 	ตั้งผู้วินิจฉัย คือ คู่กรณีทั้งสองฝ่าย พร้อมใจกันเลือกพระเถระบางรูปหรือบางกลุ่มท่ีมี

คุณสมบัติเหมาะสม เป็นที่เคารพนับถือของทั้งสองฝ่ายให้เป็นผู้วินิจฉัยอธิกรณ์ที่เกิดขึ้น

		  ๑.๓ 	ยกอ�ำนาจของสงฆ์ให้คณะท�ำงานไปท�ำการวินิจฉัยแทนคณะสงฆ์ ในกรณีที่ประชุมสงฆ์ 

มีความไม่สะดวกด้วยเหตุบางอย่าง สงฆ์จะเลือกภิกษุบางรูปในที่ประชุมนั้น ตั้งเป็นคณะท�ำงานแล้ว 

มอบเรื่องให้น�ำไปวินิจฉัย วิธีนี้เรียกชื่อว่า อุพพาหิกวิธี
27

	 ๒. 	เยภุยยสิกา ระงับอธิกรณ์ด้วยเสียงข้างมาก เมื่อคณะสงฆ์มีความเห็นแตกแยกกันเป็นหลายฝ่าย 

ไม่สามารถหาข้อยุติกันได้ อีกทั้งไม่สามารถมอบหมายให้คณะท�ำงานรับไปวินิจฉัยด้วยอุพพาหิกวิธีได้  

จะต้องแต่งตั้งพระภิกษุที่มีใจเป็นกลางให้เป็นผู้ด�ำเนินการจับสลาก โดยพระภิกษุรูปนี้ต้องมีคุณสมบัติ  

๕ อย่าง คือ ไม่ล�ำเอียงเพราะชอบ ไม่ล�ำเอียงเพราะชัง ไม่ล�ำเอียงเพราะหลง ไม่ล�ำเอียงเพราะกลัว  

และรู้จกัสลากท่ีจบัแล้วและยงัไม่จบั การด�ำเนนิการให้มกีารจบัสลากน้ันสามารถท�ำได้ ๓ วิธคีอื แบบปกปิด 

แบบกระซิบบอก หรือแบบเปิดเผย วิธีใดวิธีหนึ่งที่เห็นสมควร ซึ่งจะน�ำไปสู่ข้อยุติที่ชอบธรรม
28

 

	 งานวิจัยพบว่า หลักการเสียงข้างมาก (Majority Rule) ที่เรียกชื่อว่า วิธีเยภุยยสิกา นี้ถูกน�ำไปใช้

เฉพาะในกรณีระงับอธิกรณ์หรือการตัดสินข้อพิพาทในหมู่สงฆ์เท่านั้น ยังไม่พบว่าถูกน�ำไปใช้ในสังฆกรรม

อื่นแต่อย่างใด เพราะในสังฆกรรมประเภทอื่น จะเป็นไปในลักษณะของเสียงข้างมากเด็ดขาด (Absolute 

Majority) กล่าวคือ แม้จะมีการเปิดโอกาสให้สมาชิกสงฆ์ที่เป็นปัจเจกบุคคลสามารถทักท้วงกิจกรรม 

ครั้งนั้นๆ ได้ แต่สังฆกรรมจะส�ำเร็จได้ต้องได้รับการเห็นชอบจากสมาชิกทุกรูปที่อยู่ในที่ประชุมนั้น หากมี

การทักท้วงขึ้นมาแม้แต่รูปเดียว สังฆกรรมครั้งนั้นๆ จะไม่สามารถด�ำเนินต่อไปได้ สงฆ์ต้องหยุดเพื่อรับฟัง

ความเหน็ของเสยีงท่ีทักท้วงน้ัน แล้วท�ำการโน้มน้าวจนกว่าเสยีงข้างน้อยนัน้จะ ‘นิง่เงยีบ’ (ตณุห)ิ สงัฆกรรม

ครั้งนั้นๆ จึงจะส�ำเร็จลุล่วงไปได้ 

	 มกีรณตีวัอย่างมากมายในพระไตรปิฎก ทีค่ณะสงฆ์จะต้องใช้หลกัการเสยีงข้างมากเดด็ขาด ซึง่สมาชกิ

ในหมู่สงฆ์ต้องเห็นด้วย (นิ่งเงียบ) เท่านั้น หาไม่แล้วกิจกรรมในครั้งนั้นๆ จะไม่สามารถด�ำเนินต่อไปได้เลย 

ผู้วิจัยขอยกมาเพียง ๓ เรื่องพอเป็นที่สังเกต ดังนี้

	 เรื่องแรก เป็นเรื่องภิกษุ ๒ รูปที่เดินทางไกลไปยังวัดแห่งหนึ่ง ไปพบเห็นภิกษุรูปหนึ่งที่อยู่ในวัด 

แห่งนั้นอาพาธเป็นไข้ ภิกษุทั้งสองรูปนั้น ได้ปรึกษากันและตกลงพร้อมใจกันดูแลรักษาภิกษุไข้รูปนั้น  

แต่ไม่นานภิกษท่ีุเป็นไข้น้ันได้มรณภาพ ภิกษสุองรปูนัน้ได้ถอืเอาบาตรและจวีรของภิกษทุีม่รณภาพเดนิทาง

ไปกรุงสาวัตถี เข้าเฝ้าพระพุทธเจ้าพร้อมทั้งทูลเล่าเรื่องราวต่างๆ ให้ทรงทราบ พระพุทธเจ้าทรงรับทราบ

และตรัสว่า เมื่อมีภิกษุในวัดมรณภาพ บาตรและจีวรย่อมตกเป็นของส่วนกลาง (คือเป็นของคณะสงฆ์)  

	 27
 วิ.จู.(ไทย) ๖/๒๓๑-๒๓๓/๓๔๙-๓๕๒. 

	 28
 วิ.จู.(ไทย) ๖/๒๓๔-๒๓๕/๓๕๒-๓๕๖.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   163 28/11/2560   11:14:06



164 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

แต่อย่างไรก็ดี ภิกษุผู้ท่ีได้ดูแลรักษาภิกษุไข้นั้น ถือเป็นผู้มีอุปการะมากเช่นกัน ดังนั้นคณะสงฆ์จึงควร 

มอบบาตรจีวรชุดนั้นให้แก่ภิกษุผู้ที่ได้ดูแลรักษานั้น แต่การจะท�ำเช่นนั้นได้ ภิกษุผู้ที่ดูแลรักษานั้นจะต้อง

เข้าไปหาคณะสงฆ์แล้วแจ้งเรื่องราวต่างๆ ให้ทราบ พร้อมบอกว่า ‘ภิกษุชื่อนั้นๆ มรณภาพแล้ว นี้คือ 

ไตรจวีรและบาตรของท่านรูปนัน้’ พอคณะสงฆ์รับทราบเช่นนีแ้ล้ว ภกิษผูุ้ฉลาดมศีกัยภาพ ควรสวดประกาศ

แจ้งให้คณะสงฆ์ทราบด้วยญัตติทุติยกรรมวาจา (เกริ่นน�ำ ๑ ครั้ง และถามมติอีก ๑ ครั้ง) ว่า

	 “ท่านผู้เจริญ ขอสงฆ์จงฟังข้าพเจ้า ภิกษุชื่อนี้มรณภาพแล้ว นี้คือไตรจีวรและบาตร

ของเธอ สงฆ์พึงให้ไตรจีวรและบาตรนี้แก่ภิกษุผู้ดูแลรักษาภิกษุไข้ นี่เป็นญัตติ

	 ท่านผู้เจริญ ขอสงฆ์จงฟังข้าพเจ้า ภิกษุช่ือนี้มรณภาพแล้ว นี้คือไตรจีวรและบาตร 

ของเธอ สงฆ์ให้ไตรจีวรและบาตรนี้แก่ภิกษุผู้ดูแลรักษาภิกษุไข้ ท่านรูปใดเห็นด้วยพึงนิ่ง  

ท่านรูปใดไม่เห็นด้วยพึงทักท้วง 

	 สงฆ์ให้ไตรจีวรและบาตรนี ้แก่ภิกษผุูด้แูลรกัษาภกิษไุข้แล้ว สงฆ์เหน็ด้วยจงึนิง่ ข้าพเจ้า

ขอถือความนิ่งนั้นเป็นมติอย่างนี้”
29

	 เรื่องที่สอง เป็นเรื่องของพระภิกษุรูปหนึ่งต้องการจะสร้างกุฏิเป็นของส่วนตัว จึงอยากให้คณะสงฆ์

ช่วยไปตรวจดูพื้นที่ๆ จะท�ำการก่อสร้างว่าได้ขนาดตรงตามพุทธบัญญัติหรือไม่ พระพุทธเจ้าก็ทรง 

แนะน�ำให้คณะสงฆ์ประชุมกัน แล้วสวดประกาศแต่งตั้งพระภิกษุผู้ท�ำการตรวจพื้นที่สร้างกุฏิด้วยญัตติ- 

ทุติยกรรมวาจา
30 

เรื่องท่ีสามเป็นวินัยบัญญัติเกี่ยวกับการกรานกฐิน เป็นสังฆกรรมที่ท�ำภายหลังการอยู่ 

จ�ำพรรษาครบ ๓ เดือน เมื่อคณะสงฆ์ได้รับผ้ากฐินแล้วก็จะประชุมกันให้การกรานกฐินแก่ภิกษุรูปใด 

รูปหนึ่งด้วยญัตติทุติยกรรมวาจาเช่นกัน
31

	 จะสังเกตได้ว่า สังฆกรรมท้ัง ๓ เรื่องนี้ คณะสงฆ์จะต้องด�ำเนินไปด้วยเสียงข้างมากเด็ดขาด 

หมายความว่าในขณะท่ีมีการสวดประกาศ แม้จะเปิดโอกาสให้ปัจเจกบุคคลที่เป็นสมาชิกของสงฆ์ในที่

ประชุมนั้นทักท้วงได้ แต่ก็ไม่มีการทักท้วง แต่ถ้ามีการทักท้วงจริงแม้แต่เสียงเดียว สังฆกรรมครั้งนั้นๆ  

จะส�ำเร็จลงไม่ได้ ต้องได้รับการรับรองจาก ‘ทุกเสียง’ ท่ีอยู่ในท่ีประชุมนั้น เสียงข้างมากในพุทธศาสนา 

จึงเป็นเสียงข้างมากเด็ดขาด (Absolute Majority) ที่เป็นไปในทิศทางเดียวกันทุกเสียง ไม่ใช่เสียงข้างมาก

ปกติที่มีคุณภาพ (Qualified Majority) ที่นับเพียงการได้คะแนนเกินก่ึงหนึ่งของผู้ลงมติในที่ประชุม 

ครั้งนั้นๆ เท่านั้น
32

	 29
 วิ.ม.(ไทย) ๕/๓๖๗/๒๔๓-๒๔๔.

	 30
 วิ.มหา.(ไทย) ๑/๓๕๐/๓๘๕.

	 31
 วิ.ม.(ไทย) ๕/๓๐๗/๑๔๗.

	 32
 ดูรายละเอียดเรื่อง เสียงข้างมากเด็ดขาดและเสียงข้างมากคุณภาพ ใน Schermers, Henry G.; Blokker, 

Niels M., International Institutional Law: Unity within Diversity, (Leiden, Netherland: Martinus Nijhoff, 

12. ������������������� (����� 155-169).indd   164 28/11/2560   11:14:06



165หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

	
๒.	หลักการปกป้องเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

	 หลักการส�ำคัญอีกอย่างหนึ่งในระบอบประชาธิปไตย คือหลักการพิทักษ์สิทธิของเสียงข้างน้อย 

เนื่องจากเมื่อมีการลงมติตัดสินใจในเรื่องใดเรื่องหนึ่ง จะมีทั้งฝ่ายเสียงข้างมากซึ่งชนะในการลงมติครั้งนั้น 

และฝ่ายเสียงข้างน้อยซึ่งแพ้มติไป ตามอุดมการณ์ประชาธิปไตยน้ันสังคมต้องเปิดโอกาสให้ฝ่ายท่ีชนะได้

อ�ำนาจในการบรหิารจดัการไป แต่ในขณะเดยีวกนัต้องไม่ไปล่วงละเมดิสิทธเิสรีภาพของเสียงข้างน้อยด้วย 

เพราะว่าในที่สุดแล้ว ทั้งเสียงข้างมากและเสียงข้างน้อยต่างต้องอยู่ในสังคมเดียวกัน ต้องด�ำเนินชีวิตไป 

ด้วยกนั ความคดิเหน็ของเสยีงข้างน้อยทีพ่่ายแพ้ต่อเสียงข้างมากนัน้ ไม่ได้หมายความว่าจะต้องสูญหายไป

โดยสิ้นเชิง แต่อาจจะกลับมาเป็นทัศนะที่ได้รับการยอมรับหรือกลายเป็นเสียงข้างมากในโอกาสต่อไปได้ 

เพราะความถูกต้องในสมัยหนึ่งอาจจะไม่ใช่ความถูกต้องในอีกสมัยหนึ่งก็ได้ ดังนั้นการเผยแพร่ทัศนะของ

เสียงข้างน้อยเพื่อหาพลังสนับสนุน หาโอกาสท่ีจะกลายเป็นเสียงข้างมากจึงเป็นเรื่องธรรมดาในสังคม

ประชาธิปไตย
33

	 งานวิจัยพบว่า ในการตัดสินกรณีพิพาทระหว่างพระภิกษุ ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา- 

เถรวาทนั้น พระพุทธเจ้าได้ทรงแนะน�ำวิธีการยุติข้อพิพาท (วิธีระงับอธิกรณ์) อยู่หลายวิธี หนึ่งในนั้นคือ 

วิธีการใช้เสียงข้างมาก ที่เรียกเป็นศัพท์เฉพาะว่า ‘เยภุยยสิกา’ คือ เมื่อคณะสงฆ์มีความเห็นแตกแยกกัน

เป็นหลายฝ่าย ไม่สามารถหาข้อยุติกันได้ อีกท้ังไม่สามารถมอบหมายให้คณะท�ำงานรับไปวินิจฉัยด้วย 

อุพพาหิกวิธี คณะสงฆ์ก็จะต้องมอบหมายให้พระภิกษุที่มีใจเป็นกลาง ปราศจากอคติ เป็นผู้ด�ำเนินการ 

จับสลาก ในการแต่งตั้งพระภิกษุท่ีมีใจเป็นกลาง ปราศจากอคติ เป็นผู้ด�ำเนินการจับสลาก ในเบื้องต้น 

คณะสงฆ์ต้องทาบทามขอให้ท่านรับภาระ เมื่อท่านตกลงที่จะรับภาระแล้ว มอบหมายให้ภิกษุผู้ฉลาด 

มศีกัยภาพสวดประกาศด้วยญตัตทิตุยิกรรมวาจาก่อน
34

 จะเหน็ว่า ในช่วงสวดประกาศขอมติจากคณะสงฆ์ 

เพื่อแต่งตั้งภิกษุรูปหนึ่งให้ท�ำหน้าที่เป็นผู้ด�ำเนินการจับสลากนี้ คณะสงฆ์ยังใช้วิธีการถือเสียงข้างมาก 

เด็ดขาด (ไร้การโต้แย้ง มีเพียงการนิ่ง) หลังจากนั้น คณะสงฆ์ก็จะปล่อยให้เป็นหน้าที่ของพระภิกษ ุ

ผู้ด�ำเนินการแต่เพียงผู้เดียว แต่ประเด็นเรื่องการพิทักษ์สิทธิของเสียงข้างน้อย ท่ีท�ำให้เกิดข้อสงสัยว่า 

มีอยู่จริงในวัฒนธรรมพุทธศาสนาเถรวาทหรือไม่ จะอยู่ตรงที่การด�ำเนินการของภิกษุที่เป็นผู้จัดการให้มี

การจับสลากเพื่อตัดสินคดีนี้เอง

	 งานวิจัยพบว่า วิธีการการจับสลากถูกก�ำหนดไว้ ๓ แบบ คือ ปกปิด กระซิบบอก และเปิดเผย ภิกษุ

ที่เป็นผู้จัดการให้จับสลากสามารถเลือกใช้แบบใดแบบหนึ่ง ที่เห็นสมควรและเป็นที่ยอมรับของบรรดา 

2011), pp. 561-563.
	 33

 สขุมุ นวลสกลุ, “หลกัประชาธปิไตย” ใน วศิษิฐ์ ทวเีศรษฐ และ สุขมุ นวลสกุล, การเมอืงและการปกครองไทย, 
(กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๔๓), หน้า ๒๐.
	 34

 วิ.จู.(ไทย) ๖/๒๐๓/๓๑๙.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   165 28/11/2560   11:14:06



166 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

พระภิกษุซึ่งเป็นคู่กรณีกันทั้งหลายนั้น แต่ละแบบมีรายละเอียด ดังนี้
35

	 ๑.	แบบปกปิด ภิกษุผู ้ให้จับสลากนั้นท�ำสลากให้มีสี และไม่มีสี แล้วเข้าไปหาภิกษุทีละรูปๆ  

แล้วแนะน�ำอย่างน้ีว่า “น้ีสลากของผู้กล่าวอย่างนี้ นี้สลากของผู้กล่าวอย่างนี้ ท่านจงจับสลากที่ชอบใจ” 

เมื่อภิกษุนั้นจับแล้ว พึงแนะน�ำว่า “ท่านอย่าแสดงแก่ใครๆ ” ถ้ารู้ว่า “อธรรมวาทีมากกว่า” พึงบอกว่า 

“สลากจับไม่ดี” แล้วให้จับใหม่ ถ้ารู้ว่า “ธรรมวาทีมากกว่า” พึงประกาศว่า “สลากจับดีแล้ว”

	 ๒.	แบบกระซิบบอก ภกิษผุูใ้ห้จบัสลากนัน้ กระซิบบอกทีใ่กล้หูของภกิษแุต่ละรปูๆ ว่า “น้ีสลากของ

ผู้กล่าวอย่างนี้ นี้สลากของผู้กล่าวอย่างนี้ ท่านจงจับสลากที่ชอบใจ” เมื่อภิกษุนั้นจับแล้ว พึงแนะน�ำว่า 

“ท่านอย่าบอกแก่ใครๆ ” ถ้ารู้ว่า “อธรรมวาทีมากกว่า” พึงบอกว่า “สลากจับไม่ดี” แล้วให้จับใหม่ ถ้ารู้

ว่า “ธรรมวาทีมากกว่า” พึงประกาศว่า “สลากจับดีแล้ว”

	 ๓.	แบบเปิดเผย ภิกษุผูใ้ห้จบัสลากนัน้ รู้ว่าภกิษฝุ่ายธรรมวาทมีีจ�ำนวนมากกว่าภกิษฝุ่ายอธรรมวาท ี

ซึ่งเมื่อให้จับสลากอย่างเปิดเผย ฝ่ายธรรมวาทีจะชนะแน่นอน จึงด�ำเนินการจับสลากอย่างเปิดเผย

	 เป็นที่น่าสังเกตว่า ในแบบที่ ๑ และแบบที่ ๒ นั้น ถ้าพระที่เป็นกรรมการซึ่งท�ำหน้าที่ด�ำเนินการ 

จับสลากน้ันพบว่าฝ่ายอธรรมวาทีมีจ�ำนวนมากกว่าฝ่ายธรรมวาที จะถืออภิสิทธิ์ยกเลิกการลงมติครั้งนั้น 

(ด้วยการประกาศว่า ‘สลากจับไม่ดี’) แล้วด�ำเนินการจับสลากใหม่ไปเรื่อยๆ จนกว่าฝ่ายที่ (ตนเองเห็นว่า) 

มีความชอบธรรมมีเสียงมากกว่า จึงจะยุติการลงมติคร้ังน้ันๆ ถึงแม้จะมีค�ำอธิบายว่า การจับสลาก 

เพื่อตัดสินอธิกรณ์นี้ จะถือเป็นส่ิงท่ีชอบธรรมได้ จะต้องเป็นเร่ืองใหญ่ มีทีท่าว่าจะลุกลามบานปลาย  

สงฆ์รู้ว่าธรรมวาทีมากกว่า และรู้ว่าลงมติตัดสินแล้วสงฆ์จะไม่แตกแยกกัน เป็นต้น
36 

อย่างไรก็ดี หากน�ำ

หลักการปกป้องสิทธิของเสียงข้างน้อย (Principle of Minority Rights Protection) มาพิจารณา 

ในกรณีนี้ จะพบว่า การด�ำเนินการเพื่อระงับอธิกรณ์ของพระภิกษุผู้ด�ำเนินการให้จับสลากนั้น ดูเหมือน 

จะยึดหลักการบางอย่างไว้ก่อนแล้วจึงตัดสินว่ามีเสียงฝ่ายที่ถูกต้องมากหรือน้อยกว่ากัน หากพบว่า  

เสียงส่วนใหญ่ลงมติไปในแนวทางท่ีพระผู้เป็นกรรมการ(เห็นว่า)ไม่ถูกต้อง สามารถท่ีจะเลิกล้มการลงมติ

ไปได้ การท�ำแบบน้ีก็เท่ากับไม่ให้ความส�ำคัญกับสิทธิเสรีภาพของพระภิกษุอีกหลายรูป ที่ตนเองเห็นว่า 

เป็นฝ่ายอธรรม (อธรรมวาที) อีกทั้งไม่เปิดใจรับฟังความคิดเห็นของฝ่ายอธรรมวาทีเลย ทั้งที่ความเป็น 

จริงแล้ว เม่ือเกิดกรณีพิพาทขึ้นและคู่กรณีทั้งสองฝ่ายยินยอมให้มีกรรมการกลางแล้ว กรรมการกลาง 

ควรจะตัดสินอย่างเปิดเผย ตรงไปตรงมา ลงมติตามเสียงส่วนใหญ่ที่แท้จริง แต่ข้อมูลในคัมภีร์ศาสนา 

กลับบ่งชีว่้า มีการคาดหมายไว้ก่อนแล้วจงึตัดสนิคดลีงไป หากฝ่ายทีก่รรมการเหน็ว่าเป็นธรรมวาทมีจี�ำนวน

มากกว่าจะประกาศให้การลงมติครั้งนั้นเป็นอันยุติ แต่หากพบว่ามีจ�ำนวนน้อยกว่าจะประกาศล้มเลิก 
	 35

 วิ.จู.(ไทย) ๖/๒๓๕/๓๕๔-๓๕๕.
	 36

 วิ.จู.(ไทย) ๖/๒๐๔/๓๑๙-๓๒๐.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   166 28/11/2560   11:14:06



167หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

การลงมติ แล้วเลื่อนออกไปจนกว่าจะได้ข้อสรุปที่ตนต้องการ ซึ่งถูกนิยามว่า ถูกต้องชอบธรรม

	 ลักษณะการยึดถือเสียงข้างมากแล้วละเมิดสิทธิของเสียงข้างน้อยเช่นนี้ นอกจากจะพบในกรณี 

การใช้วิธีเยภุยยสิกาตัดสินอธิกรณ์ดังกล่าวแล้ว ยังพบได้ในประวัติการท�ำสังคายนาครั้งแรกๆ อีกด้วย  

กล่าวคือ หลงัจากทีพ่ระมหากสัสปะและพระอรหนัต์ ๕๐๐ รปูได้ท�ำสงัคายนาพระธรรมวินัยเรยีบร้อยแล้ว 

พระปรุาณะและพระภกิษกุลุม่หนึง่ได้เดนิทางมาจากพืน้ท่ีห่างไกล มาพ�ำนกัท่ีวดัเวฬวุนั พระภกิษท้ัุงหลาย

ที่อยู่ในวัดนั้นได้แจ้งท่านว่า การสังคายนาได้เสร็จสิ้นเรียบร้อยแล้ว ทุกอย่างเป็นไปตามที่พระมหากัสสปะ

และคณะได้ท�ำสังคายนาไว้ เมื่อพระปุราณะได้ฟังเช่นนั้นจึงได้ตอบว่า “ท่านทั้งหลาย ภิกษุผู้เถระทั้งหลาย

สังคายนาพระธรรมและวินัยดีแล้ว แต่ผมจะทรงจ�ำไว้ตามที่ได้ยินมา ตามที่ได้รับมาเฉพาะพระพักตร์ของ

พระผู้มีพระภาค”
37

 สิ่งที่พระปุราณะได้รับฟังมาจากพระพุทธเจ้าโดยตรงและยึดถือปฏิบัติ คือวัตถุ ๘ 

ประการทีพ่ระพทุธเจ้าทรงอนุญาตไว้เมือ่คราวเกดิทพุภกิขภยั ซึง่พระสงฆ์จะต้องหงุหาอาหารเองเพือ่ความ

อยูร่อด
38 

ซึง่ภายหลงัเมือ่ทพุภกิขภยัผ่านพ้นไป พระพุทธเจ้าทรงยกเลิก ไม่ให้ถอืปฏบิติัอกีต่อไป และตาม

มติของสังคายนาครั้งที่ ๑ หากภิกษุรูปใดยังยึดถือปฏิบัติวัตถุ ๘ ประการนี้ จะถูกปรับอาบัติทุกกฏ
39

  

แต่พระปุราณะและคณะผู้ติดตามไม่ยอมรับมติตรงนี้ เพราะถือว่าพระพุทธเจ้าได้ทรงอนุญาตไว้แล้ว  

พระภิกษุส่วนใหญ่ในยุคนั้นที่ยึดถือปฏิบัติตามมติของสังคายนาครั้งที่ ๑ รังเกียจวิถีปฏิบัติของพระปุราณ-

เถระและผู้ติดตามไปด้วย อย่างไรก็ดี ทัศนคติและแนวทางปฏิบัติของพระปุราณะและคณะผู้ติดตาม 

ในครัง้นัน้ได้เป็นเชือ้บ่มเพาะให้เกดิการปฏบิตัติาม จนน�ำมาสูข้่อปฏบิตัทิีแ่ตกต่างกนัในวงการสงฆ์ อนัเป็น

สาเหตุให้เกิดการสังคายนาครั้งต่อๆ มานั่นเอง

	 ผู้วิจัยมองว่า การที่ภิกษุส่วนใหญ่ที่เป็นเสียงข้างมากในเวลานั้น ละเลย มองข้าม และไม่เคารพสิทธิ

เสรีภาพ ทัศนคติ และวัตรปฏิบัติของเหล่าภิกษุเสียงข้างน้อยที่ปฏิบัติแตกต่างออกไป ท�ำให้คณะสงฆ์ 

โดยรวมไม่เกดิความสามคัค ีต่างฝ่ายต่างถือว่าตนเองปฏิบติัได้ถกูต้อง ตรงตามพระวนิยับญัญติัทีพ่ระพทุธเจ้า

ทรงอนุญาตไว้ จนน�ำไปสู่การแยกนิกายย่อยที่หลากหลายในเวลาต่อมา

บทสรุป
	 ในพุทธศาสนาเถรวาท สังฆกรรมทุกชนิดต้องใช้เสียงข้างมากเด็ดขาด ซึ่งมีรูปแบบเฉพาะตัว คือ

ภิกษุทุกรูปในที่ประชุมน้ันต้องเห็นชอบ หากมีการคัดค้านแม้แต่เสียงเดียว สังฆกรรมจะเป็นอันยกเลิก 

ไปก่อน จนกว่าจะมีมติเป็นเอกฉันท์ ไม่มีเสียงคัดค้านใดๆ ทั้งสิ้น ทั้งไม่มีหลักการปกป้องสิทธิของเสียง 

	 37
 วิ.จู.(ไทย) ๗/๔๔๔/๓๘๕-๓๘๖.

	 38
 วิ.ม.(ไทย) ๕/๒๙๕/๑๑๖ (วัตถุ ๘ ประการ ได้แก่ อาหารที่เก็บไว้ภายใน, ที่หุงต้มภายใน, ที่หุงต้มเอง, ที่จับ

ต้องแล้วรับประเคนใหม่, ที่น�ำมาจากที่นิมนต์, ที่รับประเคนก่อนเวลา, อาหารที่เกิดในป่า, และที่เกิดในกอบัว)
	 39

 วิ.ม.(ไทย) ๕/๒๙๕/๑๑๗.

12. ������������������� (����� 155-169).indd   167 28/11/2560   11:14:06



168 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๒

ข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท แม้จะมีการใช้หลักเยภุยยสิกา ในการระงับข้อพิพาทในสังคมสงฆ์ แต่จะ 

ไม่ได้มีหลักการรับฟังความเห็นของเสียงข้างน้อยแต่อย่างใด การจับสลากท�ำได้ทั้งเปิดเผย ปกปิด และ

กระซิบบอก ท�ำให้มองได้ว่า ไม่มีความโปร่งใส อีกทั้งไม่เคารพเสียงข้างน้อยที่เป็นฝ่ายอธรรมวาที  

นอกจากนี้ การไม่มีหลักการนี้ ยังก่อให้เกิดการไม่ลงรอยกัน ระหว่างภิกษุเสียงข้างมากที่ยึดถือมติของ 

พระเถระผู้ท�ำสังคายนาครั้งท่ี ๑ กับภิกษุเสียงข้างน้อยที่เดินทางมาไม่ทันสังคายนา ซ่ึงมีวัตรปฏิบัติ 

แตกต่างออกไป จนเป็นการบ่มเชื้อให้เกิดทิฏฐิที่แตกต่าง น�ำมาสู่การสังคายนาในครั้งต่อๆ มา

บรรณานุกรม

เชาวนะ ไตรมาศ "ศาลรฐัธรรมนญูกับการพฒันาประชาธปิไตยในระบบนติรัิฐ" ใน ส�ำนกังานศาลรฐัธรรมนญู. 

รวมบทความทางวิชาการของส�ำนักงานศาลรัฐธรรมนูญชุดที่ ๓ ศาลรัฐธรรมนูญกับการ

พัฒนาประชาธปิไตยในระบบนติริฐั. กรงุเทพมหานคร : ส�ำนกังานศาลรฐัธรรมนญู, ๒๕๔๗.

นรี ภวกานตานันท์. “การเมืองการปกครองในแนวพุทธศาสนา ศึกษาจากนักคิด และพระไตรปิฎก”, 

วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๘.

บรรจบ บรรณรุจิ. “ธรรมราชา – พระธรรมราชา : รากฐานของประชาธิปไตยที่คนไทยน่าจะพึงประสงค์” 

ใน เอกสารประกอบการประชุมวิชาการสถาบันพระปกเกล้า ครั้งที่ ๑๕ ประจ�ำปี ๒๕๕๖ 

“ธรรมราชา”. กรุงเทพมหานคร : สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๖.

ปรชีา ช้างขวญัยนื, ศาสตราจารย์กิตตคิณุ. “ธรรมราชากบัคณุธรรมของผู้ปกครองในระบอบประชาธปิไตย” 

ใน เอกสารประกอบการประชุมวิชาการสถาบันพระปกเกล้า ครั้งที่ ๑๕ ประจ�ำปี ๒๕๕๖ 

“ธรรมราชา”. กรุงเทพมหานคร : สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๖.

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). การสร้างสรรค์ประชาธิปไตย. (กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณ- 

ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖.

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), นิติศาสตร์แนวพุทธ. กรุงเทพมหานคร : บริษัท สหธรรมิก จ�ำกัด, ๒๕๓๙.

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). กระบวนการเรียนรู้เพื่อพัฒนาคนไปสู่ประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓.

พระมหาธรรมรัต อริยธมฺโม (ยศขุน), “การศึกษาเชิงวิเคราะห์หลักรัฐศาสตร์ที่มีในพระไตรปิฎก”. 

วทิยานพินธ์ศาสนศาสตรมหาบณัฑติ. บณัฑติวทิยาลยั มหาวทิยาลยัมหามกฏุราชวทิยาลยั, 

๒๕๔๒.

พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี. “ธรรมปิยมหาราชา : พระราชาผู้เป็นที่รักยิ่งโดยธรรม.” ใน มติชนสุดสัปดาห์. 

12. ������������������� (����� 155-169).indd   168 28/11/2560   11:14:07



169หลักการเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิของเสียงข้างน้อยในพุทธศาสนาเถรวาท

ปีที่ ๒๖ ฉบับที่ ๑๓๔๙ : ๒๓-๒๙ มิถุนายน ๒๕๔๙.

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ.ดร. “ธรรมราชา” ใน เอกสารประกอบการประชุมวิชาการสถาบัน 

พระปกเกล้า คร้ังที่ ๑๕ ประจ�ำปี ๒๕๕๖ “ธรรมราชา”. กรุงเทพมหานคร : สถาบัน 

พระปกเกล้า, ๒๕๕๖.

ไพรัช พื้นชมพู, ดร. “หลักรัฐศาสตร์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก : ประชาธิปไตย” ใน วารสารมหาจุฬา-

วิชาการ. ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๐.

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เล่ม ๑, ๓, ๔, ๕, ๖, ๗, ๑๐, ๑๑, ๒๐, ๒๔. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ-

ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

มูลนิธิสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา. นามานุกรมพระมหากษัตริย์ไทย. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิสมเด็จ

พระเทพรัตนราชสุดา, ๒๕๕๔.

สุขุม นวลสกุล. “หลักประชาธิปไตย” ใน วิศิษฐ์ ทวีเศรษฐ และ สุขุม นวลสกุล. การเมืองและ 

การปกครองไทย. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๔๓.

สรุพล ไตรเวทย์. พระมหากษัตริย์ รัฐธรรมนญู และประชาธปิไตย. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนกัพิมพ์วญิญชูน, 

๒๕๔๙.

McGann, Anthony. The Logic of Democracy: Reconciling Equality, Deliberation, and  

Minority Protection. Michigan: The University of Michigan Press, 2006.

Schermers, Henry G.; Blokker, Niels M. International Institutional Law: Unity within  

Diversity. Leiden, Netherland: Martinus Nijhoff, 2011.

เว็บไซต์

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. บทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนาพลเมืองของรัฐตามระบอบประชาธิปไตย. 

[ออนไลน์] แหล่งท่ีมา: http://www.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_

id=2075&articlegroup_id=336 (๒๑ กันยายน ๒๕๖๐)

12. ������������������� (����� 155-169).indd   169 28/11/2560   11:14:07


