
ศึกษาวิเคราะห์จุดเริ่มต้นชีวิตมนุษย์ตามทรรศนะทางพระพุทธศาสนา

Analytical Study of Human Beginning Points: A Buddhist View 

ศ.พิเศษอดิศักดิ์ ทองบุญ 
Prof. Adisak Thongbun

ราชบัณฑิต

บทคัดย่อ

	 ชีวิตมนุษย์เริ่มต้นขึ้นในขั้นตอนไหน เป็นหัวข้อที่มีการศึกษาวิจัยกันมาก แต่ยังไม่มีข้อยุติเป็น

เอกฉันท์ นักวิทยาศาสตร์ บรรพชิต คฤหัสถ์ และคนทั่วไปจึงยังมีความเชื่อไม่ตรงกันอยู่

	 การศึกษาทางวิทยาศาสตร์พบว่า สภาพชีวิตของทารกในครรภ์เริ่มต้นจากไซโกต (zygote) คือ

ไข่ผสมเซลล์เดยีว ท่ีเกดิจากไข่ของแม่ (ovum) ผสมกบัอสจุขิองพ่อ (sperm) แล้วเจรญิเป็นบลาสโตซิสต์ 

(blastocyst) คือตัวอ่อน ๑๒๐ เซลล์ที่เจริญเติบโตขึ้นหลังปฏิสนธิได้ ๕ วัน ก่อนฝังตัวที่เยื่อบุในมดลูก 

เมื่อมีอายุ ๑๔ วันหลังปฏิสนธิ จะฝังตัวที่เยื่อบุในมดลูก และจะเจริญเป็นเอมบริโอ (embryo) คือ 

ตัวอ่อน

	 ถามว่า ตามหลักวิทยาศาสตร์ ความเป็นมนุษย์เริ่มต้นในขั้นตอนไหน นักวิทยาศาสตร์ส่วนใหญ่

จะตอบว่า ความเป็นมนุษย์เริ่มเมื่อไซโกตเจริญเป็นบลาสโตซิสต์อายุครบ ๑๔ วัน หลังปฏิสนธิและฝัง

ตวัทีเ่ยือ่บใุนมดลกูแล้ว ก่อนเจริญเป็นเอมบรโิอ แต่นกัวทิยาศาสตร์บางท่านจะตอบว่า ความเป็นมนษุย์

เริ่มต้นเมื่อเป็นเอมบริโอแล้ว

	 ถามว่า พระพุทธศาสนาเห็นว่าอย่างไร

	 ตอบว่า ทรรศนะทางพระพทุธศาสนาเหน็ว่าความเป็นมนษุย์เริม่ขึน้ในขัน้ไซโกต ถ้าไซโกตมคีวาม

หมายอย่างเดียวกับกลละ (kalala) ซึ่งมีองค์ประกอบ ๓ ส่วนเข้าผสมกัน คือไข่ของแม่ผสมกับอสุจิของ

พ่อ และมีปฏิสนธิวิญญาณ (rebirth-consciousness) เข้ามาร่วมด้วย หมายความว่า ไซโกตมีชีวิต จึง

พัฒนาเป็นบลาสโตซิสต์ แล้วพัฒนาต่อไปเป็นเอมบริโอได้ ซึ่งสอดคล้องกับพัฒนาการของกลละเป็น

อัพพุทะ เป็นต้นไปจนเป็นรูปร่างมีแขน ขา และเกิด ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เป็นต้น

	 ฉะนั้น การน�ำไซโกต หรือชิ้นส่วนของไซโกตไปท�ำการทดลอง จนเป็นเหตุให้ชีวิตแตกดับ ถือว่า

เป็นการฆ่าชีวิตมนุษย์ ซึ่งผิดทั้งหลักศีลธรรมของศาสนาและกฎหมายบ้านเมือง

ค�ำส�ำคัญ : ชีวิตมนุษย์,ทรรศนะทางพระพุทธศาสนา,ปฏิสนธิวิญญาณ 

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   26 24/2/2560   15:59:51



27ศึกษาวิเคราะห์จุดเริ่มต้นชีวิตมนุษย์ตามทรรศนะทางพระพุทธศาสนา

Abstract

	 Several studies have been conducted in order to find out when human life actually 

begins. This phenomenon has been the topic of debate among different groups of 

people but a consensus has not been reached yet. Scientists, clergymen, the secular 

and common people believe differently as to when life actually begins. 

	 Science advocates that life begins when the spermatozoon from the male and 

the oocyte from the female meet each other and are united to give rise to a zygote. 

From a single cell, the fertilized ovum divides to become a blastocyst which is composed 

of hundreds of cells days after conception. The blastocyst is then carried to the uterus 

and it attaches itself to the uterine wall where it receives nourishment from the mother’s 

blood. Week 5 is the start of the embryonic period in which all the systems and structures 

of the baby develop. 

	 Most scientists believe that life begins when the single-celled fertilized ovum 

divides into a blastocsyt 14 days after conception. However, there are a few scientists 

who believe that life begins at the start of the embryonic stage. Thus, as to when life 

actually starts is still controversial. 

	 What do Buddhists believe about the beginning of life? Buddhists believe that 

life begins from zygote stage which is called “kalala” when the female’s egg, male’s 

sperm, and a rebirth- consciousness are united, which means that the zygote is alive 

before becoming a blastocyst and then an embryo. The arms, legs, hair, nail, teeth, 

skin and other organs are formed afterwards.

	 Consequently, using a zygote or any part of the zygote for testing in the laboratory 

is against the Buddhists teachings and principles and the civil law of the country as it 

is tantamount 

Keywords : Human life, Buddhists believe, Rebirth-consciousness

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   27 24/2/2560   15:59:51



28 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

บทน�ำ

	 ในปัจจุบัน การศึกษาวิจัยเกี่ยวกับสิ่งมีชีวิตมีความก้าวหน้าไปมาก และมีโอกาสขัดต่อจริยธรรม

และกฎหมายฐานฆ่ามนุษย์ได้ ถ้าตัวอย่างที่น�ำมาศึกษานั้นเป็นสภาวะเร่ิมต้นของส่ิงมีชีวิตโดยเฉพาะ

มนุษย์ และมีศักยภาพท่ีจะเจริญไปเป็นตัวตนของมนุษย์ได้ เพราะยังไม่มีข้อตกลงร่วมกันอย่างเป็น

เอกฉันท์ ว่า ความเป็นมนุษย์เริ่มจากจุดไหนแน่

	 ตามหลกัวทิยาศาสตร์สภาพชวีติของทารกในครรภ์เร่ิมต้นจากไซโกต (zygote) คอื ไข่ผสมเซลล์เดียว 

ที่เกิดจากไข่ของแม่ (ovum) ผสมกับอสุจิของพ่อ (sperm) แล้วเจริญเป็นบลาสโตซิสต์ (blastocyst) 

คือตัวอ่อนระยะที่เจริญเติบโตขึ้นหลังปฏิสนธิได้ ๕ วัน เป็นตัวอ่อนก่อนฝังตัวที่เยื่อบุในมดลูก มีจ�ำนวน

เซลล์ ๑๒๐ เซลล์ เมื่อมีอายุ ๑๔ วันหลังปฏิสนธิ จะฝังตัวที่เยื่อบุในมดลูก และจะเจริญเป็นเอมบริโอ 

(embryo) คือตัวอ่อน

	 ถามว่า ตามหลักวิทยาศาสตร์ ความเป็นมนุษย์เริ่มต้นในขั้นตอนไหน นักวิทยาศาสตร์ส่วนใหญ่

จะตอบว่า ความเป็นมนษุย์เร่ิมเมือ่ไซโกตเจรญิเป็นบลาสโตซิสต์อายคุรบ ๑๔ วัน หลงัปฏสินธ ิและฝังตัว

ที่เยื่อบุในมดลูกแล้ว ก่อนเจริญเป็นเอมบริโอ แต่นักวิทยาศาสตร์บางท่านจะตอบว่า ความเป็นมนุษย์

เริ่มต้นเมื่อเป็นเอมบริโอแล้ว

	 ถามว่า พระพุทธศาสนาเห็นว่าอย่างไร ข้อมูลในพระไตรปิฎก โดยเฉพาะมหาตัณหาสังขยสูตร 

ในพระไตรปิฎก เล่ม ๑๒ มหานิทานสูตร ในพระไตรปิฎก เล่ม ๑๐ และอินทกสูตร ในพระไตรปิฎก 

เล่ม ๑๕ ให้ค�ำตอบว่า ความเป็นมนุษย์เริ่มต้นเมื่อปัจจัยหรือ องค์ประกอบแห่งการเกิดในครรภ์ ๓ 

ประการเกิดขึ้นพร้อมกัน ดังรายละเอียดต่อไปนี้

	 องค์ประกอบแห่งการเกิดในครรภ์

	 พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมหาตัณหาสังขยสูตรตอนหนึ่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะปัจจัย ๓ ประการ

ประชุมพร้อมกัน การถือก�ำเนิดในครรภ์จึงมีได้”
1

	 ปัจจัยหรือองค์ประกอบแห่งการเกิดในครรภ์ ๓ ประการ คือ ๑. มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน (มาตา-

ปิตาโร จ สนฺนิปติตา โหนฺติ) หมายถึง ร่วมประเวณีกัน หรือมีเพศสัมพันธ์กัน ๒. มารดามีระดู (มาตา  

จ อุตุนี โหติ) หมายถึง มีความพร้อมในการตั้งครรภ์) และ ๓. มีคันธัพพะมาปรากฏ (คนฺธพฺโพ จ  

ปจจฺุปฏฺโิต) หมายถึง มสีตัว์ผู้จะเกดิในครรภ์มาเกดิด้วย คนัธพัพะนีไ้ด้แก่ปฏสินธิวญิญาณ หรอื ปฏสินธิ

	 1
 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๐๘/๔๔๓.

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   28 24/2/2560   15:59:51



29ศึกษาวิเคราะห์จุดเริ่มต้นชีวิตมนุษย์ตามทรรศนะทางพระพุทธศาสนา

จิตนั่นเอง เมื่อมีองค์ประกอบแห่งการเกิดในครรภ์ครบทั้ง ๓ ประการนี้ การถือก�ำเนิดในครรภ์จึง 

มีได้ ดังที่พระพุทธองค์ทรงอธิบายไว้ว่า

	 “ในสัตว์โลกนี้ มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน แต่มารดายังไม่มีระดู และคันธัพพะยังไม่ปรากฏการ 

ถือก�ำเนิดในครรภ์จึงมีไม่ได้

	 ในสตัว์โลกนี ้มารดาบดิาอยูร่่วมกนั มารดามรีะดู แต่คนัธพัพะยงัไม่ปรากฏ การถือก�ำเนดิในครรภ์

จึงมีไม่ได้

	 แต่เมื่อใด มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน มารดามีระดู และคันธัพพะก็ปรากฏ เมื่อนั้นเพราะปัจจัย ๓ 

ประการประชุมพร้อมกันอย่างนี้ การถือก�ำเนิดในครรภ์ จึงมีได้”
2

	 ปัจจัยหรือองค์ประกอบแห่งการเกิดในครรภ์ ประการที่ ๑ คือ มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน (มีเพศ

สัมพันธ์กัน) ประการท่ี ๒ คือ มารดามีระดู (อุตุนี) หมายถึงอยู่ในช่วงที่มารดาพร้อมจะตั้งครรภ์  

ซึ่งพระอรรถกถาจารย์อธิบายว่า ในช่วงท่ีมารดาจะต้ังครรภ์นั้น จะมีต่อมโลหิตขนาดใหญ่เกิดขึ้นแล้ว

แตกไหลไปท�ำให้ครรภ์บริสุทธิ์ พร้อมจะให้ก�ำเนิดทารกได้ภายใน ๗ วัน ถ้ามารดาบิดาอยู่ร่วมกัน 

ในช่วงนี้จะมีโอกาสตั้งครรภ์ได้ แต่ต้องมีปัจจัยประการที่ ๓ คือ คันธัพพะมาปรากฏในช่วงนี้ด้วย ค�ำว่า  

คันธัพพะ หมายถึง สัตว์ที่จะเกิดในครรภ์ ได้แก่ ปฏิสนธิวิญญาณหรือปฏิสนธิจิต คือวิญญาณหรือจิตที่

จะเกิดในภพใหม่ ค�ำว่า ปรากฏ หมายถึง เข้าสู่ครรภ์ในขณะที่มารดาผู้มีระดูและมีเพศสัมพันธ์กับบิดา

(ของทารกนั้น)
3

	 ถ้าวิเคราะห์ตามหลักวิทยาศาสตร์ องค์ประกอบ ๒ ประการแรกน่าจะได้แก่ โอวุม (ovum) คือ

ไข่ของแม่ และสเปิร์ม (sperm) คือ อสุจิของพ่อมาผสมกันท�ำให้เกิดไซโกต (zygote) คือไข่ผสม ถามว่า 

ไซโกตมีชีวิตหรือไม่

	 ถ้าตอบตามหลกัวิทยาศาสตร์ กต้็องตอบว่า ม ีเพราะไซโกตสามารถพัฒนาตัวเองเป็นบลาสโตซิสต์ 

(blastocyst) และพัฒนาต่อไปเป็นเอมบริโอ (embryo) ได้ ถ้าไซโกตไม่มีชีวิต จะไม่สามารถพัฒนา 

ตัวเองได้ เหมือนวัตถุหรือสิ่งไม่มีชีวิตทั้งหลาย

	 2
 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๐๘/๔๔๓-๔๔๔.

	 3
 ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๔๐๘/๒๓๘.

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   29 24/2/2560   15:59:51



30 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

	 ถามต่อไปว่า ชีวิตที่ว่านี้มาจากส่วนไหน จากไข่ของแม่หรืออสุจิของพ่อ คนทั่วไปจะตอบว่า  

มาจากอสุจิของพ่อ แต่นักปรัชญาวัตถุนิยมจะให้ค�ำตอบต่างกันดังนี้ นักปรัชญาวัตถุนิยมบางพวก เช่น 

จารวาก (Caraka)
4
 ของอินเดียจะตอบว่า ชีวิตเกิดจากการผสมกันถูกส่วนระหว่างไข่ของแม่กับอสุจ ิ

ของพ่อ ชีวิตไม่ได้มีอยู่ในไข่ของแม่และอสุจิของพ่อมาก่อนการผสม เหมือนความแดงของน�้ำหมาก  

ไม่ได้มีอยู่ในพลู หมากและปูน(ขาว)มาก่อน แต่เมื่อน�ำพลู หมาก และปูนมาผสมกันถูกส่วน ความแดง

จึงเกิดขึ้น นักปรัชญาวัตถุนิยมบางพวกที่นับถือลัทธิ Hylozoism (ลัทธิที่ถือว่ามีชีวิตอยู่ในวัตถุ)
5
 เช่น 

พวกเชนหรือพวกไชนะ อินทกยักษ์ในอินเดีย จะตอบว่า มีชีวิตมีอยู่แล้วในไข่ของแม่และอสุจิของพ่อ 

เพราะพวกเชนถือว่า ชีวะหรือชีวิตมีอยู่ในสิ่งมีชีวิตทั้งหลายทั้งที่เคลื่อนที่ได้และที่เคลื่อนที่ไม่ได้ ที่เรียก

ว่า พนัธชพี คอืวญิญาณท่ียงัต้องเวียนว่ายตายเกิดในวฏัสงสารด้วยอ�ำนาจแห่งกรรมซึง่ผกูพนัให้ชพีน้ันๆ 

ต้องมาสัมพันธ์กับวตัถุหรือรา่งกายเรื่อยๆ ไป จนกว่าจะหมดกรรม
6
 ส่วนอินทกยักษ์

7
 ถือว่า ชีวะ (ชวีิต) 

กับ สรีระ (ร่างกาย) เป็นอย่างเดียวกัน (ดูรายละเอียดในตอนที่ว่าด้วย พัฒนาการของทารกในครรภ์ 

ข้างหน้า)

	 ตามหลักพระพุทธศาสนา ไข่ของแม่และอสุจิของพ่อ จัดอยู่ในส่วนของวัตถุธาตุ คือ ธาตุ ดิน น�้ำ 

ไฟ ลม เมื่อถูกท�ำให้รวมตัวกันจะเกิดเป็นรูป (รูปขันธ์) คือร่างกายและส่วนประกอบของรูปเท่านั้น  

ไม่มีนาม (นามขันธ์) คือ เวทนา (ความรู้สึกสุขทุกข์) สัญญา (ความจ�ำได้หมายรู้) สังขาร (ธรรมชาต ิ

ทีป่รงุแต่งจติให้คดิด-ีคดิชัว่) และวญิญาณ (ผู้รับรู้อารมณ์) หรือจิต (ผู้คดินกึ) ซ่ึงเป็นส่วนส�ำคญัทีสุ่ดของ

สิ่งมีชีวิตทั้งหลาย เพราะการจะมีชีวิตอยู่หรือไม่ขึ้นอยู่กับวิญญาณหรือจิตนี้เอง วิญญาณหรือจิตที่ว่านี้

สืบต่อมาจาก คันธัพพะ หรือ ปฏิสนธิวิญญาณ ดังกล่าวข้างต้นและท่ีพระพุทธเจ้าตรัสอธิบายไว้ใน 

มหานิทานสูตร ตอนหนึ่งว่า

	 “อานนท์ ข้อที่เรากล่าวเช่นนี้ว่า ‘เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมี’ เธอพึงทราบเหตุผลที่

วิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมีดังต่อไปนี้ ก็ถ้าวิญญาณจักไม่หยั่งลงในท้องมารดา นามรูปจะก่อตัวขึ้น

ในท้องมารดาได้หรือ”

	 4
 อดิศักดิ์ ทองบุญ, ปรัชญาอินเดีย, (กรุงเทพมหานคร : ราชบัณฑิตยสถาน, ๒๕๕๕) หน้า ๒๙-๓๐.

	 5
 William S.Sahakian, History of Philosophy. (New York : Barness & Noble Books, 1968) p.2.

	 6
 อดิศักดิ์ ทองบุญ, ปรัชญาอินเดีย. อ้างแล้วหน้า ๔๗.

	 7
 อดิศักดิ์ ทองบุญ, วิเคราะห์อภิปรัชญาในพระพุทธศาสนา. (กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒) หน้า ๓๒.

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   30 24/2/2560   15:59:52



31ศึกษาวิเคราะห์จุดเริ่มต้นชีวิตมนุษย์ตามทรรศนะทางพระพุทธศาสนา

	 พระอานนท์	 :	 ไม่ได้เลย พระพุทธเจ้าข้า

	 พระพุทธเจ้า	 :	 ถ้าวิญญาณหยั่งลงในท้องมารดาแล้วล่วงเลยไป นามรูปจักบังเกิดขึ้นเพื่อความ

						      เป็นอย่างนี้ (คืออย่างคนทั่วไป) ได้หรือ

	 พระอานนท์	 :	 ไม่ได้เลย พระพุทธเจ้าข้า

	 พระพุทธเจ้า	 :	 ก็ถ้าวิญญาณเด็กชายหรือเด็กหญิง ผู้เยาว์วัย จักขาดความสืบต่อ (แท้ง) นามรูป

						      จักเจริญงอกงามไพบูลย์ได้หรือ

	 พระอานนท์	 :	 ไม่ได้เลย พระพุทธเจ้าข้า

	 พระพุทธเจ้า	 :	 อานนท์ เพราะเหตนุัน้ เหต ุต้นเหต ุเหตเุกดิ และปัจจยัแห่งนามรูปก็คอืวญิญาณ

						      นั่นเอง
8

	 พระพทุธพจน์นีแ้สดงนัยส�ำคญัว่า ชีวติของคนเราเริม่ต้นเมือ่ปฏสินธิวญิญาณหยัง่ลงสูท้่องมารดา 

นามรูป คือ ขันธ์ ๕ จึงก่อตัวข้ึนและเจริญเติบโตต่อไปได้ ถ้ามีปฏิสนธิวิญญาณลงสู่ท้องมารดาแล้ว  

แต่ในขณะต่อมา คือขณะที่กลายเป็นภวังควิญญาณหรือภวังคจิตขณะแรก หรือ ขณะต่อมา แล้วล่วง

เลยไป นามรูปนั้นก็พัฒนาการต่อไปไม่ได้ ที่เรียกว่าแท้ง

	 พัฒนาการของทารกในครรภ์

	 อินทกยักษ์ผู้มีความเชื่อว่า “ชีวะ กับ สรีระ เป็นอย่างเดียวกัน” คือเชื่อว่า ในรูปหรือวัตถุธาต ุ

มชีวีติแฝงอยูแ่ล้ว เมือ่มปัีจจยัทีเ่หมาะสมเข้าสนบัสนนุช่วยเหลอื รปูนัน้จงึเจรญิเตบิโตขึน้ เช่น สิง่มชีวีติ

ทั้งหลาย ในเรื่องการเกิดในครรภ์ เขาเห็นว่ารูปคือสัตว์บุคคลที่มีชีวิต เป็นผู้สร้างร่างกาย สร้างกระดูก

และก้อนเนื้อขึ้นมาเอง การเกิดในครรภ์นั้นเกิดขึ้นทันที
9
 เมื่อทราบว่า พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่า รูป กับ 

ชีวะ (หรือชีวิต) ไม่ใช่อย่างเดียวกัน จึงเข้าเฝ้าและทูลถามว่า “ที่ผู้รู้ทั้งหลายกล่าวว่า รูปไม่ใช่ชีวะนั้น  

(ถ้าเป็นเช่นนั้นจริง) สัตว์นี้จะมีร่างกายอย่างนี้ได้อย่างไร กระดูก และก้อนเนื้อมาจากไหน สัตว์นี้จะอยู่

ในครรภ์ได้อย่างไร”

	 พระพทุธเจ้าจงึตรสัถึงพฒันาการของทารกในครรภ์ว่า “รปูนีเ้ป็นกลละ (กะละละ)ก่อน จากกลละ 

เกิดเป็นอัพพทุะ จากอพัพทุะเกดิเป็นเปส ิจากเปสเิกดิเป็นฆนะ จากฆนะเกิดเป็นปัญจสาขา (ปุม่ ๕ ปุม่) 

	 8
 ที.ม. (ไทย) ๑๐/๑๑๕/๖๕-๖๖

	 9
 สํ.ส.อ. (บาลี) ๑/๒๓๕/๒๘๔

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   31 24/2/2560   15:59:52



32 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

ต่อจากนัน้ ผม ขน และเลบ็จงึเกดิขึน้ มารดาของสัตว์ผู้อยูใ่นครรภ์นัน้บริโภคข้าว น�ำ้ โภชนาหาร อย่างใด 

สัตว์ผู้อยู่ในครรภ์มารดานั้นก็ยังอัตภาพให้เป็นไปในครรภ์ด้วย ข้าว น�้ำ โภชนาหารอย่างนั้น”
10

	 พระอรรถกถาจารย์อธิบายว่า พระพุทธองค์ทรงตอบว่า สัตว์ในครรภ์เกิดและพัฒนาการไปตาม

ล�ำดับกาล ไม่ใช่มีรูปร่างเป็นทารกในทันทีท่ีมารดาต้ังครรภ์ กล่าวคือ เร่ิมต้นเมื่อมีปฏิสนธิวิญญาณ 

มาปรากฏและเกิดขึ้นพร้อมกับกลละก่อนแล้วพัฒนาต่อไปตามล�ำดับ ดังนี้

		  ๑.	เป็นกลละ คอืรปูละเอยีด กลม ใส มขีนาดเท่าหยดน�ำ้มนัทีติ่ดอยูบ่นขนแกะ หลังจากสลดั 

๓ ครั้งแล้ว รูปละเอียดนี้คงสภาพเช่นนี้อยู่ ๑ สัปดาห์ (กลละนี้น่าจะเป็นไซโกตของนักวิทยาศาสตร์  

แต่มีปฏิสนธิวิญญาณเข้าร่วมแล้ว จึงมีการพัฒนาต่อไปได้)

		  ๒.	ในสัปดาห์ที่ ๒ กลละ พัฒนาเป็นอัพพุทะ คือรูปที่มีสีเหมือนน�้ำล้างเนื้อ มีลักษณะเหมือน

ดีบุกเหลว

		  ๓.	ในสปัดาห์ที ่๓ อพัพทุะพฒันาเป็นเปส ิคอืเป็นช้ินเนือ้เล็กๆ มีลักษณะเหมือนอ้อยงบ ขนาด

เท่าเมล็ดพริกไทย

		  ๔.	ในสัปดาห์ที่ ๔ เปสิพัฒนาเป็นฆนะ คือเป็นก้อนเนื้อ มีลักษณะเหมือนฟองไข่ไก่

		  ๕.	สปัดาห์ที ่๕ ฆนะพฒันาเป็นปัญจสาขา คอืเป็นปุม่ ๕ ปุม่ ได้แก่ แขน ๒ เท้า ๒ และศรีษะ ๑

		  ๖.	ในสัปดาห์ที่ ๖ เป็นต้นไปถึงสัปดาห์ที่ ๔๒ จึงเกิด ผม ขน เล็บ
11

	 พระพทุธเจ้าตรสัไว้ในมหาตณัหาสงัขยสูตร ว่า “มารดาย่อมรกัษาทารกในครรภ์นัน้ ๙ เดือนบ้าง 

๑๐ เดอืนบ้าง จงึคลอดทารกผูเ้ป็นภาระหนักนัน้ ด้วยความกงัวลใจมาก และเลีย้งทารกผูเ้ป็นภาระหนักนัน้ 

ซึ่งเกิดด้วยโลหิตของตน ด้วยความห่วงใยมาก”
12

	 ปฏิสนธิวิญญาณหรือปฏิสนธิจิต กับ ภวังคจิต

	 ตามหลกัพระพทุธศาสนา ชวีติของมนษุย์และสตัว์ทัง้หลาย เป็นไปตามกฎแห่งกรรม ผูท้�ำกรรมดี 

ย่อมได้รับผลดี ผู้ท�ำกรรมชั่ว ย่อมได้รับผลชั่ว ฉะนั้น ตราบใดที่ยังมีกรรม ตราบนั้น จะต้องเวียนว่าย 

ตายเกิดตามผลแห่งกรรมน้ัน ๆ น่ันคือ ในชาติหนึ่งๆ เมื่อกายแตกดับ วิญญาณหรือจิตที่ยังมีกรรม 

จะเคลื่อนออกจากร่างที่แตกดับนั้นไปเกิดในร่างหรือรูปอื่นต่อไป วิญญาณหรือจิตขณะเคลื่อนออกจาก

	 10
 สํ.ส. (ไทย) ๑๖/๒๓๕/๓๓๗-๓๓๙.

	 11
 สํ.ส.อ. (บาลี) ๑/๒๓๕/๒๘๔-๒๘๕.

	 12
 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๐๘/๔๔๔.

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   32 24/2/2560   15:59:52



33ศึกษาวิเคราะห์จุดเริ่มต้นชีวิตมนุษย์ตามทรรศนะทางพระพุทธศาสนา

ร่างเดิม เรียกว่า จุติวิญญาณหรือจุติจิต และขณะหยั่งลงสู่ท้องมารดา เรียกว่า ปฏิสนธิวิญญาณหรือ

ปฏิสนธิจิต ที่ใช้ค�ำ “ขณะ” เพราะตามหลักสันตติ (การต่อเนื่อง) ของพระพุทธศาสนา ถือว่า ทุกสิ่งมี

การเปลี่ยนแปลงทุกขณะ วิญญาณหรือจิตก็มีการเปลี่ยนแปลง คือเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป แล้วเกิดขึ้น 

ตั้งอยู่และดับไปอีกถ้ายังมีเหตุปัจจัยให้เกิด การเกิดดับในรูปเดิม มองเห็นยาก เพราะเป็นไปอย่าง 

ต่อเนือ่ง เช่น เปลวไฟทีเ่ราจดุขึน้ขณะแรก จะตัง้อยูช่ัว่ขณะเดียวแล้วดับไป แต่ก่อนดับได้ส่งต่อความร้อน

ให้เกดิเปลวไฟใหม่ขึน้แล้ว เปลวไฟนัน้ส่งต่อความร้อนให้เกดิเปลวไฟต่อไปอกีแล้วดับ เป็นดังนีเ้ร่ือยๆ ไป 

ฉันใด จุติวิญญาณหรือจุติจิตก็ส่งต่อภาวะแห่งชีวิตให้ปฏิสนธิวิญญาณหรือปฏิสนธิจิต ฉันนั้น

	 ปฏสินธวิญิญาณหรอืปฏสินธจิติกเ็หมือนกนั ต้ังอยู่เพียงชัว่ขณะเดียวแล้วกลายเป็นภวงัควญิญาณ 

หรือภวังคจิต ซึ่งแปลว่า วิญญาณหรือจิตที่เป็นองค์แห่งภพ หมายถึง วิญญาณหรือจิตที่เป็นพื้นฐาน

แห่งชีวิต ตั้งอยู่ตั้งแต่เกิดจนถึงตาย ท�ำหน้าที่สร้างร่างกายส่วนต่าง ๆ  ขณะอยู่ในครรภ์ เสริมสร้างความ

เจริญเติบโตของร่างกาย รักษาดุลยภาพของกายและจิต ท�ำให้ชีวิตด�ำเนินสืบต่อไปได้ นอกจากนี้  

หลังคลอดออกจากครรภ์มารดาแล้ว เมื่อสิ่งเร้าภายนอก เช่น รูป(สี) เสียง กลิ่น รส ผัสสะ (เย็น ร้อน 

อ่อน แข็ง) มากระทบตา หู จมูก ลิ้น กาย ตามล�ำดับ ภวังควิญญาณหรือภวังคจิตจะเปลี่ยนเป็น 

วิถีวิญญาณหรือวิถีจิต (วิญญาณหรือจิตที่เป็นประแส) ไปรับรู้สิ่งเร้านั้นๆ เมื่อท�ำหน้าที่รับรู้และตัดสิน

ด-ีชัว่ ชอบ ไม่ชอบ เป็นต้นแล้วจะกลบัสูภ่วงัค์ต่อไป เรยีกอาการนีว่้า จติตกภวงัค์ จากนัน้ ภวงัควญิญาณ

หรือภวังคจิต จะท�ำหน้าที่ต่อจากวิถีวิญญาณหรือวิถีจิต คือเก็บและก่อ เก็บ คือ รับเอาผลแห่งการ 

กระท�ำของวิถีวิญญาณหรือวิถีจิตแต่ละครั้งไม่ว่าดีหรือชั่ว เป็นบุญหรือเป็นบาปมาเก็บไว้ แล้วก่อ คือ 

ส่งผลให้เกิดแก่ชีวิตทั้งในปัจจุบันและอนาคต แล้วแต่พลังของกรรมหรือการกระท�ำแต่ละคร้ัง ถ้าเป็น

กรรมดีจะก่อให้เกิดผลดี เป็นความสุข ความเจริญก้าวหน้าของชีวิต ถ้าเป็นกรรมชั่ว จะก่อให้เกิดผลชั่ว 

เป็นความทุกข์ ความเสื่อมถอยของชีวิต

	 เม่ือชีวิตด�ำเนินมาจนถึงเวลาตาย (ช่วงที่ชีวิตในโลกนี้ขาดตอนไปชั่วคราว) ภวังควิญญาณหรือ

ภวงัคจติจะกลายเป็นจตุวิิญญาณหรอืจตุจิติ รบัช่วงน�ำผลบญุผลบาปไปเกดิในภพหน้าต่อไป ช่วงนีแ้หละ

ทีพ่ระพทุธเจ้าตรสัเรยีกว่า คนัธพัพะ ซึง่เป็นตัวบ่งชีว่้า ความเป็นมนษุย์เริม่ขึน้เมือ่ไร ตอนไหน ดังข้อมลู

ที่ยกมาจากพระสูตร ๓ สูตร ข้างต้น

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   33 24/2/2560   15:59:52



34 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

บทสรุป

	 ค�ำถาม :	 ความเป็นมนุษย์แรกเกิดเริ่มขึ้นในขั้นตอนใด คือ ขั้นไซโกต ขั้นบลาสโตซิสต์ หรือขั้น

เอมบริโอ

	 ค�ำตอบ :	 ทรรศนะทางพระพทุธศาสนาเห็นว่าเร่ิมขึน้ในขัน้ไซโกต ถ้าไซโกตมีความหมายอย่างเดียว

กบักลละ ซึง่มอีงค์ประกอบ ๓ ส่วนเข้าผสมกนั คอืไข่ของแม่ผสมกบัอสุจิของพ่อ และมปีฏสินธวิญิญาณ 

(คันธัพพะ) เข้ามาร่วมด้วย หมายความว่า ไซโกตมีชีวิตจึงพัฒนาเป็นบลาสโตซิสต์ แล้วพัฒนาต่อไปเป็น

เอมบริโอได้ ซึ่งสอดคล้องกับพัฒนาการของกลละเป็นอัพพุทะ เป็นต้นไปจนเป็นปุ่ม ๕ ปุ่มและเกิด ผม 

ขน เล็บ ฟัน หนัง เป็นต้น

	 ฉะนั้น การน�ำไซโกต หรือชิ้นส่วนของไซโกตไปท�ำการทดลอง จนเป็นเหตุให้ชีวิตแตกดับ ถือว่า 

เป็นปาณาติบาต คือ ฆ่าชีวิตมนุษย์ ซึ่งผิดทั้งหลักศีลธรรมของศาสนาและกฎหมายบ้านเมือง

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   34 24/2/2560   15:59:52



บรรณานุกรม

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโฺต), พจนานกุรมพทุธศาสน์ ฉบบัประมวลศพัท์ (ช�ำระ-เพิม่เตมิ ช่วงที ่๑/เสรมิ). 

กรงุเทพมหานคร: มลูนธิกิารศกึษาเพือ่สนัติภาพ พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยตฺุโต) พมิพ์เผยแพร่, 

๒๕๕๓.

มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั “คลิานสตูร” ใน พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั 

เล่ม ๒๐. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

	 . ปปญจฺสทูน ี(อรรถกถามชัฌมินกิาย มลูปัณณาสก์ ภาค ๒). กรงุเทพฯ: โรงพมิพ์วญิญาณ, 

๒๕๓๒.

	 . “มหาตณัหาสงัขยสตูร” ใน พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย 

เล่ม ๑๒. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

	 . “มหานิทานสูตร” ใน พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 

๑๐. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

	 . สารตฺถปฺปกาสินี (อรรถกถาสังยุตตนิกาย สคาถวรรค ภาค ๑). กรุงเทพมหานคร:  

โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๒.

	 . “อินทกสูตร” ในพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม ๑๕. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

blastocyst embryo ovum sperm และ zygote จากข้อมูลงานวิจัย เรื่อง จุดเริ่มชีวิต ของ ศ.ดร.

นายแพทย์ สมชัย บวรกิตติ ราชบัณฑิตส�ำนักวิทยาศาสตร์ ราชบัณฑิตยสภา และคณะ

03. �������������� (�.��������� 26-35) .indd   35 24/2/2560   15:59:52


