
การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

Preservation of Thai Culture Based on Buddhism

			    รศ.ดร.ประเวศ อินทองปาน
Assoc.Prof.Prawet Inthongpan

ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

บทคัดย่อ

	 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวัฒนธรรมไทยในด้านต่างๆ ที่มีรากฐานมาจากพระพุทธ-

ศาสนา และการธ�ำรงวัฒนธรรมไทย 

	 พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานของวัฒนธรรมไทยและอยู่คู่กับประเทศไทยมาไม่น้อยกว่า 2200 ปี 

โดยผ่านอาณาจักรไทยโบราณและปัจจุบัน จึงก่อให้เกิดและเป็นที่มาของวัฒนธรรมไทยด้านต่างๆ  

กล่าวคือ ด้านภาษาไทยได้รับภาษาบาลี สันสกฤต ดังภาษาที่ใช้กันอยู่ในปัจจุบัน ด้านวรรณกรรม เช่น 

ไตรภูมิพระร่วง พระมหาชนก และคมัภร์ีพระพุทธศาสนาซ่ึงเป็นแหล่งใหญ่ของบทประพันธ์และกวนีพินธ์ 

ด้านประเพณี เช่น วันสงกรานต์ วันลอยกระทง ส่วนด้านพิธีกรรม เช่น การท�ำบุญตักบาตร พิธีท�ำบุญ

วันสารทไทย การเทศนามหาชาติ เป็นต้น นอกจากนั้นแล้วยังมีวันส�ำคัญต่างๆ เช่น วันมาฆบูชา  

วันวิสาขบูชา วันอาสาฬบูชา วันเข้าพรรษา ออกพรรษา เป็นต้น ด้านศิลปกรรม เช่น การสร้างเจดีย์ 

พระปรางค์ และวัดวาอารามต่างๆ ภาพจิตรกรรมฝาผนังท่ีงดงาม ละเอียดอ่อน ที่เขียนเรื่องราว 

ในพระพุทธศาสนา และชาดกต่างๆ ด้านดนตรี ซึ่งวัดเป็นแหล่งก�ำเนิดและอนุรักษ์ศิลปะดนตรี ด้วยวัด

เป็นศูนย์กลางชุมชน จึงเป็นแหล่งก�ำเนิดหรือปรากฏตัวของดนตรีในโอกาสงานต่างๆ ทั้งงานมงคลและ

อวมงคล แม้แต่เนื้อหาเพลงลูกทุ่งไทยในอดีตก็ได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนา รวมทั้งด้านความเชื่อ

เรือ่งวญิญาณ ไสยศาสตร์ โหราศาสตร์ ผ ีเทวดา เป็นต้น ท�ำให้วฒันธรรมไทยมคีวามเป็นเอกลกัษณ์และ

อตัลกัษณ์ทีโ่ดดเด่น เมือ่การเปิดประเทศสูป่ระชาคมอาเซียนและประชาคมโลก จะธ�ำรงวฒันธรรมไทย

ด้งกล่าวได้อย่างไร 

ค�ำส�ำคัญ : การธ�ำรง, วัฒนธรรมไทย, รากฐาน, พระพุทธศาสนา

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   68 24/2/2560   16:01:31



69การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

Abstract

	 This article aims to examine different aspects of Thai culture originated from 

Buddhism and maintenance of Thai culture. 

	 Buddhism as a major basis of Thai culture has been firmly established on this  

soil for more than 2200 years since ancient kingdoms to until the present date;  

originating and being the source of Thai culture in many respects. For instance, present 

Thai language is substantially influenced by Pali and Sanskrit. Classic Thai literatures 

including Tri Phum Phra Ruang, Phramahachanok etc. can be traced back to Buddhist 

scriptures. Buddhism also involves important traditions and rituals such as Songkran 

Day, Loi Krathong Day, giving alms to a Buddhist monk, making merit on seasonal  

festival, giving sermon on the story of the last incarnation of the Buddha etc.  

In addition, number of public holidays are dedicated to Buddhist holy day such as 

Makha Puja Day, Visakha Puja Day, Asalha Puja Day, Buddhist Lent and End of  

Buddhist Lent etc. Arts are inspired by and in turn, serve religious purpose in many 

aspects e.g. construction of Jedi and Stupa as well as monasteries with wall painting 

depicting stories from Buddhism and the Lord Buddha. Monastery also plays significant 

role as a source and the forum for arts and music in the community especially when 

there is an auspicious ceremony or misfortune. Many popular Thai country songs are 

influenced by Buddhism. With well-blended belief in soul, superstition, astrology,  

spirits and angels etc., Thai culture has developed its uniqueness and outstanding 

identity. The key question is how to maintain Thai culture upon embracing the  

AEC and global community. 

Keywords : Preservation, Thai culture, Major basis, Buddhism

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   69 24/2/2560   16:01:31



70 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

บทน�ำ
	 วัฒนธรรม มีความหมายครอบคลุมถึงวิถีการด�ำเนินชีวิต ความคิด ความเชื่อ ค่านิยม จารีต

ประเพณี พิธีกรรม และภูมิปัญญาที่กลุ่มชนและสังคมได้ร่วมสร้างสรรค์ สั่งสม ปลูกฝัง สืบทอด เรียนรู้ 

ปรบัปรงุ และเปลีย่นแปลงเพือ่ให้เกดิความเจริญงอกงาม ทัง้ด้านจติใจและวตัถ ุอย่างสนัตสิขุและยัง่ยนื 

ส่วนที่ส�ำคัญในทุกวัฒนธรรมคือศาสนา เพราะศาสนามีผลต่อความรู้สึกนึกคิด ประเพณี และเป็นแรง

บันดาลใจให้มนุษย์ได้สร้างสรรค์วัฒนธรรมอื่นๆ อีกเป็นอันมาก ดังที่เสฐียรโกเศศ
1
 ได้กล่าวไว้ ว่า 

“วัฒนธรรมที่เป็นส่วนส�ำคัญคือศาสนา เพราะวัฒนธรรมอื่นๆ มีประเพณี ศิลปะ วรรณคดี จรรยาและ

คติความเชื่ออื่นๆ แต่เดิมย่อมขึ้นอยู่แก่ศาสนาทั้งนั้น เช่น ประเพณีท�ำบุญ การสร้างสถานที่วิจิตร รจนา 

รูปภาพ รูปหล่อ ก็อยู่วัดวาอารามทางศาสนา วรรณคดีแต่ก่อนเป็นเร่ืองเกี่ยวกับศาสนาเป็นส่วนมาก 

แม้แต่นิทานก็เช่นเดียวกัน ความคิดเรื่องความประพฤติ เรื่องบาปบุญ คุณโทษ ก็สืบเนื่องมาจากศาสนา

เป็นส่วนมาก เป็นเช่นนี้มาแต่เดิม ไม่ว่าเป็นชาติภาษาใด แม้ว่ารบกันก็ยังอ้างสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในศาสนาให้

ช่วยคุ้มครองหรือเพื่อศาสนา ถึงทุกวันนี้ก็เป็นเช่นนั้น”

	 ตั้งแต่โบราณกาลชนชาติไทยนับถือผีสาง เทวดา ไสยศาสตร์ รวมถึงการนับถือศาสนาพราหมณ์ 

ที่เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมประเพณีไทย เมื่อพระพุทธศาสนาได้เข้ามาเผยแพร่เข้าสู่ประเทศไทย  

คนไทยยังคงนับถือผีและศาสนาพราหมณ์รวมทั้งพระพุทธศาสนา เรียกได้ว่า ผี พราหมณ์ พุทธ อยู่ใน

สายเลือด ดังที่เสฐียรโกเศศ กล่าวว่า “ความเชื่อทั้งสามคตินี้ นับถือคละเคล้าปะปนกันไป จะถือ 

อย่างไหนมากหรือน้อยกว่ากันก็สุดแล้วแต่ชาติชั้นและการศึกษาของคนในหมู่นั้น ซึ่งไม่เท่าเทียมกัน  

ใครจะถอืหนกัไปทางไหน ถ้าไม่เป็นสิง่ทีท่�ำให้ตนเองและผูอ้ืน่เดือดร้อนกย่็อมท�ำได้ตามศรทัธาของตน” 

กล่าวได้ว่า พระพทุธศาสนา และศาสนาพราหมณ์ ในฐานะเป็นรากฐานของวฒันธรรมไทย  วถิชีวีติของ

สังคมก่อให้เกิดวัฒนธรรมด้านต่างๆ อันเป็นบ่อเกิดของเอกภาพและความหลากหลาย กล่าวได้ว่า

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ�ำชาติไทยและเป็นรากฐานส�ำคัญของวัฒนธรรมไทยมาช้านานแล้ว  

จนหลกัธรรมทางพระพทุธศาสนาได้หล่อหลอมซึมซับลงในวถิไีทย กลายเป็นรากฐานวถิชีวีติของคนไทย

ในทุกด้าน ทั้งด้านความเป็นอยู่ ภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี ศีลธรรม เป็นต้น ดังนั้น การศึกษา

วัฒนธรรมไทยจึงเป็นสิ่งจ�ำเป็นที่จะช่วยให้คนไทยรุ่นปัจจุบันเข้าใจความเป็นไทย สังคมไทยได้มากข้ึน 

เพือ่ธ�ำรงวฒันธรรมไทยไว้อย่างยัง่ยนืสบืไปดงัทีบ่รรพบรุษุได้สืบทอดกนัมา จงึขอน�ำเสนอวัฒนธรรมไทย

ด้านต่างๆ ดังนี้ 

	 1
 เสฐียรโกเศศ, เรื่องวัฒนธรรม, (พระนคร : บรรณาคาร, ๒๕๑๕)

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   70 24/2/2560   16:01:31



71การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

ด้านภาษาและวรรณกรรม

	 ด้านภาษา : ภาษา เป็นส่วนส�ำคัญของวัฒนธรรม เพราะภาษาเป็นเครื่องมือสื่อสารความหมาย

ให้คนในชาติเข้าใจกัน ความรักเอื้ออาทรหรือความเกลียดชังก็ได้ ความงดงาม ความไพเราะที่สะท้อน

ถ่ายทางภาษา ภาษาที่เข้มแข็งหรืออ่อนแอ ย่อมสะท้อนสังคมและวัฒนธรรมที่เข้มแข็งหรืออ่อนแอด้วย

เช่นกนั ประเทศไทยมภีาษาของตนเองมาช้านานแล้ว ในสมยักรุงสุโขทยัเป็นราชธาน ีพ่อขนุรามค�ำแหง

ได้ทรงประดษิฐ์ขึน้เมือ่ ปี พ.ศ. ๑๘๒๖ ท�ำให้กลายเป็นรากฐานส�ำคัญของภาษาไทยในปัจจบุนั ตวัอกัษร

ของภาษาไทยได้รับอิทธิพลมาจากภาษาบาลี และสันสกฤต ภาษาที่ใช้กันในปัจจุบันในประเทศไทย  

มีแหล่งก�ำเนดิมาจากพระพุทธศาสนาเป็นส่วนใหญ่ ถ้าเป็นพระพทุธศาสนาฝ่ายเถรวาทได้น�ำภาษาบาลี

เข้ามา ถ้าเป็นฝ่ายมหายานได้น�ำภาษาสันสกฤตเข้ามาใช้ เช่น ค�ำที่ใช้เรียกชื่อต่างๆ ชื่อคน ชื่อเมือง  

ชื่อบ้าน ชื่อสถานที่ราชการ เป็นต้น เพื่อให้เกิดความหมายและเป็นสิริมงคลตามความเชื่อในคติของ

พระพุทธศาสนา

 	 จารึกยุคแรกที่พบในพื้นที่ประเทศไทย ส่วนใหญ่เป็นจารึกของกัมพูชาและทวารวดี ซ่ึงจารึกไว้

บนแท่งศิลาและแผ่นโลหะ มีทั้งภาษาเขมร (อักษรขอม) ภาษาสันสกฤต (อักษรปัลลวะ) ภาษามอญ 

(อักษรมอญ) ส�ำหรับภาษาบาลีมีทั้งอักษรขอม อักษรมอญ หรืออักษรปัลลวะ ส่วนจารึกของศรีวิชัยนั้น

เป็นภาษามลายูโบราณ ภาษาชวา และภาษาสันสกฤต จารึกเก่าแก่ที่สุดที่พบหลักฐานในขณะนี้ คือ 

จารกึภาษาสนัสกฤตด้วยอกัษรปัลลวะในพทุธศตวรรษท่ี ๑๒ พบท่ีจังหวดัจันทบรีุ และจารึกของพระเจ้า

จติรเสนซึง่มอีายหุลงัจากนัน้ไม่นานนกั ชาวไทยมภีาษาพดูของตนเองแต่หลักฐานการประดิษฐ์ตัวอกัษร

มีขึ้นในพุทธศตวรรษที่ ๑๙ คือ อักษรลายสือไทย โดยพ่อขุนรามค�ำแหงมหาราช รัฐไทยในยุคแรกถือว่า

ภาษาสนัสกฤต บาล ีและเขมรเป็นภาษาศกัดิส์ทิธิ ์จงึน�ำมาใช้จารกึ เรือ่งราวเกีย่วกบัศาสนาและกษตัรย์ิ 

และน�ำค�ำเขมรบางค�ำมาเป็นค�ำราชาศัพท์ ภาษาสันสกฤตเข้ามาสู่สังคมของคนไทยพร้อมพุทธศาสนา

มหายาน ตั้งแต่สมัยอาณาจักรน่านเจ้า ราว พ.ศ. ๖๐๐ ครั้น พ.ศ. ๑๗๘๒ คนไทยยึดสุโขทัยได้ และเกิด

ความเลื่อมใสในศาสนาพุทธฝ่ายหินยาน ซึ่งใช้ภาษาบาลี ดังนั้นภาษาบาลีจึงแพร่หลายเข้ามาในสังคม

และขยายกว้างยิ่งกว่าภาษาสันสกฤต 

	 อย่างไรก็ตาม คนไทยก็ยกย่องว่า ทั้งภาษาบาลี และภาษาสันสกฤตเป็นภาษาชั้นสูง มีความ

ศักดิส์ทิธิ ์สมบูรณ์แบบและแสดงภมูปัิญญาอนัสงูส่ง เพราะเป็นภาษาของพระพทุธศาสนา ดงันัน้ ภาษา

ทั้งสองจึงได้มีอิทธิพลในภาษาไทยในเวลาต่อมาและจนถึงปัจจุบัน

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   71 24/2/2560   16:01:32



72 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

  	 ด้านวรรณกรรม : คนไทยนับถือพระพุทธศาสนา จึงรับเอาวรรณกรรมพระพุทธศาสนาเข้ามา

เป็นจ�ำนวนมาก จากคัมภีร์พระไตรปิฏก พระพุทธประวัติ ชาดกต่างๆ กล่าวคือ 

 	 คัมภีร์พระไตรปิฏก มี ๓ คัมภีร์ หรือ ๓ ปิฎก คือ ๑) วินัยปิฎก ว่าด้วยวินัยหรือศีลของภิกษุ 

ภิกษุณ ี ๒) สตุตนัตปิฎก ว่าด้วยพระธรรมเทศนาทัว่ๆ ไป ๓) อภิธมัมปิฎก ว่าด้วยธรรมะล้วนๆ หรอืธรรมะ

ที่ส�ำคัญ 

 	 คัมภีร์อรรถกถาต่างๆ เช่น เตภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วงของพญาลิไท ในสมัยพุทธศตวรรษที่ 

๒๐ ไตรภูมิวินิจฉัย พระพุทธประวัติและชาดกชาติสุดท้ายได้ก่อให้เกิดมหาชาติส�ำนวนไทย มหาชาติ

ค�ำหลวง กาพย์มหาชาติ มหาเวสสันดรชาดกร่ายยาวในสมัยอยุธยา มหาเวสสันดรชาดก ในสมัย 

กรุงรัตนโกสินทร์ ทศชาติและทศชาดก ซึ่งเล่าเรื่อง ๑๐ ชาติสุดท้ายของพระพุทธเจ้า พระราชนิพนธ์

พระมหาชนกในรัชกาลปัจจุบันซึ่งเป็นการน�ำชาดกมาปรับให้มีสารัตถะต่อชาวไทยในยุคปัจจุบัน 

 	 พระปฐมสมโพธกิถา เป็นการเล่าพระพุทธประวติักม็หีลายส�ำนวน เช่น ฉบบัล้านนา ฉบับอยธุยา 

และฉบับสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส นันโทปนันทสูตรค�ำหลวง ที่มาจากคัมภีร์

ทีฆนิกาย โดยมีเจ้าฟ้าธรรมธิเบศรได้ทรงนิพนธ์

 	 กล่าวได้ว่าวรรณกรรมพระพุทธศาสนามีอิทธิพลมากต่อความเจริญงอกงามของวรรณกรรมไทย 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งสมัยสุโขทัย อยุธยา และรัตนโกสินทร์ตอนต้น มีการเทศน์มหาชาติอยู่จนถึงปัจจุบัน 

พระราชนิพนธ์พระมหาชนกของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช และอิทธิพลจาก

วรรณกรรมพระพทุธศาสนาก่อให้เกิดแรงบนัดาลใจแก่งานจิตกรรม เช่น ตามผนงัโบสถ์ มกัพบภาพจาก

ไตรภูมิพระร่วงและภาพเล่าเรื่องทศชาติที่มีคุณค่าสูงทางศิลปะ
2
 หรือการสร้างวัดร่องขุ่น พ.ศ. ๒๕๔๐ 

โดยอาจารย์เฉลิมชัย โฆษิตพิพัฒน์ จิตรกรชั้นแนวหน้าของไทย ซึ่งได้รับแรงบันดาลใจด้านหนึ่งจาก 

พระพทุธศาสนา ซึง่ธรรมะได้เปลีย่นชวีติของอาจารย์เฉลมิชยัจากจติทีร้่อนกลายเป็นเยน็ จงึขออทุศิตน

ให้แก่พระพุทธศาสนา ดังนั้นท่านจึงได้สร้างงานพุทธศิลป์ถวายเป็นงานศิลปะ คือพระอุโบสถที่ตกแต่ง

ด้วยสีขาวเป็นพื้น ประดับด้วยกระจกแวววาววิจิตรงดงามแปลกตา บนปูนปั้นเป็นลายไทย โดยเฉพาะ

ภาพพระพุทธองค์หลังพระประธานซึ่งเป็นภาพที่ใหญ่งดงามมาก เหนืออุโบสถที่ประดับด้วยสัตว์ใน

เทพนิยาย เป็นรูปกึ่งช้างกึ่งวิหคเชิดงวงชูงา ดูงดงามแปลกตาน่าสนใจมาก ส�ำหรับสีขาวของโบสถ์แทน

	 2
 ศรีสุรางค์ พูลทรัพย์, “รามเกียรติ : ความสัมพันธ์ทางวรรณกรรมระหว่างไทยกับอินเดีย” วารสารอินเดีย

ศึกษา. ๕ (๖) ๒๕๕๓ : หน้า ๒๐.

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   72 24/2/2560   16:01:32



73การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

พระบรสิทุธคิณุของพระพทุธเจ้า กระจกขาวหมายถงึ พระปัญญาธคิณุของพระพุทธเจ้าทีเ่ปล่งประกาย

ไปทั่วโลกมนุษย์และจักรวาล

	 กวีไทยได้แต่งวรรณกรรมซึ่งได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนา เช่น เรื่องพระมาลัย อันมาจาก 

มาเลยยสูตร ที่แต่งโดยเจ้าฟ้าธรรมาธิเบศรทรงนิพนธ์ เรียกว่าพระมาลัยค�ำหลวง ส่วนปัญญาสชาดก 

แต่งโดยพระภกิษชุาวเมอืงเชียงใหม่
3
 ต่อมากวไีด้น�ำปัญญาสชาดกมาแต่งเป็นวรรณกรรมร้อยกลอง เช่น 

เสือโคค�ำฉันท์ บทละครเร่ือง พระสุธน รถเสน สังข์ทอง เป็นต้น หรือวรรณคดีเรื่องขุนช้าง ขุนแผน  

ดังที่ พระมหาสุรเดช สุรสกฺโก (อินทรศักดิ์) กล่าวว่า 

	 หลกัธรรมทางพระพทุธศาสนา ค�ำสอนทีส่อดแทรกอยูใ่นเสภาเรือ่งขนุช้าง ขนุแผนมอียูม่ากมาย 

แต่ค�ำสอนท่ีส�ำคัญที่ส่วนใหญ่ยอมรับและน�ำไปปฏิบัติในวิถีชีวิตจริงก็คือเรื่องกรรมและไตรลักษณ์  

โดยมคีวามเชือ่ว่า การเวยีนว่ายตายเกดิของมนษุย์และสัตว์ทัง้หลายในสังสารวฏั เป็นไปด้วยอ�ำนาจกรรม 

วถิชีวีติของมนษุย์และสรรพสตัว์ในโลกนีจ้ะต้องด�ำเนนิไปตามหลักไตรลักษณ์ คอื อนจิจัง ความไม่เทีย่ง

แท้แน่นอน ทกุขงั ความเป็นทกุข์และอนตัตา ความไม่ใช่ตัวตนทีไ่ม่สามารถจะบงัคบัได้ หลักดังกล่าวจะ

ต้องเป็นไปอย่างต่อเนื่องตลอดชีวิต แม้ว่าจะมีค�ำสอนระดับสูงสุด คือ นิพพาน เป็นทางออกสุดท้าย  

ซึ่งมุ่งให้มนุษย์รู้จักพัฒนาตนจนเป็นอิสระ หลุดพ้นจากกิเลสตัณหา แต่เป็นสิ่งที่เป็นไปได้ยากส�ำหรับ

สามัญชน ดงันัน้ ในวถิชีวีติจรงิแล้ว นพิพาน ในเสภา เรือ่งขนุช้าง ขนุแผน เป็นเพยีงหลกัธรรมในอดุมคติ 

ที่มนุษย์ปรารถนาและหวังในภพชาติหน้าเท่านั้น หาใช่สิ่งที่ต้องการในชีวิตปัจจุบันแต่อย่างใดไม่
4

 	 นอกจากนั้นไทยส่วนหนึ่งได้รับอิทธิพลจากศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่มีคัมภีร์พระเวทและคัมภีร์

อื่นๆ เช่น มหากาพย์มหาภารตะ และรามายณะ ซึ่งเป็นทั้งวรรณกรรมและคัมภีร์ นอกนั้นมีต�ำรา

ธรรมศาสตร์ ที่อ้างถึงมากสุดคือ มานวธรรมศาสตร์ คัมภีร์ปุราณะ ดังที่เปลื้อง ณ นคร กล่าวว่า คัมภีร์

เหล่านีมี้อทิธพิลต่อวรรณกรรมไทยอย่างมาก เช่น น�ำรามายณะมาแต่งเป็นรามเกยีรต์ิ หรอืใช้วรรณกรรม

เหล่านี้เป็นแหล่งข้อมูลและแรงบันดาลใจ แม้ในสมัยใหม่ เช่น รัชกาลที่ ๖ แห่งรัตนโกสินทร์ พระองค์

	 3
 เปลือ้ง ณ นคร, ประวตัวิรรณคดไีทย ส�ำหรบันกัศกึษา, พมิพ์ครัง้ที ่๘, (กรงุเทพ: ไทยวฒันาพานชิ, ๒๕๒๓), 

หน้า ๔๗.

	 4
 พระมหาสุรเดช สุรสกฺโก (อินทรศักดิ์). อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อวรรณคดีไทย : ศึกษาเฉพาะ

กรณี เสภาเร่ืองขุนช้าง ขุนแผน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗.

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   73 24/2/2560   16:01:32



74 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

ทรงรับอิทธิพลจากวรรณกรรมอินเดีย ได้แก่ พระนล ศกุนตลา สาวิตรี ฯลฯ หรือเรื่อง ธรรมาธรรมะ

สงเคราะห์ซึ่งทรงนิพนธ์ตามเค้าโครงเรื่องในธรรมชาดกเอกาทสนิบาต มงคลสูตรค�ำฉันท์ซึ่งเป็น

วรรณกรรมทางพุทธศาสนา มทันะพาธาหรอืต�ำนานแห่งดอกกหุลาบ เป็นบทละครพดูค�ำฉนัท์ ทรงพระ

นิพนธ์ตามรูปแบบนาฏวรรณคดีสันสกฤต ใช้ฉากอินเดียโบราณ บทละครเบิกโรงแบบดึกด�ำบรรพ์ ๔ 

เรื่อง คือ มหาพาลี ฤาษีเสี่ยงลูก พระนรสิงหาวตาร และพระคเณศรเสียงา เป็นบทนิพนธ์ค�ำร้องและ 

ค�ำพากย์ตามต้นฉบับรามายณะของวาลมีกิ ส�ำหรับเล่นโขนมีหลายชุด เช่น ชุดสีดาหาย ชุดพิเภกถูกขับ 

ชุดนาคบาศ นอกจากนี้ รัชกาลที่ ๖ ยังทรงนิพนธ์พระนลค�ำหลวง ซ่ึงน�ำเนื้อเรื่องมาจากเรื่องย่อย  

(อุปาขยาน) ในมหาภารตะ ลิลิตนารายณ์สิบปาง ซ่ึงน�ำเนื้อเร่ืองจากคัมภีร์ปุราณะ
5
 และสมัยกรุง

รตันโกสนิทร์ตอนต้น พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก ทรงกระตุ้นให้มกีารผลิตหนงัสือวรรณคดี

ทางพระพทุธศาสนาทีโ่ดดเด่นท่ีสดุ ได้แก่ มหาชาติค�ำหลวง ฉบบัสมบรูณ์ หนังสือโอวาทานสุาสน ีหนงัสือ

รวบรวมสวดมนต์ภาษาบาลี พร้อมท้ังค�ำแปลเป็นไทย เพื่อให้คนไทยใช้สวดมนต์ในโอกาสต่างๆ ด้วย 

และพระองค์ได้ทรงสร้างประเพณใีห้ชนชัน้ระดับเจ้านายและข้าราชการได้สวดมนต์เป็นกจิวตัร ท�ำนอง

เดียวกับพระสงฆ์สวดในวัดวาอารามต่างๆ ท�ำให้การสวดมนต์แพร่หลายไปยังประชาชนทั่วไปด้วย  

แม้การสวดมนต์ข้ามปีในช่วงส่งท้ายปีเก่าต้อนรับปีใหม่ในปัจจุบัน ก็ได้รับแนวคิดนี้เช่นกัน 

 	 เม่ือมองในแง่ของวรรณคดไีทยก็คอื วรรณคดนีัน้สามารถใช้เป็นภาษาสือ่สาร เป็นสือ่ทีจ่ะถ่ายทอด

ความรู้สึกนึกคิด และอุดมการณ์ทางสังคมจากยุคหนึ่งไปสู่อีกยุคหนึ่งได้ ท�ำให้เกิดการสืบทอดผลงาน

ทางวรรณกรรมที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นมา ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า วรรณคดีไทย เป็นบันทึกเรื่องราวในอดีต

ทีส่ะท้อนให้เหน็ภาพจน์เกีย่วกบัวฒันธรรม ขนบธรรมเนยีม ภาษา การเมอืง ด้านจิตใจ ศลิปะ ประเพณี 

พิธีกรรม หรือวิถีชีวิตของคนไทยสมัยก่อน จนกระทั่งเป็นมรดกตกทอดมาจนถึงปัจจุบัน ทั้งเป็นเครื่อง

ชี้น�ำทิศทางส�ำคัญของสังคมไทยในอนาคตอีกด้วย และการท่ีวรรณกรรมไทยได้รับอิทธิพลจากศาสนา

พราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา ท�ำให้ชาวไทยและอินเดียมีความใกล้ชิดกันทางวัฒนธรรมและ 

มีความเข้าใจดีซึ่งกันและกัน 

	 5
 ศรีสุรางค์ พูลทรัพย์, “รามเกียรติ : ความสัมพันธ์ทางวรรณกรรมระหว่างไทยกับอินเดีย” วารสารอินเดีย

ศึกษา. ๕ (๖) ๒๕๕๓ : หน้า ๒๔.

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   74 24/2/2560   16:01:32



75การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

ด้านคติความเชื่อ 

 	 ความเชื่อดั้งเดิมของชาวไทย คือ เชื่อในเรื่องผีสาง ธรรมชาติ ไสยศาสตร์ ต่อมากลุ่มผู้ปกครอง 

ได้น�ำศาสนาฮินดูและพระพุทธศาสนาจากอินเดียที่เข้ามาเผยแผ่เพื่อประโยชน์ในการปรับปรุงสังคม  

โดยรบัถ่ายทอดผ่านรฐัทีเ่จรญิมาก่อน ลัทธศิาสนาและความเชือ่เหล่านีเ้ป็นรากฐานแห่งการสร้างสรรค์

ผลงานทีเ่ป็นรปูธรรม เช่น ประเพณ ีพธิกีรรม วรรณกรรม ศลิปกรรม เริม่ต้นตัง้แต่อาณาจกัรสวุรรณภมูิ

ในช่วงก่อน พ.ศ. ๓๐๐ ยุคมหายาน เมื่อประมาณ พ.ศ. ๑๓๐๐ สมัยอาณาจักรศรีวิชัยเรืองอ�ำนาจ  

ยุคเถรวาทแบบพุกาม เมื่อประมาณ พ.ศ.๑๖๐๐ ที่เจริญรุ่งเรืองขึ้นทางตอนเหนือของไทย ลัทธิศาสนา

ที่ไทยรับถ่ายทอดจากเขมร ได้แก่ การบูชาศิวลึงค์ พระวิษณุ ในศาสนาฮินดู รวมทั้งการบูชาพญานาค 

ส�ำหรับอิทธิพลจากทวารวดี คือ การนับถือพระพุทธศาสนาทั้งมหายานและเถรวาท จึงมีรูปเคารพทั้ง

พระพุทธรูป พระโพธิสัตว์ รอยพระพุทธบาท ซึ่งพระมหาสุรเดช สุรสกฺโก (อินทรศักดิ์) กล่าวว่า 

	 ในเรือ่งความเช่ือของคนในสงัคมไทยส่วนใหญ่ จะได้รับอทิธพิลจากหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา

ก็ตาม แต่อกีส่วนหนึง่ ไม่อาจจะหลกีพ้นความเชือ่ทางเรือ่งผสีางเทวดา และภตูผิปีีศาจ ซึง่เป็นความเชือ่

ดั้งเดิมของคนไทยโบราณ โดยมีมาตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน เมื่อว่าโดยสรุป ก็จะเป็นความเชื่อในลักษณะ

ผสมผสานระหว่างความเชื่อทางศาสนากับความเชื่อทางไสยศาสตร์ ทั้งในวิถีชีวิตจริง ก็ไม่อาจแยกออก

จากกันได้ ความเชือ่ลกัษณะนีจ้ะปรากฏเด่นชดัในการประกอบพธิธีรรม เพราะพธิกีรรมต่าง ๆ  จะเข้าไป

เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของคนไทยตั้งแต่เกิดจนตาย ท้ังยังได้รับความเชื่อถือจากคนทุกชั้น ต้ังแต่พระเจ้า

แผ่นดนิลงมาจนถึงสามญัชนอกีด้วย เช่น พระราชพธิบีรมราชาภเิษก พระราชพธิจีรดพระนงัคลัแรกนาขวญั 

และประเพณีการแต่งงาน

	 จากหลักฐานศิลาจารึกของพ่อขุนรามค�ำแหงมหาราช พระองค์ทรงน�ำพระพุทธศาสนาลัทธ ิ

ลังกาวงศ์จากเมืองนครศรีธรรมราช มายังอาณาจักสุโขทัย ซึ่งอิทธิพลศาสนาพราหมณ์อันเป็นศาสนาที่

ชาวกัมพูชานับถือพร้อมกับศาสนาพุทธฝ่ายมหายานก็ได้ลดลง แต่การเซ่นสรวงสังเวยเทพพระเจ้าก็ยัง

คงมีอยู่ในศาสนาพราหมณ์ ซึ่งจะเห็นได้จากข้อความในศิลาจารึกหลักที่หนึ่งว่า 

	 ... มีพระขพุงผี เทพดาในเขาอันนั้น เป็นใหญ่กว่าทุกผีในเมืองนี้ ขุนผู้ใดผู้ถือเมืองสุโขทัยนี้แล้ 

ไหว้ดี พลีถูก เมืองนี้เที่ยง เมืองนี้ดี ผิไหว้บ่ดี พลีบ่ถูก ผีในเขานั้น บ่คุ้ม บ่เกรง เมืองนี้หาย...

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   75 24/2/2560   16:01:32



76 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

	 ค�ำว่า “ขพุง” เป็นค�ำเรียกเทพ เป็นภาษาเขมรโบราณสมัยก่อนเมืองพระนคร พระขพุงในศิลา

จารึก หมายถึงพระศิวะหรือพระอิศวร ที่สถิตอยู่บนภูเขา ตามเทพนิยายอินเดีย อันที่จริงพระศิวะก็คือ

ภูตผีที่สิงอยู่ตามภูเขานั้นเอง
6
 จะเห็นได้ว่าชาวเมืองสุโขทัยก็มีความเชื่อเรื่อง ผี หรือวิญญาณ และ

ไสยศาสตร์อยู่ก่อนแล้วที่พระพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์เข้าไป และพระพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์ก็ได้

มีบทบาทส�ำคัญต่อประเทศไทย มาสู่อาณาจักรอยุธยาและรัตนโกสินทร์ในปัจจุบัน 

	 ความเชื่อทางศาสนาก่อให้เกิดหลักจริยธรรมของคนไทย ในด้านความเชื่อของคนไทย ก็ไม่ได้ 

แตกต่างจากชนชาติอื่นๆ คือมีความเชื่อถือในเรื่องไสยศาสตร์ ผีสางเทวดา เชื่อในสิ่งที่มองไม่เห็นและมี

ฤทธิ์อ�ำนาจที่จะบันดาลร้าย-ดี ให้แก่มนุษย์ได้ การที่คนไทยมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับธรรมชาติและสิ่ง

ที่เหนือธรรมชาติ คนไทยจึงมีความเชื่อในสรรพสิ่งอันเป็นวิสัยของมนุษย์ที่ต้องการด�ำรงอยู่ด้วยความ

รูส้กึสมดลุกบัธรรมชาต ิและเป็นการสร้างกศุโลบายให้มคีวามรักและความหวงแหนสิง่ทีใ่ห้คณุประโยชน์

ในการด�ำรงชีวิต ความเชื่อของคนไทยแต่เดิมคือ “ผี” อันได้แก่ ผีบรรพบุรุษ ผีฟ้า (แถน-เทวดา) ผีนา 

(แม่ขวัญข้าว-แม่โพสพ) ผีดิน (แม่ธรณี) ผีน�้ำ (แม่คงคา) และผีอื่นๆ อีกมากมาย ท้ังนี้เพราะคนไทย 

ในสมัยก่อนถอืว่าตวัเองเป็นส่วนหนึง่ในธรรมชาต ิซึง่สิง่ศกัดิส์ทิธิใ์นธรรมชาตสิามารถทีจ่ะดลบนัดาลให้

ทัง้ความอดุมสมบูรณ์และความวบัิตภิยนัตรายทัง้ปวง การไม่ท�ำลายและท�ำร้ายธรรมชาติท�ำให้สามารถ

อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข 

 	 พระพทุธศาสนาเข้ามาในสงัคมไทยก่อนสมยัสโุขทยัแล้ว คติความเชือ่ของคนไทยน้ันมีมายาวนาน

นบัพนัปีแล้ว ซึง่ได้รบัอทิธพิลจากพระพทุธศาสนาฝ่ายเถรวาทและมหายาน ร่วมกบัแนวคดิในลัทธบิชูา

บรรพบุรุษ ลัทธิวิญญาณนิยม ที่เชื่อในเรื่องผีสางเทวดา สิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ ในธรรมชาติ รวมทั้งแนวคิด

ความเช่ือเรือ่งไสยศาสตร์ในศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ูประวตัศิาสตร์พดูถงึความเชือ่พิธกีรรม และการปฏิบตัิ

ศาสนาที่ผสมผสานระหว่างพุทธศาสนา ความเชื่อแบบพราหมณ์และความเชื่อเรื่องผี ซึ่งจะสังเกตจาก

ความเชื่อและพิธีกรรมต่างๆ ที่ยังมีอยู่มากโดยเฉพาะในชนบท เช่น เรื่องขวัญ เทวดา ความเชื่อเรื่องผี 

    	 “ขวญั” เป็นความเชือ่ทีม่าจากพราหมณ์ ซ่ึงเป็นความเชือ่เกีย่วกบัชวีติ มพิีธบีายศรีสู่ขวญัเพือ่ให้

คนมีสุขภาพดี มีความสัมพันธ์กันแน่นแฟ้น เมื่อพูดถึงวิญญาณก็มักคิดถึงคนท่ีตายไปยังมีวิญญาณ 

เหลืออยู่ ในขณะที่ในทางพุทธศาสนาค�ำว่าวิญญาณเป็นเพียงการรับรู้

	 6
 จริพฒัน์ ประพนัธ์วทิยา, “อิทธพิลของศาสนาพราหมณ์ในประเทศไทย จากหลกัฐานทางจารกึและวรรณคดี

ไทยบางส่วน” วารสารอินเดียศึกษา, ๒๕๔๗ : หน้า ๔๐.

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   76 24/2/2560   16:01:32



77การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

	 “เทวดา” เป็นสิง่ทีอ่ยูบ่นสวรรค์และอาศยัอยูใ่นธรรมชาต ิเช่น ต้นไม้ ป่าเขา ถ้าเป็นผ ีคนกค็ดิถงึ

วิญญาณที่ไม่ดี หรือคนตายท่ียังไม่ได้ไปผุดไปเกิด ยังเร่ร่อนอยู่ ผีมีอิทธิพลต่อชีวิตมนุษย์ คนเจ็บไข้ 

ได้ป่วยอาจจะถูกผีท�ำ ต้องการไล่ผีหรือมีพิธีเพื่อให้ผีพอใจ มีการถวายหมูเห็ดเป็ดไก่เป็นเครื่องบูชา ผีมี

อยู่ทั่วไป ทั้งผีดีและผีร้าย ผีปู่ย่า ผีปู่ตา ผีบ้าน ผีเรือน ผีไร่ ผีนา ผีป่า และผีร้ายอื่นๆ ตามวัฒนธรรมของ

แต่ละแห่ง

	 ความเช่ือท่ีผสมผสานอยู่ด้วยกันทั้งพุทธพราหมณ์ และผี ดูมีความกลมกลืนในวิถีชีวิตของ 

ชาวบ้าน ไม่มีความขัดแย้งกัน เป็นการเสริมซึ่งกันและกันมากกว่า มีการจัดความส�ำคัญและหน้าที่ของ

คนในการปฏิบัติ มีหมอขวัญท�ำ พิธีทางพราหมณ์ มีหมอธรรม หมอส่อง หมอล�ำ ผีฟ้าท�ำพิธีทางผี  

มีพระสงฆ์ท�ำพิธีกรรมทางพุทธศาสนา งานบุญประเพณีต่างๆ แสดงให้เห็นการผสมผสานระหว่าง 

ความเชือ่ทัง้สาม เช่น งานบญุบัง้ไฟทางภาคอสีาน เป็นพิธกีรรมขอฝนจากแถน ซ่ึงเชือ่ว่าเป็นผู้สร้างโลก 

และสามารถดลบันดาลให้เกิดฝนได้ พิธีกรรมนี้เริ่มจากวัด มีการน�ำบั้งไฟไปไว้ที่วัด มีพิธีซึ่งพระสงฆ์ 

พราหมณ์ และชาวบ้านท�ำร่วมกัน ซึ่งโดยปกติแล้ว พระสงฆ์จะไม่ร่วมพิธีกรรมเกี่ยวกับผี แต่มีหลาย

หมู่บ้านที่มีเรือนผีและศาลพระภูมิในบริเวณวัด แต่อยู่นอกอุโบสถ ซึ่งถือว่าเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์สูงสุด

ทางพุทธศาสนา

	 โดยปกตแิล้ว ความเชือ่ทัง้สามรปูแบบจะมหีน้าท่ีแตกต่างกันไป ชาวบ้านไปท�ำบญุท่ีวดัไปฟังเทศน์

ฟังธรรม และร่วมพิธีกรรมทางศาสนาแต่เมื่อท�ำพิธีสู่ขวัญก็ไปหาพราหมณ์ ถ้าหากเจ็บไข้ได้ป่วยก็หา 

หมอธรรม หมอส่อง หมอล�ำผีฟ้าซึ่งท�ำหน้าที่สัมพันธ์กับผี

	 จะเห็นได้ว่าคนไทย นอกจากจะกราบไหว้บูชาพระพุทธรูปแล้ว ยังกราบไหว้บูชาศาลพระภูมิ 

และผสีางเทวดา ดงันัน้ วฒันธรรมไทยนอกจากจะมลีกัษณะเป็นสากลเหมอืนกบัวฒันธรรมของกลุม่ชน

อื่นๆ แล้ว ยังมีลักษณะเฉพาะท่ีแสดงเอกลักษณ์แห่งความเป็นไทย แสดงลักษณะเฉพาะของกลุ่มตน

หลายประการ อาทิ เป็นวัฒนธรรมที่มีความเก่ียวพันกับพระพุทธศาสนาอย่างแน่นแฟ้น อีกทั้งยัง 

เกี่ยวพันกับสถาบันพระมหากษัตริย์อันเป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวไทยทั้งปวง นอกจากนี้ ยังมีลักษณะ

ทีผ่สมผสานความเชือ่ดัง้เดมิเข้ากบัศาสนาพทุธและพราหมณ์ได้อย่างแนบสนทิ เป็นวฒันธรรมทีม่คีวาม

กลมกลืนกับธรรมชาติ ชื่นชมธรรมชาติมากกว่าจะเอาชนะธรรมชาติ ดังเช่นกวีโบราณที่รจนาไว้ใน 

วรรณคดีหลายๆ ฉบับ

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   77 24/2/2560   16:01:32



78 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

ด้านศิลปกรรม และสถาปัตยกรรมไทย

 	 ศิลปกรรมมิใช่เพียงความสวยงาม ความไพเราะ ความรื่นรมย์เท่านั้น ศิลปกรรมทางพระพุทธ-

ศาสนามีคุณค่าช่วยขับเคลื่อนความงามในสังคม มีพลังจินตนาการ พลังความคิดสร้างสรรค์ ก่อให้เกิด

การจัดระบบระเบียบในชีวิต ความประณีตบรรจงและความสุขสันติด้วยเช่นกัน 	

	 ชาวไทซึ่งย้ายถิ่นฐานมาในภายหลังได้น�ำประเพณีจีนบางอย่างเข้ามาด้วย แต่ก็ถูกกลืนไปด้วย

ประเพณเีขมรและมอญ โดยสิง่เดยีวทีบ่่งชีไ้ด้ว่าพวกเขาเคยรบัศลิปกรรมจากจนีมาก่อนคอืรปูแบบของวดั 

โดยเฉพาะหลังคาแบบเรียว วัฒนธรรมด้านวัตถุทางพระพุทธศาสนาได้แก่ ศิลปกรรมสาขาต่างๆ ที่ถูก

สร้างขึน้เป็นเอกลกัษณ์ของคนไทย ทีเ่ป็นผลงานสร้างสรรค์ของมนษุย์ด้วยสตปัิญญาซึง่ถ่ายทอดให้ทราบ

ถึงความรู้สึกนึกคิด ความเชื่อ ความศรัทธา และจินตนาการที่เป็นรูปธรรมอันละเอียด มี ๔ ประเภท 

ด้วยกัน ได้แก่ สถาปัตยกรรม ในรูปของวัดวาอาราม และปูชนียสถาน ประติมากรรม ในรูปของการปั้น 

การหล่อ การแกะสลกัพระพทุธรปู จติรกรรม ในรปูของการเขยีนภาพ เช่น ภาพฝาผนงัพระอโุบสถ ฯลฯ

	 ศิลปกรรม คือ งานสร้างสรรค์ที่มนุษย์ได้จัดสร้างหรือประดิษฐ์ขึ้น ที่มีอิทธิพลมาจากพระพุทธ-

ศาสนา ได้แก่ งานจิตรกรรม ได้แก่ การเขียนภาพ ลวดลายไทย งานปฏิมากรรม ได้แก่ การปั้น การหล่อ 

และการสลักรูป งานวรรณกรรม ได้แก่ การประพันธ์ร้อยแก้ว ร้อยกรอง สถาปัตยกรรม การออกแบบ 

การก่อสร้าง และนาฏศิลป์ ดุริยางศิลป์ ได้แก่ การขับร้อง ฟ้อนร�ำ เป็นต้น ซึ่งได้รับอิทธิพลมาจาก

พระพุทธศาสนาทั้งสิ้น

 	 อย่างไรก็ตาม ด้านศิลปกรรม พุทธสถานตั้งแต่ในอดีตจนถึงปัจจุบัน มีการก่อสร้างขึ้นมาด้วยจิต

ศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาของพุทธศาสนิกชน จึงก่อให้เกิดความประณีต งดงาม แสดงถึงความเป็น

ศลิปะอย่างสงูส่ง และแสดงถึงความรุง่เรอืงของพระพทุธศาสนาในแต่ละยคุสมยั การก่อสร้างพทุธสถาน

เหล่านี้นอกจากจะทุ่มเทด้วยก�ำลังกายและก�ำลังทรัพย์แล้ว ยังทุ่มเทจิตใจที่ดีงาม เคารพเลื่อมใส 

ในพระพุทธศาสนาด้วย เป็นการท�ำบุญกุศล และเป็นสถานที่ปฏิบัติศาสนกิจของพระภิกษุ และ

พุทธศาสนิกชน เป็นสถานท่ีสืบทอดพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนถาวรและเพื่อเชิดชูความรุ่งเรืองของ

พระพุทธศาสนา ดังนั้นวัดจึงเป็นแหล่งรวมศิลปกรรมแขนงต่าง ๆ ทั้งในการวิจิตรศิลป์ สถาปัตยกรรม 

ประติมากรรม เป็นต้น

	 ด้านสถาปัตยกรรม ส่วนใหญ่เป็นศาสนสถานท้ังของศาสนาพราหมณ์-ฮนิดู และพุทธศาสนา เช่น 

พระปรางค์ ของขอมอยู่บนพื้นฐานความเชื่อในศาสนาฮินดู ความเชื่อเรื่องจักรวาลในศาสนาพุทธและ

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   78 24/2/2560   16:01:33



79การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

พราหมณ์-ฮินดูมีความคล้ายคลึงกันมาก รูปแบบลักษณะและแผนผังของปรางค์ปราสาทซ่ึงเดิมเคยใช้

ประดษิฐานเทวรปูหรอืศวิลงึค์ในศาสนาฮนิดู เมือ่มาเป็นศาสนสถานของศาสนาพุทธแล้วกเ็ปล่ียนมาใช้

ประดิษฐานพระพุทธรูปหรือพระบรมสารีริกธาตุแทน เช่น พระปรางค์สามยอด ลพบุรี และต่อมา 

จึงได้พัฒนามาเป็นพระประธานของวัดในสถาปัตยกรรมไทย การสร้างพระปรางค์นั้นเป็นการดัดแปลง

มาจากศลิปะขอม หรอืเลยีนแบบมาจากพระปรางค์โบราณทีม่อียูแ่ล้วในประเทศไทย ได้มกีารเลียนแบบ

ลายของขอมมาใช้ประดับพระปรางค์ ก่อนท่ีจะพัฒนารูปแบบจนกลายเป็นสถาปัตยกรรมสมัยอยุธยา 

และสมยัรตันโกสนิทร์ในทีส่ดุ พบมากในบรเิวณลุม่แม่น้ามลู-ช ีลงมาถงึลุม่น้าเจ้าพระยา-ป่าสกั สร้างด้วย 

ศิลา ศิลาแลงและอิฐลักษณะเป็นอาคารทรงสูงเรียว คล้ายฝักข้าวโพด 

	 เจดีย์ สถูปทรงโอคว�่ำของอินเดียและลังกาได้รับความนิยมในหมู่รัฐที่นับถือพระพุทธศาสนา  

ในแต่ละท้องถิน่จะมลีกัษณะเฉพาะตวัต่างกนัไป เช่น สมยัทวารวดนียิมสร้างทรงโอคว�ำ่บนฐานสีเ่หลีย่ม

สูงซ้อนเป็นชั้นๆ ย่อมุมทั้ง ๔ หรือเป็นฐาน ๘ เหลี่ยม ประดับเจดีย์บริวารที่มุม เช่น พระปฐมเจดีย์  

ในสมยัศรวีชิยันยิมสร้างเจดย์ีทรงกลมขนาดเล็กไว้บนฐานส่ีเหล่ียมสูงซ้อนหลายชัน้ มเีจดีย์บริวารประดับ

ทั้ง ๔ มุม ส่วนเมืองนครศรีธรรมราชนิยมสร้างเจดีย์ทรงระฆังบนฐานที่ไม่สูงนัก ส�ำหรับรัฐในบริเวณ ๒ 

ฝ่ังแม่น้าโขงนยิมสร้างสถปูทรงบวัเหลีย่ม รปูทรงสถูปท้ังหมดนีไ้ด้กลายเป็นแบบอย่างของการสร้างเจดีย์

ของรัฐไทย โดยทั่วไปจะนิยมสร้างเป็นเจดีย์ทรงกลมขนาดใหญ่แต่ดัดแปลงให้ รูปทรงสถูปทั้งหมดนี้ 

ได้กลายเป็นแบบอย่างของการสร้างเจดีย์ของไทย โดยทั่วไปจะนิยมสร้างเป็นเจดีย์ทรงกลมขนาดใหญ่

แต่ดัดแปลงให้สูงเพรียวเป็นลักษณะเฉพาะของไทย ส่วนทางล้านนาได้รับอิทธิพลของเจดีย์ทรงมอญ

ผ่านทางพม่า

	 สรุปได้ว่า ดินแดนไทยได้รับอิทธิพลมาจากศิลปะขอม และน�ำมาผสมผสานเข้ากับศิลปะท้องถิ่น

ของตัวเอง โดยเฉพาะสถาปัตยกรรม ซึ่งส่วนใหญ่แล้วจะเป็นสถาปัตยกรรมที่อยู่ภายในวัด และ

สถาปัตยกรรมไทยนัน้เรามกัจะมลีกัษณะอนัเป็นเอกลกัษณ์สําคัญ ๓ ประการ คอื ความสงบนิง่ ความเบา 

และ การลอยตัว ความมุ่งหมายของพุทธศาสนานั้นอยู่ท่ีการส่ังสอน ให้คนละจากกิเลสท้ังมวล และ

ค้นหาวิธีปฏิบัติตนตามแนวทางที่พระพุทธองค์ทรงแนะนําให้เข้าถึงความหลุดพ้นทุกข์ วิธีการสั่งสอน

อบรมของพทุธศาสนานัน้ได้แบ่งขัน้การสอนตาม ความเหมาะสมของอปุนิสยัและกเิลสของแต่ละบคุคล 

เป็นการสั่งสอนทั้งระดับที่เป็นโลกิยะและระดับที่เป็นโลกุตระ 

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   79 24/2/2560   16:01:33



80 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

ด้านประเพณี 

	 ประเพณีหรอืพธิกีรรมต่างๆ คือแบบแผนทีป่ฏิบัติสบืทอดกนัมาเป็นเวลาช้านานตลอดอาณาจักร

ไทยแต่ละสมัย เช่น การเกิด การบวชนาค การแต่งงาน การตาย หรือวันส�ำคัญต่างๆ เช่น วันสารท  

วันตรุษ วันส�ำคัญทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ วันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา วันอาสาฬหบูชา วันเข้าพรรษา 

วันออกพรรษา เป็นต้น สมัยสุโขทัย พิธีกรรมทางพุทธศาสนาจัดเป็นประจ�ำ ดังที่สุภาพรรณ ณ บางช้าง 

ได้รวบรวมไว้ ๖ อย่าง เท่าที่หลักฐานปรากฏ กล่าวคือ ๑) พิธีสัมพัจฉรฉินท์หรือพิธัตรุสสิ้นปี จัดขึ้นใน

วันขึ้น ๑๕ ค�่ำ เดือน ๔ โดยจะทรงอาราธนานิมนต์พระสงฆ์ให้สวดพระปริตรติดต่อกันตลอดสามวัน 

สามคนื ๒) พธิวีสิาขบชูา ถงึก�ำหนดการพระราชพิธนีี ้พระมหากษตัริย์จะเสด็จไปนมัสการพระพุทธชนิศรี 

พระพุทธชินราช และพระโลกนาถ ๓) พิธีเข้าพรรษา-ออกพรรษา ๔) พิธีกรานกฐิน ๕) พิธีกวนข้าวทิพย์ 

๖) พธิจีองเปรยีง
7
 จะเหน็ได้ชดัเจนว่า ประเพณทีางพระพุทธศาสนาได้รับการบ�ำรุงเป็นกจิกรรมส่วนหนึง่

ในนโยบายรฐัของพระเจ้าแผ่นดนิในสมยันัน้อย่างแยกไม่ออก แสดงให้เหน็ถึงว่ารัฐไทยกับพระพุทธศาสนา

ได้อยู่ด้วยกันอย่างกลมกลืน

	 ส่วนในช่วงสมัยอยุธยา พระพุทธศาสนาได้ปะปนกับพิธีกรรมทางศาสนาพราหมณ์-ฮินดูมากขึ้น

กว่าเดิม เมื่อพระเจ้าอู่ทอง ซึ่งเป็นปฐมกษัตริย์ได้ทรงประกอบพิธีบรมราชาภิเษก พระองค์ได้ให ้

ความสนใจต่อศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ซึ่งรับมาแต่ขอมเป็นอันมาก ในการประกอบพระราชพิธีบรม-

ราชาภเิษกนัน้ พระองค์ได้เชิญพราหมณ์แท้ๆ มาจากกรุงพาราณสี ประเทศอนิเดีย เพ่ือให้สอดคล้องกบั

แนวคดิของศาสนาพราหมณ์-ฮนิดวู่า ผูจ้ะประกอบพธิกีรรมพราหมณ์นัน้จะต้องเป็นพราหมณ์แท้บรสิทุธิ์

โดยอุภโตสุชาติ ดังข้อความปรากฏในค�ำให้การชาวกรุงเก่าว่า
8
 

	 สมเดจ็พระเจ้าอูท่อง ผูค้รองกรุงศรอียธุยาเป็นพระเจ้าแผ่นดินใหญ่ในสยามประเทศ มกีระมลจติร

จ�ำนงผูกพันในสัณฐวมิตรภาพต่อกรุงพาราณสีราชธานี ขอเจริญทางพระราชไมตรี มายังพระเจ้ากรุง 

พาราณสีผู้ด�ำรงอยู่ในทศพิธราชธรรมอันมหาประเสริฐ ด้วยบัดนี้ กรุงศรีอยุธยา ผู้เป็นมิตรของพระองค์

ประสงค์ใคร่ได้พราหมณ์ผู้รู้ราชพิธี ๘ คน อันเปนพงษพราหมณ์แท้แต่อุภโตสุชาตมากระท�ำการราชพิธี

	 7
 สภุาพรรณ ณ บางช้าง, “พทุธศาสนาในสมัยสโุขทยั”, วทิยานพินธ์ศลิปศาสตรมหาบณัฑติ สาขาวชิาภาษา

ตะวันออก (บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๑๘), หน้า ๑๓๖.

	 8
 พระโยธาธรรมนเิทศ, พนัตรหีลวง. ค�ำให้การชาวกรงุเก่า : ค�ำให้การขนุหลวงหาวดัและพระราชพงศาวดาร

กรุงเก่า, (กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์คลังวิทยา, ๒๕๔๖),หน้า ๕๓.

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   80 24/2/2560   16:01:33



81การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

ราชาภิเษกให้เป็นศิริสวัสดิพิพัฒนมงคล แลเป็นแบบอย่างราชประเพณีไว้ในสยามประเทศสืบไป 

ภายหน้าสิ้นกาลช้านาน

	 ปฐมกษัตริย์ของกรุงศรีอยุธยาให้ความส�ำคัญแก่พิธีพราหมณ์มากเช่นนี้ และพระมหากษัตริย ์

พระองค์อ่ืนๆ ในสมัยต่อมาก็ทรงให้ความส�ำคัญด้วย เพราะเมื่อปฐมกษัตริย์ทรงริเริ่มน�ำพิธีพราหมณ ์

เข้ามาในราชส�ำนัก ก็แปลว่าพิธีกรรมพราหมณ์ต่างๆ ของพราหมณ์ได้เข้ามาสู่ราชส�ำนักมากด้วย
9
  

ในที่สุดได้กลายเป็นราชประเพณี ถึงสมัยพระนารายณ์ ซึ่งตามประวัติศาสตร์ พระองค์ก็ทรงเป็น

พุทธมามกะ แต่ก็ยังไม่ทอดทิ้งคติพราหมณ์ 

	 อนึ่ง สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกได้ทรงตั้งวันวิสาขบูชา 

หลังจากที่เลิกปฏิบัติมาระยะหนึ่ง การเฉลิมฉลองวันวิสาขบูชาเคยมีมาแล้วต้ังแต่สมัยสุโขทัย หากแต่

เกิดสะดุดไปหลังเสียกรุงศรีอยุธยา พระองค์ได้ริเริ่มอีกครั้งหนึ่ง ท�ำให้ประเพณีนี้มีมาสืบเนื่องจนถึงทุก

วันนี้ 

 	 กล่าวโดยสรุป พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่อยู่คู่สังคมไทยมาทุกยุคทุกสมัยและควรส่งเสริม

ท�ำนุบ�ำรุงให้เจริญรุ่งเรืองสืบไป ดังจะขอเชิญพระราชด�ำรัสขององค์พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว 

พระราชทานแก่ประชาชนในการเสด็จออกผนวช เมื่อวันที่ ๑๘ ตุลาคม พ.ศ.๒๔๙๙ ดังนี้ 

	 “อนัพระพทุธศาสนาเป็นศาสนาประจ�ำชาติของเรานี ้ตามความท่ีได้อบรมมากดี็ ตามความศรัทธา

เชื่อถือก็ดี เห็นเป็นศาสนาที่ดีศาสนาหนึ่ง มีค�ำสั่งสอนให้คนประพฤติตนเป็นคนดี ทั้งเพียบพร้อมด้วย

บรรดาสัจธรรมอันชอบด้วยเหตุผลน่าเลื่อมใสยิ่ง” 

	 อย่างไรก็ตาม คนไทยกมี็จติใจกว้างในการยอมรบัความเชือ่หรอืการปฏบิตัขิองศาสนาทกุศาสนา 

ทัง้ยงัอยูร่่วมกนัได้ด้วยความปรองดอง ความเป็นศาสนาทีไ่ม่ใช่ความรนุแรง รกัสงบและยึดทางสายกลาง 

ท�ำให้พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่รวมคนไทยเข้าด้วยกันได้ดี แม้ว่าต่างชาติ ต่างศาสนากัน ยิ่งกว่านั้น 

พระมหากษตัรย์ิของไทยยงัทรงเป็นองค์ศาสนปูถมัภก คอือปุถมัภ์ศาสนาทัง้หลายไม่เฉพาะแต่พระพทุธ-

ศาสนา ซึง่แสดงให้เหน็ว่าลกัษณะทีเ่ป็นมติรของพระพทุธศาสนานัน้ เข้าไปเป็นส่วนหนึง่ในลกัษณะของ

สถาบันพระมหากษัตริย์อันเป็นสถาบันหลักอีกด้วย 

	 9
 ประมวลวิทย์, ในราชส�ำนักพระนารายณ์, (กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์, ๒๕๐๕), หน้า ๑๐๐-๑๐๑.

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   81 24/2/2560   16:01:33



82 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

การธ�ำรงวัฒนธรรมไทย

 	 การธ�ำรงอนุรักษ์วัฒนธรรมไทยให้ด�ำรงอยู่สืบไปจ�ำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกคนและ

ความร่วมมือผ่านองค์กรหรือการจัดระบบองค์กร ซึ่งมีหลายวิธีการด้วยกัน ดังเช่น

		  ๑.	การรวบรวมข้อมลูวฒันธรรมต่างๆ ทัง้ จากคนในท้องถิน่ และเอกสารทีไ่ด้มกีารบนัทกึไว้ 

เพือ่น�ำมาศกึษา วจิยัให้เข้าใจถงึแก่นแท้ เอกลกัษณ์ และคณุประโยชน์ของวฒันธรรมนัน้ๆ ซึง่จะช่วยให้

คนรุ่นใหม่เกิดการยอมรับ และน�ำไปปรับใช้กับชีวิตยุคปัจจุบันได้ 

		  ๒.	ส่งเสริมให้เห็นคุณค่าของประเพณีไทย โดยเฉพาะประเพณีในท้องถิ่น ให้คนในท้องถิ่น

ตระหนกัถึงเอกลกัษณ์ทางวฒัธรรม ซึง่จะท�ำให้เกดิความมัน่ใจและสามารถปรับตัวเข้ากบัความเปล่ียนแปลง 

จากวัฒนธรรมอื่นๆ ที่เข้ามาได้ 

		  ๓.	การรณรงค์เพือ่ปลกูฝังจติส�ำนึก ความรับผิดชอบในการอนรัุกษ์วฒันธรรมให้กบัคนไทย

ทุกคน เพื่อให้ตระหนักถึงความส�ำคัญของวัฒนธรรมว่าเป็นเรื่องที่ทุกคนต้องรับผิดชอบร่วมกัน รวมทั้ง

ภาคเอกชนต้องร่วมกันในการส่งเสริมสนับสนุน ประสานงานการบริการความรู้ วิชาการ และทุนทรัพย์

ส�ำหรับจัดกิจกรรมทางวัฒนธรรมให้กับชุมชน 

		  ๔.	ส่งเสริมให้ใช้ศิลปวัฒนธรรมเป็นซื่อกลาง ในการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างกัน  

ทั้งวัฒนธรรมภายในประเทศ ระหว่างท้องถิ่นต่างๆ และระหว่างประเทศ 

 	 	 ๕. 	ปลกู ฝังทศันคตว่ิาทกุคนมหีน้าท่ีเสรมิสร้าง ฟ้ืนฟ ูและการดูแลรกัษาสภาพแวดล้อมทาง

ธรรมชาติและทางวัฒนธรรมที่เป็นสมบัติของชาติ ให้ทุกคนเกิดความเข้าใจว่า สิ่งเหล่านี้มีผลโดยตรง

ของความเป็นอยู่ของทุกคน 

 	  	 ๖. 	สร้างศนูย์กลางในเผยแพร่ประชาสมัพนัธ์ผลงานทางด้านวฒันธรรม ด้วยระบบเครือข่าย

สารสนเทศ เช่น เวบไซต์ เพือ่ให้ประชาชนเข้าถงึได้ง่าย สะดวกรวดเรว็ และสามารถปรบัเปลีย่นให้เหมาะสม

กับการด�ำเนินชีวิตได้ง่าย อย่างไรก็ดีสื่อมวลชนควรมีบทบาทในการส่งเสริม และสนับสนุนงานด้าน

วัฒนธรรมมากยิ่งขึ้นด้วย 

		  ๗. 	สร้างองค์กรเพื่อสร้างความร่วมมือและขับเคลื่อนทางวัฒนธรรมไม่ว่าจะเป็นมูลนิธิ 

สมาคม องค์กรสาธารณะอืน่ๆ บรหิารจดัการร่วมกนั และทางการศกึษาต้องพัฒนาศกัยภาพบคุคลและ

สังคม ที่มีจิตส�ำนึกพลังร่วมทางวัฒนธรรม 

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   82 24/2/2560   16:01:33



83การธ�ำรงวัฒนธรรมไทยที่มีรากฐานจากพระพุทธศาสนา

	 อย่างไรก็ตาม ในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. ๒๕๕๐ ได้ให้ความส�ำคัญในเรื่อง

วัฒนธรรมไทย โดยมกีารก�ำหนดสทิธแิละหน้าทีไ่ว้หลายประการ ในมาตรา ๘๖(๒) ก�ำหนดให้รฐัส่งเสรมิ

การประดษิฐ์หรือการค้นคดิเพือ่ให้เกดิความรูใ้หม่ รกัษาและพฒันาภมูปัิญญาท้องถิน่และภมูปัิญญาไทย 

รวมทั้งให้ความคุ้มครองทรัพย์สินทางปัญญา และมาตรา ๒๘๙ ก�ำหนดให้องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น

มีอ�ำนาจหน้าที่บ�ำรุงรักษาศิลปะ จารีตประเพณี ภูมิปัญญาท้องถิ่นและวัฒนธรรมอันดีของท้องถิ่น  

โดยให้มีสิทธิที่จะจัดการศึกษาอบรม และการฝึกอาชีพตามความเหมาะสมและความต้องการภายใน

ท้องถิน่น้ัน และเข้าไปมส่ีวนร่วมในการจดัการศกึษาอบรมของรฐั โดยต้องค�ำนงึถงึการบ�ำรงุรกัษาศลิปะ 

จารีตประเพณี ภูมิปัญญาท้องถิ่น และวัฒนธรรมอันดีงามของท้องถิ่นด้วย ดังนั้น การให้การศึกษาแก่

เยาวชนให้มีประสิทธิภาพ ไม่ควรมอบหมายหน้าที่อันยิ่งใหญ่นี้แก่ใครกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง ควรเป็นทุกฝ่าย

ทั้งผู้ปกครอง ชุมชน พระสงฆ์ และสังคมโดยรวม ต้องช่วยกันสร้างให้เกิดวัฒนธรรมที่แสดงถึงความมี

อารยธรรมนี้ขึ้นมาให้ได้เพื่อความยั่งยืนทางวัฒนธรรมไทยทางพระพุทธศาสนาสืบไป

	  อย่างไรก็ตาม วัฒนธรรมไทยก็เช่นเดียวกับสิ่งอื่นๆ ที่มนุษย์ สังคมสร้างขึ้น ย่อมต้องมีเกิด มีดับ 

เปลี่ยนแปลง เคลื่อนไหว ตลอดเวลา และท่ามกลางความเจริญก้าวหน้าอย่างไม่หยุดยั้งของโลก จ�ำเป็น

ที่จะต้องมีการตัดสินใจ นั่นคือจะต้องปรับปรุง แก้ไขให้เหมาะสมกับสิ่งแวดล้อมและสภาพเหตุการณ์ 

ทีเ่กดิข้ึน ดงันัน้การผสมผสานระหว่างเก่ากบัใหม่และกับวฒันธรรมต่างประเทศของวฒันธรรมไทยจ�ำเป็น

ต้องมีขึ้น เพื่อให้สามารถด�ำรงอยู่ได้ในสังคมโลก แต่ก็ไม่สามารถละทิ้งความเป็นเอกลักษณ์ของไทยได้ 

การเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมไทยนั้นมีทั้งด้านบวกและด้านลบ 

บทสรุป

         วัฒนธรรมไทยเป็นสิ่งดีงามที่บรรพบุรุษของเราได้สั่งสมและสืบทอดต่อกันมาจนเป็นเอกลักษณ์

ที่แสดงถึงความเป็นชาติไทย อาจกล่าวได้ว่า วัฒนธรรมนอกจากจะเป็นส่ิงท่ีสร้างความเป็นอันหนึ่ง 

อันเดียวกันของคนในชาติ ความเป็นเอกลักษณ์ที่แสดงถึงความเป็นชาติแล้ว วัฒนธรรมยังท�ำให้เกิด 

ความสัมพันธ์ที่ดี ความรู้สึกเป็นบ้านพี่เมืองน้องกับประเทศเพื่อนบ้านอีกด้วย

 	 ประเทศไทยนับถือพระพุทธศาสนาตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. ๓๐๐ (สมัยสุวรรณภูมิ) เป็นหลัก และ

ได้รบัอทิธพิลศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ูผ่านอาณาจักรไทยโบราณผสมอยูด้่วย กล่าวคอื สมยัทวารวด ีสมยั

ลพบุรี สมัยอู่ทอง ศรีวิชัย เชียงแสน  สุโขทัย อยุธยา ธนบุรี รัตนโกสินทร์ ต่อประเทศไทยในด้านต่างๆ 

กล่าวคอื ด้านภาษาไทยได้รบัภาษาบาล ีสนัสกฤต ด้านวรรณกรรม เช่น เร่ืองรามเกยีรติ ไตรภูมพิระร่วง 

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   83 24/2/2560   16:01:33



84 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑

ด้านประเพณี เช่น วันสงกรานต์ วันลอยกระทง เข้าพรรษา ออกพรรษา เทศนามหาชาติ  ด้านพิธีกรรม

ทางศาสนา เช่น พิธีขึ้นบ้านใหม่ พิธีวางศิลาฤกษ์ การท�ำบุญตักบาตร การท�ำบุญวันสารท การให้ความ

เคารพพระสงฆ์ การอุปสมบท ลัทธิความเชื่อเรื่องวิญญาณ เช่น การบูชาเคารพธรรมชาติ ความเชื่อทาง

ไสยศาสตร์ โหราศาสตร์  ด้านศิลปกรรม ด้านดนตรี เป็นต้น 

	 ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่าวัฒนธรรมไทยจึงมีรากฐานจากการนับถือพระพุทธศาสนา และศาสนา

พราหมณ์-ฮินดู นอกจากจะเป็นสิ่งท่ีสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของคนในชาติ ความเป็น

เอกลักษณ์ท่ีแสดงถึงความเป็นชาติแล้ว วัฒนธรรมยังท�ำให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดี ความรู้สึกเป็นบ้านพี่

เมืองน้องอีกด้วย เช่น ประเทศลาว ประเทศกัมพูชา เป็นต้น สันติสุขของประชาชนจะเกิดขึ้นได้ก็ด้วย

ความเข้มแข็งทางวัฒนธรรมและสังคม วัฒนธรรมเป็นสิ่งดีงามที่บรรพบุรุษของเราได้สั่งสมและสืบทอด

ต่อกนัมาจนเป็นเอกลกัษณ์ท่ีแสดงถึงความเป็นชาติ คนไทยรุน่ปัจจุบนัควรอนรุกัษ์ ธ�ำรงไว้ แม้ว่ากระแส

โลกปรับเปลี่ยนไป พัฒนาไป กระแสประชาธิปไตยและกระแสทุนนิยมที่มีบทบาทครอบคลุมไปทั่วโลก 

กระแสธุรกิจมีบทบาทสูงเด่น ธุรกิจจากเมืองใหญ่และธุรกิจจากชุมชน พื้นท่ีธุรกิจก�ำลังกลืนกินพื้นที่ 

รัฐชาติและพื้นที่ทางวัฒนธรรมอย่างปฏิเสธไม่ได้ จึงก่อให้เกิดประชาคมเศรษฐกิจยุโรป ตามมาด้วย

ประชาคมอาเซียน และประชาคมในทวีปอเมริกาด้วยเช่นกัน ดังนั้นเศรษฐกิจต้องอยู่ภายใต้สังคมท่ี

สันติสุข ไม่เช่นนั้นแล้วสงครามอีกนัยยะหนึ่งจะตามมาอย่างแน่นอน

	 กล่าวได้ว่า วฒันธรรมไทยได้สร้างความมัน่คงของชาติ ความดีงามทัง้ปวง สร้างความรักความศรัทธา

ต่อชีวิตผู้คน สิ่งแวดล้อม สร้างปัญญาธรรม สามัคคีธรรมและคารวธรรมต่อกันและกัน คุณค่าทาง

พระพุทธศาสนาได้สร้างสังคมท่ีสันติสุขและสงบเย็นแก่ประเทศไทยสืบมาแล้วไม่น้อยกว่า ๒,๐๐๐ ปี 

สร้างผู้ปกครองที่ประชาชนต้องการ ดังนั้นความเข้มแข็งของพระพุทธศาสนาก็เป็นความเข้มแข็งทาง

วัฒนธรรมไทยนั้นเอง

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   84 24/2/2560   16:01:33



บรรณานุกรม

จิรพัฒน์ ประพันธ์วิทยา. อิทธิพลของศาสนาพราหมณ์ในประเทศไทย จากหลักฐานทางจารึกและ

วรรณคดีไทยบางส่วน. วารสารอินเดียศึกษา, ๒๕๔๗. 

ประมวลวิทย์. ในราชส�ำนักพระนารายณ์. กรุงเทพมหานคร : โอเดียนสโตร์, ๒๕๐๕.

เปลื้อง ณ นคร. ประวัติวรรณคดีไทย ส�ำหรับนักศึกษา. พิมพ์ครั้งที่ ๘. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนา

พานิช, ๒๕๒๓. 

พระมหาสุรเดช สุรสกฺโก (อินทรศักดิ์). อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อวรรณคดีไทย : ศึกษาเฉพาะ

กรณี เสภาเรื่องขุนช้าง ขุนแผน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา 

พระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗. 

พระโยธาธรรมนิเทศ, พันตรีหลวง. ค�ำให้การชาวกรุงเก่า : ค�ำให้การขุนหลวงหาวัดและพระราช-

พงศาวดารกรุงเก่า. กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์คลังวิทยา, ๒๕๔๖.

ศรีสุรางค์ พูลทรัพย์. รามเกียรติ : ความสัมพันธ์ทางวรรณกรรมระหว่างไทยกับอินเดีย. วารสารอินเดีย

ศึกษา. ๕ (๖) ๒๕๕๓. 

สุภาพรรณ ณ บางช้าง . พุทธศาสนาในสมัยสุโขทัย. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา

ภาษาตะวันออก บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๑๘. 

เสฐียรโกเศศ. เรื่องวัฒนธรรม. พระนคร : บรรณาคาร, ๒๕๑๕. 

06. ������� (��.��.������ 68-85).indd   85 24/2/2560   16:01:34


