
กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรม
ขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

The Process of Sadhamranabhogi-Dhamma Creation of   
Buddhist Organization in Thailand

พระครูธรรมธรศิริวัฒน์ สิริวฑฺฒโน, ผศ.ดร., พระสุภาพร เตชธโร
Asst.Dr.Phrakrudhammathornsiriwat Siriwatthano, Phrasupaporn Techatharo

อาจารย์ประจ�ำมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี

บทคัดย่อ
	 การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา ๑) เพื่อศึกษาหลักสาธารณโภคีธรรมในพระพุทธศาสนา  

๒) เพื่อศึกษากระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในเขตพื้นที่จังหวัดอุบลราชธานี 

๓) เพื่อศึกษาวิเคราะห์ผลการใช้หลักสาธารณโภคีธรรมต่อสังคมในประเทศไทย เครื่องมือในการ 

เก็บรวบรวมข้อมูลเป็นแบบสัมภาษณ์ และแบบการสังเกต การเก็บรวบรวมข้อมูล โดยการสัมภาษณ์และ

สังเกตแบบมีส่วนร่วม กลุ่มผู้ให้ข้อมูลส�ำคัญเป็นผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการจัดการองค์กรพระพุทธศาสนา 

ในเขตพื้นที่จังหวัดอุบลราชธานี ประกอบด้วย พระสงฆ์ ผู้น�ำองค์กร ประชาชน จ�ำนวน ๒๐ คน วิเคราะห์

และสังเคราะห์ข้อมูลด้วยการตีความและสร้างข้อสรุป

	 ผลการวิจัยพบว่า

		  ๑) 	หลกัสาธารณโภคธีรรมในพระพทุธศาสนา คอื หลกัของการแบ่งปัน ช่วยเหลอื เฉลีย่เจอืจาน

ให้ได้ใช้สอยร่วมกัน โดยมีแนวคิดความเป็นมาจากหลักธรรมหนึ่งซึ่งอยู่ในหลักสาราณียธรรม ๖ กลุ่ม

สันติอโศกได้น�ำมาพัฒนาใช้จนเกิดเป็นระบบ แบบแผนหรือวิถีชีวิต ให้มีคุณลักษณะพึ่งตนเองได้ ในทาง

พระพุทธศาสนาพบว่าการแบ่งปันช่วยเหลือแบ่งออกได้ ๒ ชนิดคือ ๑. สิ่งของที่เป็นปัจจัย ๔ (อามิสทาน)  

๒. สิ่งของที่เป็นศิลปวิทยาการ(ธรรมทาน)	

		  ๒) 	กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพระพุทธศาสนาในเขตพื้นที่จังหวัด

อบุลราชธานี พบว่ามกีระบวนการขัน้ตอนล�ำดบัในการสร้างสารณโภคธีรรมขององค์กรพระพทุธศาสนา ๕ 

ขั้นตอน คือ ๑) การก�ำหนดเป้าหมายขององค์กร ๒) ขั้นตอนการจัดตั้งองค์กร ๓) การก�ำหนดคุณสมบัติ

ผูน้�ำการบรหิารองค์กร ๔) กจิกรรมในการด�ำเนนิการ ๕) ผลจากกจิกรรมในการด�ำเนนิการ โดยผ่านองค์กร

พทุธทีศ่กึษา ๓ แห่ง คอื (๑) ศนูย์อบรมคณุธรรมจริยธรรมดงวงัอ้อ จัดต้ังขึน้เพ่ือการไขปัญหาเยาวชน และ

การพฒันาชมุชน (๒) ศนูย์การเรยีนรูช้มุชนพลาญข่อย เน้นการด�ำเนนิงานช่วยเหลือสังคม ใช้สาธารณโภคี

ด้วยการให้ความรู้ แบ่งปันศิลปะวิทยาการทางโลก รวมทั้งศิลปะวิทยาการทางธรรม (๓) ศูนย์ยุวพุทธิก-



77กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

สมาคมจังหวัดอุบลราชธานี เน้นการด�ำเนินงานช่วยเหลือสังคม ด้วยการต้ังศูนย์ปฏิบัติธรรม และสอน

พระพุทธศาสนาวันอาทิตย์รวมทั้งจัดกิจกรรมทางศาสนาและงานประจ�ำจังหวัดที่เกี่ยวข้อง

		  ๓) 	ผลการใช้หลกัสาธารณโภคธีรรมต่อสงัคมในประเทศไทย พบว่าการใช้หลกัสาธารณโภคธีรรม

ในกลุ่มองค์กรพุทธ ในปัจจุบันแบ่งการช่วยเหลือใน ๓ ด้าน คือ ๑) การรักษาพยาบาลและดูแลสุขภาพ  

๒) การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ๓) การศึกษาสงเคราะห์ ซึ่งในจังหวัดอุบลราชธานี นั้นได้น�ำหลักสาธารณ

โภคีมาปรับประยุกต์ทั้งในระดับบุคคล และในระดับองค์กรพุทธ กล่าวคือ ในระดับบุคคลน�ำสู่การด�ำเนิน

ถกูต้องตามหลกัของมชัฌิมาปฏปิทาให้เกดิข้ึน ถือเร่ืองจติใจนัน้มค่ีาสงูกว่าคณุค่าทางวตัถ ุทัง้ยงัช่วยพฒันา

คุณธรรมให้สูงขึ้นในตน ส่วนในระดับองค์กรพุทธ หรือสังคม สามารถประยุกต์เป็นปัจจัยเสริมสร้างดีงาม 

สร้างหรือพัฒนาสังคมให้มีความเจริญ มีความเป็นปึกแผ่นมั่นคงด�ำรงชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 

สงบเย็น

ค�ำส�ำคัญ : กระบวนการ, สาธารณโภคีธรรม, องค์กรพุทธศาสนา, ประเทศไทย, อุบลราชธานี

Abstract
	 The objectives of the present research were to 1) study the fundamental of virtuous 

sharing in Buddhism, 2) study the processes of developing virtuous sharing of Buddhist 

Organization, particularly in Ubonratchatani and 3) scrutinize the impacts of applying 

virtuous sharing’s principles toward Thai society. The interviews and the observations 

forms have been spelt out for the present study, meanwhile, the interviewing and  

the participant observation have been undertaken for data collections. The twenty 

predominant samples have been taken from various Buddhist Organizations  

in Unbonratchatani province viz. the monks, the leaders of the organizations and  

the people. The interpretation and conclusion have been used for the analysis  

and synthesis of the datas selected in the present research.

	 Findings of the study

		  1)	 The fundamental of virtuous sharing in Buddhism is determined as to share 

any lawful gains whether it is more or less with virtuous fellows which is known as virtuous 

sharing. The so-called fundamental has been taken from one of the concepts of virtues 

for fraternal living, Saraniyadhamma, in Buddhism, later on, it has been obviously developed 

by the Buddhist Organization called Santi Ashok as the model and system of self-living. 



78 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑

The charitable objects in Buddhism under the principle of virtuous sharing can be divided 

into two kinds viz. 1) material gift, Amisdana and 2) spiritual gift, Dhammadana.

		  2) 	It has been found that the processes of developing virtuous sharing of Buddhist 

Organizations in Ubonratchatani province have consisted of five stages as follows:  

1) evaluating the purpose of the organization, 2) processing the setting of the organization, 

3) specifying the characteristics of the leader, 4) the procedures of performing the activities, 

and 5) the results of operating the processes. All of the five stages mentioned above  

have been performed throughout the following Buddhist Organizations viz. 1) the Ethical 

Training Center of Dongwang Ao, for solving any of the youth’s problems and developing 

the community 2) the Community Learning Center of Plan Khoi, for supporting the society 

and sharing any kinds of the knowledges either of world’s knowledges and Buddhism  

and 3) the Youth Buddhist Association Center of Ubonratchatani, for maintaining  

the community by means of arranging the meditation center and Buddhist Sunday  

school including organizing the religious activities and the provincial annual festival.

		  3) 	Presently, it is clearly found that the applications of virtuous sharing toward 

Thai society in particular Buddhist Organizations have been performed throughout  

the following details as follows: 1) hospital and health care, 2) human resource development 

and 3) educational supporting. In Ubonratchatani, meanwhile, the principle of virtuous 

sharing has been applied for the individual level and Buddhist Organization level. 

Individually, virtuous sharing has leaded directly to the practicing of the principles of 

middle ways in Buddhism, emphasizing on mental value, not physical value as well as 

enhancing and developing the virtues. In Buddhist Organization level, On the other hand, 

virtuous sharing has been applied for cultivating the morality in the community, for  

the development and advancement of the society in order to maintain the unity of human 

being and living together with harmony and peace forever.

Keywords : Process, Sadha mranabhogi-Dhamma, Buddhist Organization, 
			     Thailand, Ubonratchatani 



79กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

บทน�ำ
	 ปัจจุบันสังคมไทยก�ำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ด้วยเหตุจากการรับเอาระบบเทคโนโลยีต่างๆ  

เข้ามาเพื่อหวังต่อการพัฒนาประเทศและสังคมให้ดีขึ้นจนก่อให้เกิดผลสะท้อนกลับในทางสังคมในสิ่งที ่

ตรงข้ามกับการพัฒนาเหล่านี้ ด้วยเพราะในความต้องการสิ่งใหม่ทางเทคโนโลยีหรือความเจริญนั้น  

ก่อให้เกดิการไหลบ่าของวฒันธรรมต่างชาตริวมเข้ามาด้วย ท�ำให้คนไทยเกดิมค่ีานยิมทางด้านวตัถมุากขึน้ 

ดิ้นรนแสวงหาเสพบริโภค ยึดถือในเรื่องของการกิน กาม เกียรติ มีจิตใจถอยห่างจากหลักค�ำสอนทาง 

พทุธศาสนาเกดิขึน้ และยงัมแีนวโน้มจะมากขึน้เรือ่ยๆ ในยคุปัจจุบนันีจึ้งมคีวามเมตตา ความโอบอ้อมอารี 

การแบ่งบันซึ่งกันและกัน น้อยลงไป ท�ำให้เกิดช่องว่างทางสังคมเกิดขึ้นสร้างความแตกต่างทางชนชั้น 

มากยิ่งขึ้นเรื่อยๆ ด้วยเหตุเพราะยึดวัตถุเป็นคุณค่าในการบอกถึงฐานะ และความเป็นผู้มีมากกว่า ส่งผล 

ต่อการมองไม่เห็นถึงคุณค่าความจ�ำเป็นที่จะต้องแบ่งปันช่วยเหลือซึ่งกันและกันตามมา ทั้งยังเกิดการ 

ดิน้รนขวนขวายแย่งชงิเกดิขึน้ ซึง่ความเหน็ความเข้าใจเช่นนีถ้อืเป็นอนัตรายอย่างยิง่ทีจ่ะท�ำให้สงัคมมคีวาม

แตกร้าวเกิดขึ้นนั่นเอง

	  ในพระพุทธศาสนามีหลักธรรมหมวดหนึ่งที่กล่าวถึงการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ชึ่งหลักธรรม 

ที่กล่าวนี้ก็คือหลักสารณียธรรม ๖ นั่นเอง ซึ่งในจ�ำนวนหลักธรรมทั้ง ๖ ได้มีหลักธรรมที่เรียกว่า สาธารณ-

โภคีธรรม เป็นหลักหนึ่งในสารณียธรรม ๖ นั้นรวมอยู่ด้วย โดยหลักสาธารณโภคีธรรม ถือเป็นหลักธรรม

หนึง่ทีน่่าสนใจเพราะหลกัธรรมนีเ้ป็นสิง่ประสานสงัคมให้เกดิความยดึเหนีย่ว และประสานสงัคมทีแ่ตกร้าว

จากระบบของการแย่งชิงซ่ึงกันและกันให้กลับมาเป็นสังคมท่ีดีเช่นดังเดิม ด้วยหลักธรรมนี้สอนว่าหากได้

ของสิง่ใดมากแ็บ่งปันกัน แต่ในการทีจ่ะแบ่งปันสิง่ใดกต็ามจะต้องเป็นไปเพ่ือโยชน์ทีสู่งสุดแห่งส่ิงของนัน้ๆ 

ซ่ึงท�ำให้ผู้วิจัยเห็นคุ่ณค่าของหลักสาธารณโภคีธรรมนั้นว่าหากได้มีการน�ำมาปรับประยุกต์ใช้ในสังคม

ปัจจบุนัแล้วย่อมน�ำมาสูค่วามสขุสงบเกดิขึน้ทัง้ในสงัคม ชุมชน องค์กรต่างๆ ย่อมมคีวามสมคัรสมานสามคัคี

อย่างแน่นอน 

	  ดังนั้นผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาถึงหลักสาธารณโภคีธรรมในพระพุทธศาสนาและกระบวนการ

สร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพระพุทธศาสนาในประเทศไทย เพื่อน�ำไปสู่การปฏิบัติและประยุกต์ใช้

หลักสาธารณโภคีธรรมต่อสังคมไทยให้เกิดความสุขสงบมีความรักความสามัคคีเจริญรุ่งเรืองต่อไป

วัตถุประสงค์การวิจัย
	 ๑.	เพื่อศึกษาหลักสาธารณโภคีธรรมในพระพุทธศาสนา	

	 ๒.	เพื่อศึกษากระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพระพุทธศาสนาในเขตพ้ืนที่จังหวัด

อุบลราชธานี

	 ๓.	เพื่อศึกษาวิเคราะห์ผลการใช้หลักสาธารณโภคีธรรมต่อสังคมในประเทศไทย



80 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑

วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงวิเคราะห์ (Analytical Research) โดยศึกษาค้นคว้าทั้งทางเอกสาร 

(Documentary investigation) และข้อมูลภาคสนาม มีวิธีด�ำเนินงานการวิจัยดังนี้ 

	 (๑) เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษา

	 เครือ่งมือท่ีใช้ในการเกบ็รวบรวมข้อมลูครัง้นี ้ผูว้จัิยใช้แนวค�ำถามประกอบการสมัภาษณ์ (Interview 

Guideline)กบั ผูจ้ดัตัง้องค์กร ผูบ้รหิารจดัการองค์กร บคุลากรในองค์กร และผูร้บับริการองค์กร โดยอาศัย

กรอบประเด็นต่างๆ ดังต่อไปนี้

		  - 	แนวคิดและความเป็นมาในการจัดตั้งองค์กร 

		  - 	จุดมุ่งหมายในการจัดตั้งองค์กร

		  - 	วิธีการและขั้นตอนในการด�ำเนินงานขององค์กร (การใช้หลักสาธารณโภคีธรรม)

		  - 	ผลจากการด�ำเนินงานขององค์กร (ผลจากการใช้หลักสารณโภคีธรรม)

		  - 	ปัญหาและอุปสรรคในการด�ำเนินงานขององค์กร

	 นอกจากแนวค�ำถามที่ใช้ประกอบการสัมภาษณ์ ผู้ท�ำการวิจัยได้ท�ำการบันทึกเสียงการสัมภาษณ ์

ผู้ให้สัมภาษณ์หรือการสนทนากลุ่ม

	 (๒) การตรวจสอบเครื่องมือ

	 การตรวจสอบเครือ่งมอืทีใ่ช้ในการวจิยัครัง้นี ้จะใช้วธิกีารตรวจสอบ สองวธิด้ีวยกนั คอื การตรวจสอบ

ความเที่ยงและการตรวจสอบความตรงของเครื่องมือที่ใช้ ดังต่อไปนี้ 

		  ๑) 	กรณกีารตรวจสอบความเทีย่ง (Reliability) จะใช้วธิกีารตรวจสอบด้วยการหาค่า Coefficient 

Alpha โดยวิธีการของ Conbrachจากแบบสอบถามที่ได้น�ำไปทดสอบกับกลุ่มประชากรทดลองมาแล้ว  

ท้ังเป็นรายข้อ และทัง้เป็นชดุหรอืเป็นแบบแผน (Pattern) นอกจากนัน้แล้วยงัจะหาค่าความเทีย่งโดยการ

ทดสอบทางสถิติแบบ Factor Analysis จากแบบสอบถาม เพื่อคัดเลือกเอาข้อค�ำถามที่ดี ที่มีค่าน�้ำหนัก 

(Factor loading) ตั้งแต่ .๘๐ ขึ้นไป เพื่อใช้ในการเก็บรวมรวมข้อมูลจริงต่อไป 

		  ๒) 	กรณีการตรวจสอบความตรงจะใช้วธิกีารตรวจสอบความตรงเชงิเนือ้หา (Content Validity) 

โดยให้ผู้ทรงคุณวุฒิหรือผู้เชี่ยวชาญทางด้านอาชญาวิทยาฯ จ�ำนวน ๓ - ๕ ท่านท�ำการตรวจสอบ ปรับปรุง

และแก้ไขข้อค�ำถาม ที่มีการเก็บรวบรวมข้อมูลจากกลุ่มประชากรทดลองมาแล้วอีกครั้งหนึ่ง	

	 (๓) วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล

		  ๑) 	การเข้าถึงข้อมูล ผู้วิจัยได้เปิดเผยสถานภาพจริงในการเข้าไปศึกษากลุ่มองค์กรพุทธต่างๆ  

โดยการเข้าไปส�ำรวจองค์กรก่อนเป็นเบือ้งต้น ครัง้แรกในฐานะผู้รับบริการ เพ่ือเก็บข้อมลูเร่ือง กระบวนการ

เข้ารับบริการจากองค์กร ก่อนเริ่มลงมือท�ำการวิจัย เมื่อหัวข้อวิจัยได้รับการสนับสนุนผู้วิจัยได้ท�ำจดหมาย



81กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

แจ้งอย่างเป็นทางการเพื่อขอเข้าศึกษาสัมภาษณ์โดยใช้เวลาวิธีการสังเกตโดยตรงเป็นระยะเวลา ๑ วัน  

จงึท�ำให้เกิดความคุน้เคยและเป็นกนัเองกบัผูจ้ดัตัง้องค์กร ผูบ้รหิารบคุลากร และผูเ้ข้ารบับริการ ท�ำให้ง่าย

ต่อการเข้าถึงข้อมูลในด้านต่างๆ ด้วยความร่วมมือเป็นดี

		  ๒) 	กระบวนวิธีการศึกษา ในขั้นการศึกษาเชิงปรากฏการณ์ หรือกรณีเชิงประจักษ์ (empirical 

case) นั้นผู้วิจัยใช้การสัมภาษณ์เป็นหลัก นอกเหนือจากข้อมูลทุติยภูมิท่ีได้รวบรวมในระดับหนึ่งและ

เป็นการสมัภาษณ์แบบกึง่โครงสร้าง คอืมกีารเตรยีมเคร่ืองมอืหรือกรอบในการเกบ็ข้อมลู ซ่ึงเป็นแนวค�ำถาม

ประกอบการสัมภาษณ์ในประเด็นต่างๆ มุ่งเน้นการสัมภาษณ์กับผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key – Informant 

Interview) ที่มีความรู้ในกระบวนการจัดการองค์กร วิธีการสัมภาษณ์มีทั้งที่เป็นรายบุคคลและรายกลุ่ม 

โดยรายกลุ่มจะใช้รูปแบบการเก็บข้อมูลด้วยวิธีสนทนากลุ่ม(Focus Group Discussion) เพื่อรวบรวม

ประเด็น ข้อมูลต่างๆ รวมทั้งมีการตรวจสอบข้อมูล เพ่ือความถูกต้องแม่นย�ำ ผ่านกระบวนการพูดคุย 

เป็นกลุ่ม

	 นอกจากการใช้วิธีการสัมภาษณ์ ผู้ท�ำการวิจัยยังได้ใช้วิธีการสังเกตโดยตรง(Direct Observation) 

รวมทั้งวิธีการสังเกตแบบมีส่วนร่วม(Participation Observation) ในการท�ำกิจกรรมร่วมกับองค์กร เช่น 

ช่วยท�ำงาน เข้าร่วมการประชุม เข้ารับการอบรมและใช้บริการขององค์กร เป็นต้น ซ่ึงวิธีการนี้จะท�ำให้ 

ผู้ศึกษาวิจัยสังเกตสิ่งแวดล้อม ข้อมูลด้านพฤติกรรม แบบแผนพฤติกรรม (activities) ความสัมพันธ์ 

(Relationship) ของคนในชุมชน ที่จะสามารถน�ำมาอธิบายเชื่อมโยงปรากฏการณ์ภาพรวมของชุมชนได้

อย่างสัมพันธ์กัน

	 ระหว่างที่ท�ำการวิจัยศึกษาจะมีการจดบันทึกภาคสนาม (Field Note) ควบคู่ไปกับการสังเกต 

ซึ่งเป็นข้อมูลที่ได้นอกเหนือจากการสัมภาษณ์ ท�ำให้ได้ข้อมูลเพ่ิมเติมมากขึ้น และสามารถตอบค�ำถาม 

ตามกรอบที่ตั้งไว้ครบถ้วนสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น

	 (๔) การวิเคราะห์และการน�ำเสนอข้อมูล 

	 เมื่อรวบรวมข้อมูลศึกษาที่ได้จากภาคสนาม ขั้นตอนต่อไปผู้วิจัยจะน�ำเอาข้อมูลท่ีได้มาจัดท�ำเป็น

ระบบ โดยหาความหมาย ล�ำดบัขัน้ตอนกระบวนการสร้างสาธารณโภค ีเชือ่มโยงกบักระบวนการให้บรกิาร 

และหาความสัมพันธ์ของข้อมูลเพื่อน�ำไปสู่การอธิบายท�ำความเข้าใจต่อปรากฏการณ์ท่ีศึกษาวิจัย โดยใน

การวิเคราะห์ข้อมูลผู้ศึกษาจะใช้แนวคิดทฤษฎีที่รวบรวมไว้มาช่วยในการอธิบายวิเคราะห์ปรากฏการณ์ 

ในองค์กรพุทธ ตามล�ำดบัขัน้ตอนเพือ่อธบิายระบบกระบวนการสร้างสาธารณโภคธีรรม โดยน�ำข้อมูลองค์กร

พุทธที่ศึกษาทั้ง ๓ องค์กรคือ ศูนย์พัฒนาคุณธรรมป่าดงใหญ่วังอ้อ ศูนย์การเรียนรู้ชุมชนพลาญข่อย และ

ศูนย์ยุวพุทธิกสมาคมอุบลราชธานี มาอธิบายสนับสนุนให้มีน�้ำหนักและความน่าเชื่อถือมากขึ้นเพื่อน�ำไปสู่

การตอบประเด็นตามวัตถุประสงค์การวิจัยในที่สุด 



82 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑

	 (๕) รวบรวม เรียบเรียงข้อมูล และน�ำเสนอผลงานวิจัย

	 ผลการวิจัย

	 การศึกษาวิจัย กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย พบว่า

หลักสาธารณโภคีธรรมในพระพุทธศาสนา หมายถึงการท่ีได้ส่ิงใดมาโดยชอบธรรมแม้เป็นของเล็กน้อย  

ก็ไม่หวงไว้แต่ผู้เดียว น�ำมาแบ่งปันเฉลี่ยเจือจานให้ได้ใช้สอยร่วมกัน การกระท�ำนั้นเรียกว่า “สาธารณ- 

โภคธีรรม” โดยมแีนวคดิความเป็นมาจากหลกัธรรมหนึง่ซึง่อยูใ่นหลกัสาราณยีธรรม ๖
1
 อนัเป็นหมวดธรรม

อันเป็นท่ีตั้งแห่งความระลึกถึงกัน น�ำมาสู่การก่อให้เกิดความรักและความเคารพระหว่างกัน เป็นไปเพื่อ

สงเคราะห์กนั ไม่ววิาทกนั เพือ่ความพร้อมเพรยีงกัน ซ่ึงในองค์กรของสันติอโศกน�ำมาพัฒนาใช้จนเกดิเป็น

ระบบ แบบแผนหรอืวถีิชวีติ การบรหิารจดัการบุคคล กลุม่ องค์กร ให้มีคณุลักษณะพึง่ตนเองได้ สร้างสรรค์ 

ขยัน อดทน ไม่เอาเปรียบใคร ตั้งใจเสียสละ จนเกิดความสามารถ และความเต็มใจในการท�ำงานฟรี  

ปลอดหนี้ ไม่มีดอกเบ้ีย และเฉลี่ยทรัพย์เข้ากองบุญ เพราะเชื่อมั่นและศรัทธาว่า การได้มาคือ บาป  

การเสียสละคือบุญ เป็นระบบของกงสีใหญ่ท่ีทุกคนเต็มใจเอาทรัพย์สินทั้งหลายเข้ามารวมเป็นกองกลาง 

การกินอยู่เป็นส่วนกลาง รวมกันเป็นหนึ่งเดียว ไม่มีสิทธิส่วนตัวท�ำอย่างยินดีเต็มใจ ท�ำให้เกิดองค์กร 

เพื่อการแบ่งบันช่วยเหลือผู้อื่น ตามหลักแห่งอุดมการณ์ในพุทธศาสนาที่ว่า “จรถ ภิกฺขเว จาริกํ พหุชน- 

หิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย อตฺถาย หิตาย สุขาย เทวมนุสฺสานํ เทเสถ ธมฺมํ อาทิกลฺยาณํ  

มชฺเฌกลฺยาณํ ปริโยสานกลฺยาณํ สาตฺถํ สพฺยญฺชนํ เกวลปริปุณฺณํ ปริสุทฺธํ พฺรหฺมจริยํ ปกาเสถ” (ภิกษ ุ

ทัง้หลาย เธอจงจารกิไปเพือ่ประโยชน์และความสขุแก่คนหมูม่าก เพือ่อนเุคราะห์แก่ชาวโลก เพ่ือประโยชน์

เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ จงแสดงธรรมงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด  

จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถทั้งพยัญชนะอันบริสุทธิ์บริบูรณ์โดยสิ้นเชิง)
2
 ในทางพุทธศาสนาพบ

ว่าสิ่งของที่ใช้ในการแบ่งปันช่วยเหลือผู้อื่นนี้แบ่งออกได้ ๒ ชนิด คือ ๑. สิ่งของที่เป็นปัจจัย ๔ (อามิสทาน) 

๒. สิง่ของทีเ่ป็นศลิปวทิยาการ(ธรรมทาน) ซ่ึงในการแบ่งปันสิง่ทีเ่ป็นศลิปวทิยาการแบ่งออกเป็น ๒ ประเภท 

คือ
3

		  ๑) การแบ่งปันสิ่งท่ีเป็นศิลปะวิทยาการทางโลกคือการแบ่งความรู้ความสามารถในเชิงศิลปะ

วทิยาการ เพือ่น�ำไปประกอบสมัมาอาชพีเลีย้งชวีติ และสามารถด�ำเนนิชวีติต่อไปได้ด้วยความสะดวกสบาย 

เป็นสุข ซึ่งในทางพุทธศาสนาถือว่าเป็นการแบ่งปันขุมทรัพย์ (องฺคสมนิธิ) ที่สามารถจะรักษาตัวเองให้อยู่

รอดปลอดภัยได้ สงบ ผ่องใส 

1	 สาราณียธรรม ๖ ซึ่งประกอบด้วย ๑. เมตตามโนกรรม ๒. เมตตาวจีกรรม ๓.เมตตากายกรรม ๔. สาธารณโภคี 
๕. สีลสามัญญตา ๖. ทิฏฐิสามัญญตา, ดูรายละเอียดใน พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),พจนานุกรม ฉบับประมวลธรรม, 
พิมพ์ครั้งที่ ๑๒, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), หน้า ๒๗๓.
	 2	วิ.ม. ๔/๓๒/ ๔๐.
	 3	ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๔๒/๑๑๙ -๑๒๐.



83กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

		  ๒) การแบ่งปันสิ่งที่เป็นศิลปะวิทยาการทางธรรม คือแบ่งปันความรู้ที่เป็นธรรมะอันเป็น 

ความจริงแท้แห่งชีวิต ท�ำให้พบซึ่งความสุข ความเจริญงอกงาม สว่าง สะอาด สงบ ให้เกิดขึ้นแก่ชีวิต 

นอกจากนี้ยังรวมไปถึงการช่วยเหลือแบ่งปันโอกาสแก่ผู้อื่นให้ได้กลับตัวกลับใจมีความปลอดภัยแก่ชีวิต 

เพราะฉะนั้นการให้และการแบ่งปันเฉลี่ยเจือจานสิ่งของต่างๆ ที่ได้มาให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคโดย 

ทั่วกัน ถือเป็นลักษณะส�ำคัญของหลักสาธารณโภคีธรรมนั่นเอง 

	 ในการใช้หลักสาธารณโภคีธรรมนั้นสามารถแบ่งออกเป็น ๓ ประเภทตามกลุ่มองค์กรพุทธศาสนาที่

ให้ความช่วยเหลือสังคมด้วยการแบ่งบัน ช่วยเหลือ สาธารณสงเคราะห์โดยไม่ได้มุ่งผลตอบแทน ดังนี้ คือ
4

		  ๑) 	การรักษาพยาบาลและดูแลสุขภาพ 

		  ๒) 	การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 

		  ๓) 	การศึกษาสงเคราะห์ ซึ่งในจังหวัดอุบลราชธานีก็ปรากฏมีองค์กรพระพุทธศาสนาที่ได้ใช ้

หลกัการทางสาธารณโภคธีรรมในการด�ำเนนิงานช่วยเหลอืสงัคม ด้วยการให้ความรู ้แบ่งบนัศิลปะวทิยาการ 

ทางโลก รวมทั้งศิลปะวิทยาการทางธรรม เพื่อให้ชาวบ้านชุมชน หรือสังคมนั้นเกิดความสุข สงบเย็น

	 จากการศึกษากระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนา ในเขตพื้นที่จังหวัด

อุบลราชธานี ที่ผู้วิจัยได้เข้าศึกษา ๓ แห่ง คือ 

		  ๑. 	ศูนย์อบรมคุณธรรมจริยธรรมดงวังอ้อ เน้นการด�ำเนินงานช่วยเหลือสังคม ใช้สาธารณโภคี

ด้วยการให้ความรู้ แบ่งปันศิลปะวิทยาการทางโลก รวมท้ังศิลปะวิทยาการทางธรรม สร้างศูนย์อบรม

คุณธรรมจริยธรรมดงวังอ้อนั้น จัดตั้งขึ้นเพื่อการไขปัญหาเยาวชน และการพัฒนาชุมชน จากแนวคิด 

การยึดเอาสถาบันหลักในชุมชน คือบ้าน วัด โรงเรียน หรือรัฐมาประสานความร่วมมือร่วมคิดร่วมท�ำ  

ร่วมวางแผน ร่วมแก้ปัญหา ร่วมพัฒนาชุมชน นั่นเอง

		  ๒. 	ศนูย์การเรยีนรูช้มุชนพลาญข่อย เน้นการด�ำเนนิงานช่วยเหลือสงัคม ใช้สาธารณโภคด้ีวยการ

ให้ความรู้ แบ่งปันศิลปะวิทยาการทางโลก รวมท้ังศิลปะวิทยาการทางธรรม สร้างศูนย์เรียนรู้ชุมชน 

พลาญข่อยเพื่อการพัฒนามนุษย์ทั้งโครงการปฏิบัติธรรมพัฒนากายและจิต โครงการแบ่งปันการศึกษา  

รวมทั้งการจัดตั้งศูนย์การเรียนรู้ชมชนเข้มแข็ง ด้วยการช่วยเหลืออบรมแนะน�ำส่งเสริมความรู้และอาชีพ

ต่างๆ แก่ชุมชน มีการจัดการจากการร่วมมือของชุมชนกับพ่อครูบัญชา ตั้งวงษ์ไชย ที่เน้นภาคส่วนที่เป็น

องค์กรพุทธกับสาธารณสงเคราะห์เข้าด้วยกันและน�ำพาสังคมท่ีมีความสุข สงบเย็น เป็นที่ยังชีพแก่ชีวิต 

ได้ดีด้วยอาชีพที่เหมาะกับชุมชนของตนเอง 

	 4	ผูช่้วยศาสตราจารย์ ดร.ประทุม องักรูโรหิต, สถาบนัทางพระพทุธศาสนากับงานสงัคมสงเคราะห์, โครงการวจิยันี้

เป็นส่วนหนึ่งในโครงการวิจัยพุทธศาสน์ศึกษา, (กรุงเทพมหานคร : ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 

๒๕๕๓),หน้า ๗๕- ๘๑.



84 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑

		  ๓. 	ศนูย์ยวุพุทธกิสมาคมจงัหวัดอุบลราชธาน ีเน้นการด�ำเนนิงานช่วยเหลอืสงัคม ใช้สาธารณโภคี 

ด้วยการให้ความรู้ แบ่งปันศิลปะวิทยาการทางโลก รวมทั้งศิลปะวิทยาการทางธรรม สร้างศูนย์ยุวพุทธิก-

สมาคมจังหวัดอุบลราชธานี เพื่อการตั้งเป็นศูนย์ปฎิบัติธรรม และสอนพุทธศาสนาวันอาทิตย์รวมท้ัง 

จัดกจิกรรมทางศาสนาและงานประจ�ำจงัหวดัทีเ่ก่ียวข้อง เป็นศนูย์รวมแบ่งปันองค์ความรู้ทางพุทธศาสนา 

รวมท้ังการแบ่งปันช่วยเหลอื และร่วมแก้ไขสงัคมให้มคีวามสขุ สงบเยน็ตามหลกัการทางพทุธศาสนานัน่เอง 

	 ซึง่จากผลการศกึษาลสามารถวเิคราะห์กระบวนการสร้างองค์กรสารธารณโภคีในจงัหวดัอบุลราชธานี 

ได้เป็นล�ำดับขั้นตอนกระบวนการดังต่อไปนี้ คือ
5

	 ขัน้ที ่๑ การก�ำหนดเป้าหมายขององค์กร พบว่าท้ัง ๓ องค์กรพทุธนัน้ล้วนมุ่งเป้าหมายไปสูก่ารพฒันา

มนุษย์ใน ๔ ด้าน คือ พัฒนาทางกาย พัฒนาทางศีล พัฒนาทางจิต และปัญญา เป็นหลัก

	 ขัน้ท่ี ๒ ขัน้ตอนการจดัตัง้องค์กร ด้วยการจดัตัง้องค์กรพทุธทีถู่กต้องยดึโยงกบักฎหมายและระเบยีบ

การทางบ้านเมอืงเป็นหลกัส�ำคญัเพือ่การปฎบิตัดิ�ำเนนิงานทีถ่กูต้องเป็นทีน่่าเชือ่ถอื และได้รับการสนบัสนนุ

ส่งเสริมต่อภาครัฐเป็นส�ำคัญ

	 ขั้นที่ ๓ การก�ำหนดคุณสมบัติผู้น�ำการบริหารองค์กร ที่นอกเหนือจากความน่าเคารพศรัทธา 

น่าเล่ือมใสแล้ว คุณสมบัติอีกอย่างของผู้น�ำท่ีจะน�ำไปสู่กระบวนการสร้างองค์กรสาธารณโภคีให้ส�ำเร็จ 

ลุล่วงตามวัตถุประสงค์ด้วยการมีคุณสมบัติ ๔ ประการ คือ
6

		  (๑) เป็นผู้ที่มีวิสัยทัศน์กว้างไกล (Creating a Vision) 

		  (๒) เป็นผู้ที่มีความสามารถในการสื่อสาร (Meaning through Communication)

		  (๓) เป็นผู้ที่มอบอํานาจให้กับผู้ปฏิบัติงาน (Empowerment) 

		  (๔) เป็นผู้ที่เข้าใจตนเอง (Self-Understanding) 

	 ขั้นท่ี ๔ กิจกรรมในการด�ำเนินการ พบว่าองค์กรพุทธในจังหวัดอุบลราชธานีนั้น โดยทั่วไปมุ่งไป 

ในกิจกรรมหรือโครงการทางจริยธรรมมากที่สุด เหตุผลเพราะจริยธรรมนั้นเป็นหลักความประพฤติ หรือ

แนวทางในการปฏิบัติตนที่ควรแก่การยึดถือปฏิบัติเพื่อสามารถอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีความสุขโดยมี

คุณธรรม และศีลธรรมเป็นองค์ประกอบที่ส�ำคัญนั่นเอง

	 5
	สัมภาษณ์ พระครูสุขุมวรรโณภาส ประธานศูนย์พัฒนาคุณธรรมป่าดงใหญ่วังอ้อ ต�ำบลหัวดอน อ�ำเภอเขื่องใน 

จังหวัดอุบลราชธาน,ี ๑๖ ตุลาคม ๒๕๕๗. / สัมภาษณ์พ่อครูบัญชา ตั้งวงษ์ไชย ประธานศูนย์การเรียนรู้ชุมชนพลาญข่อย, 

๑๒ พฤศจิกายน ๒๕๕๖./สัมภาษณ์พระครูพุทธศักดิสมณกิจ ผู้ช่วยเจ้าอาวาส วัดสุปัฏนารามวรวิหาร อ.เมือง 

จ.อุบลราชธานี, ๒๕ ตุลาคม ๒๕๕๗.
	 6	Don Hellriegel, John W. Slocom and Richard W. Woodman, Organizational Behavior, 8th ed., 

(Ohio : South-Western College Publishing, 1998), pp. 303-304./สัมภาษณ์ พระครูสุขุมวรรโณภาส ประธาน 

ศูนย์พัฒนาคุณธรรมป่าดงใหญ่วังอ้อ ต�ำบลหัวดอน อ�ำเภอเขื่องใน จังหวัดอุบลราชธานี, ๑๖ ตุลาคม ๒๕๕๗.



85กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

	 ขั้นที่ ๕ ผลจากกิจกรรมในการด�ำเนินการ โดยองค์กรนั้นจะต้องก�ำหนดเลือกเครื่องมือและวิธีการ

เพื่อใช้ในการประเมิน คุณธรรม จริยธรรม หรือความพอใจ ผ่านวิธีการต่างๆ ท่ีสามารถแสดงผลให้เห็น 

เป็นรูปธรรมได้ เพื่อศูนย์การด�ำเนินงานนั้นก็น�ำไปสู่การปรับปรุงการบริการหรือให้ความช่วยเหลือท่ี 

เหมาะสมดีงามให้ดีในฐานะผู้มีสาธารณโภคีธรรมต่อไป 

	 ผลการใช้กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธในเขตพื้นที่จังหวัดอุบลราชธานีและ

การประยุกต์ใช้ในองค์กรพุทธซึ่งกระบวนสร้างสาธารณโภคีนั้นสามารถน�ำมาปรับประยุกต์ในการจัดต้ัง

องค์กรพุทธด้วยการน�ำมาใช้ในการจัดตั้งองค์กรเพื่อการแบ่งปันและช่วยเหลือสังคมได้ใน ๒ ระดับ คือ

		  ๑)	สาธารณโภคีในระดับบุคคล ที่เป็นเรื่องเกี่ยวกับ ปาก ท้อง การกินดีอยู่ดีของมนุษย์ เน้นถึง

การได้รบัความสะดวกสบายในด้านการกนิดอียูด่ ีหลกัสาธารณโภคีมคีวามสมัพันธ์กบัหลกัเศรษฐกจิโดยตรง

เรยีกว่า เศรษฐกิจแนวพทุธ ทีด่�ำเนนิตามหลกัของมชัฌมิาปฏปิทา ไม่มกีารเบยีดเบยีนตนเอง มคีวามเอน็ดู

เห็นอกเห็นใจเพื่อนมนุษย์ด้วยกันตามหลักของสันโดษ ๓ คือ (๑) ยถาลาภสันโดษ (๒) ยถาพลสันโดษ  

(๓) ยถาสารปุปสนัโดษ นอกจากนีใ้นด้านการด�ำเนนิชีวติ หลกัสาธารณโภคมีคีณุค่าด้วยการสร้างคณุธรรม

ในด้านจิตใจซึ่งถือว่าใจหรือจิตนั้นมีค่าสูงกว่าคุณค่าทางวัตถุ สามารถน�ำมาเป็นที่พึ่งทางใจ น�ำพาชีวิต 

ให้ไปสู่เป้าหมายที่ตนได้ตั้งไว้ สอนให้มนุษย์รักสามัคคี มีความยุติธรรมต้องการปฏิบัติแต่สิ่งท่ีถูกต้อง  

รักความเมตตากรุณา ช่วยเหลือซึ่งกันและกันช่วยเหลือผู้ที่อ่อนแอกว่า ไม่อิจฉาริษยาพยาบาทต่อกัน 

	  	 ๒) สาธารณโภคีในระดับสังคมและองค์กร ค�ำสอนเรื่องสาธารณโภคีตามหลักพุทธศาสนา 

เป็นส่วนหน่ึงของชุดค�ำสอนเรื่องสาราณียธรรม คือ ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งความระลึกถึง ที่พระพุทธเจ้า 

ทรงแสดงไว้เป็นแนวทางในการเสริมสร้างความสามัคคี ให้เกิดขึ้นในสังคมเอาไว้ เป็นหลักธรรมที่จะ 

เสริมสร้างความรู้สึกท่ีดีให้เกิดข้ึนต่อกันและกันอยู่ เสมอในยามที่ระลึกถึงกัน ซ่ึงจะเป็นเครื่องมือในการ

เสริมสร้างความสามัคคีมีน�้ำหนึ่งใจเดียวกันให้เกิดข้ึน โดยเฉพาะบทบาทขององค์กรพุทธมีการประยุกต์

หลักสาธารณโภคีเป็นปัจจัยเสริมสร้างความสามัคคีในสังคมท�ำให้เกิดคุณประโยชน์ต่อสังคมและ 

องค์กรพุทธ ในปัจจุบันเห็นได้ใน ๓ องค์กรหลัก คือ 

 			   (๑) การสร้างศูนย์พยาบาลและดูแลสุขภาพ ซ่ึงองค์กรพุทธสามารถจัดต้ังความช่วยเหลือ 

ในด้านนี้ได้เป็นอย่างดี 

	  		  (๒) การสร้างศูนย์พัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ซึ่งเป็นองค์กรสาธารณสงเคราะห์ด้านการพัฒนา

ทรัพยากรมนุษย์ ด้วยการจัดตั้งองค์กรและศูนย์พัฒนาทั้งการรับเลี้ยงเด็กก�ำพร้า ผู้ด้อยโอกาส คนไร้ที่อยู่ 

การดูแลสตรีและเด็กวัยรุ่นที่มีปัญหาด้านยาเสพติด หรือการจัดหาอาชีพให้ก็ได้ 

 			   (๓) การสร้างศูนย์ศึกษาสงเคราะห์ ซึ่งงานด้านการศึกษาสงเคราะห์ตามหลักแห่งสาธารณ-

โภคีธรรมน้ันสามารถจัดท�ำได้ด้วยการอาศัยองค์กรพุทธคือวัดหรือสถาบันทางพุทธศาสนาในการสร้าง

โรงเรียนขึ้นมารองรับเด็กที่เกิดในสถานที่นั้นหรือเด็กที่รับเข้ามาอุปถัมภ์



86 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑

 			   (๔) การสร้างศูนย์สงเคราะห์สัตว์ ในด้านการสงเคราะห์สัตว์นั้นวัดถือเป็นต้นแบบของด้าน

การสงเคราะห์สตัว์ด้วยอาจเพราะการเหน็ว่าวดันัน้เป็นทีอ่ภัยทานแก่สรรพสัตว์ทัง้หลาย และวดัหรือองค์กร

พุทธนั้นสามารถที่จะระดมทุนความช่วยเหลือได้ดีหากมีการจัดวางระบบและศูนย์ได้อย่างถูกต้อง

 	 จะเห็นได้ว่าการประยุกต์หลักสาธารณโภคีในพระพุทธศาสนานั้นมีความส�ำคัญในระดับบุคคลและ

สงัคมตลอดจนองค์กรพทุธ เป็นการสร้างความสมัพนัธ์กบัสงัคมโดยใช้หลกัสาธารณโภคเีป็นพืน้ฐานในการ

สร้างหรือพัฒนาสังคมให้มีความเจริญ เพื่อเสริมความเป็นปึกแผ่นมั่นคงแก่สังคม ส่งเสริมให้ปฏิบัติในสิ่งที ่

ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา โดยมุ่งให้คนที่อยู่ร่วมกันในสังคม มีการเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่ดีขึ้น 

ทั้งด้านวัตถุและด้านจิตใจ อันจะท�ำให้การด�ำรงชีวิตอยู่ร่วมกันนั้นมีความเจริญรุ่งเรืองและสงบสุขต่อไป

บทสรุป 

	 หลักสาธารณโภคีธรรมในพระพุทธศาสนา นั้นคือ หลักของการแบ่งปัน ช่วยเหลือ เฉล่ียเจือจาน 

ซึ่งกันและกัน โดยมีแนวคิดมาจากหลักสาราณียธรรม ๖ ท่ีกลุ่มสันติอโศกได้น�ำมาพัฒนาใช้จนเกิดเป็น

ระบบ แบบแผนหรือวิถีชีวิต ที่มีลักษณะการพึ่งตนเองได้ นั่นเอง ซึ่งการแบ่งปันช่วยเหลือนั้นแบ่งออกได้ 

๒ ชนิดคือ (๑) สิ่งของท่ีเป็นปัจจัย ๔ (อามิสทาน) (๒) ส่ิงของที่เป็นศิลปะวิทยาการ(ธรรมทาน)  

ส่วนกระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพระพุทธศาสนาในเขตพ้ืนที่จังหวัดอุบลราชธานี  

มีกระบวนการขั้นตอนล�ำดับในการสร้างสาธารณโภคีธรรมโดยผ่านองค์กรพุทธที่ศึกษา ๓ แห่ง คือ  

(๑) ศูนย์อบรมคุณธรรมจริยธรรมดงวังอ้อ (๒) ศูนย์การเรียนรู้ชุมชนพลาญข่อย (๓) ศูนย์ยุวพุทธิกสมาคม

จงัหวดัอบุลราชธานี ซึง่ผลการใช้หลกัสาธารณโภคธีรรม พบว่ากลุม่องค์กรพทุธ สามารถน�ำไปปรบัประยกุต์

ช่วยเหลือได้ใน ๓ ด้าน คือ ๑) การรักษาพยาบาลและดูแลสุขภาพ ๒) การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  

๓) การศึกษาสงเคราะห์ ซึ่งในจังหวัดอุบลราชธานี ได้น�ำหลักสาธารณโภคีมาปรับประยุกต์ทั้งในระดับ

บุคคล และในระดับองค์กร เพื่อด�ำเนินชีวิตที่ถูกต้อง และสร้างสังคมที่ดีงามพัฒนาให้มีความเจริญรุ่งเรือง 

เป็นปึกแผ่นมั่นคงต่อไปนั่นเอง

	 ข้อเสนอแนะ 

	 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพที่มีการเก็บตัวอย่างสัมภาษณ์บุคคลองค์กรพุทธที่ให้บริการแก่

สังคมทั้งพระสงฆ์และคนในชุมชนจ�ำนวนหนึ่ง ซึ่งจาการวิจัยท�ำให้พอเห็นระบบการท�ำงาน ปัจจัยส่งเสริม 

รวมทั้งโอกาสแห่งผลส�ำเสร็จในการจัดการบริหารและการวางแผนการจัดท�ำศูนย์นอกน้ันเป็นการตอบ 

ในประเดน็วจัิยในเรือ่งของ หลกัสาธารณโภคธีรรมในพระพทุธศาสนากระบวนการสร้างสาธารณโภคธีรรม

ขององค์กรพระพทุธศาสนาในเขตพืน้ทีจ่งัหวดัอบุลราชธาน ีและวเิคราะห์ผลการใช้หลกัสาธารณโภคธีรรม 

ต่อสงัคมในประเทศไทย ซึง่กรอบแนวความคดิในงานวจิยันีส้ามารถยนืยนัได้ในระดับหนึง่ว่า การสาธารณ-



87กระบวนการสร้างสาธารณโภคีธรรมขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย

สงเคราะห์ หรือการใช้สาธารณโภคีนั้นเป็นงานที่พระพุทธเจ้ามิได้จ�ำกัดไว้เฉพาะคฤหัสถ์เท่านั้น พระสงฆ์

หรือวัด/สถาบันองค์กรทางพระพุทธศาสนาเมื่อจ�ำเป็นต้องกระท�ำให้พึงปฏิบัติตนด้วย 

	 ผลจากการวิจัยท่ีได้จากองค์กรพุทธและศูนย์การช่วยเหลือแบ่งปันสาธารณสงเคราะห์ที่เป็นข้อมูล

ปฐมภูมิเหล่านี้อาจไม่ใช่ข้อสรุปที่เป็นสากล เหตุเพราะศูนย์แต่ละศูนย์ องค์กรแต่ละองค์กรมีกลยุทธ์และ

กลไกวธีิทีไ่ม่เหมือนกนั แต่ประโยชน์ทีผู่ว้จิยัเหน็ประการหนึง่กค็อื ข้อมลูเบ้ืองต้นทีเ่กีย่วกบับทบาทของรฐั

และสงัคม/ชุมชน องค์กรพุทธทีร่บัผดิชอบงานด้านสาธารณสงเคราะห์ ทัง้ในการบรหิารราชการส่วนกลาง

และองค์กรปกครองส่วนท้องถ่ิน ชุมชน ศาสนา และผลของงานวิจัยนี้สามารถใช้เป็นตัวอย่างส�ำหรับ 

พระสงฆ์หรือวัดหรือสถาบันทางพระพุทธศาสนาอื่นๆท่ีก�ำลังท�ำงานสาธารณสงเคราะห์ ในแบบประเภท

เดียวกันท�ำให้ได้ทราบว่าศูนย์หรือองค์กรพุทธที่ให้บริการด้านสาธารณโภคีนี้มีขั้นตอนในการด�ำเนินงาน

อย่างไร บริหารจัดการองค์กรอย่างไร มีกิจกรรมอะไรบ้าง โอกาสในการประสบผลส�ำเร็จนั้นจะต้องท�ำ

อย่างไร

บรรณานุกรม

ประทุม อังกูรโรหิต. สถาบันทางพระพุทธศาสนากับงานสังคมสงเคราะห์. โครงการวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่ง 

ในโครงการวิจัยพุทธศาสน์ศึกษา. กรุงเทพมหานคร : ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษาจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๓. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรม ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๑๒. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๔๖. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

Don Hellriegel. John W. Slocom and Richard W. Woodman. Organizational Behavior. 8
th 

ed..Ohio : South-Western College Publishing,1998.

สัมภาษณ์

พระครูสุขุมวรรโณภาส. ประธานศูนย์พัฒนาคุณธรรมป่าดงใหญ่วังอ้อ ต�ำบลหัวดอน อ�ำเภอเขื่องใน 

จังหวัดอุบลราชธานี, ๑๖ ตุลาคม ๒๕๕๗. 

พ่อครูบัญชา ตั้งวงษ์ไชย. ประธานศูนย์การเรียนรู้ชุมชนพลาญข่อย. ๑๒ พฤศจิกายน ๒๕๕๖.

พระครูพุทธศักดิสมณกิจ. ผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดสุปัฏนารามวรวิหาร อ.เมือง จ.อุบลราชธานี, ๒๕ ตุลาคม 

๒๕๕๗.


