
การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก
A Critical Study of the Buddhadhamma-Essence from the Jataka

พระราชปริยัติกวี, ศ.ดร. 
Prof.Dr.Phra Rajapariyatkavi 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University

บทคัดย่อ
	 งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ดังนี้ (๑) เพื่ออธิบายเนื้อหาของชาดกในรูปแบบความเรียงด้วยส�ำนวน

ภาษาร่วมสมัย ง่ายต่อความเข้าใจส�ำหรับคนทั่วไป (๒) เพื่อน�ำเสนอแก่นธรรมจากทสบารมีและหลักธรรม

อื่นๆ ที่แฝงอยู่ในชาดกโดยการถอดบทเรียนจากจริยาวัตรของพระโพธิสัตว์ (๓) เพ่ือน�ำเสนอวิธีการ 

แก้ปัญหาและพฒันาสงัคมไทยปัจจบัุนโดยอาศยัแนวทางจากจรยิาวตัรของพระโพธสิตัว์ ด�ำเนนิการศึกษา

โดยรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์ หนังสือ ต�ำรา และเอกสารวิชาการต่างๆ จัดระบบข้อมูล วิเคราะห์แล้ว 

น�ำเสนอโดยการอธิบายความ ผลการวิจัยพบว่า

	 “ชาดก” คือ เรื่องราวต่างๆ ที่เกิดขึ้นแล้ว เป็นเครื่องมือส�ำหรับเล่าเรื่องราวที่เกิดแล้วเกี่ยวกับจริยา

(ความประพฤติ) ของพระพุทธเจ้าในครั้งอดีตชาติก่อนที่จะตรัสรู้ ทรงบ�ำเพ็ญทสบารมีหรือบารมี ๑๐ 

ประการ ในชาติต่างๆ ชาดกมีจ�ำนวน ๕๔๗ เรื่อง“บารมี” ที่ทรงบ�ำเพ็ญนั้นแปลว่า ถึงฝั่ง ธรรมเครื่องถึง

ซึ่งฝั่งคุณความดีที่สมบูรณ์ หมายถึงคุณความดีที่บ�ำเพ็ญอย่างยิ่งยวดเพื่อบรรลุจุดหมายอันสูงยิ่งคือ 

ความเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ คุณธรรมมีทานเป็นต้นที่ชื่อว่าบารมีก็เพราะท�ำให้ฐานะของพระโพธิสัตว์ 

ยอดยิ่งกว่าสัตว์ทั้งหลาย ทสบารมีจัดเป็นพุทธการธรรม(ธรรมที่ท�ำให้เป็นพระพุทธเจ้า)ประกอบด้วย  

(๑)ทาน การให้ (๒) ศีล งดเว้นท�ำชั่วและมีระเบียบวินัย (๓) เนกขัมมะ หลีกจากกามารมณ์ (๔) ปัญญา 

ความรอบรู้โลกและชีวิต (๕) วิริยะ ความเพียร (๖) ขันติ ความอดทน (๗) สัจจะ ความจริงจังจริงใจและ

จริงการ (๘) อธิษฐานะ ความมั่นแน่วแน่ (๙) เมตตา ความรัก (๑๐) อุเบกขา ความเที่ยงธรรมเป็นกลาง  

ทสบารมหีรอืบารม ี๑๐ ประการนัน้จดัล�ำดบัดังนี ้ทานเป็นข้อที ่๑ เพราะมอีปุการะมากแก่ศลีและบ�ำเพ็ญ

ได้ง่ายกว่า ศีลเป็นข้อที่ ๒ เพราะท�ำให้ทานมีผลมามีอานิสงส์มาก เนกขัมมะเป็นข้อที่ ๓ เพราะท�ำให้ศีล 

มีผลมามีอานิสงส์มาก ปัญญาเป็นข้อที่ ๔ เพราะท�ำให้เนกขัมมะมีผลมามีอานิสงส์มาก วิริยะเป็นข้อที่ ๕ 

ขันติเป็นข้อที่ ๖ สัจจะเป็นข้อที่ ๗ อธิษฐานเป็นข้อที่ ๘ เมตตาเป็นข้อที่ ๙ และอุเบกขาเป็นข้อที่ ๑๐ 

เพราะท�ำให้เมตตามีผลมามีอานิสงส์มาก บารมีจ�ำแนกเป็น ๓ ระดับ ระดับละ ๑๐ รวมเป็น ๓๐ ประการ

คือ (๑) บารมี ๑๐ (๒) อุปบารมี ๑๐ (๓) ปรมัตถบารมี ๑๐ นัยก็คือ ระดับบารมีเป็นธรรมขาวเจือด้วย

ธรรมด�ำ ระดับอุปบารมีเป็นธรรมขาวไม่เจือด้วยธรรมด�ำ ระดับปรมัตถบารมีเป็นธรรมไม่ขาวไม่ด�ำ บารมี

ทั้งหลายที่จะให้ส�ำเร็จประโยชน์สูงสุดคือบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณนั้น ก�ำหนดระยะเวลาบ�ำเพ็ญ ๓ ระดับ

01. �����������������������-������ (1-17).indd   1 8/11/2561   13:32:16



2 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

ตามคุณสมบัติของผู้บ�ำเพ็ญ ดังนี้ (๑) ผู้มากด้วยปัญญา(ปัญญาธิกบารมี)ใช้เวลา ๔ อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ 

มหากัลป์ (๒) ผู้มากด้วยศรัทธา(สัทธาธิกบารมี) ใช้เวลา ๘ อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ มหากัลป์ (๓) ผู้มากด้วย

วิริยะ(วิริยาธิกบารมี)ใช้เวลา ๑๖ อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ มหากัลป์ บารมีทั้งหลายที่บ�ำเพ็ญสมบูรณ์ย่อมให้

ผลคอืความเป็นพระสมัมาสมัพทุธเจ้า ซึง่ในความเป็นพระสมัมาสมัพทุธเจ้านัน้มคีณุธรรมมหาศาลประมาณ

มิได้มีทสพลญาณเป็นต้น มีพระรูปกายประกอบด้วยมหาบุรุษลักษณะ ๓๒ อนุพยัญชนะ ๘๐

	 ฐานะและอัยธยาศัยพระโพธิสัตว์จึงจ�ำเป็นอย่างยิ่งในการน�ำสังคมประเทศชาติตั้งแต่อดีตมาจนถึง

ปัจจุบันคนที่มีภูมิปัญญาดีระดับธรรมดา มีคุณธรรมจริยธรรมระดับธรรมดา มีภาวะผู้น�ำระดับธรรมดา 

ไม่สามารถน�ำพาสงัคมและแก้ปัญหาสงัคมได้อย่างมปีระสทิธภิาพ ต้องอาศัยคนทีม่ภีมูปัิญญาพระโพธสิตัว์ 

มีคุณธรรมจริยธรรมพระโพธิสัตว์ และมีภาวะผู้น�ำแบบพระโพธิสัตว์จึงจะท�ำได้ อัธยาศัยพระโพธิสัตว์ 

ดังกล่าวนี้มีลักษณะ (๑)เป็นไปอย่างนี้ทุกที่ตลอดเวลา (๒)ยั่งยืนทนต่อการพิสูจน์ นั่นคือแม้จะมีเหตุการณ์

หรือปัจจัยทั้งหลายมาบีบคั้นเป็นอุปสรรคให้เกิดมโนทุจริต(ประพฤติชั่วทางใจ) เกิดวจีทุจริต(ประพฤติชั่ว

ทางวาจา) และเกดิกายทจุรติ(ประพฤตชิัว่ทางกาย) อธัยาศยัพระโพธสิตัว์นีก้ย็งัคงด�ำรงมัน่ไม่เปลีย่นแปลง

เป็นอืน่ เป็นคณุธรรมจรยิธรรมแม้จะเป็นโลกิยะกย็งัถาวรต้ังมัน่เหมอืนกับโลกตุตระองค์ประกอบเบือ้งต้น

ของภาวะผู้น�ำก็คือ(๑)บารมี ซึ่งก็คือเกิดจากการบ�ำเพ็ญบารมีต่อเนื่องมาเป็นเวลานานนี่เอง (๒) ทักษะ 

ในการสื่อสาร ซึ่งมีนัยครอบคลุมการจัดระบบเนื้อหาที่จะพูด การจัดระบบเสียงของตัวเอง การพิจารณา

กาละและเทศะอย่างถ่ีถ้วนก่อนท่ีจะสื่อสารเรื่องใดๆ ออกไป และที่ส�ำคัญความสามารถสร้างแรงจูงใจได้

ด้วยการสื่อสาร

	 การแก้ปัญหาต่างๆไม่ใช่เพยีงแต่ใช้ความรู้ความสามารถระดับปกติ ไม่ใช่เพียงแต่คนดีมคีวามสามารถ

ซื่อสัตย์สุจริตเท่านั้น แต่ต้องใช้ความรู้ความสามารถระดับ “บารมี” ต้องอาศัยคนดีระดับมากกว่าปกติ 

นั่นคือคนดีแบบพระโพธิสัตว์ ซึ่งเกิดจากการท�ำความดีโดยบ�ำเพ็ญบารมี เรื่องพระโพธิสัตว์ท�ำให้เกิด 

แรงบันดาลใจ ๒ ลักษณะคือ (๑) เกิดเพราะจริยาวัตรดีงามของพระโพธิสัตว์ (๒) เกิดเพราะคุณสมบัติ 

ด้านกายภาพและจิตภาพของพระโพธิสัตว์ ความสมบูรณ์สูงสุดด้านร่างกายของพระโพธิสัตว์ เรียกว่า  

มหาบุรุษลักษณะ ๓๒ ประการ เช่น มีฝ่าพระบาทราบเสมอกันเป็นต้น มีพระเศียรงามบริบูรณ์ดุจประดับ

ด้วยกรอบพระพักตร์เป็นท่ีสุด นอกจากนี้ยังประกอบด้วยคุณสมบัติด้านร่างกายเรียกว่า อนุพยัญชนะ  

๘๐ นิ้วพระหัตถ์และนิ้วพระบาทเหลืองงามเป็นต้น มีความวิจิตรไปด้วยระเบียบพระเกตุมาลาคือถ่องแถว

แห่งพระรัศมีอันโชตนาการข้ึนเบ้ืองบนพระอุตมังคสิโรตม์เป็นที่สุด คุณสมบัติด้านร่างกายเหล่านี้จัดเป็น 

“ปรโตโฆสะ”ที่แม้จะแปลว่าเสียงจากผู้อื่นก็จริง แต่มีนัยครอบคลุมสภาพแวดล้อมอื่นๆ เช่น รูป กลิ่น รส 

สิ่งสัมผัสที่รับรู้ผ่านทางตา จมูก ลิ้น กายด้วย เช่น รูปร่าง สี สัณฐาน ภูมิประเทศ ส่ิงประดิษฐ์อันเป็น

ศิลปกรรม ประติมากรรม หรือจิตรกรรม สื่อต่าง ๆ ที่รับรู้เหล่านี้ มีอิทธิพลต่อบุคคลมากโดยเฉพาะผู้มี  

ราคจริตและสัทธาจริต มหาบุรุษลักษณะ ๓๒ และอนุพยัญชนะ ๘๐ ดังแสดงมาแล้ว ย่อมมีส่วนส�ำคัญ

01. �����������������������-������ (1-17).indd   2 8/11/2561   13:32:16



3การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

อย่างยิ่งที่จะท�ำให้เกิดศรัทธาและปสาทะ ท้ายที่สุดน�ำไปสู่โยนิโสมนสิการส่วนคุณสมบัติด้านจิตใจก็คือ 

พระโพธิสัตว์ประกอบด้วยพื้นฐานทางจิต ๔ ส่วนคือ (๑) วิชชารู้แจ้งสัจธรรมของชีวิตว่า ชีวิตอยู่ภายใต้กฎ

แห่งไตรลักษณ์คือไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (๒) วิมุตติปล่อยวางไม่ยึดติด (๓) วิสุทธิ ความบริสุทธิ์ 

พระโพธิสัตว์มีสีลวิสุทธิ คือความบริสุทธิ์แห่งศีล (๔) ฤทธานุภาพเพราะพระโพธิสัตว์มีสมาธิจิตขั้นสูงใน

ระดับโลกิยะ ท�ำให้สามารถแสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้เป็นต้น

ค�ำส�ำคัญ: ชาดก, บารมี, พุทธการกธรรม, พระโพธิสัตว์, แก่นธรรม

Abstract
	 In this research, the great attempt was purposely made: 1) to explain the Jãtaka  
contents in the form of essay through contemporary language for being easily understood 
by general people, 2) to propose the Dhamma essences derived from ten perfections and 
other kinds of Dhamma hiding in the Jãtaka through extraction of them from Bodhisattva’s 
conduct and duties, and 3) to propose the ways to solve problems and to develop the  
present Thai society through Bodhisattva’s conduct and duties. This is a documentary 
research done by the collection and analysis of data from scriptures, text books and  
academic documents and then the descriptive analysis was also made. The research  
findings were found as follows: Etymologically, the word ‘Jãtaka’ basically refers to 
arisen various stories; it was used as a tool to tell the past Buddha’s conduct and duties 
before His enlightenment wherein ten perfections were greatly cultivated in the different 
forms of birth and 547 stories were composed of it. Here, the word ‘Pãramĩ’ developed by 
the Buddha means the arrival at the bank or virtues leading to perfection; this embraces 
the absolute good whereby the Enlightened One is achieved. The virtues, generosity,  
for instance, are so named perfection due to bringing greater position to Bodhisattva  
than other beings. As far as ten perfections are concerned, they are regarded as  
‘Buddhakãradhamma’ (Dhamma making Buddhahood) comprising of: 1) Dãna;  
generosity, 2) Sĩla; intention not to do bad action and being disciplined, 3) Nekkhamma; 
renunciation from sensual pleasures, 4) Paññã; insight of the world and life, 5) Viriya; 
energy, 6) Khanti; patience, 7) Sacca; truthfulness, 8) Adhiṭṭhãna; self-determination,  
9) Mettã; loving kindness, and 10) Upekkhã; equanimity. It can be said that those ten  
perfections can be categorized in the order as follows: the first is generosity because it 
yields a great deal of benefit to the precept and being easier to develop than others, the 
second is the precept because it brings about a hefty of advantages to generosity, the third 
is renunciation because it gives uncountable benefit to the precept, the fourth is wisdom 
because it gives rise to the greatest benefit to the renunciation, the fifth is energy, the 
forbearance becomes the sixth, the truthfulness becomes the seventh, the resolution  

01. �����������������������-������ (1-17).indd   3 8/11/2561   13:32:16



4 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

becomes the eighth, the loving kindness becomes the ninth, and the equanimity comes as 
the tenth respectively because the tremendous benefit in loving kindness is caused by it. 
The mentioned perfections are by nature classified into three levels; each level holds  
ten and thereby totally summing up thirty as follows: 1) ten ordinary perfections, 2) ten 
superior perfections, and 3) ten supreme perfections. In this respect, they implicitly show 
that such ordinary levels of perfections contain white nature being mixed with black,  
the superior levels hold white nature without black, and the supreme levels are neither 
white nor black. With respect to the perfections leading to the success of the ultimate goal, 
three levels of cultivation need to be gradually fulfilled according to the practitioners’ 
quality: 1) four incalculable periods and great eons of 100,000 are acquired by one who is 
of innumerable wisdom (Paññadhikapãramĩ), 2) one who is of uncountable faith 
(Saddhãdhikapãramĩ) needs eight incalculable periods and great aeons of 100,000, and  
3) one who is of tremendous energy (Viriyãdhikapãramĩ) needs sixteen incalculable  
periods and great aeons of 100,000. Once perfectly developed, those are conducive to the 
Enlightened One and by virtue of it the innumerable virtues, the ten supreme intellectual 
powers of the Buddha being bodily endowed with thirty-two marks of the Great Man and 
with eighty characteristics, are also caused. The Bodhisattva’s position and courtesy are 
extremely essential in leading the nation. Since the past to the present, one who is endowed 
with ordinary level of wisdom, morality and leadership cannot lead and effectively solve 
social problems; such society somehow needs one who possesses Bodhisattva’s wisdom, 
morality and leadership and the Bodhisattva’s hospitality by nature comprises in: 1) it goes 
in this way all the time, 2) it becomes stable enduring to be proven; though it is forced by 
various situations and factors brining about intractable obstacles wherein evil conduct in 
thought, word and act is precipitated, yet Bodhisattva’s features are no longer changed, 
though it becomes worldly virtue, yet it becomes stabilized as if it is supramundane. In the 
matter of leadership, the inseparable basic quality of becoming leadership is of: 1) Pãramĩ; 
it is caused by the endless cultivation of the perfections, 2) the communicative skill; this 
basically embraces the systematic arrangement of what one is actually assigned to speak 
out, of voices, of time and place prior communicating any messages. More importantly, 
the ability to inspire ones’ mind is also required. So far as the solution to various problems 
goes, it is not only the ordinary level of ability one needs, it is not only a good person  
being endowed with honesty one should become, but it also requires the perfection level 
of knowledge of ‘Pãramĩ’; the superior level of being good like Bodhisattva stands in need 
and this can be achieved through the development of perfections. In Bodhisattva’s stories, 
two types of inspiration are clearly shown: 1) they are caused by Bodhisattva’s good  
conduct and duties, 2) they are caused by Bodhisattva’s bodily and mental features; the 
Bodhisattva’s physical and mental absolute perfections are called thirty-two marks of the 

01. �����������������������-������ (1-17).indd   4 8/11/2561   13:32:16



5การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

Great Man, the even soles, for instance, he has a beautiful head as if it is fully decorated 
by face. Apart from these, he is physically endowed with certain qualities called eighty 
characteristics; his hand’s and foot’s fingers are beautifully yellow in nature, they become 
exquisite in orders possessing the aura and radiance illuminating and shining above  
and over the head. All of these physical qualities are ‘Paratoghosa’; though it means  
others’ utterance, yet it implicitly embraces other environment such as forms, smell, taste, 
tangible objects being touched through eyes, noses, and tongues including body, colorful 
corporeality, and places, artificialities derived from sculptures, or paintings, one is very 
much influenced upon by all of being perceived items particularly one whose intrinsic 
natures are of lust, faith, thirty-two marks of the Great Man and eighty characteristics. 
Suffice it to claim that what were already explained are of importance in nature wherein 
the faith and agreement can be somehow grown and thereby leading to reasoned attention. 
As regards the mental quality, four kinds of mental potentialities are naturally endowed 
with: 1) Vijjã; he possesses certain knowledge on the reality of life that life is under the 
law of three common characteristics, impermanent, suffering and non-substantiality,  
2) Vimutti; he detaches things, 3) Visuddhi; Bodhisattva’s precepts are purified, and  
4) power; since Bodhisattva possesses the high worldly level of concentration then by 
virtue of that he can exercise various miracle action as he sees fit, for instance. 

Keywords: Jãtaka, Pãramĩ, Buddhakãradhamma, Bodhisattva, 
                   the Buddhadhamma-Essence

บทน�ำ
	 ชาดกคือเรื่องในอดีต ๕๔๗ ชาติของพระพุทธเจ้าสมัยเป็นพระโพธิสัตว์บ�ำเพ็ญทสบารมีหรือบารมี 
๑๐ ประการอย่างยิ่งยวดที่บ�ำเพ็ญเพื่อประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อื่น โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการบรรลุ
พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทสบารมีนี้เป็นพุทธการกธรรม แปลว่า 
ธรรมที่กระท�ำให้เป็นพระพุทธเจ้า ดังความเป็นมาว่า “สุเมธดาบสเมื่อได้รับค�ำพยากรณ์จากพระทีปังกร
พุทธเจ้าว่า ‘ดาบสนี้นอนกระท�ำอภินิหารเพื่อความเป็นพระพุทธเจ้า ความปรารถนาของดาบสนี้จักส�ำเร็จ
ในที่สุด ๔ อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ กัป จากนี้ไป ดาบสนี้จักเป็นพระพุทธเจ้าพระนามว่าโคดม และพระนคร
นามว่ากบิลพัสดุ์จักเป็นท่ีอยู่อาศัยของเขาในอัตภาพนั้น พระเทวีพระนามว่ามายาจักเป็นพระมารดา  
พระราชาพระนามว่าสทุโธทนะจกัเป็นพระบดิา ...’ จึงพจิารณาใคร่ครวญถงึพทุธการกธรรมทีพ่ระโพธสิตัว์
ในปางก่อนเคยประพฤตมิา กเ็หน็ทานบารมเีป็นข้อท่ี ๑ ไปจนถงึอเุบกขาบารมเีป็นข้อที ่๑๐ จงึกล่าวเตอืน
ตนว่า ‘สุเมธบัณฑิต จ�ำเดิมแต่นี้ไป เจ้าควรบ�ำเพ็ญทานบารมีเป็นข้อที่ ๑ เจ้าต้องไม่เห็นแก่ทรัพย์ ยศ บุตร 
ภรรยา หรืออวัยวะใหญ่น้อย บริจาคทุกๆอย่างเท่าที่ปรารถนาแก่ยาจก... สุเมธบัณฑิต จ�ำเดิมแต่นี้ไป  

01. �����������������������-������ (1-17).indd   5 8/11/2561   13:32:16



6 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

เจ้าควรบ�ำเพญ็อเุบกขาบารม ีควรเป็นผูม้อีารมณ์เป็นกลาง ทัง้ในความสขุ ทัง้ในความทกุข์ เจ้าต้องมอีารมณ์

เป็นกลางในความสุขและความทุกข์ เหมือนแผ่นดิน...”

	 เน้ือหาของ “ชาดก” อยู่ในคัมภีร์ขุททกนิกาย ชาดก ซ่ึงเป็น ๑ ใน ๑๕ คัมภีร์ย่อยของคัมภีร ์

ขุททกนิกาย จัดหมวดหมู่เนื้อหาเป็นนิบาต โดยน�ำชาดกที่มีคาถาเท่ากันมารวมไว้เป็นกลุ่มเดียวกัน ชาดก

ที่มี ๑ คาถาเรียกว่า เอกกนิบาต ที่มี ๒ คาถาเรียกว่า ทุกนิบาต ที่มี ๑๓ คาถาเรียกว่า เตรสกนิบาต ที่มี

มากกว่า ๑๓ เรียกว่าปกิณณกนิบาต ที่มี ๒๐ คาถาขึ้นไปเรียกว่า วีสตินิบาต ที่มี ๓๐ คาถาขึ้นไปเรียกว่า 

ติงสนิบาต ที่มี ๔๐ คาถาขึ้นไปเรียกว่า จัตตาฬีสนิบาต มีชาดกรวมทั้งสิ้น ๕๔๗ ชาดก ชาดกทั้งหมด 

เป็นอดตีนทิาน(เหตเุกิดในอดตี)ท่ีพระพทุธเจ้าทรงยกขึน้แสดงโดยสรุป เนือ้หาอยูใ่นรูปของคาถา(ร้อยกรอง)

มีเน้ือหาเก่ียวกบัคตธิรรม เหตกุารณ์ บคุคล สภาพแวดล้อมทางธรรมชาต ิในยคุต่อมา พระอรรถกถาจารย์ 

น�ำเอาคาถาชาดกเหล่านั้นมาอธิบายเพิ่มเติมพร้อมทั้งยกนิทาน(เรื่อง)มาประกอบเพื่อให้เห็นภาพชัดเจน

มากขึ้น การศึกษาชาดกให้เข้าใจจึงต้องอ่านคัมภีร์อรรถกถาประกอบด้วย เช่น อปัณณกชาดก เนื้อหาใน

คัมภีร์พระไตรปิฎก(ทีพ่ระพทุธเจ้าตรสัไว้) เป็นเพยีงข้อความคาถาสัน้ ๆ  ว่า “คนฉลาดพวกหนึง่กล่าวฐานะ

ทีไ่ม่ผดินกัคาดคะเนทัง้หลายกล่าวฐานะที ่๒ ผู้มปัีญญารู้จักฐานะทีไ่ม่ผิดและฐานะทีผิ่ดนัน้แล้วควรถอืฐานะ

ที่ไม่ผิดไว้เถิด”เนื้อหาชาดกนี้ในคัมภีร์พระไตรปิฎกเป็นบทร้อยกรองโดยย่อ พระอรรถกถาจารย์ได้แต่ง

ข้อความอธิบายเพิ่มเติม โดยกล่าวถึงมูลเหตุจูงใจที่พุทธเจ้าทรงแสดงชาดกน้ี เพราะปรารภพ่อค้าเกวียน 

๒ สอง คนหนึง่ปฏบิตัผิดิ อกีคนหนึง่ปฏบิตัถิกู เร่ืองมอียูว่่า สมยัหนึง่ พระโพธสัิตว์เสวยพระชาติเป็นหวัหน้า

พ่อค้าเกวียน เป็นคนฉลาด เดินทางไปค้าขายพร้อมกับหัวหน้าพ่อค้าเกวียนอีกกลุ่มหนึ่งผู้ไม่ฉลาด พ่อค้า

เกวยีนผูไ้ม่ฉลาดพาคณะเดนิทางล่วงหน้าไปก่อน ตอนเดนิทางผ่านทะเลทราย ขนสมัภาระหนกัโดยเฉพาะ

ภาชนะใส่น�้ำ รู้สึกเหนื่อยอ่อน ยักษ์ตนหนึ่งเห็นเป็นโอกาสท่ีจะกินคนเหล่านี้ จึงแปลงร่างเป็นคนท�ำที 

เดินสวนทางมา มีเนื้อตัวเปียกปอนบอกว่า “ทางข้างหน้าฝนตกหนัก มีน�้ำมาก ไม่ต้องน�ำน�้ำไปให้เหนื่อย” 

ซึ่งความจริงไม่มีฝนตก น�้ำก็ไม่มี คนเหล่านี้หลงเชื่อยักษ์ พากันท้ิงน�้ำ พอเดินทางผ่านทะเลทราย ไม่ม ี

น�้ำดื่มก็อ่อนแรงถูกยักษ์จับกินจนหมด พระโพธิสัตว์ซึ่งเป็นหัวหน้าพ่อค้าเกวียน เดินทางไปทีหลัง รู้ทัน

อบุายของยกัษ์ ก�ำชบัคณะผูต้ดิตามไม่ให้ท้ิงน�ำ้ จึงพาบรวิารของตนรอดพ้นอนัตราย เดินทางไปค้าขายและ

กลับถึงบ้านโดยปลอดภัย

	 ความจริง ชาดกเป็นเรื่องเก่ามีมาก่อนพุทธกาล(ก่อนสมัยพระโคดมพุทธเจ้าหรือพระศากยมุนี 

พุทธเจ้า)หลายพันปี เน้ือหาบางชาดกอาจเป็นการเล่าเหตุการณ์บ้านเมืองสมัยโบราณก่อนพุทธกาล เช่น

เรื่องทีฆาวุกุมาร เนื้อหาเหมือนเป็นประวัติศาสตร์แต่มุ่งแสดงหลักธรรมความเป็นคนว่านอนสอนง่าย  

ไม่ล่วงละเมิดค�ำสั่งสอนของบิดามารดา ความไม่อาฆาต ความรู้จักให้อภัยแก่กันและกัน เนื้อหาบางชาดก

อาจเป็นนิทานพื้นบ้านในท้องถิ่นต่างๆสมัยโบราณ จะเห็นได้ว่ามีนิทานชาดกหลายเรื่องที่มีเนื้อหาตรงกับ

นิทานอีสป เช่น สุวัณณหังสชาดก ที่บอกว่าพระโพธิสัตว์เสวยพระชาติเป็นหงส์มีขนเป็นทองค�ำ เนื้อหา 

01. �����������������������-������ (1-17).indd   6 8/11/2561   13:32:17



7การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

บางชาดกอาจเป็นสุภาษิตสอนใจเกี่ยวกับการคบกัน เช่นในทธิวาหนชาดก พระเจ้าทธิวาหนะตรัสถาม 

พระโพธิสตัว์ว่า “ในกาลก่อน มะม่วงน้ีมผีวิสวย กลิน่หอม รสอร่อย ได้รบัการบ�ำรงุเหมอืนเดมิ เพราะเหตไุร 

จงึกลบักลายเป็นมะม่วงทีม่รีสขมไป” อ�ำมาตย์ผู้เป็นพระโพธสิตัว์กราบทลูตอบว่า “ข้าแต่พระเจ้าทธวิาหนะ 

มะม่วงของพระองค์มต้ีนสะเดาล้อมรอบ รากกบัรากเกีย่วพนักนั กิง่กบักิง่ประสานกนั เพราะการเกีย่วข้อง

กับต้นไม้มีรสขมไม่น่าพอใจนั้น มะม่วงต้นนี้จึงกลายเป็นมะม่วงที่มีรสขมไป”บางชาดกแสดงถึงภูมิปัญญา

ของพระโพธิสัตว์ซึ่งแสดงถึงความเฉียบคมแห่งวิจารณญาณ เช่นความตอนหนึ่งว่า “พระเจ้าวิเทหราช 

ให้น�ำกะโหลกศีรษะหญิงและชายมาส่งไปให้ชาวบ้านพิสูจนว่า กะโหลกศีรษะไหนเป็นหญิงและกะโหลก

ศีรษะไหนเป็นชาย ถ้าชาวบ้านไม่รู้จะถูกปรับสินไหม ๑,๐๐๐ กหาปณะ ชาวบ้านไม่รู้จึงไปถามมโหสถ

โพธิสัตว์ ท่านมโหสถพิจารณาดูก็รู้ทันทีว่า กะโหลกศีรษะท่ีมีรอยหยักกะโหลกเล็กและค่อนข้างละเอียด

เป็นหญิงและกะโหลกศีรษะใหญ่และหยาบเป็นชาย”

	 ปัญหาการวิจัยหรือประเด็นที่น่าสนใจท่ีควรท�ำวิจัยก็คือ ในชาดกท้ังหมด ว่าด้วยเร่ืองการบ�ำเพ็ญ

บารม ี๑๐ ในลกัษณะต่างๆ แสดงถงึสภาพของสังคมยคุนัน้ๆพร้อมกนันัน้กแ็สดงจริยาวตัรของพระโพธสัิตว์

ในการบริหารจัดการตัวเอง บริหารจัดการสังคม วิธีการแก้ปัญหาแต่ละกรณีเป็นต้น นอกจากนี้ ในชาดก 

เหล่านั้น ไม่ได้มีแต่เร่ืองการบ�ำเพ็ญบารมี ๑๐ เท่านั้น แต่ยังมีข้อธรรมอื่นๆ ที่ว่าด้วยเศรษฐกิจ สังคม 

การเมืองการปกครอง ประเพณีวัฒนธรรม จิตวิทยาเป็นต้นแฝงอยู่ในบทบาทของตัวละครในชาดก 

เรื่องนั้นๆ แต่เนื่องจากมีรายละเอียดมาก ไม่สะดวกต่อการอ่านท�ำความเข้าใจ ผู้วิจัยจึงเห็นว่าควรม ี

การศกึษาค้นคว้าโดยละเอยีดแล้วจดัวรรคตอน สรุปประเด็นส�ำคญัและจัดระบบข้อมลูให้กระชบัโดยภาษา

ร่วมสมัยเหมาะแก่การศึกษาของคนทั่วไป พร้อมกันนั้นก็ควรมีการถอดบทเรียนจากบทบาทของตัวละคร

ในชาดกเหล่านั้น น�ำเสนอตััวอย่างแห่งความส�ำเร็จให้เอาเป็นแบบอย่างหรือบางกรณีก็เป็นตัวอย่าง 

แห่งความล้มเหลวซึ่งจะเป็นอุทาหรณ์ไม่ให้เอาเป็นแบบอย่าง ที่ส�ำคัญคือชาดกเป็นเรื่องที่แสดงตัวอย่าง

แห่งความส�ำเร็จ เป็นแนวปฏิบติท่ีดีด้านการสร้างคุณธรรมจริยธรรมตามหลักการว่า “สอนให้รู้ ท�ำให้ดู  

อยู่ให้เห็น” ซึ่งสามารถสร้างแรงบันดาลใจในละชั่วท�ำดีให้แก่อนุชนคนรุ่นหลังได้เป็นอย่างดี 

วัตถุประสงค์	
	 ๑)	เพื่ออธิบายเนื้อหาของชาดกในรูปแบบความเรียงด้วยส�ำนวนภาษาที่ง่ายต่อการอ่านท�ำความ

เข้าใจและเป็นภาษาร่วมสมัยมีความน่าสนใจส�ำหรับคนทั่วไป

	 ๒) 	เพื่อน�ำเสนอแก่นธรรมจากทสบารมีและหลักธรรมอื่นๆ ที่แฝงอยู่ในชาดกโดยการถอดบทเรียน

จากจริยาวัตรของพระโพธิสัตว์

	 ๓) 	เพื่อน�ำเสนอวิธีการแก้ปัญหาและพัฒนาสังคมไทยปัจจุบันโดยอาศัยแนวทางที่ปรากฏใน 

จริยาวัตรของพระโพธิสัตว์

01. �����������������������-������ (1-17).indd   7 8/11/2561   13:32:17



8 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

ผลการวิจัย
	 ค�ำว่า “ชาดก” มาจากค�ำบาลีว่า “ชาตก” แปลว่า เรื่องที่พระองค์เปล่ง หรือกล่าวถึงจริยาที่เกิด 

ขึ้นแล้ว เป็นเครื่องมือส�ำหรับเล่าเรื่องราวที่เกิดแล้วเกี่ยวกับจริยา(ความประพฤติ)ของพระพุทธเจ้าในครั้ง

อดีตชาติก่อนที่จะตรัสรู้ เป็นพระโพธิสัตว์เวียนว่ายตายเกิด ถือก�ำเนิดในชาติต่าง ๆ ได้พบปะผจญกับ

เหตกุารณ์ดบ้ีางชัว่บ้าง แต่กไ็ด้พยายามท�ำความดีติดต่อกนัมากบ้างน้อยบ้างตลอดมา จนเป็นพระพุทธเจ้า

ในชาติสุดท้าย ดังนั้นชาดก คือเครื่องเล่าเรื่องราวที่เกิดขึ้นมาแล้ว เมื่อครั้งยังเป็นพระโพธิสัตว์ซึ่งทรง 

บ�ำเพ็ญทสบารมีหรือบารมี ๑๐ ประการ ในพระชาติ ชาดกมีจ�ำนวน ๕๔๗ เรื่อง(แต่คนไทยมักพูดกันว่า 

พระเจ้า ๕๐๐ ชาติ) ซึ่งหมายถึงว่าพระโคดมพุทธเจ้า(พระศากยมุนีพุทธเจ้า)ก่อนที่จะตรัสรู้อนุตตร- 

สัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ได้ด�ำรงฐานะและบทบาทของพระโพธิสัตว์บ�ำเพ็ญ

ทสบารมีเป็นเวลา ๕๔๗ ชาติ

	 ค�ำว่า “บารมี” (ซ่ึงพระโพธิสัตว์บ�ำเพ็ญเป็นเวลา ๕๔๗ ชาตินั้น)แปลว่า ถึงฝั่ง ธรรมเคร่ืองถึง 

ซึ่งฝั่งคุณความดีที่สมบูรณ์ ภาษาอังกฤษจึงนิยมใช้ค�ำว่า “Perfection” แปลว่า ความสมบูรณ์ หมายถึง

คุณความดีท่ีบ�ำเพ็ญอย่างยิ่งยวดเพื่อบรรลุจุดหมายอันสูงยิ่ง คุณความดีที่ได้บําเพ็ญมาที่ทําให้ยิ่งใหญ่ซ่ึง

จะส่งผลให้เป็นพระสมัมาสมัพุทธะ คณุธรรมมีทานเป็นต้นทีช่ือ่ว่าบารมกีเ็พราะท�ำให้ฐานะของพระโพธสัิตว์

ยอดยิ่งกว่าสัตว์ทั้งหลาย ช่วยขัดเกลากิเลส ตักตวงคุณความดีไว้ในตนยิ่ง ๆ ขึ้นไป ยึดสัตว์ทั้งหลายให ้

ด�ำเนินตามคุณความดี พร้อมกันนั้นก็เสริมภาวะผู้น�ำให้แก่พระโพธิสัตว์ในการท�ำหน้าที่ช่วยเหลือสัตว์โลก 

ทสบารมหีรอืบารม ี๑๐ ประการนัน้จดัล�ำดบัดังนี ้ทานเป็นข้อที ่๑ เพราะมอีปุการะมากแก่ศลีและบ�ำเพ็ญ

ได้ง่ายกว่า ศีลเป็นข้อที่ ๒ เพราะท�ำให้ทานมีผลมามีอานิสงส์มาก เนกขัมมะเป็นข้อที่ ๓ เพราะท�ำให้ศีล 

มีผลมามีอานิสงส์มาก ปัญญาเป็นข้อที่ ๔ เพราะท�ำให้เนกขัมมะมีผลมามีอานิสงส์มาก วิริยะเป็นข้อที่ ๕ 

ขันติเป็นข้อที่ ๖ สัจจะเป็นข้อที่ ๗ อธิษฐานเป็นข้อที่ ๘ เมตตาเป็นข้อที่ ๙ และอุเบกขาเป็นข้อที่ ๑๐ 

เพราะท�ำให้เมตตามีผลมามีอานิสงส์มาก 

	 บารมีจ�ำแนกเป็น ๓ ระดับ ระดับละ ๑๐ รวมเป็น ๓๐ ประการคือ (๑) บารมี ๑๐ (๒) อุปบารมี 

๑๐ (๓) ปรมัตถบารม ี๑๐ นยั กค็อื ระดบับารมเีป็นธรรมขาวเจอืด้วยธรรมด�ำ ระดบัอปุบารมเีป็นธรรมขาว

ไม่เจือด้วยธรรมด�ำ ระดับปรมัตถบารมีเป็นธรรมไม่ขาวไม่ด�ำ บารมีทั้งหลายที่จะให้ส�ำเร็จประโยชน์สูงสุด

คือบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณน้ัน ก�ำหนดระยะเวลาบ�ำเพ็ญ ๓ ระดับตามคุณสมบัติของผู้บ�ำเพ็ญดังนี้  

(๑) ผู้มากด้วยปัญญา(ปัญญาธิกบารมี)ใช้เวลา ๔ อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ มหากัลป์ (๒)ผู้มากด้วยศรัทธา 

(สัทธาธิกบารมี) ใช้เวลา ๘ อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ มหากัลป์ (๓)ผู้มากด้วยวิริยะ(วิริยาธิกบารมี)ใช้เวลา ๑๖ 

อสงไขย ๑๐๐,๐๐๐ มหากัลป์ บารมีทั้งหลายที่บ�ำเพ็ญสมบูรณ์บริบูรณ์ย่อมให้ผลคือความเป็นพระสัมมา- 

สัมพุทธเจ้า ซึ่งในความเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้น มีสิริคือธรรมกายอันประกอบด้วยคุณธรรมมหาศาล

ประมาณมิได้มีทสพลญาณเป็นต้น มีพระรูปกายประกอบด้วยมหาบุรุษลักษณะ ๓๒ อนุพยัญชนะ ๘๐

01. �����������������������-������ (1-17).indd   8 8/11/2561   13:32:17



9การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

	 ทสบารมีจัดเป็นพุทธการธรรม(ธรรมที่ท�ำให้เป็นพระพุทธเจ้า)คือ (๑) ทาน การให้ (๒) ศีล งดเว้น

ท�ำช่ัวและมีระเบียบวนัิย (๓) เนกขมัมะ หลกีจากกามารมณ์ (๔) ปัญญา ความรอบรูโ้ลกและชีวติ (๕) วริยิะ 

ความเพียร (๖) ขันติ ความอดทน (๗) สัจจะ ความจริงจังจริงใจและจริงการ (๘) อธิษฐานะ ความมั่น 

แน่วแน่ (๙) เมตตา ความรัก (๑๐) อุเบกขา ความเท่ียงธรรมเป็นกลาง ธรรมท้ัง ๑๐ ประการนี้ มีท้ัง 

ความเป็นคุณธรรมและจริยธรรมมีความส�ำคัญในฐานะเป็นหลักการท�ำความดีของผู้ต้ังปณิธานที่จะเป็น

พระโพธิสัตว์เพ่ือให้บรรลุความเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เหตุที่ทสบารมีต้อประกอบด้วย ทาน ศีล  

เนกขัมมะ ปัญญา วิริยะ ขันติ สัจจะ อธิษฐานะ เมตตา และอุเบกขา ก็เพราะว่า พระโพธิสัตว์ทั้งหลาย 

ได้ศึกษาวิจัยและปฏิบัติมาแล้วอย่างรอบด้านจึงได้ข้อสรุปตรงกันว่า ธรรม ๑๐ ประการหรือทสบารมี 

นี้แหละคือพุทธการกธรรม(ธรรมที่ท�ำให้เป็นพระพุทธเจ้า) คนมีทานประจ�ำใจ ไม่ตระหนี่ถ่ีเหนียว ไม่คิด 

จะเอามีแต่จะให้นั้น คนมีทานประจ�ำใจเช่นนี้ย่อมท�ำการใหญ่ได้ทุกอย่าง ถ้าคิดแต่จะให้โดยไม่มีเงื่อนไข 

ก็สามารถท�ำงานใหญ่ได้ทุกอย่าง พระโพธิสัตว์พร้อมที่จะให้โดยไม่มีเงื่อนไขอยู่แล้ว คนมีศีลทั้งในส่วนที่

จริยธรรมเช่นศีล ๕ ศีล ๘ ศีล ๑๐ หรือศีลจ�ำนวนมากกว่านี้ ทั้งในส่วนการจัดระเบียบตัวเองให้เรียบร้อย

ด้านกายและวาจา(อินทรีย์สังวร) ทั้งในส่วนการประกอบอาชีพสุจริตและยุติธรรม(อาชีวปาริสุทธิ) ท้ังใน

ส่วนการจัดระเบียบใช้สอยเครื่องอุปโภคบริโภค(ปัจจยสันนิสสิตะ) เมื่อมีความเรียบร้อยครบ ๔ ด้านนี้ 

(จตุปาริสุทธิศีล)ก็พร้อมที่จะท�ำการได้ เมื่อส�ำรวจดูตัวเองอย่างถ้วนถี่แล้วก็ไม่มีข้อเสียหายที่จะต�ำหนิ 

ตัวเอง ท�ำให้เกิดความมั่นใจพร้อมที่จะท�ำงานใหญ่ คนอื่นก็ไม่เห็นข้อเสียหายในคนที่มีศีลนั้น ท�ำให้ทุกคน

ศรัทธาและเลื่อมใสคนท่ีมีเนกขัมมะ(หลีกออกจากกาม-บวชใจ)เป็นเจ้าเรือนนั้น ย่อมมีใจปลอดโปร่ง  

ไม่ยดึม่ันถอืมัน่กามคณุ กามารมณ์(อารมณ์หรอืส่ิงทีน่่าใคร่น่าพอใจ)ทัง้หลายไม่มารบกวนจติใจ ท�ำให้วุน่วาย

ร�ำคาญใจ เมือ่จติเป็นอิสระจากกามเช่นน้ี ชีวิตย่อมมแีต่ความเบาสบาย เทีย่วสัญจรจารกิได้อย่างไร้ข้อกงัวล 

จิตใจกว้างเหมือนท้องนภากาศ เย็นเหมือนน�้ำในมหานที หนักแน่นเหมือนแผ่นดิน และอ่อนควรแก่การใช้

คิดการงานเหมือนกระสอบหนังแมว คนมีจิตใจเช่นนี้ย่อมพร้อมที่จะท�ำการใหญ่คนมีปัญญามองชีวิตของ

ตัวเองทะลุปรุโปร่ง มองชีวิตของคนอื่นทะลุปรุโปร่งทั้งในอดีตชาติ อนาคตชาติ และปัจจุบันชาติ และมอง

ปรากฏการณ์ภายนอกได้รอบด้าน เชื่อมโยงเหตุเข้าด้วยกันได้ทั้งหมด โยงจากผลไปหาเหตุได้ โยงจากเหตุ

มาผลได้ คนเช่นนีย่้อมสามารถท�ำการใหญ่ได้ทกุอย่างคนมวีริิยะความเพียร มคีวามกล้าแกร่งไม่ท้อถอยใน

การประกอบกจิ มองภาระหน้าทีท่ัง้ยากและง่ายเท่าเทยีมกนัคอืต้องรับผิดชอบท�ำให้ส�ำเร็จ มองภาระหน้าที่

ทั้งเล็กและใหญ่เท่าเทียมกันคือต้องจัดการให้ส�ำเร็จเพื่อประโยชน์สุขของชาวโลก การด�ำเนินชีวิตทั้งหมด

คืองานเพื่อชาวโลกเท่านั้น จึงไม่มีความเหน็ดเหนื่อยในการท�ำงาน งานคือชีวิต ชีวิตคืองาน ลมหายใจคือ

งาน และงานคือลมหายใจ อุปนิสัยมีแต่ความกล้าแกร่งไม่ย่นย่อท้อถอย คนมีวิริยะเช่นนี้ย่อมพร้อมท่ีจะ

ท�ำการใหญ่ได้ทกุอย่าง คนมขีนัตเิป็นเจ้าเรอืน(มีขนัตปิระจ�ำใจ) อดทนความเจบ็ปวดทางกายและความทกุข์

ทางใจ อดทนต่อความยากล�ำบากทางกายและทางใจ เช่น เกิดอุบัติเหตุร่างกายถูกกระทบได้รับบาดเจ็บ

01. �����������������������-������ (1-17).indd   9 8/11/2561   13:32:17



10 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

ก็ไม่ร้องโอดโอยเกินเหตุ เกิดโทสะขึ้นเพราะเหตุปัจจัยบางอย่างก็ไม่แสดงอาการเกรี้ยวกราดจนเสียทรง 

อากาศร้อนหรือหนาวก็ไม่แสดงอาการร้อนหรือหนาวเกินเหตุ ใช้ขันติธรรมอดทน อดกลั้น และอดออมไว้

ไม่ให้ปรากฏเป็นทีส่งัเกตเกนิไป คนมขีนัตธิรรมเช่นนีย่้อมพร้อมทีจ่ะท�ำการใหญ่ได้ทกุอย่าง คนมสีจัจะเป็น

เจ้าเรอืน มีสจัจะเป็นธง มคีวามจรงิใจคอืซือ่สตัย์สจุรติ จรงิวาจาคือพูดจรงิท�ำจรงิ ท�ำตามทีพ่ดูและพดูตาม

ทีท่�ำ เปล่งวาจา ด้านจติใจกซื็อ่สตัย์เท่ียงธรรม ด้านวาจาก็จรงิไพเราะเป็นประโยชน์ ด้านการกระท�ำกส็�ำเรจ็

ตามนโยบายวัตถุประสงค์ทุกประการ ท�ำให้เกิดความเชื่อมั่นแก่คนทั่วไป คนมีสัจจะเช่นนี้ย่อมสามารถ

ท�ำการใหญ่ได้ทุกอย่าง คนมอีธษิฐานะคือม่ันคงแน่วแน่ต่อจดุหมายไม่หวัน่ไหวแม้มภียัหรอืปัญหาอุปสรรค

มาขัดขวาง ยึดมั่นต่อเป้าหมายไม่คลอนแคลน กาลผ่านไปนานเท่าใดก็ยังคงมุ่งม่ันตามเส้นทางเดินไปสู่ 

จุดหมายอย่างนัน้ คนมอีธษิฐานะมัน่คงเหมอืนเสาระเนยีดและภูเขาศลิาแท่งทบึเช่นนีย่้อมพร้อมทีจ่ะท�ำการ

ใหญ่ส�ำเร็จได้ทั้งหมดคนมีเมตตาเป็นเจ้าเรือน มีความรักสัตว์โลกทุกชนิดโดยไม่แบ่งแยก ไม่มีเงื่อนไขใน

ความรัก แผ่เมตตาอยูต่ลอดเวลา ไม่มคีวามอึดอดัขดัเคอืงแม้ประสบโลกธรรมอนฏิฐารมณ์(สิง่ท่ีไม่น่าพอใจ) 

มนี�ำ้ใจเอือ้เฟ้ือห่วงหาอาทรตลอดเวลา ให้ความรักเท่าเทียมกนัท้ังแก่ญาติสนทิมติรสหายและคนท่ีเป็นศตัรู 

คนมเีมตตาเช่นนีย่้อมสามารถท�ำการใหญ่ได้ สุดท้าย คนมอีเุบกขาเป็นเจ้าเรือน คอยสอดส่องสังเกตการณ์

ใกล้ชิดเป็นกัลยาณมิตรในยามฉุกเฉิน วางใจเป็นกลางไม่เอนเอียงไปตามกิเลสมีความชอบใจเป็นต้น หรือ

ปล่อยให้วิถีชีวิตของสัตว์โลกเป็นไปตามกรรมที่ได้กระท�ำไว้โดยแผ่เมตตาและกรุณาให้สัตว์เหล่านั้น 

เกิดสัมมาทิฏฐิกลับตัวกลับใจเปลี่ยนชั่วเป็นดีและมีวิริยะอุตสาหะที่จะสร้างคุณความดีในอนาคตอันใกล้ 

คนมีอุเบกขาเช่นนี้ย่อมสามารถท�ำการใหญ่ส�ำเร็จได้ทุกอย่างเหล่านี้เป็นอัธยาศัยพระโพธิสัตว์ท่ีมีความ

สมบูรณ์ครบถ้วนทั้งด้านกายภาพและจิตภาพ พร้อมที่จะเป็นผู้น�ำชาวโลกได้

	 วัฒนธรรมสร้างอัธยาศัยพระโพธิสัตว์ส�ำหรับผู้น�ำในสังคมไทยมีมาตั้งแต่อดีตจนปัจจุบัน ในสมัย

สุโขทัย (พ.ศ. ๑๗๙๒-๑๙๘๑=๑๘๙ ปี) ในยุคแรกใช้ระบบพ่อปกครองลูก พระมหากษัตริย์จึงมีพระนาม

ขึ้นต้นด้วยค�ำว่า “พ่อขุน” เช่น พ่อขุนศรีอินทราทิย์ พ่อขุนรามค�ำแหง ในยุคหลังที่รับเอาพระพุทธศาสนา

มาเป็นหลักในการด�ำเนินชีวิต ใช้ระบบธรรมราชา พระนามของพระมหากษัตริย์จึงมีค�ำว่า “ธรรม”  

รวมอยู่ด้วย เช่น พระมหาธรรมราชาที่ ๑(ลิไทย) พระมหาธรรมราชาที่ ๓ (ไสยลือไทย) เป็นเครื่องแสดงว่า 

พระมหากษัตริย์ทรงบ�ำเพ็ญทสบารมี ทสพิธราชธรรม และจักรวรรดิวัตร ด�ำรงสถานะเหมือนเป็น 

พระโพธิสัตว์ เป็นผู้น�ำทั้งด้านร่างกายและจิตใจ เป็นที่พึ่งพ�ำนักของอาณาประชาราษฎร์

	 ในสมัยอยุธยา (พ.ศ. ๑๘๙๓-๒๓๑๐=๔๑๗ ปี ระบบธรรมราชายังคงได้รับการสืบทอดจากสมัย

สุโขทัย ในขณะเดียวกันก็มีระบบเทวราชา(ลัทธิเทวราช)เข้ามามีบทบาทในด้านการปกครองด้วย คงเนื่อง

ด้วยศาสนาพราหมณ์-ฮินดูได้เข้ามามีบทบาทในวิถีชีวิตมากขึ้น พระนามของพระมหากษัตรย์จึงมีค�ำว่า 

“ธรรม” บ้าง ค�ำว่า “อศิวร(หมายถงึพระอศิวรหรือพระอนิทร์)” บ้าง ค�ำว่า “ราม(หมายถงึพระรามซึง่เป็น

อวตารปางที่ ๗ ของพระนารายณ์)”บ้าง ค�ำว่า “นารายณ์” บ้าง ค�ำว่า “โลกนาถ(หมายถึงพระพุทธเจ้า

01. �����������������������-������ (1-17).indd   10 8/11/2561   13:32:17



11การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

ผู้เป็นที่พึ่งของโลก)” บ้าง รวมอยู่ด้วย เช่น สมเด็จพระรามาธิบดีที่ ๑(พระเจ้าอู่ทอง) สมเด็จพระราเมศวร 

สมเดจ็พระมหาธรรมราชาธริาช สมเดจ็พระนเรศวรมหาราช สมเดจ็พระเจ้าทรงธรรม สมเดจ็พระศรสีธุรรม

ราชา สมเด็จพระนารายณ์มหาราช สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ ซึ่งก็มีนัยเช่นเดียวกันว่า พระมหากษัตริย์

ทรงบ�ำเพญ็ทสบารม ีทสพธิราชธรรม และจกัรวรรดิวตัร ด�ำรงสถานะเหมอืนเป็นพระโพธสัิตว์ เป็นผู้น�ำทัง้

ด้านร่างกายและจิตใจ เป็นที่พึ่งพ�ำนักของอาณาประชาราษฎร์ทั้งที่เป็นพุทธศาสนิกชนและศาสนิกของ

ศาสนาอื่น หลักส�ำคัญอยู่ที่การสร้างและด�ำรงฐานะเป็นพระโพธิสัตว์ ซึ่งในขณะปัจจุบันก็ด�ำรงฐานะสูงส่ง 

เป็นคนดีเหนือคนดีทั่วไป บ�ำเพ็ญคุณธรรมจริยธรรมขั้นสูงคือทสบารมี ทสพิธราชธรรม และจักรวรรดิวัตร 

ในอนาคตอันไกลโพ้นหลงัจากสวรรคตแล้วก็จะได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า บางยคุสมยัจึงมีการถวาย

สมญานามว่า “พระพุทธเจ้าหลวง” ส�ำหรับพระมหากษัตริย์ที่สวรรคตแล้ว เช่น สมเด็จพระพุทธเจ้าหลวง

ปราสาททอง(สมเด็จพระเจ้าปราสาททอง) พระบาทสมเดจ็พระปรมนิทรมหาจฬุาลงกรณ์ พระจลุจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัวก็ทรงได้รับสมญานามว่า “พระพุทธเจ้าหลวง” ฐานะและอัยธยาศัยพระโพธิสัตว์จึงจ�ำเป็น 

อย่างยิ่งในการน�ำสังคมประเทศชาติตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบันเฉพาะสังคมปัจจุบัน ฐานะและอัธยาศัย

พระโพธิสัตว์ยิ่งจะต้องสร้างและท�ำให้ปรากฏชัดยิ่งกว่าครั้งอดีตเป็นสองถึงสามเท่า ก็เนื่องจากจ�ำนวนคน

มากขึ้น ความก้าวหน้าทางวิทยาการใหม่ ๆ มีมากขึ้น สภาพของสังคมซับซ้อนมากขึ้น ปัญหาและสาเหตุ

ของปัญหาสังคมมีความหลากหลายและซับซ้อนมากขึ้น คนที่มีภูมิปัญญาดีระดับธรรมดา มีคุณธรรม

จริยธรรมระดับธรรมดา มีภาวะผู้น�ำระดับธรรมดาไม่สามารถน�ำพาสังคมและแก้ปัญหาสังคมได้อย่างมี

ประสิทธิภาพ ต้องอาศัยคนที่มีภูมิปัญญาพระโพธิสัตว์ มีคุณธรรมจริยธรรมพระโพธิสัตว์ และมีภาวะผู้น�ำ

แบบพระโพธิสัตว์จึงจะท�ำได้ อัธยาศัยพระโพธิสัตว์ดังกล่าวนี้มีลักษณะ (๑) เป็นไปอย่างนี้ทุกที่ตลอดเวลา 

(๒) ยั่งยืนทนต่อการพิสูจน์ นั่นคือแม้จะมีเหตุการณ์หรือปัจจัยทั้งหลายมาบีบค้ันเป็นอุปสรรคให้เกิด 

มโนทุจริต(ประพฤติช่ัวทางใจ) เกิดวจีทุจริต(ประพฤติชั่วทางวาจา) และเกิดกายทุจริต(ประพฤติช่ัว 

ทางกาย) อัธยาศัยพระโพธิสัตว์นี้ก็ยังคงด�ำรงมั่นไม่เปลี่ยนแปลงเป็นอื่น เป็นคุณธรรมจริยธรรมแม้จะเป็น

โลกยิะกย็งัถาวรตัง้มัน่เหมอืนกบัโลกตุตระ อนัคุณสมบตัเิบือ้งต้นของผูน้�ำทีถ่อืว่ามภีาวะผูน้�ำกค็อื (๑) บารมี 

ซึ่งก็คือเกิดจากการบ�ำเพ็ญบารมีต่อเนื่องมาเป็นเวลานานนี่เอง ค�ำว่า “บารมี” ในความเข้าใจของสังคม

ชาวบ้านแม้นัยบางส่วนจะตรงกับค�ำว่า “อิทธิพล” แต่หลักการและวิธีการที่จะได้ซึ่งบารมีก็เหมือนกัน คือ 

ยึดมั่นกระท�ำการถือปฏิบัติต่อเนื่องมาเป็นเวลานาน (๒) ทักษะในการสื่อสาร ซึ่งครอบคลุมการจัดระบบ

เนื้อหาที่จะพูด การจัดระบบเสียงของตัวเอง การพิจารณากาละและเทศะอย่างถ่ีถ้วนก่อนท่ีจะส่ือสาร 

เรื่องใด ๆ ออกไป และที่ส�ำคัญความสามารถสร้างแรงจูงใจได้ด้วยการสื่อสาร

	 อัธยาศัยพระโพธิสัตว์นี้เกิดจากการบ�ำเพ็ญทสบารมีเชิงบูรณาการเป็นความดีท�ำมาต่อเนื่องและ 

ใช้เวลาในการท�ำดีนานท�ำให้ความดีมากพอและคงทนยั่งยืน ความดีที่ถึงขั้นเรียกว่า “บารมี” นั้น เกิดจาก

การท�ำความดีต่อเนื่องยาวนานตามกรอบแห่งคุณธรรมจริยธรรม ๑๐ ประการมีทานเป็นต้น จึงเป็นข้อคิด

01. �����������������������-������ (1-17).indd   11 8/11/2561   13:32:17



12 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

ว่า ท�ำดีที่จะให้ถึงขั้นและก่อดอกออกผลดีได้ต้องท�ำเป็นวัฒนธรรม ต้องอยู่ในวิถีชีวิต เป็นกิจวัตร ค�ำว่า 

“กิจวัตร” หมายถึงท�ำทุกวัน ไม่ควรท�ำเพียงเป็นกิจกรรมหรือโครงการเป็นคราวๆ การบ�ำเพ็ญบารม ี

ก็เช่นเดยีวกัน การบ�ำเพญ็บารมขีณะเวยีนว่ายตายเกดิเป็นเวลา ๕๔๗ ชาตขิองพระโพธสิตัว์ก่อนทีจ่ะตรสัรู้

เป็นพระศากยมุนพีทุธเจ้านัน้เริม่นบัเฉพาะสมัยทีไ่ด้รบัการพยากรณ์(ท�ำนาย)จากพระทีปังกรพทุธเจ้าเท่านัน้ 

ก่อนหน้าที่จะเข้าเฝ้าพระทีปังกรพุทธเจ้าได้เวียนว่ายตายเกิดมาแล้วนับชาติไม่ถ้วน แหล่งข้อมูลบางแห่ง

บอกว่า ผู้ประสงค์จะเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้านับเฉพาะช่วงที่ปรารถนาอยู่ในใจใช้เวลา ดังนี้ (๑) ผู้มาก

ด้วยปัญญา-ปัญญาธกิะ ใช้เวลา ๗ อสงไขย (๒) ผู้มากด้วยศรัทธา-สัทธาธกิะใช้เวลา ๑๔ อสงไขย (๓) ผู้มาก

ด้วยความเพียร-วิริยาธิกะใช้เวลา ๒๘ อสงไขย จากนั้นก็มาถึงช่วงเวลาที่เปล่ง(กล่าว)วาจาต่อหน้า

พระพุทธเจ้าโดย (๑) ผู้มากด้วยปัญญา-ปัญญาธิกะใช้เวลา ๙ อสงไขย (๒) ผู้มากด้วยศรัทธา-สัทธาธิกะ 

ใช้เวลา ๑๘ อสงไขย (๓) ผู้มากด้วยความเพียร-วิริยาธิกะใช้เวลา ๓๖ อสงไขย 

	 บทเรียนจากจริยาวัตรพระโพธิสัตว์เพื่อสร้างวัฒนธรรมแห่งการท�ำความดีด้วยกัมมสัทธาก็คือว่า  

ผู้ตั้งประณิธานเป็นพระโพธิสัตว์ บ�ำเพ็ญทสบารมีได้อย่างต่อเนื่องเป็นเวลานานก็เพราะกัมมสัทธา คือ 

เชื่อกรรม แม้จะผ่านการเวียนว่ายตายเกิดก่อนที่จะได้รับการพยากรณ์จากพระพุทธเจ้าผู้ทรงพระชนม์อยู่

ก็นับชาติไม่ถ้วน เมื่อได้รับการพยากรณ์แล้วก็เวียนว่ายตายเกิด ๕๔๗ ชาติ บ�ำเพ็ญทสบารมี กล่าวโดยนัย

ของกรรมก็คอืท�ำความดกีาย(กายกรรมอนัเป็นกศุล) ทางวาจา(วจกีรรมอนัเป็นกศุล) และทางใจ(มโนกรรม

อันเป็นกุศล) กัมมสัทธาของพระโพธิสัตว์เป็นอจลสัทธา(ศรัทธาคือความเชื่อไม่หวั่นไหว)จริงๆ กรรม 

บางอย่างให้ผลเรว็ กรรมบางอย่างให้ผลช้า กรรมบางอย่างให้ผลในชาตินี ้กรรมบางอย่างให้ผลในชาติและ

ชาติต่อๆไป พระโพธิสัตว์ไม่ได้นึกถึงผลของกรรมดีที่จะได้รับ ไม่เฝ้าหวังผลกรรมดีที่จะเกิดขึ้น แต่ตั้ง 

กุศลเจตนาบ�ำเพญ็ทสบารมช่ีวยเหลอืสตัว์โลก สะสมกรรมดอีย่างต่อเนือ่ง โดยเชือ่มัน่อย่างไม่มข้ีอสงสยัว่า 

กรรมดีที่ได้กระท�ำนั้น ย่อมให้ผลดีแน่นอนทั้งแก่ตัวเองและแก่สัตว์โลกที่เข้ามาเกี่ยวข้องสัมพันธ์ด้วย

	 เมื่อเทียบจริยาวัตรของพระโพธิสัตว์กับหลักการ ๓ คือ ไม่ท�ำชั่ว ท�ำดี และท�ำจิตให้ผ่องใสตามหลัก

พระพุทธศาสนาแล้วเป็นอย่างไร ? บุคคลบางคนเมื่อกล่าวถึงการบ�ำเพ็ญทสบารมีตามจริยาวัตรของ 

พระโพธิสัตว์แล้วเข้าใจว่า เป็นเรื่องยากเกินไปและเกินความจ�ำเป็นส�ำหรับตัวเองท่ีปรารถนาเพียงทรัพย์

สมบัติในชาตินี้และเมื่อตายไปก็ปรารถนาสวรรค์สมบัติ ความจริง การบ�ำเพ็ญทสบารมีกับหลักการคือ  

(๑) ไม่ท�ำชั่ว (๒) ท�ำดี และ (๓) ท�ำจิตให้ผ่องใสเป็นเรื่องเดียวกัน ขอให้มีจุดเริ่มต้นของการท�ำดี ในรูปแบบ

ไหนก็ได้ ความดีตามหลักพระพุทธศาสนามี ๕ ล�ำดับช้ันดังนี้ (๑) กิจกรรม-พิธีกรรมที่เป็นบุญเป็นกุศล 

ซึ่งเปรียบการที่บุคคลได้ลาภสักการะและความสรรเสริญเหมือนกับกิ่งและใบของต้นไม้ (๒) ศีล ซึ่งเปรียบ

การทีบ่คุคลรักษาศลีจนสมบรูณ์เหมอืนกบัสะเก็ดของต้นไม้ (๓) สมาธ ิซ่ึงเปรยีบการทีบ่คุคลได้ความสมบูรณ์

แห่งสมาธิเหมือนกับเปลือกของต้นไม้ (๔) ปัญญา ซึ่งเปรียบการที่บุคคลเจริญวิปัสสนาจนท�ำให้ได้ปัญญา 

(ญาณทัสสนะ) เหมือนกับกระพี้ของต้นไม้ และ (๕) วิมุตติ ซึ่งเปรียบการที่บุคคลเจริญวิปัสสนาจนท�ำให้

01. �����������������������-������ (1-17).indd   12 8/11/2561   13:32:17



13การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

ได้ญาณทสัสนะมเีจโตวมุิตตเิหมือนกบัแก่นของต้นไม้
1
 ดังนัน้ ขอให้มจีดุเริม่ต้นแห่งการท�ำดด้ีวยกุศลเจตนา

อย่างแท้จริง บคุคลกจ็ะได้รบัการพฒันาไปตามล�ำดบั ในการบ�ำเพญ็ทสบารมไีม่ต้องก�ำหนดเป็นทานบารมี 

ศีลบารมี เนกขัมมบารมีก็ได้ แต่ให้เป็นไปในวิถีชีวิตโดยยึดหลักไม่ท�ำชั่ว ท�ำดี และท�ำจิตให้ผ่องใสซึ่งมีนัย

ดังกล่าวมาแล้ว เช่น ในการให้ทาน ได้ชื่อว่าท�ำดี ได้ชื่อว่าบ�ำเพ็ญทานบารมี ในขณะเดียวกันขณะที่ให้ทาน

เกิดความตระหนี่ขึ้นมาก็ข่มไว้ ชื่อว่าได้บ�ำเพ็ญขันติบารมี สัจจบารมี อธิษฐานบารมี มีเหตุแทรกซ้อน 

ขึ้นมาขณะให้ทานซึ่งจะท�ำให้จิตเศร้าหมองก็รักษาอาการนิ่งไว้ ชื่อว่าได้บ�ำเพ็ญอธิษฐานบารมีและ 

อุเบกขาบารมีเป็นต้น

	 จรยิาวตัรของพระโพธิสตัว์แท้จรงิแล้วกอ็ยูบ่นหลกัการ ๓ ดงักล่าวแล้ว และแสดงให้ครบกระบวนการ

ก็คือ จากหลักการ ๓ พระโพธิสัตว์ก็บ�ำเพ็ญจริยาวัตรหรือบ�ำเพ็ญบารมีภายใต้กรอบแห่งวิธีการ ๖ คือ  

(๑) ไม่กล่าวให้ร้าย-ไม่ว่าร้ายค�ำเท็จ ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดค�ำหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ (๒) ไม่เบียดเบียน- 

ไม่ลักทรัพย์ ไม่ฆ่าไม่ท�ำร้าย และไม่ประพฤติผิดในกาม (๓) ส�ำรวมระวังรักษาศีลบริสุทธิ์บริบูรณ์ (๔) รู้จัก

ประมาณในการบริโภคใช้สอย (๕) ด�ำเนินชีวิตอย่างสงบร่มเย็น (๖) ปฏิบัติกรรมฐานอย่างต่อเนื่อง และ

ท้ายที่สุดก็น�ำไปสู่อุดมการณ์ ๔ คือ (๑) สังคมอุดมด้วยขันติธรรม (๒) สังคมมีความสงบร่มเย็น (๓) สังคม

เกษมปลอดภัย (๔) สังคมไร้การเบียดเบียนกัน

	 บทเรียนจากชาดกจะแก้ปัญหาและสร้างสรรค์ความดใีนสงัคมไทยได้อย่างไร ? ปัญหาสงัคมปัจจบุนั

แตกต่างจากอดีตอยู่ ๔ อย่าง คือ (๑) ปริมาณของปัญหามีมากกว่าอดีต (๒) ความซับซ้อนของปัญหา 

มหีลายชัน้มากกว่าอดตี (๓) สาเหตขุองปัญหามหีลายอย่างมากกว่าอดีต (๔) ปัจจัยแวดล้อมทีท่�ำให้ปัญหา

ลุกลามใหญ่โตมากข้ึน เช่น ช่องทางการสื่อสารที่มีมากกว่าในอดีต การแก้ปัญหาต่างๆ ไม่ใช่เพียงแต่ใช ้

ความรู้ความสามารถระดับปกติ ไม่ใช่เพียงแต่คนดีมีความสามารถซื่อสัตย์สุจริตเท่านั้น แต่ต้องใช้ความรู้

ความสามารถระดับ “บารมี” ต้องอาศัยคนดีระดับมากกว่าปกติ“คนดี” ๒ ระดับ คือ (๑) คนดีแบบ 

กัลยาณชน (๒) คนดีแบบพระโพธิสัตว์ การแก้ปัญหาและพัฒนาสังคมยุคใหม่ต้องอาศัยคนดีระดับที่ ๒  

คนดีแบบพระโพธิสัตว์ ซึ่งเกิดจากการท�ำความดีโดยบ�ำเพ็ญบารมี ๑๐ ทัศ ค�ำว่า “บารมี” แปลว่า ถึงฝั่ง 

ธรรมเครื่องถึงซึ่งฝั่ง หมายถึงคุณความดีที่บ�ำเพ็ญอย่างยิ่งยวด คุณความดีที่ได้บําเพ็ญมาที่ทําให้ยิ่งใหญ่ 

ซึง่จะส่งผลให้เป็นพระสมัมาสมัพทุธะ ปฏปิทาอนัยวดยิง่ทีป่ระพฤตปิฏบิตัอิย่างยิง่ยวด บ�ำเพ็ญอย่างพเิศษ

เพื่อบรรลุซึ่งจุดหมายอันสูง ประกอบด้วย (๑) ทานบารมี คือมีอุปนิสัยฝักใฝ่ในทาน มีกุศลเจตนาในการให้

อยู่ตลอดเวลา ให้อามิสทานบ้าง ธรรมทานบ้างในชีวิตประจ�ำวัน (๒) สีลบารมี คือ มีอุปนิสัยเรียบร้อย 

ดีงาม มีความสงบเยือกเย็นเป็นปกติ (๓) เนกขัมมบารมี คือ ความด�ำริที่จะออกจากเครื่องอุปโภคบริโภค

ที่ท�ำให้ชีวิตยุ่งเหยิง หรือด�ำริที่จะออกบวช ในมุมกว้างออกไปครอบคลุมถึงความคิดที่จะปลอดจาก

	 1 
ดูรายละเอียด ใน ม.มู.(ไทย) ๑๒/๓๑๘-๓๒๒/๓๕๑-๓๕๕.	

01. �����������������������-������ (1-17).indd   13 8/11/2561   13:32:18



14 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

ความโลภ (๔) ปัญญาบารม ีใช้ปัญญาเป็นเครือ่งน�ำทางในการท�ำหน้าทีก่ารงานปกตหิรือใช้ปัญญาแก้ปัญหา

อยูต่ลอดเวลา (๕) วริยิบารม ีใช้วริยิะเป็นเครือ่งน�ำทางในการท�ำหน้าทีอ่ยูต่ลอดเวลา มคีวามเพยีรพยายาม

ไม่ท้อถอย มีความอุตสาหะแรงกล้าและยิ่งยวดตลอดเวลา (๖)ขันติบารมี ใช้ขันติเป็นเครื่องน�ำทางในการ

ท�ำหน้าที่การงานปกติ หรือใช้ขันติ(อดทน อดกลั้น อดออม)แก้ปัญหาอยู่ตลอดเวลา มีความอดทน  

ความอดกลั้น ความไม่ดุร้าย ความไม่เกรี้ยวกราด ความแช่มช่ืนแห่งจิต (๗)สัจจบารมี คือ ด�ำเนินชีวิต

ยึดความจริงใจ จริงวาจา และจริงการเป็นหลัก ไม่ว่าจะท�ำการใดๆ ที่ไหน เมื่อไรก็ยึดหลักนี้ ใช้สัจจะ 

เป็นเครือ่งน�ำทางในการท�ำหน้าทีก่ารงานปกต ิหรอืใช้สจัจะแก้ปัญหาอยูต่ลอดเวลา (๘) อธษิฐานบารม ีคอื

ใช้อธษิฐานธรรมเป็นเครือ่งน�ำทางในการท�ำหน้าทีก่ารงานปกติ หรือใช้อธษิฐานธรรม(ความมัน่คงแน่วแน่)

แก้ปัญหา ปัญญาธิษฐาน ธรรมอันเป็นฐานที่มั่นคือปัญญา สัจจาธิษฐาน ธรรมอันเป็นฐานที่มั่นคือสัจจะ 

จาคาธิษฐาน ธรรมอันเป็นฐานที่มั่นคือจาคะ อุปสมาธิษฐาน ธรรมอันเป็นฐานที่มั่นอุปสมะที่มีอยู่ในจิตใจ

ตลอดเวลา (๙) เมตตาบารมี คือ มีเมตตาธรรมอยู่เนืองนิตย์ น้อมนึกในใจตลอดเวลาว่า “สพฺเพ สตฺตา  

อเวรา โหนฺตุ อพฺยาปชฺฌา โหนฺตุ อนีฆา โหนฺตุ สุขี อตฺตานํ ปริหรนฺตุ ขอสัตว์ทั้งปวงจงเป็นสุข อย่าได้มีเวร

ภัยต่อกันและกัน อย่าได้พยาบาทปองร้ายกัน อย่าได้มีความทุกข์กายใจ ขอให้รักษาตนพ้นจากทุกข์ภัย 

ทัง้สิน้เถดิ ใช้เมตตาธรรมเป็นเครือ่งน�ำทางในการท�ำหน้าทีก่ารงานปกติ หรอืใช้เมตตาธรรมเป็นหลกัในการ

แก้ปัญหาอยูต่ลอดเวลา โดยมขีนัตบิารมเีป็นฐาน (๑๐)อเุบกขาบารม ีคอื มท่ีาทีทีน่ิง่เรียบต่อปรากฏการณ์ 

ไม่เอนเอียง ไม่ปรุงแต่งต่อยอดใช้อุเบกขาเป็นเครื่องน�ำทางในการท�ำหน้าที่การงานปกติหรือใช้อุเบกขา

(ความนิ่ง)แก้ปัญหาอยู่ตลอดเวลา

	 จริยาวัตรของพระโพธิสัตว์จะช่วยเสริมสร้างโลกทัศน์ใหม่ได้อย่างไร ? โลกทัศน์ใหม่ก็คือการรับรู้ 

ตีความ และจินตนาการสังคมโดยรอบด้วยมุมมองใหม่ๆที่จะน�ำไปสู่วิธีคิด ความเชื่อ ทัศนคติหรือท่าที  

ความคิดเห็น และการให้คุณค่าในเชิงบวก เป็นไปเพื่อปลุกเร้าคุณธรรม มีกุศลเจตนาเป็นฐานราก  

โลกทศัน์ใหม่กค็อืโลกทัศน์แบบพระโพธสิตัว์นัน่เองกค็อืเอาสภาพปัจจบุนัเป็นฐานเพ่ือไปสูเ่ป้าหมายทีเ่ป็น

ไปเพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล เพื่อความสุขที่ยิ่งใหญ่ของมหาชนเป็นหลัก ยึดหลักว่า “จากสภาพปัจจุบัน

ทั้งที่เป็นปัญหาและไม่เป็นปัญหา เราจะก้าวไปสู่สิ่งที่ดีขึ้นได้อย่างไร” โดยมีทสบารมีเป็นฐานของการ 

ด�ำเนินงานทุกเรื่องการสร้างโลกทัศน์ใหม่ภายใต้กรอบทสบารมีก็คือ การใช้อธิษฐานบารมีเป็นฐาน  

ใช้เมตตาบารมีเป็นธง ใช้ปัญญาบารมีเป็นแผนที่ และใช้ทานบารมี ศีลบารมี เนกขัมมบารมี ปัญญาบารมี 

วิริยบารมี ขันติบารมี สัจจบารมี อุเบกขาบารมีร่วมกันเป็นพลังขับเคลื่อน ดูกรณีพระเจ้าสิบชาติเป็นกรณี

ตวัอย่างเช่น โลกทศัน์ใหม่โดยหลกัแห่งปัญญาบารม ีกค็อืวถิชีวีติบนโลกทศัน์ใหม่ด้านปัญญาบารมมี ี๓ นยั 

ประกอบด้วย (๑) วิถีชีวิตที่อยู่บนหลักโยนิโสมนสิการ (๒) วิถีชีวิตที่อยู่บนหลักสัปปุริสธรรม ๗ (๓) วิถีชีวิต

ที่อยู่บนหลักสัมมาทิฏฐิ ซึ่งมี ๒ ระดับ คือ โลกิยสัมมาทิฏฐิและโลกุตตรสัมมาทิฏฐิ โลกิยสัมมาทิฏฐิ  

01. �����������������������-������ (1-17).indd   14 8/11/2561   13:32:18



15การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

แปลว่า ความเห็นชอบระดับโลกิยะหรือโลกีย์ หมายถึงความเห็นรวมไปถึงความเช่ือถือว่า ทานที่ให้แล้ว 

มีผล การบ�ำเพ็ญทานมีผล การบูชามีผล กรรมที่ท�ำไว้ดีและชั่วมีผลมีวิบาก โลกนี้มี โลกหน้ามีเป็นต้น 

โดยนัยนีจึ้งมคีวามหมายเท่ากบั “ศรทัธา” ส่วนโลกตุตรสมัมาทฏิฐหิมายถงึความรู้ในทกุข์ ความรูใ้นสมทุยั

(เหตุเกิดทุกข์) ความรู้ในทุกขนิโรธ(ความดับทุกข์) ความรู้ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา(ทางน�ำไปสู่ความ 

ดับทุกข์) รวมไปถึงความเห็นขันธ์ ๕ โดยความเป็นไตรลักษณ์ว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ  

ซึ่งเป็นของไม่เที่ยงว่าไม่เที่ยง ความเห็นอายตนะ ๑๒ โดยความเป็นไตรลักษณ์ว่า ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ 

รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ซึ่งเป็นของไม่เที่ยงว่าไม่เที่ยง

	 โลกทัศน์แบบพระโพธิสัตว์และจริยาวัตรของพระโพธิสัตว์จะช่วยสร้างแรงบันดาลใจได้อย่างไร ?

ตามหลักพระพุทธศาสนา จุดเริ่มต้นแห่งแรงบันดาลในการท�ำความดีมี ๒ อย่างคือ (๑) ปรโตโฆสะ  

แปลว่าเสียงจากผู้อ่ืน (๒)โยนิโสมนสิการ แปลว่า การท�ำไว้ในใจโดยแยบคาย ทั้ง ๒อย่างนี้เป็นทางแห่ง

ปัญญาและความดงีามทัง้ปวง ค�ำว่า “ปรโตโฆสะ” มนียัถึงการกระตุ้นชกัจงูจากภายนอกให้เกดิแรงบนัดาล

ในการท�ำความดี การรับฟังค�ำแนะน�ำสั่งสอน เล่าเรียนหาความรู้ สนทนาซักถาม ฟังค�ำบอกเล่าชักจูงของ

ผู้อื่นผู้เป็นกัลยาณมิตร รวมถึงการได้เห็นต้นแบบแห่งความดีงาม จากปรโตโฆสะนี้น�ำไปสู่โยนิโสมนสิการ

คือการใช้ความคิดอย่างถูกวิธี รู้จักคิด คิดเป็น คิดดีงาม การมองสิ่งทั้งหลายด้วยความคิดพิจารณา สืบสาว 

หาสาเหตุ แยกแยะสิ่งนั้น ๆ ให้เห็นแจ้งตามความเป็นจริง“ปรโตโฆสะ” น้ีมีนัยกว้างมากครอบคลุมถึง 

สิง่มชีีวติคือคนดหีรอืกลัยาณมติรและสิง่ไม่มชีวีติคอืสภาพแวดล้อมทีด่งีาม ซึง่กถ็อืเป็นกลัยาณมิตรเช่นกนั  

ดังนั้น ปรโตโฆสะที่ดีงามน�ำไปสู่โยนิโสมนสิการจึง(จึงนิยมเขียนว่า ปรโตโฆสะ-กัลยาณมิตร) 

	 เรื่องพระโพธิสัตว์ท�ำให้เกิดแรงบันดาลใจ ๒ ลักษณะคือ (๑) เกิดเพราะจริยาวัตรดีงามของ 

พระโพธิสัตว์ (๒) เกิดเพราะคุณสมบัติด้านกายภาพและจิตภาพของพระโพธิสัตว์ ความสมบูรณ์สูงสุด 

ด้านร่างกายของพระโพธิสัตว์ เรียกว่า มหาบุรุษลักษณะ ๓๒ ประการ เช่น มีฝ่าพระบาทราบเสมอกัน

เป็นต้น มีพระเศียรงามบริบูรณ์ดุจประดับด้วยกรอบพระพักตร์เป็นท่ีสุด นอกจากนี้ยังประกอบด้วย

คุณสมบัติด้านร่างกายเรียกว่า อนุพยัญชนะ ๘๐ นิ้วพระหัตถ์และนิ้วพระบาทเหลืองงามเป็นต้น มีความ

วิจิตรไปด้วยระเบียบพระเกตุมาลาคือถ่องแถวแห่งพระรัศมีอันโชตนาการขึ้นเบื้องบนพระอุตมังคสิโรตม์

เป็นที่สุด คุณสมบัติด้านร่างกายเหล่านี้จัดเป็น “ปรโตโฆสะ”ที่แม้จะแปลว่าเสียงจากผู้อื่นก็จริง แต่มีนัย

ครอบคลุมสภาพแวดล้อมอื่น ๆ เช่น รูป กลิ่น รส สิ่งสัมผัสท่ีรับรู้ผ่านทางตา จมูก ลิ้น กายด้วย เช่น  

รูปร่าง สี สัณฐาน ภูมิประเทศ สิ่งประดิษฐ์อันเป็นศิลปกรรม ประติมากรรม หรือจิตรกรรม สื่อต่างๆ  

ที่รับรู้เหล่านี้ มีอิทธิพลต่อบุคคลมากโดยเฉพาะผู้มีราคจริต(พื้นเพของจิต, อุปนิสัย, พื้นนิสัยหนักไปทาง 

รักสวยรักงาม)และสัทธาจริต(พื้นเพของจิต, อุปนิสัย, พื้นนิสัยหนักไปทางซาบซึ้ง ชื่นชม น้อมใจเลื่อมใส

โดยง่าย) มหาบุรุษลักษณะ ๓๒ และอนุพยัญชนะ ๘๐ ดังแสดงมาแล้วย่อมมีส่วนอย่างยิ่งที่จะท�ำให้เกิด

01. �����������������������-������ (1-17).indd   15 8/11/2561   13:32:18



16 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๒

ศรทัธาและปสาทะ ท้ายทีส่ดุน�ำไปสูโ่ยนโิสมนสิการส่วนคุณสมบติัด้านจิตใจกค็อืพระโพธสัิตว์ประกอบด้วย

พื้นฐานทางจิต ๔ ส่วนคือ (๑) วิชชารู้แจ้งสัจธรรมของชีวิตว่า ชีวิตอยู่ภายใต้กฎแห่งไตรลักษณ์คือไม่เที่ยง 

เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (๒) วิมุตติปล่อยวางไม่ยึดติด (๓) วิสุทธิ ความบริสุทธิ์ พระโพธิสัตว์มีสีลวิสุทธิ คือ

ความบริสุทธิ์แห่งศีล (๔) ฤทธานุภาพ เพราะพระโพธิสัตว์มีสมาธิจิตขั้นสูงในระดับโลกิยะ ท�ำให้สามารถ

แสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ เป็นต้น

บรรณานุกรม
ญาณวชิระ. ทศชาติ ปณิธานมหาบุรุษไม่เปลี่ยนแปลง. กรุงเทพมหานคร : ทีพีเอ็น เพรส, ๒๕๕๑. 

ประพันธ์ ศุภษร. ๑๑๑ นิทราชาดก. กรุงเทพมหานคร : บริษัท เนชั่นพริ้นติ้งเซอร์วิส จ�ำกัด, ๒๕๕๔. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๑๖. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๑.

	  . พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์คร้ังท่ี ๑๕. กรุงเทพมหานคร :  

ส�ำนักพิมพ์ผลิธัมม์,  ๒๕๕๖.

	  . พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ,  พิมพ์ครั้งที่ ๑๑.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 	๒๕๕๒.

	  . พทุธธรรม ฉบบัปรบัขยาย, พิมพ์คร้ังท่ี ๔๓. กรุงเทพมหานคร : ส�ำนกัพิมพ์ผลิธมัม์, ๒๕๕๘. 

พระวิสุทธาจารยมหาเถระ รจนา, พระราชปริยัติโมลี(สมศักดิ์ อุปสโม) พร้อมคณะ ผู้ปริวรรตแปล.  

ธาตวตัถสงัคหปาฐนสิสยะ.กรงุเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย, ๒๕๓๕. 

พระสุธีรัตนบัณฑิต และคณะ. การพัฒนาหน่วยอบรมประชาชนประจ�ำต�ำบล. กรุงเทพมหานคร :  

ไม่ปรากฏชื่อโรงพิมพ์, ม.ป.ป. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

	  . อรรถกถาภาษาไทย ฉบบัมหาวทิยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย. ชาดก ภาค ๑-๑๐. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๓. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์. พระธัมมปทัฏฐกถา แปล ภาค ๑-๘. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๔๑.

	  . วิสุทธิมรรค แปล ภาค ๑ ตอน ๑. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๕๐.

	  . วิสุทธิมรรค แปล ภาค ๑ ตอน ๒. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๔๒.

01. �����������������������-������ (1-17).indd   16 8/11/2561   13:32:18



17การศึกษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก

	  . วิสุทธิมรรค แปล ภาค ๒ ตอน ๑. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๕๑.

	  . วิสุทธิมรรค แปล ภาค ๒ ตอน ๒. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๓๘.

	  . วิสุทธิมรรค แปล ภาค ๓ ตอน ๑. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๔๐.

มหามกฏุราชวทิยาลยั ในพระบรมราชปูถมัภ์. มงัคลตัถทปีน ีแปล เล่ม ๒, พมิพ์ครัง้ที ่๑๓. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒. 

สมเด็จพระมหาวีรวงศ์(พิมพ์ ธมฺมธโร). มงคลยอดชีวิต ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา, 

๒๕๓๙.

สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ รจนา, สมเด็จพระพุฒาจารย์(อาจ อาสภมหาเถร) แปลและเรียบเรียง. คัมภีร์

วิสุทธิมรรค, พิมพ์ครั้งที่ ๘. กรุงเทพมหานคร:บริษัท ธนาเพรส จ�ำกัด, ๒๕๕๑.

สิรินธร. ทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท, พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏ- 

ราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓.

01. �����������������������-������ (1-17).indd   17 8/11/2561   13:32:18


