
การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา 
Strengthing Socia Ethics Through Animism And Buddhism In Lanna

เสฏฐวุฒิ อินทะจักร์

Setthawut Inthachak

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่,ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University ChiangMai Campus,Thailand

E-mail.Address: c.settavut@gmail.com 

บทคัดย่อ
	 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์ในการวิจัย ๓ ประการ คือ ๑) เพื่อศึกษา

แนวคิดความเช่ือเรื่องผีในพุทธศาสนาและล้านนา ๒) เพื่อศึกษาความเช่ือเรื่องผีและวัฒนธรรมทางพุทธ

ศาสนาในล้านนา ๓) เพือ่ศกึษาวเิคราะห์รปูแบบการเสริมสร้างจริยธรรมทางสงัคมผ่านความเชือ่เร่ืองผีและ 

พทุธศาสนากับผีในล้านนา ผลการวจัิยพบว่า ความเช่ือเรือ่งผีในพทุธศาสนาและล้านนาพบว่าคตคิวามเชือ่

ในเร่ืองจิตวิญญาณเป็นคติความเชื่อส�ำคัญคนไทยนับถือผีต้ังแต่ก่อนนับถือพระพุทธศาสนาผีสามารถ 

แบ่งได้เป็นผฟ้ีาอยูบ่นสวรรค์เป็นทีน่บัถอืในหมูช่าวไทยบริเวณลุ่มแม่น�ำ้โขง ผีเมอืงเป็นผีท่ีปกปักรักษาเมอืง

เป็นที่นับถือของคนไทยทุกภูมิภาคผีบรรพบุรุษของชนเผ่าต่างๆ ผีบ้านเป็นบรรพบุรุษของหมู่บ้าน และ 

ผีเรือนเป็นผีที่สิงอยู่ในบ้านเรือนนอกจากนี้ยังมีผีชนิดอื่นๆ ความเชื่อเรื่องผีและวัฒนธรรมทางพุทธศาสนา

ในล้านนา ในทุกวันนี้สืบทอดมาจากบรรพชนหลายเชื้อชาติเผ่าพันธุ์ ดังนั้นจึงมีผีที่มีชื่อเรียกและประเพณี

พิธีกรรมที่อยู่ในประเภทผีบรรพบุรุษอยู่หลายกลุ่มแต่โดยทั่วไปแล้วชาวล้านนาจะรู้จักและยอมรับว่า

บรรพบุรุษของตนเองเป็นผู้สืบเชื้อสายมาจากปู่แสนย่าแสนไส้ หรือบางทีก็เรียกปู่แถนย่าแถน ทั้งนี้ในโลก

ทศัน์ของชาวล้านนาเชือ่ว่าบรรพบรุษุของตนนบัตัง้แต่ปูแ่ถนย่าแถนเป็นต้นมาหากแต่มคีวามอาลยัอาวรณ์

ผูกพันอยู ่กับพวกเขาตลอดไป รูปแบบการเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและ 

พทุธศาสนากับผใีนล้านนาการนบัถอืผนีัน้คงสืบเนือ่งมาจากลทัธบิชูาบรรพบรุษุซึง่ความเชือ่นีเ้จรญิเตบิโต

มากจากลทัธิทีเ่ช่ือถอือ�ำนาจเหนอืธรรมชาตอินัเป็นต้นก�ำเนดิของลทัธปิระเพณหีลายๆ อย่างและเป็นทีม่า

ของศาสนาบางประเภทด้วยคติความเชื่อเกี่ยวกับผีเป็นความเชื่อของมนุษย์มาตั้งแต่สมัยโบราณ  

เป็นพัฒนาการของความเชื่อระดับหนึ่งของมนุษย์

ค�ำส�ำคัญ : การเสริมสร้าง, จริยธรรม, ความเชื่อ, ผีในล้านนา

Received : January 23, 2018
 Revised : January 30, 2019

Accepted : March 9, 2019



266 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

Abstract

 	 This Qualitative Research has three objectives: 1) to study the concept of Animism 

in Buddhism and Lanna 2) to study the of Animism and Buddhist culture in Lanna.  

3) to study and analysis the model of creating social ethics through ghostly and Buddhist 

beliefs with ghosts in Lanna. The results of the research found that: The concept of 

Animism in Buddhism and Lanna founded that the belief in spirituality is a key belief  

that humans cannot explain. The Thai people respect ghosts before Buddhism. There are 

many different types of ghosts that can be divided into heavenly spirits. Ghost City is  

the ancestor of the village- the ghost that preserves the city and is the house of the living 

spirit. Ancestral spirits of various tribes are honored and highly respected by the Thai 

people in the Mekong River Basin. On the other side of the spiritual beliefs and  

Buddhist culture in Lanna, people are derived from ancestors of many race ethnicities.  

A ghost is named and the ritual traditions that belong to ancestral ghost genres are  

sorted in many groups. In general, Lanna people will recognize and acknowledge that 

their ancestors are descended from grandfather in a vision. The Lanna people  

believe that their ancestors derived from their grandmother’s eldest grandfather;  

a traditional passion, bonding them forever. The analysis of the model of social  

morality through ghost and Buddhist beliefs began with the belief of ghosts in Lanna.  

It is due to ancestral worship which grew from the cult of the supernatural animism,  

an origin of many creeds and some religions. The belief in ghosts is a human tradition 

since ancient times, and is the development of one level of human faith.

Keyword : Strengthening , ethics , believe, Ghost in Lanna



267การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

บทน�ำ

 	 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งเหตุผลมีระบบความเช่ือความศรัทธา ท่ีต้ังอยู่บนรากฐานแห่ง 

ปัญญา ผู้ที่มีความเชื่อตามค�ำสอนในพระพุทธศาสนาสามารถน�ำไปปฏิบัติในการด�ำเนินชีวิตได้ ดังนั้น 

พระพุทธศาสนาจึงหมายถึงวิถีแห่งชีวิตอันเป็นระบบแห่งการด�ำเนินชีวิตที่เรียกว่า Way of life
1
 จึงท�ำให้

พระพุทธศาสนาแตกต่างจากศาสนาอื่นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลเรียกว่าศรัทธา ๔ ประกอบด้วย 

	 ๑. 	กัมมสัทธา คือ ความเชื่อกรรมเชื่อกฎแห่งกรรมเชื่อว่ากรรมมีอยู่จริงคือเชื่อว่าเมื่อท�ำอะไรโดยมี

เจตนาคือจงใจท�ำทั้งรู้ย่อมเป็นกรรมคือเป็นความชั่วความดีมีขึ้นในตนเป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้าย

สืบเนื่องต่อไปการกระท�ำไม่ว่างเปล่าและเชื่อว่าผลที่ต้องการจะส�ำเร็จได้ด้วยการกระท�ำมิใช่ด้วยอ้อนวอน

หรือนอนคอยโชค เป็นต้น 

	 ๒. 	วิปากสัทธา คือ เช่ือวิบากเช่ือผลของกรรมเชื่อว่าผลของกรรมมีจริงคือว่ากรรมท่ีท�ำแล้วต้อง 

มีผลและผลต้องมีเหตุผลดีจากกรรมดีผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว 

	 ๓. 	กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของของตนเชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของกรรม

จะต้องรับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน 

	 ๔. 	ตถาคตโพธิสัทธา คือ เช่ือความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้ามั่นใจในองค์พระตถาคตว่าทรงเป็น 

พระสมัมาสมัพทุธะทรงพระคุณทัง้๙ประการตรสัธรรมบญัญตัวินิยัไว้ด้วยดทีรงเป็นผูน้�ำทางทีแ่สดงให้เหน็

ว่ามนุษย์คือเราทุกคนนี้หากฝึกตนด้วยดีก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุดบริสุทธิ์หลุดพ้นได้ดังที่พระองค ์

ได้ทรงบ�ำเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง
2
 

 	 คนในสังคมไทยมักมีความเชื่อในเรื่องต่างๆ กัน ได้แก่ ความเชื่อทางศาสนา เช่น คนท�ำดีได้ไป 

สวรรค์ คนท�ำช่ัวต้องตกนรก, ความเช่ือในลัทธิการเมือง เช่น พรรคคอมมิวนิสต์ประชาชนทุกคนมีความ

เท่าเทียมกัน, ความเชื่อในเรื่องโชคชะตา เช่น ชีวิตจะด�ำเนินไปตามวันเดือนปีเกิด หรือ ชีวิตถูกลิขิตไปตาม

เส้นลายมือของคนนั้น, ความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์ เช่น เชื่อเรื่องผีสางเทวดา การท�ำเสน่ห์, ความเชื่อใน

ส่ิงศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ เช่น เชื่อเรื่องคาถาอาคม วัตถุมงคล เคร่ืองรางของขลังต่างๆ หรือความเชื่อในเร่ืองท่ี 

คนโบราณเล่าสืบต่อกันมา เช่น พิธีท�ำบุญต่างๆ ผีปอบ ผีแม่ม่าย จ้ิงจกทัก, ความเช่ือในเร่ืองอื่นๆ เช่น  

การกลับชาติมาเกิด เป็นต้นอีกด้านหนึ่งของวัฒนธรรมที่มีพุทธศาสนาแล้วยังมีความเชื่อหรือวัฒนธรรม 

ที่เกี่ยวข้องกับผี หรือวัฒนธรรมผี ท่ียังคงอยู่และสืบทอดต่อๆ กันมาคนไทยเช่ือว่า ผีสามารถให้คุณหรือ 

	 1
 พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), พุทธศาสนากับปรัชญา, (กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์พรินติ้งกรุ๊พ 

จ�ำกัด, ๒๕๓๓), หน้า ๑๒.

	 2
 พระธรรมปิฎก, (ป.อ. ปยตุโฺต), พจนานกุรมพทุธศาสตร์ฉบบัประมวลธรรม, พมิพ์ครัง้ที ่๙, (กรงุเทพมหานคร: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๑๖๔.



268 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

ให้โทษได้ หากเซ่นสรวงหรือบูชาไม่ถูกต้อง เช่น ผีขุนน�้ำ คือ เทพอารักษ์ประจ�ำต้นน�้ำแต่ละสาย ซึ่งสถิต

อยู่บนดอยสูง ผีขุนน�้ำมักอยู่ตามต้นไม้ใหญ่ ชาวบ้านจะอัญเชิญมาสถิตที่หอผีที่ปลูกอย่างค่อนข้างถาวร 

ใต้ต้นไม้เหล่านี้ ผีขุนน�้ำที่อยู่ต้นแม่น�้ำใด ก็มักจะได้ชื่อตามแม่น�้ำนั้น เช่น ผีปันน�้ำ หรือผีมด และ ผีเม็ง คือ 

ผีบรรพบุรุษตามความเชื่อของชาวล้านนา ส่วนผีเม็งนี้เข้าใจกันว่ารับมาจากชนเผ่าเม็งหรือมอญโบราณ,  

ผีเจ้าที่ หรือพระภูมิเจ้าที่ คือผีที่รักษาประจ�ำอยู่ที่ใดที่หนึ่ง เป็นผู้ดูแลรักษาเขตนั้น ๆ ดังนั้น คนโบราณ 

เมื่อเดินทางและหยุดพักที่ใด มักจะบอกขออนุญาตเจ้าที่ทุกครั้งนอกเหนือไปจากผีดังกล่าวแล้ว ในแต่ละ

ท้องถิ่นยังมีผีอีกหลายประเภท เช่น ผีกะ หรือ ผีจะกละ เป็นผีที่มักเข้าสิงผู้คนเพื่อเรียกร้องจะกินอาหาร 

เมื่อเข้าสิงใคร ก็จะแสดงกิริยาผิดปกติไป เมื่อคนสังเกตเห็นก็มักร้องขอกินอาหารและจะกินอย่างตะกละ

ตะกลาม จงึเรยีกผกีะตามลกัษณะการกนิ แต่มกัเขยีนเป็นผกีะ หรือผกีะยกัษ์ เป็นผทีีอ่ยู่รกัษาสถานทีต่่างๆ 

เช่น วัดร้าง, ถ�้ำ หรือท่ีซึ่งมีสมบัติฝังหรือซ่อนอยู่ ผีกะยักษ์จะคอยพิทักษ์สมบัติเหล่านั้น จนกว่าเจ้าของ 

จะรบัทรพัย์สนิเหล่านัน้ไป ในกรณผีกีะยกัษ์ทีอ่ยูใ่นวดั เล่ากนัว่า มกัจะเป็นวญิญาณของพระหรือเจ้าอาวาส

ท่ีผิดวินัย เมื่อตายแล้วไปเกิดไม่ได้ จึงต้องท�ำหน้าท่ีพิทักษ์วัดไปจนกว่าจะส้ินกรรม รูปร่างของผีกะยักษ ์

ไม่แน่นอน บ้างก็ว่าเป็นหมูตัวใหญ่ที่มีร่างกายเป็นทองแดง บ้างก็ว่าเป็นสุนัขใหญ่สีด�ำสนิททั้งตัว เป็นต้น 

ผี มีความผูกพันกับวิถีชีวิตของชาวไทยมาแต่โบราณ ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย จนเกิดเป็นข้อห้าม หรือฮีต 

ในภาษาอสีานต่าง ๆ  ทีเ่หมอืนกนัหรอืแตกต่างกนัในแต่ละภมูภิาคไป เช่น ห้ามเคาะจานข้าว, ห้ามกวาดบ้าน

ตอนกลางคืน หรือห้ามเผาศพในวันศุกร์ เป็นต้น
3

 	 ตามความเชื่อของคนไทย ได้มีการจัดประเภทผีทั่วไป คือ ภูต-เจตภูตผี ผีย่าหม้อนึ่ง ผีกะ ผีกองกอย 

ผีตามอย ผีปกกะโหล้ง ผีปู่ ผีย่า ผีมด ผีเม็ง ผีปู่แชะ ย่าแชะ ผีน�้ำ ผีนางธรณี และผีหลักเมือง ผีเป้า ผีพราย 

ผีโพง และเทพารักษ์ ผีแม่หม้าย ผีเรือน ผีบรรพบุรุษ รุกเทวดาและนางไม้ ผีนางตะเคียน ศาลเพียงตาและ

พระภูมิเจ้าที่ พระภูมิเมือง วิญญาณ ผีประจ�ำหมู่บ้านผีประจ�ำเมืองและผีถ้วยแก้ว และยังมีผีให้คุณ 

ให้โทษแก่มนุษย์ ตามความเชื่อประชาชนชาวบ้านมีความผูกพันและประกอบพิธีเกี่ยวกับความเชื่อผีสาง

เทวดา โดยเฉพาะประเพณี เดือน ๑๒ เป็ง ประมาณเดือนกันยายน จะท�ำพิธีที่ชาวภาคเหนือจะมีพิธีใหญ่

คือการถวายสลากภัตร ถือว่าเป็นประเพณีอันส�ำคัญเช่ือกันว่าวันนั้นจะเป็นวันที่ดวงวิญญาณของญาต ิ

พ่ีน้องผู้ล่วงลับจะมารับเอาส่วนบุญท่ีญาติพี่น้องอุทิศไปหาก็จะได้รับผลบุญนั้น ซ่ึงเป็นประเพณีด้ังเดิม 

ที่ชาวบ้านถือปฏิบัติเก่ียวกับผีหลายครั้งในรอบปี เป็นการท�ำบุญอุทิศแก่เปรต ที่เวียนว่ายในโลกมนุษย์  

ด้วยในสงัคมของไทยมีความเชือ่เรือ่งผมีากมาย ส�ำหรบัเร่ืองกรณยีเมตตสตูร หรอื เมตตสตูร เป็นพระสตูร

ในขทุทกปาฐะ ขทุทกนกิาย ของพระสตุตนัตปิฎก เป็นสตูรว่าด้วยการเจรญิเมตตา และการปฏบิตัตินเพือ่

	 3
 พุทธินันทน์ บุญเรือง, การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมของประเพณีอัฐมีบูชาต�ำบลทุ่งยั้ง อ�ำเภอ

ลับแลจังหวัดอุตรดิตถ์, (อุตรดิตถ์ : มหาวิทยาลัยราชภัฏอุตรดิตถ์, ๒๕๕๕).



269การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

เจริญธรรม น�ำไปสูก่ารบรรลุมรรคผลในท้ายที่สุด พระสูตรนี้มีลักษณะเป็นคาถาจ�ำนวน ๑๐ บท โดยมี

ฉันทลักษณ์เป็นแบบคีติโบราณ (Old Giti) อันเป็นฉันทลักษณ์แบบเก่าแก่ที่สุดแบบหน่ึงในฉันทลักษณ์

ภาษาบาลีทั้งนี้ กรณียเมตตสูตร บางครั้งเรียกว่า เมตตปริตร เนื่องจากใช้สวดเป็นพระปริตร เพื่อป้องกัน 

คุ้มครองภยันตรายต่าง ๆ รวมอยู่ในบทสวด ๗ ต�ำนาน หรือจุลราชปริตร และบทสวด ๑๒ ต�ำนาน หรือ 

มหาราชปริตร อีกท้ังยังจดัเป็นมหาปรติร หรือพระปรติรซ่ึงมคีวามส�ำคญัยิง่ยวด อนัประกอบด้วยมงคลสตูร 

รัตนสูตร และกรณียเมตตสูตร และในธชัคคสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยอานุภาพแห่งการระลึกถึง 

พระรตันตรยั ท่ีพระพทุธองค์ทรงน�ำเอาเรือ่งการท�ำสงครามระหว่างเทพกบัเทพอสรูมาเป็นข้อเปรยีบเทยีบ

เพื่อเตือนใจภิกษุผู้ไปท�ำความเพียร อยู่ตามป่าเขาล�ำเนาไพรอันเงียบสงัด ห่างไกลจากผู้คนสัญจรไปมา
4
 

 	 มนษุย์ทุกเชือ้ชาตมิคีวามเจรญิทางอารยธรรมและวฒันธรรม ย่อมมหีลักความคดิในการมองโลก 

มองชีวิต ที่ภาษาปรัชญาเรียกว่า โลกทัศน์ และชีวทัศน์ เป็นแบบของตนอย่างไรก็ตามเมื่อมนุษย์มี 

จ�ำนวนมากมารวมตัวกันเป็นสังคมไม่ว่าจะเป็นสังคมขนาดเล็กและขนาดใหญ่หลายคนมีหลายความคิด 

ต่างจิตต่างใจเข้าท�ำนอง นานาจิตตัง เมื่อสมาชิกควบคุมไม่ได้ การทะเลาะวิวาท การเบียดเบียน มุ่งร้าย 

หมายขวัญต่อฝ่ายตรงข้ามกันก็ย่อมมีได้เป็นเหตุให้เกิดคดีขึ้นมา หลักเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจชาวล้าน

นานอกจากจะเช่ือเรื่องสิ่งศักด์ิสิทธ์เหนือธรรมชาติที่เรียกกันว่า การนับถือผีแบบด้ังเดิมแล้ว ยังได้นับถือ

พระพทุธศาสนาเป็นเครือ่งยดึเหนีย่วทางจติใจสามารถสร้างขวญัและก�ำลงัใจเป็นทีพ่ึง่เป็นรปูธรรม สามารถ

แตะและสัมผัสได้ สืบเนื่องบรรทัดฐานทางสังคมท่ีสร้างรูปแบบจริยธรรมทางสังคมแบ่งเป็น ๓ ประเภท 

คือ (๑) วิถีประชา หรือวิถีชาวบ้าน Foikways ซึ่งปฏิบัติตามความเคยชินและยอมรับในสังคม เช่น การลุก

ให้คนชรานั่งในรถประจ�ำทางวิถีประชา ยังหมายถึงมารยาททางสังคมงานพิธีต่างๆ ตามสมัยนิยม เช่น  

การแต่งกาย การรับประทานอาหาร การอาบน�้ำวันละ ๒ ครั้ง ผู้ที่ละเลยไม่ปฏิบัติตามแนวทางดังกล่าว 

จะได้รับการติเตียนและเยาะเย้ยถากถางหรือการนินทาจากผู้อื่น (๒) กฎและศีลธรรมจารีต (Morals)  

หมายถึงระเบียบแบบแผนที่สมาชิกในสังคมปฏิบัติโดยเคร่งครัดมีความส�ำคัญมากกว่าวิถีประชา หากผู้ใด

ฝ่าฝืนจะถูกสังคมประณามอย่างรุนแรงกฎศีลธรรมมักเป็นข้อห้ามเป็นกฎบังคับและมีเร่ืองศีลธรรม 

ความรับผิดชอบชั่วดีเข้ามาเกี่ยวข้องด้วยมาก (๓) กฎหมาย Laws กฎเกณฑ์หรือข้อบังคับที่รัฐบัญญัติ 

เป็นลายลักษณ์อักษรโดยองค์การทางการเมืองการปกครองความส�ำคัญของบรรทัดฐานทางสังคมต่อการ

จัดระเบียบทางสังคมเป็นแนวทางพฤติกรรมของมนุษย์ที่ทุกคนมีความเข้าใจร่วมกันท�ำให้ประพฤติปฏิบัติ

ไปในทางเดียวกันและมีไว้ควบคุมสมาชิกในสังคมให้อยู่ในกรอบของสังคมไม่เป็นอันตรายต่อสังคม 

เพราะมนุษย์นั้นสามารถท�ำสิ่งที่ดีงามและชั่วร้าย
5
 

	 4
 สํ.ส. ๑๕/๒๔๙/๓๕๙.

	 5
 พสิฎิฐ์ โคตรสโุพธิ,์ ล้านนาวถิทีศัน์ ปทสัถานสงัคมคณุภาพ หน้า ๔, ๖, (โครงการล้านนาคดีศกึษา มหาวทิยาลัย

เชียงใหม่, ๒๕๕๙), หน้า ๔.



270 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

 	 จะเหน็ได้ว่าปัญหาผูค้นในปัจจบุนัไม่เชือ่เรือ่งกรรมและไม่มคีวามรู้ในเร่ืองของกรรมและผลของกรรม

ทีต่นได้กระท�ำลงไปเพราะจากความไม่รูแ้ละไม่เข้าใจในเรือ่งกรรมและการเสวยผลของกรรมทีต่นเองได้ก่อ

เอาไว้นั้นเป็นเช่นไร โดยเฉพาะผลของกรรมท่ีท�ำให้เกิดเป็นผี ทั้งนี้เพื่อที่จะน�ำผลการวิจัยท่ีได้มาท�ำ 

การพมิพ์เผยแพร่และเทศนาสัง่สอนประชาชนให้มีความรู้ความเข้าใจและสามารถทีจ่ะประพฤติปฏบิติัตน

อย่างถกูต้องตามหลกัธรรมค�ำสอนของพระพทุธศาสนาทีแ่ท้จรงิความเชือ่ในชมุชนนัน้เป็นความเชือ่เฉพาะ

กลุ่มคน เป็นความเชื่อที่สร้างแนวทางการปฏิบัติตนให้อยู่ร่วมกันในสังคมเดียวกันอย่างมีความสุข ถึงแม้

ความเชือ่อาจจะไม่ได้รับการยอมรบัจากสงัคมอ่ืน ความเชือ่ในส่วนหลักค�ำสอนทางพระพุทธศาสนาซ่ึงถอืว่า

การพัฒนาศักยภาพของมนุษย์เป็นทางท่ีจะพึงท�ำได้ด้วยความสามารถของตนพระพุทธองค์ทรงสอนให้

มนุษย์ใช้ศรัทธาท่ีประกอบด้วยปัญญาเป็นเครื่องก�ำกับในเร่ืองความเช่ือโดยยึดหลักกาลามสูตร ทรงให้ใช้

เหตผุลพจิารณาในสิง่ต่างๆว่าสมควรเพยีงใดท่ีจะเชือ่ได้และให้เชือ่เร่ืองกรรมเป็นส�ำคญัและพ่ึงพระรัตนตรัย

ดีที่สุด
6
 

บทความที่เกี่ยวข้อง

 	 คนล้านนาเชื่อว่ามีผี ๒ ประเภทใหญ่ๆ คือผีดีและผีไม่ดี ผีจะมีอยู่ประจ�ำธรรมชาติและสิ่งก่อสร้าง

ทุกที่ทุกแห่ง นับตั้งแต่ต้นไม้ ภูเขา แม่น�้ำ บ้านเรือน วัด หมู่บ้าน เมือง จะเรียกผีฝ่ายดีเรียกว่าเทวดา ผีดี

เดมิเรยีกว่าผีฟ้า ภายหลงัเรียกว่าเทวดาเน่ืองจากมาจากอินเดยี อกีจ�ำพวกหนึง่อยูใ่นอากาศ อยูต่ามป่าเขา

ในถ�้ำในน�้ำ
7
 และผีอารักษ์เป็นผีที่ดุแลรักษาในที่ต่างๆเช่นบ้านเรือนที่อยู่อาศัย ชาวล้านนายังเชื่อว่าผ ี

มีอ�ำนาจ โดยเฉพาะผีร้าย เช่นผีตายโหง ผีพราย ฯลฯสามารถจะท�ำร้ายร่างกายของคนท�ำให้เกิดเจ็บป่วย

ได้ด้วย ถ้าคนไปท�ำผดิผ ีหรอืกระท�ำการลบหลูด่หูม่ิน เช่น ไม่เล้ียงดูเช่นไหว้หรือไม่ท�ำบญุให้ ท�ำผดิประเพณี 

ผปีูย่่าจะมาเตอืนด้วยการท�ำให้เจบ็ป่วย
8
 ความเชือ่เร่ืองผีทีเ่กีย่วข้องกบัพิธกีรรม กล่าวว่า ก่อนสมัยพุทธกาล

ประชาชนในดินแดนไทยมี ความเช่ือตามแบบวิญญาณนิยม ทําพิธีบวงสรวงกราบไหว้วิญญาณที่เชื่อว่า 

มีอยู่จริง เพื่อขอความอารักขา และความสามัคคีมีชัยในกิจกรรมที่ตนทําอยู่ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ
9
 

	 6
 สมบรูณ์ สุขส�ำราญ, การพฒันาตามแนวพระพทุธศาสนา : กรณศีกึษาพระสงฆ์นกัพฒันา, อ้างใน วริชั-นภิาวรรณ 

วิรัช นิภาวรรณ, การเข้าทรงและร่างทรง, หน้า ๒๑.

	 7
 สุรพล ด�ำริห์กุล, ล้านนา สิ่งแวดล้อม สังคมวัฒนธรรม, (กรุงเทพมหานคร : องค์การค้าของคุรุสภา, ๒๕๔๒).

	 8
 อานันท์ กาญจนพันธ์ และฉลาดชาย รมิตานนท์, “พิธีกรรมและความเชื่อในการรักษาพยาบาลพื้นบ้าน 

ภาคเหนือ”, อ้างใน พฤติกรรม รวบรวมความจากการประชุมวิชาการพฤติกรรมสุขภาพ ครั้งที่ ๑, หน้า ๑๑๖-๑๑๘.

	 9
 ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์, “ความเชื่อและพิธีกรรมของคนไทย”, ใน วัฒนธรรมพื้นบ้าน: คติความเชื่อ, (กรุงเทพ-

มหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๐), หน้า ๓๒๕-๓๔๙.



271การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

วัตถุประสงค์ของการวิจัย

 	 ๑. 	เพื่อศึกษาแนวคิดความเชื่อเรื่องผีในพุทธศาสนาและล้านนา

 	 ๒. 	เพื่อศึกษาความเชื่อเรื่องผีและวัฒนธรรมทางพุทธศาสนาในล้านนา

 	 ๓. 	เพือ่ศกึษาวิเคราะห์รปูแบบการเสรมิสร้างจรยิธรรมทางสงัคมผ่านความเชือ่เรือ่งผีและพทุธศาสนา

กับผีในล้านนา

วิธีการด�ำเนินการวิจัย

 	 ๑. 	การเก็บรวบรวมข้อมูล 

 	 ๒. 	ขั้นศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Documentary Research) 

 	 ๓. 	ศึกษาค้นคว้าข้อมูลขั้นปฐมภูมิ (Primary Sousrces) ได้แก่ พระไตรปิฎกฉบับมหาวิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ พระสุตตันตปิฎกขุทกนิกาย วิมานวัตถุ เปตวัตถุ เถรคาถา  

เถรีคาถา สุตันตตปิฎก. ๑๘ เล่มที่ ๒๖

 	 ๔. 	ศึกษาค้นคว้าข้อมูลข้ันทุติยภูมิ ( Secondary Sousrces) ได้แก่เอกสารวิชาการ หนังสือ 

วิทยานิพนธ์ งานวิจัย บทความ เอกสารทางวิชาการที่เกี่ยวข้อง และสื่ออิเล็กทรอนิกส์

 	 ๕. 	รวบรวมข้อมูล น�ำข้อมูลที่รวบรวมมาแล้วมาจัดหมวดหมู่ท�ำการศึกษา วิเคราะห์ วิจารณ์  

เรียบเรียงให้เป็นล�ำดับๆ ไปตามวัตถุประสงค์

 	 ๖. 	การสร้างเครื่องมือฉบับร่างน�ำเสนออาจารย์ที่ปรึกษาเพื่อแก้ไขปรับปรุงและตรวจสอบความ 

ถูกต้อง

 	 ๗. 	ส่งหนังสือขอความอนุเคราะห์ให้ผู้เชี่ยวชาญในการตรวจเครื่องมือวิจัย

 	 ๘. 	ให้ผู้เชี่ยวชาญตรวจเครื่องมือแบบสอบถามและข้อเสนอแนะ

 	 ๙. 	น�ำผลการตรวจสอบของผู้เชี่ยวชาญทั้ง ๓ ท่านมาวิเคราะห์หาความเชื่อมั่น ในระบบ ( Imdex 

of Item – Objective congruence : I O C )



272 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

การวิเคราะห์ข้อมูล

	 โดยใช้สูตรดังนี้ IOC = E 

 	 สูตรการค�ำนวณ   IOC = ∑R     IOC  =  ๗.๙๖  N = ๓

 	 ICO คือ ดัชนีความสอดคล้อง  = ๒.๖๕ ถือว่าผ่านเกณ์มาตรฐาน

 	 สูตรการค�ำนวณ   IOC = ∑R    

 	 IOC  =  ๗.๙๖  

 	 N = ๓

 	 ICO คือ ดัชนีความสอดคล้อง = ๒.๖๕	  

 	 R คือ คะแนนของผู้เชี่ยวชาญ

 	 ∑R คือ ผลรวมคะแนนของผู้เชี่ยวชาญแต่ละคน N คือ จ�ำนวนผู้เชี่ยวชาญ

ตารางที่ ๑ แบบประเมินความสอดคล้องของเครื่องมือกับวัตถุประสงค์การวิจัยโดยค�ำนวณได้ดังนี้

ล�ำดับ รายการประเมิน ผู้เชี่ยวชาญ

คนที่ ๑

ผู้เชี่ยวชาญ

คนที่ ๒

ผู้เชี่ยวชาญ

คนที่ ๓

Sum

(X)/n

๑. ค�ำถามสอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย +๑ +๑ +๑ ๑.๐๐

๒. การเลือกประชากรเหมาะสมกับงานวิจัย +๑ +๑ +๑ ๑.๐๐

๓. การเลือกเครื่องมือเหมาะสมกับงานวิจัย +๑ +๑ +๑ ๑.๐๐

๔. ค�ำถามครอบคลุมขอบเขตเนื้อหาของงานวิจัย +๑ ๐ +๑ ๐.๖๖

๕. ลักษณะรูปแบบของแบบสัมภาษณ์ถูกต้องและเหมาะสม ๐ +๑ +๑ ๐.๖๖

๖. จ�ำนวนค�ำถามในแต่ละตอนเหมาะสมกับเนื้อหาของการ

วิจัย

+๑ ๐ +๑ ๐.๖๖

๗. ภาษาที่ใช้ในแบบสัมภาษณ์ชัดเจนและเข้าใจง่าย ๐ +๑ +๑ ๐.๖๖

๘. ภาษาที่ใช้ในแบบสัมภาษณ์ถูกต้องและเหมาะสม ๐ +๑ +๑ ๐.๖๖

๙. ค�ำถามในแบบสัมภาษณ์กระทัดรัด สามารถตอบได้ตรง

กับวัตถุประสงค์ของการวิจัย ตัวอักษรในแบบสอบถาม

ชัดเจนและเหมาะสม

+๑ +๑ +๑ ๑.๐๐

๑๐ การเรียงล�ำดับค�ำถามสอดคล้องกับล�ำดับเนื้อหาของการ

วิจัย

+๑ +๑ ๐ ๐.๖๖

รวม ๗ ๘ ๙ ๗.๙๖

รวมค่าเฉลี่ย IOC ๒.๓๓ ๒.๖๖ ๓.๐๐ ๒.๖๕



273การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

	 จากการหาประสิทธิภาพ ค่าดัชนีความสอดคล้องที่ยอมรับได้ต้องมีค่าต้ังแต่ ๐.๕๐ ขึ้นไป  

ซึง่แบบสอบถามนี ้ได้ค่าดชันคีวามสอดคล้องอยูท่ี ่๒.๖๕ และแต่ละข้อกผ่็านเกณฑ์การหาค่าประสทิธภิาพ

เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล

 	 แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) ผู้วิจัยได้ท�ำการเก็บข้อมูลจากกลุ่มเป้าหมายโดยจะ

ใช้วิธีจัดการระบบข้อมูลการสัมภาษณ์โดยไม่ใช้แบบสอบถามให้มาเป็นฐานข้อมูลสถิติให้มีเนื้อหาสาระ

ครอบคลุมและสามารถน�ำฐานข้อมูลที่ได้ไปวิเคราะห์ได้เป็นการสัมภาษณ์แบบเชิงลึกกับประเด็นปัญหา

และอุปสรรคพร้อมท้ังวิธีการแก้ปัญหาและแนวทางการเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเช่ือเรื่อง

พุทธศาสนาในล้านนา และผู้สัมภาษณ์ใช้ค�ำถามปลายเปิด เป็นค�ำถามความเชื่อเรื่องผีในพุทธศาสนาใน

ล้านนา แสดงความคิดเห็นได้อย่างอิสระ

 	 แบบสอบถาม (Questionnaire) ใช้กับผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความรู้ความช�ำนาญเรื่องความเชื่อเรื่องผี 

จ�ำนวน ๒๖ รูป/คน โดยแบ่งออกเป็น ๓ ส่วน

 	 ส่วนที่ ๑ ข้อมูลเกี่ยวกับความคิดเห็นการเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเร่ืองผีและ 

พุทธศาสนาในล้านนา 

 	 ส่วนที่ ๒ ข้อมูลเกี่ยวกับ ความคิดเห็นและข้อเสนอแนะเกี่ยวกับการเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคม

ผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา 

วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล 

 	 การศกึษาวจิยัในครัง้นีใ้นการเกบ็รวบรวมข้อมลู ผู้วจัิยเป็นผู้เกบ็ข้อมลูด้วยตนเองและมผู้ีช่วยในการ

เก็บรวบรวมโดยจะใช้ท้ังสมุดบันทึก การสัมภาษณ์ เครื่องมือบันทึก วิดีทัศน์แล้วมาถอดบทสัมภาษณ์

รวบรวมเรียบเรียงเป็นบทพรรณนาวิเคราะห์

	 การเก็บข้อมูลและการวัดข้อมูล จัดท�ำหัวข้อการสัมภาษณ์โดยมีขั้นตอนดังนี้

 		  ๑) 	ตั้งประเด็นให้สอดคล้องกับข้อมูลที่ต้องการทราบตามวัตถุประสงค์

 		  ๒) 	ตั้งค�ำถามตามวัตถุประสงค์

 		  ๓) 	รวบรวมค�ำถามตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย

 		  ๔) 	เสนอให้ผู้ทรงคุณวุฒิตรวจสอบและเสนอแนะ

 		  ๕) 	แก้ไขแล้วน�ำไปใช้ในการสัมภาษณ์

	 ด�ำเนนิการสมัภาษณ์ระดบัลกึ (In-depth Interview) โดยจะน�ำค�ำถามมาซกัถามให้ครบตามประเดน็

ที่ก�ำหนดไว้ผู้วิจัยได้ท�ำตารางสรุปเนื้อหาจากการสัมภาษณ์โดยแบ่งเป็น



274 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

 		  ๑) 	ข้อมูลทั่วไปอันประกอบด้วยข้อมูลพื้นฐาน

 		  ๒) 	การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคม

 		  ๓) 	ความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา 

	 วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและข้อมูลสัมภาษณ์

 	 วิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis )ในการวิเคราะห์ข้อมูลผู้วิจัยได้น�ำข้อมูลจากบทสัมภาษณ ์

มาวิเคราะห์ จัดหมวดหมู่เนื้อหา หัวข้อต่างๆ เขียนจ�ำแนกตามบท หัวข้อหลักโดยการจ�ำแนกเป็นเนื้อหา

ของบทสัมภาษณ์ หัวข้อย่อยต่างๆ ที่ก�ำหนดไว้แล้วในแต่ละบทตามข้อมูลที่ต้องการแล้วดึงข้อมูลขึ้นมา

ปรากฏการณ์ที่ค้นพบน�ำเสนอองค์ความรู้ใหม่จัดท�ำเป็นรูปเล่มเป็นรายงานผลการวิจัยเชิงพรรณนา

วิเคราะห์

การน�ำเสนอข้อมูล
 	 ๑. 	น�ำเสนอการเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเช่ือเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา ในที่

ประชุมกลุ่มย่อยและเปิดให้วิพากษ์ ปรับปรุง แก้ไข ให้สอดคล้องกับสภาพความเป็นจริง

 	 ๒. 	น�ำเสนอรูปเล่มต่อบัณฑิตวิทยาลัย

ผลการศึกษา
	 จากการศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเร่ืองผีและพุทธศาสนา 

ในล้านนา การนับถือผีนั้น คงสืบเนื่องมาจากลัทธิบูชาบรรพบุรุษ (Ancestor Worship) ซ่ึงความเชื่อนี้

เจริญเติบโตมากจากลัทธิที่เชื่อถืออ�ำนาจเหนือธรรมชาติ (Animism) อันเป็นต้นก�ำเนิดของลัทธิประเพณี

หลายๆอย่างและเป็นที่มาของศาสนาบางประเภทด้วย คติความเชื่อเกี่ยวกับผีเป็นความเชื่อของมนุษย์ 

มาตั้งแต่สมัยโบราณ เป็นพัฒนาการของความเชื่อระดับหนึ่งของมนุษย์ที่เปล่ียนแปลงไปตามโครงสร้าง 

และสภาพของสงัคม ในสงัคมท่ีมคีวามก้าวหน้าทางวทิยาการและเทคโนโลยีมากขึน้จะละทิง้หรอืลดหย่อน

ความเชื่อเกี่ยวกับผีลงไป จะหันมานับถือพระเจ้าซึ่งก็คือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มองไม่เห็นตัว มีอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์

เหนือมนษุย์เหนอืธรรมชาตเิหมอืนผ ีแต่เรียกชือ่และมพีธีิกรรมทีแ่ตกต่างกนัไปเท่านัน้ ไม่ได้มุง่สนองความ

ต้องการในชีวติประจ�ำวนัเท่านัน้ แต่จะพยายามแสวงหาค�ำตอบเกีย่วกบัชวีติหลงัความตาย เสนอความคิด

ความเชือ่เกีย่วกบัชาตหิน้าทีเ่ป็นเหตเุป็นผล มหีลกัปรัชญาท่ีซับซ้อนมากยิง่ขึน้ นบัเป็นพัฒนาการความเชือ่ 

ระดับหนึ่งที่แสดงถึงภูมิปัญญาระดับสูงของมนุษย์ ซึ่งนักมานุษยวิทยาก�ำหนดให้ความเชื่อในลักษณะนี้ 

เป็นศาสนาของสังคมสมัยประวัติศาสตร์ และให้การนับถือผีเป็นศาสนาในสมัยก่อนประวัติศาสตร์  

แต่เนือ่งจากคตคิวามเชือ่ในการนบัถอืผเีป็นความเชือ่พ้ืนฐานทีเ่ก่าแก่ด้ังเดิม ดังนัน้จึงยงัคงเหลือความเชือ่

ดังกล่าวนี้อยู่ในจารีตประเพณีและพฤติกรรมของมนุษย์ในแทบทุกสังคมไม่มากก็น้อย และดูเหมือนว่าคติ



275การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

ความเชื่อในการนับถือผีนี้จะเป็นลักษณะร่วมของกลุ่มชาติไต-ไท เพราะไม่ว่าจะเป็นไทใหญ่ ไทเขิน ไทลื้อ 

ไทยวนหรือชาวล้านนา ต่างก็นับถือผีทั้งนั้น การนับถือผีของชาวล้านนา ส�ำหรับชาวล้านนาแล้วความเชื่อ

ในการนบัถอืผีคงจะเป็นความเชือ่ดัง้เดมิท่ีมอียูม่าก่อนทีพ่ระพทุธศาสนาจะเผยแพร่เข้ามา ท้ังนีใ้นโลกทศัน์

ของชาวล้านนานั้นมีความเข้าใจว่าโลกมนุษย์กับโลกของผีนั้นซ้อนทับกันอยู่และมีความเกี่ยวข้องกัน  

โดยเชื่อว่าผีนั้นมีจ�ำนวนมากมายในทุกหนทุกแห่งทั้งในเมือง หมู่บ้าน ทุ่งนา แม่น�้ำ เหมืองฝาย ป่า ภูเขา 

และในบ้านเรือน จะมีผีปกปักรักษาอยู่ 

	 การเสริมสร้างจริยธรรมผสมผสานค�ำสอนพระพุทธศาสนากับผีในล้านนา คนล้านนามีความผูกพัน

เกีย่วเนือ่งอยูกั่บการนบัถอืผสีามารถพบเหน็ได้จากการด�ำเนนิชวีติประจ�ำวันของคนเมอืงเอง เช่นเมือ่เวลา

ที่ต้องเข้าป่าไปหาอาหาร หรือต้องค้างพักแรมอยู่ในป่า มักจะต้องบอกกล่าวเจ้าที่ เจ้าทางเสมอ และเมื่อ

เวลาที่กินข้าวในป่า ก็มักจะแบ่งอาหารให้เจ้าที่ด้วย เช่นกัน นอกจากนั้นเมื่อเวลาจะอยู่ ที่ไหนก็ตามไม่ว่า

จะอยู่ในเมืองหรือในป่า เมื่อเวลาท่ีต้องถ่ายหรือปัสสาวะ ก็มักจะต้องขออนุญาตจากเจ้าที่ก่อน อยู่เสมอ 

เหล่านี้แสดงให้เห็นว่าวิถีชีวิตของคนเมืองผูกผันอยู่กับการนับถือผี การเลี้ยงผีของคนล้านนาจะอยู่ในช่วง

ระหว่างเดือน ๔ เหนือ จน ถึงเดือน ๘ เหนือ ช่วงเวลานี้เราจะพบว่าตามหมู่บ้านต่างๆในภาคเหนือจะมี

การเลี้ยงผีบรรพบุรุษกันอย่างมากมาย เช่น ที่อ�ำเภอเชียงค�ำ จังหวัดพะเยา ก็จะมีการเล้ียงผีเส้ือบ้าน 

เสื้อเมือง ซึ่งเป็นผีบรรพบุรุษของชาวไทลื้อ พอหลังจากนี้อีกไม่นานก็จะมีการเลี้ยงผีลัวะ หรือ ประเพณี

บูชาเสาอินทขิลซึ่งเป็นประเพณีเก่าแก่ของคนเมือง และยังไม่นับรวมถึงการ เลี้ยงผีมด ผีเม็ง และการ 

เลีย้งผปู่ีและย่าแสะของ ชาวลวัะ ซึง่จะทยอยท�ำกนัต่อจากนี ้คนล้านนากบัความเชือ่ในการเลีย้งผ ีถอืได้ว่า 

เป็นพิธีกรรมทีส่�ำคญัของพวกเราแม้ว่าการด�ำเนนิชวีติของ พวกเขาจะราบรืน่ไม่ประสบปัญหาใดแต่ภายใต้ 

จติส�ำนกึทีแ่ท้จรงิแล้วคนล้านนาเหล่านีไ้ม่อาจลมืเลือนวญิญาณของผีบรรพบรุุษ ท่ีเคยช่วยเหลือให้พวกเขา

มีชีวิตที่ปกติสุขมาตั้งแต่รุ่นปู่ย่า แม้กาลเวลาจะแปร เปลี่ยนไปอย่างไร ภาพที่เรายังคงพบเห็นได้เสมอเมื่อ

เวลาเดินทางไปยังหมู่บ้านต่างๆ ในชนบท ก็คือ เรือนเล็กๆ หลังเก่าตั้งอยู่กลางหมู่บ้าน นั่นก็คือ หอเจ้าที่

ประจ�ำหมู่บ้าน ที่ยังย�้ำเตือนให้พวกเขาไม่ให้หลงไหล ไปกับกระแสสังคมนั่นเอง ในส่วนพระพุทธศาสนา

สอนกรรมและการเวียนว่ายตายเกิดที่เคยท�ำมาช่วงระหว่างหลังความตายแล้วรอการจุติจะมีเรื่องของ 

วิบากกรรม

	 หากหลงมวัเมาในความประมาทย่อมไปสูท่คุตคิวามไม่สงบเศร้าหมองในทางพระพุทธศาสนาไม่ค่อย

เน้นความเชื่อเรื่องผีมากเพราะเป็นเพียงแค่ภาคหนึ่งของการเวียนว่ายตายเกิดเพราะปัจจัยหลักของ

พระพุทธศาสนาสอนให้ปฏิบัติชอบเพื่อหาหนทางพ้นทุกข์ความเชื่อเรื่องผีคู่ขนานกับศาสนามาช้านาน 

ด้านความสัมพันธ์เสริมสร้างความเข้าใจกันรับรู้คุณค่าท่ีมีในศาสนากันและกันและร่วมมือสร้างสรรค์

สันติภาพในสังคมการที่จะท�ำพิธีกรรมต่างๆก็สืบเนื่องจากการที่ประเพณีที่สืบๆ ต่อกันมาและจะมีขวัญ



276 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

ก�ำลังใจที่ได้ท�ำบุญให้แก่ผู้ล่วงลับไปเช่นการเลี้ยงผีบรรพบุรุษและสามารถน�ำหลักธรรมมาด�ำเนินชีวิต 

ทั้งด้านต่างๆ เช่น การน�ำหลักธรรมพรหมวิหาร ๔ สังคหวัตถุ ๔ และคารวะธรรม ๖ มาเป็นเครื่องด�ำเนิน

ชีวิตและสอนให้มีสติปัญญาในการไตร่ตรองไม่งมงายในสิ่งท่ีพิสูจน์ได้วิญญาณเปลี่ยนแปลงได้ทุกอย่าง

พระพทุธเจ้าสอนให้อย่าดูถูกคนท่ีด้อยกว่าให้แผ่เมตตาแด่รกุเทวดาคนในการเลีย้งผปีูย่่าเป็นความเชือ่ทีส่ือ่

ถงึความกตญัญกูตเวทแีละพระพทุธเจ้าสอนให้ปฏบิติักาย วาจา ใจ กาย รูป เวทนา สัญญา สังขาร ทีส่�ำคญั

เรื่องประเพณีก่อเกิดความสามัคคีในหมู่คณะ

สรุปผลและการอภิปลายผลการศึกษา

	 ๑. 	การผสมผสานความเชื่อเรื่องผีและวัฒนธรรมทางพุทธศาสนาในสังคมล้านนา พบว่า  

การนับถือผีนั้น สืบเนื่องมาจากลัทธิบูชาบรรพบุรุษ (Ancestor worship) ซ่ึงความเชื่อนี้เจริญเติบโต 

มาจากลัทธิที่เชื่อถืออ�ำนาจเหนือธรรมชาติ (Animism) อันเป็นต้นก�ำเนิดของลัทธิประเพณีหลายๆ อย่าง

และเป็นที่มาของศาสนาบางประเภทด้วย คติความเชื่อเก่ียวกับผีเป็นความเชื่อของมนุษย์มาตั้งแต่สมัย

โบราณ เป็นพัฒนาการของความเช่ือระดับหน่ึงของมนุษย์ที่เปลี่ยนแปลงไปตามโครงสร้างและสภาพของ

สังคม ในสังคมที่มีความก้าวหน้าทางวิทยาการและเทคโนโลยีมากขึ้นจะละทิ้งหรือลดหย่อนความเชื่อ 

เกี่ยวกับผีลงไป จะหันมานับถือพระเจ้าซ่ึงก็คือสิ่งศักด์ิสิทธิ์ท่ีมองไม่เห็นตัว มีอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์เหนือ 

มนุษย์เหนือธรรมชาติเหมือนผี แต่เรียกชื่อและมีพิธีกรรมที่แตกต่างกันไปเท่านั้น ไม่ได้มุ่งสนองความ

ต้องการในชีวติประจ�ำวนัเท่านัน้ แต่จะพยายามแสวงหาค�ำตอบเกีย่วกบัชวีติหลงัความตาย เสนอความคิด

ความเชือ่เกีย่วกบัชาตหิน้าทีเ่ป็นเหตเุป็นผล มหีลกัปรัชญาท่ีซับซ้อนมากยิง่ขึน้ นบัเป็นพัฒนาการความเชือ่ 

ระดับหนึ่งที่แสดงถึงภูมิปัญญาระดับสูงของมนุษย์ ซึ่งนักมานุษยวิทยาก�ำหนดให้ความเชื่อในลักษณะนี้ 

เป็นศาสนาของสังคมสมัยประวัติศาสตร์ และให้การนับถือผีเป็นศาสนาในสมัยก่อนประวัติศาสตร์  

แต่เนื่องจากคติความเชื่อในการนับถือผีเป็นความเชื่อพื้นฐานที่เก่าแก่ดั้งเดิม

	 ๒. 	พิธีกรรมผ่านทางพระพุทธศาสนากับผี พบว่า คนล้านนามีความผูกพันเกี่ยวเนื่องอยู่กับการ

นับถือผี สามารถพบเห็น ได้จากการด�ำเนินชีวิตประจ�ำวันของคนเมืองเอง เช่น เมื่อเวลาที่ต้องเข้าป่าไปหา

อาหาร หรือต้องค้างพักแรมอยู่ในป่า มักจะต้องบอกกล่าวเจ้าที่ เจ้าทางเสมอ และเมื่อเวลาที่กินข้าวในป่า 

ก็มักจะแบ่งอาหารให้เจ้าที่ด้วย เช่นกัน นอกจากนั้นเมื่อเวลาจะอยู่ ที่ไหนก็ตามไม่ว่าจะอยู่ในเมืองหรือ 

ในป่า เมือ่เวลาทีต้่องถ่ายหรอืปัสสาวะ กม็กัจะต้องขออนญุาตจากเจ้าทีก่่อนอยูเ่สมอ เหล่านีแ้สดงให้เหน็ว่า

วิถีชีวิตของคนเมืองผูกผันอยู่กับการนับถือผี คนล้านนากับความเชื่อในการเลี้ยงผี ถือได้ว่าเป็นพิธีกรรม 

ที่ส�ำคัญของพวกเรา แม้ว่าการด�ำเนินชีวิตของพวกเขาจะราบรื่นไม่ประสบปัญหาใด แต่ภายใต้จิตส�ำนึก

ที่แท้จริงแล้ว คนล้านนาเหล่านี้ไม่อาจลืมเลือน วิญญาณของผีบรรพบุรุษ ที่เคยช่วยเหลือให้พวกเขามีชีวิต



277การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

ที่ปกติสุขมาตั้งแต่รุ่นปู่ย่า แม้กาลเวลาจะแปรเปลี่ยนไปอย่างไร ภาพที่เรายังคงพบเห็นได้เสมอเมื่อเวลา

เดนิทางไปยงัหมูบ้่านต่างๆ ในชนบท กค็อื เรอืนเลก็ๆ หลงัเก่าต้ังอยูก่ลางหมูบ้่าน น่ันก็คอื “หอเจ้าท่ีประจ�ำ

หมู่บ้าน” ที่ยังย�้ำเตือนให้พวกเขาไม่ให้หลงใหล ไปกับกระแสสังคมนั่นเอง คนล้านนากับความเชื่อในการ

เลี้ยงผี ถือได้ว่าเป็นพิธีกรรมท่ีส�ำคัญของพวกเรา แม้ว่าการด�ำเนินชีวิตของ พวกเขาจะราบรื่นไม่ประสบ

ปัญหา แต่ภายใต้จิตส�ำนึกที่แท้จริงแล้วคนล้านนาเหล่านี้ไม่อาจลืมเลือน วิญญาณของผีบรรพบุรุษ ที่เคย

ช่วยเหลือให้พวกเขามีชีวิตที่ปกติสุขมาตั้งแต่รุ่นปู่ย่า 

	 ๓. 	วิเคราะห์รูปแบบการสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผี และพุทธศาสนาใน 

ล้านนา พบว่า “ผ”ีเป็นรปูแบบทางความคดิและความเชือ่ทีม่ปีรากฏอยูใ่นพืน้ทีต่่างๆ ทัว่ทกุมมุโลกมาเป็น

ระยะเวลาเน่ินนานแล้ว ในประเทศไทยของเราเองก็ปรากฏว่ามีความเชื่อในเรื่องอันเกี่ยวเนื่องกับผีอยู ่

ทุกภาค บ้างก็เชื่อกันว่าผีนี้มีทั้ง “ผีดี”, “ผีบรรพบุรุษ”(Ancestor Worship) และ “ผีร้าย”(Demon 

Worship) ผีดี, ผีบรรพบุรุษ เช่น “ผีปู่ย่า”ของทางภาคเหนือ “ผีปู่ย่าตายาย”ของทางภาคกลาง “ผีปู่ตา” 

ของทางภาคอีสาน “ผีตายาย” ของทางภาคใต้ เป็นอาทิ ทางภาคเหนือของประเทศไทยเรานี้ก็มีความเชื่อ

เกี่ยวกับผีอยู่อย่างหลากหลายจ�ำพวก และหนึ่งในกระบวนที่เป็นที่รู้จักกันมาอย่างยาวนานนั้นก็คือผีชนิด

หนึ่งที่ชาวไทยภาคเหนือเรียกขานกันว่า “ผีโป๊กกะโหล้ง” ผมเคยเดินทางไปท่องเท่ียวจังหวัดต่างๆ  

ในภาคเหนือของประเทศไทยหลายครัง้ และเคยได้ยนิคนเฒ่าคนแก่ของทีน่ัน่เล่าขานต�ำนานและความเชือ่

ในเรื่องของผีโป๊กกะโหล้งกันว่า ผีโป๊กกะโหล้งเป็นผีที่มีถิ่นที่อยู่อาศัยในป่าทึบของทางภาคเหนือ มันมี 

รูปร่างใหญ่โตพอๆ กันกับคนปกติธรรมดาโดยทั่วไปแต่ไม่ใส่เสื้อผ้าประมาณว่าเป็นคล้ายๆ กับชีเปลือย 

และผีตองเหลือง หน้าตาน่ากลัวไว้ผมยาวรุงรัง มีทั้งเพศชายและเพศหญิง กินกุ้งหอยปูปลาและสัตว์เล็กๆ 

ในป่าเป็นอาหารโดยจะกินกันแบบสดๆ ดิบๆ ผีโป๊กกะโหล้งเคลื่อนไหวตัวได้อย่างรวดเร็วและเบามาก  

เช่ือกันว่าไม่มีใครสามารถไล่จับหรอืไล่ตามมนัได้ทนั นอกจากนีมั้นยงัชอบหลอกล่อคนทีเ่ดนิป่าโดยการท�ำ

เสยีงประหลาดๆในยามค�ำ่คืนให้คนตกใจกลัวเล่น อกีทัง้มนัยงัชอบหลอกให้คนเดนิหลงทางเข้าไปในป่าลกึ 

บางคนเดินจนหัวหมุนกว่าจะกลับออกจากป่ามาได้ก็มี จึงมีกฎข้อห้ามอยู่ข้อหนึ่งยามเดินป่าอันถือเป็น

ความเชื่อของชาวไทยภาคเหนือว่า ห้ามเรียกชื่อกันในป่าเพราะเชื่อว่าหากเรียกชื่อกันในป่าแล้วจะท�ำให้ผี

โป๊กกะโหล้งจ�ำเอาไปแกล้ง เช่น ท�ำเสียงหลอกเจ้าของชื่อให้หลงเชื่อจนเดินตามหลงทางเข้าสู่ป่าลึกได้ 

เป็นต้น แต่ผีโป๊กกะโหล้งก็ยังมีข้อดีอยู่บ้าง เช่น เชื่อกันว่ามันเป็นผีที่ช่วยปกป้องคุ้มครองป่าเขา ช่วยดล

บันดาลให้ฝนตกยังผลให้แม่น�้ำและป่าไม้อุดมสมบูรณ์ ท�ำให้ไม่มีใครกล้าเข้าไปตัดไม้ท�ำลายป่า เป็นต้น  

เมื่อเข้าป่าหาไม้มาท�ำเสาเรือน ขุดหลุมฝังเสา ยกเสา เป็นต้น การเข้าป่าตัดไม้ท�ำเสา ตามคติโบราณ 

จะก�ำหนดช่วงเวลาที่เป็นมงคลเอาไว้ว่าควรจะตัดไม้ในเดือนใดเมื่อตัดไม้แล้ว หากไม้ล้มไปในทิศใดจะมี

ข้อความท�ำนายว่าควรน�ำเอามาท�ำเป็นเสาเรือนหรือไม่และหากไม้ไปพาดกับต้นไม้อื่นไม่ควรน�ำมาสร้าง



278 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

เรือนพิธีเสี่ยงทายในการตั้งบ้านใหม่ เพ่ือหาบริเวณปลูกเรือนที่เป็นมงคล โดยวิธีเส่ียงทาย ใช้ใบฝาแป้ง  

๘ ใบห่อของ ๘ อย่าง จัดพานข้าวตอกดอกไม้ธูปเทียน น�ำไปยังที่ที่ต้องการจะปลูกบ้านตั้งเรือนเสี่ยงทาย

จับห่อสิ่งของ ๑ ห่อ เมื่อท�ำพิธีในบริเวณนั้นได้ห่อที่ไม่ดีก็ย้ายเสี่ยงทายในบริเวณอื่นๆ สิ่งของเสี่ยงทายนั้น

เป็นของที่มีสัญลักษณ์ท้ังสิ้นและมีความหมายถึงการด�ำเนินชีวิตภายหลังจากเข้าไปอยู่ในเรือนที่ปลูกใน

บริเวณที่เส่ียงทายแล้วอาทิ ถ้าหากได้ห่อดินกระท�ำสิ่งใดจะสัมฤทธิ์ผลได้ห่อข้าวเปลือกจักอยู่สุขสวัสด์ิ  

ได้ห่อลูกหิน จักอยู่ดีมีสุข ได้ห่อดอกไม้ จักมีชื่อเสียงได้เกียรติยศ เป็นต้น 

	 ชาวล้านนามคีวามเชือ่ในค�ำสอนของพทุธศาสนาเป็นหลักส�ำคญั และใช้เป็นแนวทางการด�ำเนนิชวีติ 

อีกทั้งใช้เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ จึงส่งผลให้ชาวล้านนามุ่งเน้นที่จะประกอบการบุญการกุศล นอกจากนี้

กยั็งมคีวามเชือ่ในสิง่เหนอืธรรมชาต ิเช่น เรอืนยนัต์ ทีเ่ป็นเวทย์มนต์คาถาทีค่อยปัดเป่าส่ิงช่ัวร้ายให้ออกไป 

และยังมีความเคารพต่อเสื้อบ้าน เสื้อเมือง ซึ่งก็คือวิญญาณของบรรพบุรุษหรือวีรบุรุษ ท่ีเชื่อว่ายังคงอยู่

และคอยคุ้มครองให้ความช่วยเหลอืแก่ลกูหลาน โดยจะมพีธิกีรรมทีแ่สดงออกถงึความเชือ่ด้วยการเซ่นไหว้

เป็นประจ�ำทุกปี นอกเหนือจากนี้ชาวล้านนายังเชื่อเรื่องการดูฤกษ์งามยามดีอันเป็นเวลามงคลในการ

ประกอบกุศลกรรมต่างๆ ด้วย ตามหลักของพระพุทธศาสนาแล้ว เรื่องภพภูมินั้นมีอยู่ ๓ ภพ ที่ได้กล่าว 

มาแล้วคือกล่าวถึงภพภูมิที่สูงขึ้นไปมีแต่ความสุขเพียงอย่างเดียวคือภพของ “เทวภูมิ” ซึ่งเป็นที่อยู่ของ

เทวดา ส่วนภพภูมิที่เป็นภูมิกลางก็คือ “มนุษย์ภูมิ” คือมีทั้งความสุขและความทุกข์แบบชาวมนุษย์โลกเรา 

และในเบื้องต�่ำลงไปก็มีอีกภพหนึ่งที่เรียกว่า “นิรยะภูมิ” หรือภูมิแห่งความทุกข์แบบล้วนๆ ผี ในคติ 

ความเชือ่ของคนไทยเราจะแบ่งออกเป็น ๒ ประเภทใหญ่ๆ คอื ผดีี และผร้ีาย ผดีี นัน้เชือ่กนัว่าเป็น วญิญาณ

ของบรรพบุรุษหรือผู้ท่ีมีจิตผูกพันที่ยังมีห่วงปรารถนาคอยคุ้มครองดูแลผู้ที่ยังอยู่ในความเป็นมนุษย์ให้

ประสบความสุข และยังต้องการสั่งสมบุญกุศลให้มากพอเพ่ือคอยส่งเสริมให้ตัวเขาได้ไปสู่สุคติได้เมื่อถึง

เวลา ดังนั้นเราจึงได้เห็นได้ยินประเพณีการไหว้ผี เพราะเชื่อว่าถ้าไม่เคารพไม่บูชา ไม่เซ่นสรวง ผีเหล่านั้น

ซึ่งยังมีทุกข์มีกิเลสก็อาจก่อโทษก่อให้เกิดความเดือดร้อนได้ในรูปแบบต่างๆ ในส่วนผีอีกประเภทคือ  

“ผีร้าย” หมายถึง ผีที่คอยรังควานให้ไม่เกิดสุขก่อแต่โทษให้เพียงอย่างเดียวผีแบบนี้ถือเป็น “เจ้ากรรม

นายเวร” ประเภทหนึ่งท่ียังมีจิตอาฆาตพยาบาท เป็นพลังงานที่ไม่ดีมีอิทธิพลท�ำให้เกิดผลร้ายต่างๆ  

กับมนุษย์ผู้เป็นเจ้ากรรมนายเวรต่อกัน และส่วนหนึ่งเป็นผีท่ีมีกรรมหนัก ท่ียังคงติดอยู่ในภพภูมิพักรอ 

ไปเกิด ซึ่งจะไปเกิดได้ด้วยเหตุผล ๒ ทางคือ มีผู้มีคุณธรรมและบุญสูงช่วยส่งบุญปรับภพภูมิให้ไปเกิดได้ 

อกีประการหนึง่คือ รอให้หมดกรรมผกูพนัเสยีก่อนถงึจะไปเกดิและจะอยูใ่นสวรรค์หรอืในนรก หรอืเกดิมา

เป็นคน อยู่ที่กรรมที่ท�ำมาทั้งสิ้น เป็นเรื่องกรรมก�ำหนดผีร้ายหรือผีไม่ค่อยจะดีพวกนี้ ท�ำให้เกิดผลกระทบ

ต่อสุขภาพร่างกายและสภาวะจิตใจรวมไปถึงความเป็นอยู่ การงาน การเงิน หรือแม้แต่กับมนุษย์ที่อยู ่

รอบข้างเจ้ากรรมนายเวรของผีตนนั้น ผีร้าย จึงหมายถึง ดวงวิญญาณที่มีจิตไม่บริสุทธิ์มีความประสงค์ร้าย

ต่างๆ นั่นเอง



279การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผีและพุทธศาสนาในล้านนา

บทสรุป

	 การเสริมสร้างจริยธรรมที่ผ่านความเชื่อเรื่องผีและพระพุทธศาสนา คือ

	 ๑.	การนับถือศาสนาของคนไทยเป็นเรื่องส�ำคัญที่จะหล่อหลอมให้สังคมไทยเป็นไปในแบบอย่าง 

ที่เรียกได้ว่า ลักษณะความเชื่อและศาสนาที่อยู่ในสังคมไทย หรือเรียกว่า “แบบไทยๆ” สังคมไทยเป็น 

สงัคมพทุธ หรอื จะเรยีกอารยธรรมไทยว่าเป็นอารยธรรมพทุธศาสนากไ็ด้ ความเชือ่และศาสนาในวฒันธรรม

แขนงต่างๆ ในแง่การสร้างสรรค์ การยกระดับวัฒนธรรม และความสืบเนื่องทางวัฒนธรรมจนกลายเป็น

อารยธรรม ศาสนาและความเชื่อเป็นทั้งเหตุโดยตรงและโดยอ้อม 

	 ๒. 	ชาวล้านนาแล้วความเชือ่ในการนบัถอืผคีงจะเป็นความเชือ่ดัง้เดมิทีม่อียูม่าก่อนทีพ่ระพทุธศาสนา

จะเผยแพร่เข้ามา ท้ังนี้ในโลกทัศน์ของชาวล้านนานั้นมีความเข้าใจว่าโลกมนุษย์กับโลกของผีนั้นซ้อนทับ

กนัอยู่และมคีวามเก่ียวข้องกนั โดยเชือ่ว่าผนีัน้มจี�ำนวนมากมายในทกุหนทกุแห่งทัง้ในเมอืง หมูบ้่าน ทุ่งนา 

แม่น�้ำ เหมืองฝาย ป่า ภูเขา และในบ้านเรือน จะมีผีปกปักรักษาอยู่

	 ๓. 	การสืบทอดโดยการเรียนรู้ผ่านการปฏิบัติ เช่น เครื่องไหว้ผีปู่ย่ามีอะไรบ้าง เช่น ห่อนึ่ง ขนมจ๊อก 

และมีความหมายอย่างไร อันเป็นการส่งต่อคุณค่าและความหมายในพิธีกรรมสู่ลูกหลานอีกด้วย

	 ๔. 	หลักธรรมในการด�ำเนินชีวิตในสังคมอย่างเป็นสุขคือ สังคหวัตถุ ๔ ซึ่งประกอบด้วยหลักธรรม  

๔ ข้อ ได้แก่ ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา และ สมานัตตตา 

ข้อเสนอแนะ

	 จากการศึกษาวิจัยวิเคราะห์รูปแบบการสร้างจริยธรรมทางสังคมผ่านความเชื่อเรื่องผี ยังมีข้อ 

เสนอแนะที่ได้จากการวิจัยและข้อเสนอแนะเพื่อการศึกษาครั้งต่อไป ดังนี้

	 ก. ข้อเสนอแนะที่ได้จากการวิจัย

	 ในล้านนานั้นมีหลายเชื้อชาติเผ่าพันธุ์ การนับถือผีของไตลื้อ, ไตเม็ง, ยอง, ลั๊วะ เจ้านางไม่รู้ตระกูล

ไหนที่นับถือผีกะเค้าจะปกปิดเป็นความลับ เพราะถือเป็นเรื่องอับอาย แม้แต่ลูกหลานในตระกูลนั้นก็จะ

ไม่รู้ว่าผีบรรพบรุุษของตัวเองเป็นผีกะ คนทีล่่วงรู้จะมีเพยีงแค่คนเดียวนั่นคือ ลูกสาวคนโตผูส้ืบทอดหมอผี

กะมาจากยาย (ที่ตายไปแล้ว) การไหว้ผีของล้านนานั้นจะยกย่องให้สตรีเป็นผู้สืบสายเลือด ถ้ามีงานพิธี

ต่างๆ ก็จะให้สตรีผู้นั้นเป็นผู้บอกกล่าวแก่ผี บางคนถ้าหากขวัญอ่อน ก็อาจจะเป็นม้าทรงของผีปู่ย่าได้

	 ผีกะจะถูกเลี้ยงไว้ในหม้อ โดยผู้ที่เลี้ยงจะมีแค่คนเดียว และหากเลี้ยงผีไม่ดี ผีไม่พอใจ ผีกะ ก็จะไป

เข้าสิงกินขวัญของชาวบ้าน ท�ำให้ชาวบ้านเจ็บป่วย และประกาศให้อับอายว่าใครเป็นเจ้าของผี บางทีก็

ตลบตะแลงแปลงร่างเป็นเจ้าของผไีปออกหากนิของสดของคาว หรือหากเจ้าของผีไปอาฆาต โกรธเคอืงใคร 

ผีกะก็จะไปท�ำร้ายคู่กรณี หากชาวบ้านรู้ว่าตระกูลไหนเป็นผีกะ ก็จะไม่ยอมให้ลูกหลานไปแต่งงานด้วย 



280 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

เพราะลูกหลานของตนจะต้องเข้ารีต และไหว้ผีกะตามไปด้วย แม่ของเจ้านางเอง ก็เคยถูกยายห้ามไม่ให้

แต่งงานกับผู้ชายคนหนึ่งในหมู่บ้าน เพราะกลัวลูกหลานจะสืบรับไหว้ผีกะ	

	 ข. ข้อเสนอแนะเพื่อการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป

 		  ๑) 	ควรมีการศึกษาวิจัยเรื่อง คติธรรมทางพระพุทธศาสนาการเลี้ยงปู่แสะย่าแสะ

		  ๒) 	ควรศึกษาเปรียบเทียบผีที่ด�ำรงและสัมพันธ์กับบุคคลในสังคมล้านนา

บรรณานุกรม

ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์. “ความเชื่อและพิธีกรรมของคนไทย”, ใน วัฒนธรรมพื้นบ้าน: คติความเช่ือ. 

กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๐.

พระเมธธีรรมาภรณ์ (ประยรู ธมมฺจติโฺต). พทุธศาสนากบัปรชัญา. กรงุเทพมหานคร : อมรนิทร์พรนิติง้กรุพ๊ 

จ�ำกัด, ๒๕๕๒.

พระธรรมปิฎก, (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๙. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓ .

พทุธินันทน์บญุเรอืง. การเปลีย่นแปลงทางสงัคมและวฒันธรรมของประเพณอีฐัมบีชูาต�ำบลทุง่ยัง้ อ�ำเภอ

ลับแล จังหวัดอุตรดิตถ.์ อุตรดิตถ์ : มหาวิทยาลัยราชภัฏอุตรดิตถ์, ๒๕๕๕.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙ .

พิสิฎฐ์ โคตรรสุโพธิ์. ล้านนาวิถีทัศน์ ปทัสถานสังคมคุณภาพ. โครงการล้านนาคดีศึกษา มหาวิทยาลัย

เชียงใหม่, ๒๕๕๙. 

สรุพล ด�ำรห์ิกลุ. ล้านนา สิง่แวดล้อม สงัคมวฒันธรรม. กรุงเทพมหานคร : องค์การค้าของครุุสภา, ๒๕๔๒. 

อานันท์ กาญจนพันธ์ และฉลาดชาย รมิตานนท,์ “พิธีกรรมและความเชื่อในการรักษาพยาบาลพื้นบ้าน

ภาคเหนือ”อ้างในพฤติกรรม รวบรวมความจากการประชุมวิชาการพฤติกรรมสุขภาพ 

ครั้งที่ ๑.


