
การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย
Coexistence of Peoples in Multicultural Societies of Thailand

ยุทธนา นรเชฏฺโ*
Yutthana Narajettho

จุฑารัตน์ ทองอินจันทร์**
Juthara Thonginjan

คณะพุทธศาสตร์
Faculty of Buddhism 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand

				    E-mail. : Jutarattonginchan@gmail.com

บทคัดย่อ
	 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ของการศึกษาวิจัย ๓ ประการ คือเพื่อศึกษาหลักการอยู่ร่วมกันทาง

ศาสนาของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย เพ่ือวิเคราะห์หลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม 

พหุวัฒนธรรมในประเทศไทยตามหลักการทางศาสนาและหลักสิทธิมนุษยชน และเพื่อน�ำเสนอหลักการ

และรูปแบบการอยู่ร่วมกันตามหลักการของศาสนาของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย กับการ

สร้างมัน่คงทางสงัคมอย่างเป็นรปูธรรม วธิกีารศกึษา เป็นการศกึษาวจิยัเชงิคณุภาพ โดยการวเิคราะห์ข้อมลู

จากเอกสาร และการสังเคราะห์ข้อมูลจากโครงการวิจัยย่อยท้ัง ๕ โครงการ แล้วสรุปเป็นองค์ความรู้ 

ที่เหมาะสมส�ำหรับคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

	 ผลการศึกษา พบว่า หลกัการอยูร่่วมกันของคนในสังคมพหวุฒันธรรมในประเทศไทย ตามหลักการ

ของศาสนาทีส่�ำคญัในประเทศไทย คอืพระพทุธศาสนา ศาสนาอสิลาม ศาสนาครสิต์ ศาสนาพราหมณ์ และ

ศาสนาซิกข์ มีความสอดคล้องกันคือ การอยู่ร่วมกันด้วยความรัก ความเมตตา ความเอื้อเฟื้อเกื้อกูลกัน 

เคารพในความแตกต่างของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างสร้างสรรค์และต่อเนื่อง หลักการ

อยูร่่วมกนัของชมุชนในสงัคมพหวัุฒนธรรมในประเทศไทยตามหลักการทางศาสนาและหลกัสทิธมินษุยชน 

เป็นไปในทิศทางเดียวกัน คือหลักการอยู่ร่วมกันของแต่ละศาสนาแม้จะมีลักษณะเฉพาะค�ำสอนที ่

Received : January 17, 2019
Revised : December 12, 2019

Accepted : December 16, 2019

	 * พระมหายุทธนา นรเชฏโ, ดร. Phramaha Yutthana Narajettho, Dr. (Faculty of Buddhism)
	 ** ดร.จุฑารัตน์ ทองอินจันทร์, Dr.Juthara Thonginjan (Faculty of Buddhism)



103การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

แตกต่างกัน แต่มีหลกัการทีใ่กล้เคียงกนั เช่น หลกัศลี ๕ ในพระพทุธศาสนา บญัญตั ิ๑๐ ประการ ในศาสนา

คริสต์ หลักศรัทธา ๖ ประการในศาสนาอิสลาม เป็นต้น ขณะที่หลักการอยู่ร่วมจากโครงการย่อยทั้ง ๕ 

พื้นที่วิจัยมีผลการวิจัยสอดคล้องกัน คือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ การปฏิบัติตามหลักธรรมค�ำสั่งสอนของ

ในศาสนาของตนเอง การเคารพในสิทธิเสรีภาพของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเน่ือง

ระหว่างคนในชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับหลักการสิทธิมนุษยชนนั้นที่เน้นการเคารพในสิทธิและเสรีภาพ 

ของกนัและกนัในฐานะทีท่กุคนเป็นมนษุย์ด้วยกัน โดยทกุคนในสงัคมต้องให้ความส�ำคญัต่อสทิธแิละเสรภีาพ

ขัน้พืน้ฐานของความเป็นมนษุย์และพลเมอืง ตามทีบ่ญัญติัไว้ในกฎหมายรฐัธรรมนญูอนัเป็นกฎหมายสงูสดุ

ของประเทศ ในประเด็นสดุท้าย หลกัการและวิธกีารอยูร่่วมกนัของคนในสังคมพหวุฒันธรรมในประเทศไทย 

กับการสร้างมั่นคงทางสังคม จึงต้ังอยู่บนแนวทางที่พึงประสงค์ส�ำหรับการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม 

พหุวัฒนธรรมในประเทศไทย คือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน การอยู่ร่วมกัน 

อย่างสร้างสรรค์และมกีจิกรรมร่วมกนัอย่างต่อเนือ่ง และการสร้างสรรค์ประโยชน์สุขเกดิขึน้แก่คน องค์กร

และส่วนรวมในสังคม โดยค�ำนึงความเจริญ และความสงบสุขของประเทศชาติเป็นส�ำคัญ

	 จากงานศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยขอเสนอแนะว่า ภาครัฐควรมีนโยบายสนับสนุนให้ศาสนิกชนของ

แต่ละศาสนามีแนวทางการอยู่ร่วมกันอย่างชัดเจน ศาสนิกชนของแต่ละศาสนาควรตระหนักถึงบทบาท

และหน้าที่ของในการปฏิบัติตามหลักค�ำสั่งสอนในศาสนาของตนเองอย่างถูกต้อง ร่วมกันแก้ปัญหาท่ี 

เกิดขึ้นแล้วในชุมชนหรือสังคมด้วยความจริงใจ และปรับทรรศนะต่อการอยู่ร่วมกันให้ถูกต้อง

ค�ำส�ำคัญ : การอยู่ร่วมกัน, สังคมพหุวัฒนธรรม, ประเทศไทย

Abstract
	 This research article aimed to study the principles of coexistence of peoples in 

multicultural societies of Thailand, to analyze the principles of coexistence of peoples 

in multicultural societies of Thailand, and to present the principles and model of the 

principles of coexistence of peoples in multicultural societies of Thailand and create 

concretely the social stabilities. Research methodology was the qualitative research with 

documentary analysis and data synthesis from the fives sub-research projects and then 

the researcher will summarize all them to be the new acknowledges for all peoples in 

multicultural societies of Thailand. 

	 From the research, it was found that the principles of coexistence of peoples in 

multicultural societies of Thailand according to the principles of fives important religions 



104 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

in Thailand, i.e. Buddhism, Islam, Christianity, Hinduism, and Sikhs. Most of them, they 

have conformed to the principles that are loving-kindness, charity, respect in diversity, 

and cooperation of them into any activities continuously. The principles of coexistence 

of peoples in multicultural societies of Thailand in both of principles of religions and  

human right harmonized into the same ways. Because of them, religions in Thailand  

have different identities, but theirs teachings are similar to these points. For examples, 

the fives precepts of Buddhism, the ten commitments of Christianity, the six faiths of  

Islam, etc. Meanwhile, the principles of coexistence of the five sub-research projects  

from the field researches have balanced that are: Coexistence of peoples in peace,  

practice follow up the teachings of their religions, respects the rights and freedom of  

each other and cooperation of them in communities continuously. These have balanced 

to the human right which focused on the rights and freedom of each other as we all  

are the world. They have to emphasize to the basic rights and freedom of humanity  

and civil rights into Constitutional Law of Nation. In the last point, the principles of  

coexistence of peoples in multicultural societies of Thailand and creation of social  

stability based on the proper ways of the principles of coexistence of peoples in  

multicultural societies of Thailand are coexistence of peoples in peace of each other, 

cooperation of them in any activities continuously and creation of happy for all  

peoples, organizations, and societies. They have to focus the growth and peace of  

peoples and Nation in the end. 

	 From the research, the researcher would like to suggest that government should 

have peaceful coexistence of religious followers. They should aware their roles and  

functions, solve happened problems with together without hidden agendas and  

changes their views of coexistence from the negative views into the positive views. 

Keywords: Coexistence, Multicultural Societies, Thailand



105การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

บทน�ำ
	 สังคมพหุวัฒนธรรม (Multicultural Society)

1
 เป็นสังคมที่ประกอบด้วยกลุ่มคนที่มีความ 

หลากหลาย มีความแตกต่างกันทางสังคมและวัฒนธรรม ไม่ว่าจะเป็นด้านศาสนา ภาษา การแต่งกาย  

การเป็นอยู่ ฯลฯ เพราะแต่ละกลุ่มชนมีความเชื่อ ความศรัทธา ในศาสนาและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน  

การที่จะท�ำให้แต่ละคนสามารถอยู่ร่วมกันในชุมชนหรือสังคมเดียวกัน ด้วยการพึ่งพาอาศัยช่วยเหลือกัน 

ไม่มีการเบียดเบียนกัน ไม่ท�ำร้ายกัน หรือไม่ละเมิดสิทธิของกันและกัน แต่ละกลุ่มชนสามารถประกอบ

พิธีกรรมทางศาสนาได้ตามความเช่ือและศรัทธาของตนเอง อย่างมีเสรีภาพ โดยไม่มีการกีดกัน ก้าวก่าย 

ล่วงละเมิด หรือก่อกวนซึ่งกันและกัน ท�ำให้สามารถอยู่ร่วมกันบนความแตกต่างทางสังคมและวัฒนธรรม

ได้อย่างสันต ิสงบ และพึง่พาอาศยัซึง่กนัและกนั โดยไม่มปัีญหาขดัแย้งหรอืความรนุแรงระหว่างกนั จึงต้อง

มีการศึกษาวิเคราะห์ท�ำความเข้าใจกับความเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมอย่างลึกซึ้งและรอบด้าน

	 การศึกษาวิเคราะห์สังคมพหุวัฒนธรรม (Multicultural Education) เป็นการศึกษาที่เน้นการ

วิเคราะห์ท�ำความเข้าใจในความหลากหลายทางวัฒนธรรมของคนในพ้ืนท่ีต่าง ๆ เพ่ือให้ได้องค์ความรู ้

หรือแนวทางที่เหมาะสมส�ำหรับการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างปกติสุข ภายใต้ความหลากหลายหรือความ

แตกต่าง ทางภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี ความเชื่อ ศาสนาและวิถีชีวิตบนพื้นฐานของการยอมรับ 

สิทธิเสรีภาพ บทบาทและหน้าที่ของแต่ละคนในสังคมอย่างเสมอภาคและเท่าเทียมกัน โดยปราศจากการ

อคติหรือความล�ำเอียงทางเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา ผิวพรรณวรรณะ หรือเผ่าพันธุ์
2

	 ในประเทศไทย มีชุมชนที่มีลักษณะความเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมอยู่หลายชุมชน เช่น ชุมชน 

ชาวต�ำบลคลองตะเคียน อ�ำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา เป็นชุมชนของชาวพุทธ 

คริสต์และอิสลามที่อยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ในภาคกลาง ชุมชนบ้านสองคอน อ�ำเภอหว้านใหญ่ จังหวัด

มกุดาหาร ชุมชนบ้านท่าแร่-หนองแสง อ�ำเภอเมอืง จงัหวดัสกลนคร เป็นชมุชนของชาวพทุธและชาวครสิต์

ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ชุมชนในต�ำบลทรายขาว อ�ำเภอโคกโพธิ์ จังหวัดปัตตานี เป็นชุมชนของ 

ชาวพุทธและอิสลามในภาคใต้ ที่มีทุนทางสังคมเป็นปัจจัยสนับสนุนให้สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข 

เป็นต้น 

	 1
 สงัคมพหวุฒันธรรม ได้ให้ความส�ำคัญกบัความสัมพนัธ์เชงิอ�ำนาจ ซึง่ตัง้อยูบ่นฐานความคดิ ๓ ฐาน คือวฒันธรรม 

กลุ่มชาติพันธ์ และอัตลักษณ์ของแต่ละกลุ่มชน, ดูเพิ่มเติมในอานันท์ กาญจนพันธ์, “พหุวัฒนธรรมในบริบทของการ 
เปลี่ยนผ่านทางสังคมและวัฒนธรรม”, รายงานการวิจัย, ศูนย์ภูมิภาคทางสังคมศาสตร์และการพัฒนาอย่างยั่งยืน,  
(คณะสังคมศาสตร์ : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๕๑), หน้า ๒๖๔-๒๖๕.

	 2
 ดเูพิม่เตมิในอธปัิตย์ คลีส่นุทร, “การศกึษาพหวุฒันธรรม (Multicultural Education)”, ในส�ำนกังานเลขาธกิาร

ครุสุภา. สารานกุรมวชิาชพีครเูฉลมิพระเกยีรตพิระบาทสมเดจ็พระเจ้าอยูห่วั เนือ่งในวโรกาสมหามงคลเฉลิมพระชนม-
พรรษา ๘๐ พรรษา, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ สกสศ, ๒๕๕๒), [ออนไลน์], แหล่งที่มา : www.moe.go.th [๒๑ 
ธันวาคม ๒๕๖๑].



106 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

	 การศกึษาสงัคมพหวุฒันธรรมทีผ่่านมา เป็นการศกึษาในลกัษณะเป็นการเปรียบเทียบและการศกึษา 

เพื่อหาแสวงหาจุดร่วมและสงวนจุดต่างกันของชุมชนใดชุมชนหนึ่งที่มีความแตกต่างกันทาง เพื่อให้ได ้

ข้อสรปุร่วมกนั เช่น งานของสไุรยา วานิ
3
 ท่ีศกึษาการอยูร่่วมกนัของชมุชนในสงัคมพหวุฒันธรรมของชมุชน

ชาวพุทธและมุสลิมในต�ำบลทรายขาว อ�ำเภอโคกโพธิ์ จังหวัดปัตตานี เพ่ือศึกษาปัจจัยที่เอื้อต่อการอยู ่

ร่วมกันอย่างปกติสุขของชาวไทยพุทธและชาวมลายูมุสลิม และศึกษาแนวทางการรักษาความสัมพันธ์ 

ระหว่างชาวไทยพุทธและชาวมลายูมุสลิมในพื้นที่ต�ำบลทรายขาว เป็นต้น ซึ่งผลการศึกษาพบว่า ทุนทาง

ทรพัยากรธรรมชาติ ผูน้�ำชมุชนทีเ่ข้มแขง็ ระบบการปกครองท่ีมคีวามยติุธรรม ความสัมพันธ์แบบเครือญาติ 

และการสื่อสารภาษาเดียว เป็นปัจจัยที่เอื้อต่อการอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุขของชาวไทยพุทธและชาวมลายู

มุสลิมในพื้นที่ต�ำบลทรายขาว ในงานวิจัยของบรรจง ฟ้ารุ ่งสาง ได้ศึกษาประเด็นการศึกษาในวิถี 

พหุวัฒนธรรมชายแดนใต้ สรุปได้ว่า ประเด็นที่ควรศึกษาตามแนวคิดพหุวัฒนธรรมได้ ๓ ประการ ได้แก่ 

	 ๑) 	แนวคิดหรือมโนทัศน์ (idea or concept) 

	 ๒) 	แนวทางการปฏิรูปทางการศึกษา (educational reform movement) 

	 ๓) 	กระบวนการทางการจัดการศึกษาตามแนวทางพหุวัฒนธรรม (process)
4
 

	 และการศึกษาพหุวัฒนธรรมมีรูปแบบการเรียนรู้ ๓ รูปแบบ
5
 คือ รูปแบบที่เน้นเนื้อหา รูปแบบที่

เน้นตัวผู้เรียน รูปแบบที่เน้นสังคม ซึ่งรูปแบบทั้ง ๓ นี้มีเป้าหมายที่แตกต่างกัน ทั้งการเปลี่ยนแปลงตนเอง 

เปลี่ยนแปลงสถานศึกษา และระบบการศึกษา และการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

	 บทความวจิยันี ้เป็นการสงัเคราะห์หลกัการอยูร่่วมกนัของคนในสงัคมพหวุฒันธรรมในประเทศไทย 

จากโครงการวิจัยย่อยทั้ง ๕ โครงการ เพื่อให้ได้หลักการที่ถูกต้องเกี่ยวกับการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม

พหุวัฒนธรรมในประเทศไทย ซึ่งได้แก่ 

	 ๑) 	โครงการวิจัยย่อยที่ ๑ กรณีศึกษาชุมชนในเขตบางรักกรุงเทพมหานคร 

	 ๒) 	โครงการวจิยัย่อยที ่๒ กรณศีกึษาชมุชนในต�ำบลโมคลาน อ�ำเภอท่าศาลา จงัหวดันครศรีธรรมราช 

	 ๓) 	โครงการวิจัยย่อยที่ ๓ กรณีศึกษาชุมชนในต�ำบลท่าแร่ จังหวัดสกลนคร 

	 ๔) 	โครงการวิจัยย่อยที่ ๔ กรณีศึกษาชุมชนในอ�ำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 

	 ๕) 	โครงการวิจัยย่อยที่ ๕ กรณีศึกษาชุมชนในต�ำบลท่าพี่เลี้ยง จังหวัดสุพรรณบุรี 

	 3
 สุไรยา วานิ, “การอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม : กรณีศึกษาต�ำบลทรายขาว อ�ำเภอโคกโพธิ์ 

จังหวัดปัตตานี”, วารสารการเมืองการปกครอง ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑ (กันยายน ๒๕๕๖ - กุมภาพันธ์ ๒๕๕๗) :  
๒๐๔-๒๑๙.

	 4
 บรรจง ฟ้ารุ่งสาง, การศึกษาในวิถีพหุวัฒนธรรมชายแดนใต้, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (เชียงใหม่: ห้างหุ้นส่วนสามัญ

สมใจนึก พริ้นท์ แอนด์ ก๊อบปี้ เซ็นเตอร์, ๒๕๕๗), หน้า ๖๘.

	 5
 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๗๖.



107การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

	 ซึ่งคณะผู้วิจัยของทุกโครงการ ได้ท�ำการศึกษาวิเคราะห์หลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม 

พหุวฒันธรรมในชมุชนเหล่านีใ้นเชงิลกึ ได้องค์ความรูท้ีถ่กูต้องชดัเจน เป็นประโยชน์ส�ำหรบัใช้เป็นแนวทาง

ในการสร้างความสมานฉันท์ ความสันติสุขระหว่างคนในสังคมพหุวัฒนธรรม ที่มีความหลากหลาย 

ทางศาสนา ภาษา ชาติพันธุ์และวัฒนธรรมในสังคมไทยได้อย่างชัดเจน 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 ๑. 	เพือ่ศกึษาหลักการอยูร่่วมกนัตามแนวทางของศาสนาของคนในสงัคมพหวุฒันธรรมในสงัคมไทย

	 ๒. 	เพื่อวิเคราะห์หลักการอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรมตามหลักการของศาสนาและ

หลักสิทธิมนุษยชน

	 ๓. 	เพื่อน�ำเสนอหลักการและวิธีการอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรมกับการสร้างมั่นคง

ทางสังคมยอย่างเป็นรูปธรรม

ประโยชน์ของการวิจัย
	 ๑. 	ได้องค์ความรูท่ี้ถูกต้องเกีย่วกับหลกัการอยูร่่วมกนัของชมุชนพหวุฒันธรรมประเทศไทยตามหลกั

การของศาสนาทั้งหลายในชุมชนต่างๆ ที่เป็นพื้นที่ศึกษาทั้ง ๕ ชุมชนของประเทศไทย ซึ่งสามารถใช้เป็น

แนวทางในการอยูร่่วมกนัอย่างสนัตขิองคนในชมุชนอืน่ๆ ทีม่คีวามหลากหลายทางสงัคมและวฒันธรรมได้

	 ๒. 	ได้ข้อสรุปจากโครงการวิจัยท่ีครอบคลุมทั่วทุกภาคของประเทศ และศาสนาทั้งหลายที่มีอยู่ใน

ประเทศไทย โดยผ่านกระบวนการศกึษาการวเิคราะห์วจัิยในประเด็นท่ีเกีย่วข้องกบัหลกัการอยูร่่วมกนัของ

คน/ชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรมตามหลักการของศาสนาที่ส�ำคัญ และยังได้องค์ความรู้ และหลักการ 

สิทธิมนุษยชนที่ปรากฏอยู่ในแต่ละชุมชน โดยผ่านกระบวนการศึกษาวิเคราะห์อย่างระบบ 

	 ๓. 	สามารถน�ำไปองค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาวิจัยทั้ง ๕ โครงการวิจัยนี้ ไปประยุกต์ใช้ตามความ

เหมาะสมกับพื้นที่ในชุมชนต่างๆ ในกระบวนการสร้างสรรค์สันติภาพ ความสงบสุข ให้เกิดขึ้นกับชุมชนที่

มีความหลากหลายทางสังคมและวัฒนธรรม โดยเฉพาะในชุมชนที่มีความขัดแย้งหรือชุมชนที่มีความเสี่ยง 

ทีม่แีนวโน้มจะเกิดความขัดแย้ง ความรนุแรงอันเนือ่งมาจากความแตกต่างทางศาสนา ภาษาและวัฒนธรรม 

ซึ่งมีมากขึ้นในปัจจุบัน 

	 ๔. 	สามารถใช้เป็นรปูแบบ (Model) ในการอยูร่่วมกนัของคนในชมุชนอืน่ๆ ในประเทศไทยทีม่คีวาม

หลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะในพื้นท่ีท่ีก�ำลังเผชิญกับปัญหาต่างๆ ท่ีเกิดอันเนื่องมาจากความ 

แตกต่างทางวัฒนธรรม หลักการและวิธีการอยู่ร่วมกันของชุมชนพหุวัฒนธรรมในพื้นที่การศึกษาทั้ง ๕ 

ชุมชน สามารถใช้เป็นแนวทางในการรูปแบบของการสร้างความมั่นคงทางสังคมที่เหมาะสมส�ำหรับ 

สังคมไทยอย่างยั่งยืนในปัจจุบันและอนาคตได้



108 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 ๑. รูปแบบการวิจัย

	 วิธีด�ำเนินการวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้การศึกษา

รวบรวมข้อมูลที่เปน็เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อ และการเก็บรวบรวมข้อมลูจากพื้นที่การศกึษา (Field 

Research) เพื่อให้ได้ข้อมูลจริงเชิงประจักษ์ ตามขั้นตอนการศึกษาวิจัย ดังนี้

		  ๑)	ศกึษาข้อมลูจากเอกสาร และงานวจิยัทีเ่กีย่วข้อง แล้วสรุปเป็นกรอบแนวคดิส�ำหรับการศกึษา

วิจัย

		  ๒)	สังเคราะห์ผลศึกษาข้อมูลจากโครงการวิจัยทั้ง ๕ ซึ่งได้ข้อมูลจากพื้นที่การศึกษาด้วยการ

สมัภาษณ์ การสงัเกต และการประชมุกลุม่ ในหมูบ้่านท่ีเป็นพ้ืนท่ีการวจัิย ในช่วงเดือนมนีาคม – พฤษภาคม 

พ.ศ. ๒๕๖๐

		  ๓)	เรียบเรียงข้อมูล ตามประเด็นที่ก�ำหนดไว้ในสารบัญ ด้วยวิเคราะห์ข้อมูล จ�ำแนกข้อมูล 

เป็นหมวดหมู่ และตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลทั้งหมด ตามวัตถุประสงค์ของการศึกษาวิจัย

		  ๔)	รายงานความก้าวหน้าของการวิจัยแก่ผู้ทรงคุณวุฒิของสถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ตามระยะ

เวลาที่ก�ำหนด ปรับปรุงแก้ไขตามค�ำแนะน�ำของผู้ทรงคุณวุฒิ และส่งรายงานฉบับสมบูรณ์ 

		  ๕)	น�ำเสนอผลการวิจัยในวารสารวิชาการที่ได้มาตรฐาน TCI หรือในการประชุมวิชาการ 

ระดับชาติ/นานาชาติในโอกาสต่อไป

	 ๒. กลุ่มตัวอย่าง/พื้นที่วิจัย

	 กลุม่ตวัอย่างทีใ่ช้ในการศกึษาคร้ังนี ้ไม่ได้ศกึษาจากพ้ืนทีว่จัิยโดยตรง แต่เป็นวเิคราะห์และสังเคราะห์

จากโครงการวิจัยวิจัยย่อยทั้ง ๕ ชุมชนที่มีความเป็นพหุวัฒนธรรมใน ๕ ภูมิภาคของประเทศไทย ได้แก่

		  ๑) 	ชุมชนสังคมพหุวัฒนธรรมในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร มีประชาชนเข้าร่วมให้ข้อมูล

ประมาณ ๑๕-๒๐ คน

		  ๒) 	ชุมชนสังคมพหุวัฒนธรรมในต�ำบลโมคลาน อ�ำเภอท่าศาลา จังหวัดนครศรีธรรมราช  

มีประชาชนเข้าร่วมให้ข้อมูลประมาณ ๑๕-๒๐ คน

		  ๓) 	ชุมชนสังคมพหุวัฒนธรรมในต�ำบลท่าแร่ อ�ำเภอเมือง จังหวัดสกลนคร มีประชาชนเข้าร่วม

ให้ข้อมูลประมาณ ๑๕-๒๐ คน

		  ๔) 	ชุมชนสังคมพหุวัฒนธรรมในประตูท่าแพ อ�ำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ มีประชาชนเข้าร่วม

ให้ข้อมูลประมาณ ๑๕-๒๐ คน

		  ๕) 	ชุมชนสังคมพหุวัฒนธรรมในต�ำบลท่าพี่เลี้ยง อ�ำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี มีประชาชน 

เข้าร่วมให้ข้อมูลประมาณ ๑๕-๒๐ คน



109การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

	 ๓. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย

	 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ 

		  ๑)	แบบสอบถาม/แนวค�ำถาม ที่เกี่ยวกับสังคมพหุวัฒนธรรม และหลักการของศาสนา 

		  ๒)	เครื่องบันทึกเสียง และกล้องถ่ายรูป 

		  ๓)	กระดาษ เอกสารข้อมูลเกี่ยวกับสังคมพหุวัฒนธรรม

		  ๔)	นักวิจัย ประกอบด้วยหัวหน้าโครงการวิจัย ผู้ร่วมวิจัย ผู้ช่วยวิจัยและผู้ให้ข้อมูลในพื้นที่ 

ทุกคน

	 ๔. การเก็บรวบรวมข้อมูล

	 การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้ด�ำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล จากเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวกับแนวคิด

สังคมพหุวัฒนธรรม หลักการของศาสนาต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการอยู่ร่วมกันในสังคม และการสังเคราะห์

ข้อมูลจากโครงการวิจัยย่อยทั้ง ๕ ในพื้นที่การศึกษา ด้วยการสัมภาษณ์ การสังเกตการสังเกตวิถีชีวิตของ

คนในหมู่บ้าน/ชุมชนที่เกี่ยวข้องกับการด�ำรงชีวิต เช่น การประกอบอาชีพ พิธีกรรมทางศาสนา การปฏิบัติ

ตามจารีตประเพณี เป็นต้น และมีการประชุมระดมความคิดเห็น ในรูปแบบการเสวนาโต๊ะกลม โดยเชิญ

แกนน�ำ หรือคนส�ำคัญในหมู่บ้าน ประชาชนที่เข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาของศาสนาต่างๆ 

	 ๕. การวิเคราะห์ข้อมูล

	 การวเิคราะห์ข้อมลู ด�ำเนนิการโดยการจ�ำแนก จัดหมวดหมูข่องข้อมลูตามสารบัญทีก่�ำหนดไว้ และ

ตามแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง ด้วยการอธิบาย การตีความ การพรรณนาและการเชื่อมโยงให้เห็น 

ความสัมพันธ์ตามกรอบแนวคิดการวิจัยและตามวัตถุประสงค์ของการศึกษาวิจัยครั้งนี้

สรุปผลการวิจัย
	 ๑. 	ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ คือเพื่อศึกษาหลักการอยู่ร่วมกันตามแนวทางศาสนาของคนในสังคม

พหุวัฒนธรรมในสังคมไทย จากผลการศึกษา สรุปได้ว่า หลักการอยู่ร่วมกันของคนในชุมชนพหุวัฒนธรรม 

ตามหลักการของศาสนาที่ส�ำคัญในประเทศไทย คือพระพุทธศาสนา ศาสนาอิสลาม ศาสนาคริสต์ ศาสนา

พราหมณ์ และศาสนาซิกข์ ที่ผู้วิจัยได้น�ำเสนอมาแล้ว จะเห็นได้ว่า แต่ละศาสนามีหลักการและแนวทาง

ปฏิบัติที่แตกต่างกันในรายละเอียด ขึ้นอยู่กับบริบทของแต่ละศาสนา และศัพท์เฉพาะทางธรรมะท่ีเรียก

แตกต่างกันไป เช่น ศาสนาพุทธมีหลักธรรมหลายหมวดที่เกี่ยวกับหลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม  

โดยเฉพาะหลักการของศีล ๕ และเบญจธรรม ๕ มีความส�ำคัญในฐานะเป็นหลักมนุษยธรรม หรือธรรม

ส�ำหรับความเป็นมนุษย์ ท่ีเอื้ออ�ำนวยให้มนุษย์และสัตว์สามารถอยู่ร่วมกันของคนในศาสนาเดียวกัน 

และระหว่างศาสนา โดยมีเป้าหมายเพื่อให้ทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ไม่เบียดเบียนซ่ึงกันและกัน 

ศาสนาคริสต์ ให้ความส�ำคัญต่อการปฏิบัติตามบัญญัติ ๑๐ ประการ ซึ่งเป็นค�ำสอนที่เป็นหลักการและ



110 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

ข้อปฏิบัติที่ส�ำคัญส�ำหรับผู้นับศาสนาคริสต์ที่ต้องเชื่อศรัทธาและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด เพื่อแสดง 

ให้เห็นว่า ตนเองเป็นศาสนกิชนทีด่ทีีมี่ความเชือ่มัน่ศรทัธาในพระเจ้าอย่างสงูสดุ ในขณะเดยีวกนักส็ามารถ

อยู่ร่วมกันกับคนอื่นในสังคมได้ ขณะที่ศาสนาอิสลาม ให้ความส�ำคัญต่อศรัทธา ๕ ประการและการปฏิบัติ

ตามศรัทธา ๖ ประการ เพราะเป็นหลักการที่ส�ำคัญที่แสดงให้เห็นว่า ตนเองเป็นผู้ศรัทธาและปฏิบัติตาม 

พระบญัญัตขิององค์พระอลัลอฮ์เจ้าอย่างเคร่งครดั และสามารถอนโุลมตามศรทัธานัน้ในการอยูร่่วมกบัคน

อืน่ๆ ในสังคมพหุวฒันธรรมด้วย ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ูให้ความส�ำคญัต่อหลกัพรหมธรรม ๔ ประการ 

ซ่ึงคล้ายกับพรหมวิหาร ๔ ในพระพุทธศาสนา และหลักธรรม ๑๐ ประการในพระธรรมศาสตร์ ๑๐  

ในศาสนาพราหมณ์ ซึ่งสามารถใช้เป็นแนวทางในการด�ำเนินชีวิตตามปกติ และการอยู่ร่วมกับคนอื่นใน

สังคม เช่น ธฤต ิความพอใจ คล้ายๆ กับความสันโดษ ในพระพุทธศาสนา กษมา ความอดกลัน้ ความอดทน 

ทมะ ความระงับจิตใจ ความข่มใจ อสฺเตยยะ ความไม่ลักขโมย ไม่กระท�ำโจรกรรม เป็นต้น ส่วนใน 

ศาสนาซิกข์ แม้จะเป็นศาสนาที่มีผู้นับถือในประเทศไทยจ�ำนวนน้อย แต่ก็มีหลักการที่ส�ำคัญ คือ ชาวซิกข์

ให้ความส�ำคัญต่อมนุษย์ด้วยกันในฐานะที่เพื่อนร่วมโลกเดียว พวกเขาถือว่า “มนุษย์คือมวลมิตร  

หาใช่ศัตรู หาใช่ผู้แปลกหน้า” ด้วยเหตุนี้ชาวซิกข์จึงมีความสัมพันธ์ผูกมิตรกับศาสนิกชนของศาสนาต่างๆ 

ด้วยความรัก ความเคารพ อ่อนน้อม ถ่อมตน ด้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ แม้จะแตกต่างกันด้านเชื้อชาติ ศาสนา 

และเผ่าพันธุ์ก็ตาม ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับพระเจ้า ชาวซิกข์เชื่อว่า “พระเจ้าเป็นนามธรรมภายใน

จิตใจของแต่ละคน เราจะเห็นและสัมผัสกับพระเจ้าเมื่อเราปฏิบัติดีต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกันเท่านั้น” ความ

สัมพันธ์ในครอบครัวระหว่างบิดามารดา บุตร สามี ภรรยา ต้องเป็นความสัมพันธ์เชิงพ่ึงพาอาศัยกัน 

ปรองดองสามัคคีกัน ร่วมมือกัน ครอบครัวเปรียบเหมือเรือใหญ่ที่แล่นฝ่าคลื่นมหาสมุทร สมาชิกทุกคน 

ในเรือต้องท�ำหน้าท่ีของตนเองให้บริบูรณ์ จึงสามารถน�ำพาเรือนี้ไปถึงฝั่งได้ ส่วนความสัมพันธ์ระหว่าง 

เพื่อนมนุษย์ด้วยกัน ชาวซิกข์สามารถสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับมนุษย์ทุกเชื้อชาติ ทุกศาสนา ทุกเผ่าพันธุ์ 

เพราะการถือหลักการที่ส�ำคัญในพระคัมภีร์ที่ว่า “มนุษย์คือมวลมิตร หาใช้ศัตรู หาใช่คนแปลกหน้า”  

โดยเฉพาะในประเทศไทย ชาวซิกข์มีสัมพันธภาพที่ดีกับศาสนาพุทธและศาสนาอื่นๆ เป็นอย่างมาก  

ชาวซิกข์ไม่เคยขัดแย้งหรือเป็นปฏิปักษ์ต่อศาสนาใดๆ เลย เพราะไม่มีข้อห้ามใด ที่กล่าวไว้ในคัมภีร์ที่ห้าม

หรือขัดขวางการไปร่วมกิจกรรมทางศาสนา สังคมหรือวัฒนธรรมกับศาสนาอื่นๆ 

	 จะเห็นได้ว่า หลักการและแนวทางปฏิบัติของศาสนาทั้งหลายมีความสอดคล้องกันในประเด็นที่

ส�ำคัญ คือการให้ความส�ำคัญต่อคนในศาสนาอื่นๆ ท่ีต่างกันนั้น ในฐานะท่ีเป็นมนุษย์ด้วยกัน เป็นเพ่ือน 

ร่วมโลกเดียวกัน มีธรรมชาติเหมือนกัน และทุกคนสามารถอยู่ร่วมกันได้ โดยไม่จ�ำเป็นต้องนับถือศาสนา

เดียวกัน หรือเชื่อเหมือนกัน เพราะความแตกต่าง ความหลากหลายทางสังคมและวัฒนธรรม ไม่ได้เป็น

ปัญหา หรือข้อจ�ำกัดที่ขัดขวางการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ การไม่เรียนรู้ ไม่เข้าใจและการไม่การปฏิบัติตาม

หลักค�ำสอนในศาสนาของตนเองอย่างถูกต้องเหมาะสมต่างหาก เป็นปัญหาของมนุษย ์และเป็นประเด็นที่



111การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

ท้าทายศักยภาพหรือความสามารถของมนุษย์ทั้งหลายในการอยู่ร่วมกัน ภายใต้ความแตกต่างทางด้าน

ศาสนา สังคมและวัฒนธรรม

	 ๒. 	ตามวัตถุประสงค์ข้อท่ี ๒ คือเพื่อวิเคราะห์หลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรม 

ตามหลักการของศาสนาและหลักสิทธิมนุษยชน จากผลการศึกษา สรุปได้ว่า หลักการอยู่ร่วมกันของคน 

ในสงัคมวฒันธรรม ตามหลกัการของศาสนา ให้ความส�ำคญัต่อการปฏบิติัตามหลักธรรมค�ำส่ังสอนในแต่ละ

ศาสนาอย่างเคร่งครัด เช่น ศาสนาพุทธ เน้นการปฏิบัติตามหลักของศีล ๕ และเบญจธรรม เพราะเมื่อคน 

ในศาสนาพุทธปฏิบัติตามหลักการของศีล ๕ อย่างสมบูรณ์แล้ว ย่อมเป็นหลักประกันแห่งความปลอดภัย

ในชีวิต ทรัพย์สิน ครอบครัว สังคมและสุขภาวะของปัจเจกบุคคลและคนอื่นๆ ในสังคมได้ นั่นย่อม

หมายความว่าชาวพุทธทั้งหลายย่อมสามารถอยู ่ร่วมกับคนในสังคมพหุวัฒนธรรมได้อย่างปกติสุข  

เพราะเมื่อในระดับบุคคลได้ปฏิบัติตามค�ำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าแล้ว โดยเฉพาะศีล ๕ และเบญจธรรม 

๕ นั้น เมื่อบุคคลยึดถือและปฏิบัติตามอย่างบริบูรณ์แล้ว ย่อมส่งผลให้ชุมชนและสังคมมีความสงบสุข 

ไปโดยปริยาย ในขณะที่ผู้ที่นับถือศาสนาคริสต์ ในชีวิตประจ�ำวันเน้นการปฏิบัติตามบัญญัติ ๑๐ ประการ 

ซ่ึงพระเจ้าได้ประทาน ไว้เป็นหลักแห่งการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม และท่ีส�ำคัญหลักการแห่งความรัก

เพือ่นมนษุย์ให้เหมอืนรกัตนเองนัน้ เป็นหลกัการส�ำคัญยิง่ทีท่�ำให้ชมุชนของผูน้บัถือ สามารถอยูร่่วมกนักบั

คนต่างศาสนาสังคมและวัฒนธรรมได้ เพราะเมื่อทุกคนมีความรักต่อเพื่อมนุษย์ด้วยกันแล้ว ย่อมไม่มีการ

เบียดเบียนซึ่งกันและกัน ให้อภัยต่อกันและช่วยเหลือเกื้อกูลกัน หลักแห่งความรักต่อเพื่อนมนุษย์จึงเป็น

หลักการที่โดดเด่นและมีความส�ำคัญต่อสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทยเป็นอย่างยิ่ง ส่วนหลักการของ

ศาสนาอิสลาม เน้นให้ผู้ที่นับถือศาสนาหรือชาวมุสลิมท้ังหลายมีความศรัทธา ๕ ประการ และปฏิบัติ 

ตามหลักการศรัทธา ๖ ประการ อย่างเคร่งครัด ย่อมท�ำให้ชุมชนหรือสังคมของชาวมุสลิมมีความสงบสุข

และสามารถอยู่ร่วมกันกับคนท่ีมีความแตกต่างกันได้อย่างปกติ เพราะหลักแห่งศรัทธาและการปฏิบัติ 

ตามหลกัศรทัธา ๖ ประการนัน้ กค็ือการปฏบิัตตินเปน็คนดตีามศาสนบัญญัติหรือตามโองการของพระเจา้

นั่นเอง 

	 ส่วนหลักการสิทธิมนุษยชนนั้น การอยู่ร่วมกันระหว่างคนในสังคมพหุวัฒนธรรมนั้น เน้นให้ทุกคน

ให้ความส�ำคญัต่อการปฏบัิตติามสทิธแิละเสรภีาพขัน้พ้ืนฐานของความเป็นมนษุย์และพลเมอืงตามทีบ่ญัญติั

ไว้ในกฎหมายรัฐธรรมนูญอันเป็นกฎหมายสูงสุดของประเทศ ซึ่งสอดคล้องตามปฏิญญาสากลว่าด้วย 

สิทธิมนุษยชนของสหประชาชาติ พ.ศ. ๒๔๙๑ เช่น ข้อ ๑ มนุษย์ทั้งปวงเกิดมามีอิสระและเสมอภาคกัน 

ในศกัดิศ์รแีละสทิธ ิท่ีกอปรด้วยเหตผุลและมโนธรรม และควรปฏบิตัต่ิอกนัด้วยจติวญิญาณแห่งภราดรภาพ 

ข้อนี้ให้ความส�ำคัญต่อสิทธิเสรีภาพและความเท่าเทียมในความเป็นมนุษย์ท่ีเกิดมาบนโลกนี้แล้ว ย่อมมี 

เท่าเทยีมกนั การอยูร่่วมกนัจะต้องไม่ละเมดิสทิธขิองกนัและกันและอยู่ร่วมกนัในฐานะท่ีเป็นเพือ่นร่วมโลก

เดียวกัน ข้อ ๒ ทุกคนย่อมมีสิทธิและอิสรภาพทั้งปวงตามที่ก�ำหนดไว้ในปฏิญญานี้ โดยปราศจากการ



112 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

แบ่งแยกไม่ว่าชนิดใด อาทิ เชื้อชาติ ผิว เพศ ภาษา ศาสนา ความคิดเห็นทางการเมืองหรือทางอื่น พื้นเพ

ทางชาติหรือสังคม ทรัพย์สิน การเกิด หรือสถานะอื่น นอกเหนือจากนี้ จะไม่มีการแบ่งแยกใดบนพื้นฐาน

ของสถานะทางการเมือง ทางกฎหมาย หรือทางการระหว่างประเทศของประเทศ หรือดินแดนที่บุคคล

สังกัด ไม่ว่าดินแดนนี้จะเป็นเอกราช อยู่ในความพิทักษ์ มิได้ปกครองตนเอง หรืออยู่ภายใต้การจ�ำกัด 

อธปิไตยอ่ืนใด ข้อนีย้อมรบัในความแตกต่างระหว่างบคุคล และอยูร่่วมกันด้วยการเคารพในความแตกต่าง

ระหว่างกัน ในขณะที่หลักการอยู่ร่วมของคนในชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย ท่ีได้รับจาก

โครงการวิจัยย่อยทั้ง ๕ โครงการ มีบทสรุปที่ส�ำคัญที่ตรงกัน คือ ๑) ชุมชนแต่ละแห่งมีลักษณะเฉพาะตน

ทางสังคมและวัฒนธรรมท่ีแตกต่างกัน ๒) หลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมที่ส�ำคัญ คือ 

จะต้องเรยีนรูใ้นวฒันธรรมของกนัและกนั ต้องเคารพในความแตกต่างของกนัและกัน และเมือ่มีปัญหาใดๆ 

เกิดข้ึนในสังคม จะต้องมีการท�ำความเข้าใจระหว่างกัน ด้วยการเจรจาพูดคุยกันเพ่ือทางหาออกร่วมกัน 

ด้วยความรักความปรารถนาและความจริงใจต่อกัน ปราศจากวาระซ่อนเร้นหรือเจตนาแอบแฝงบางอย่าง

 	

แผนภูมิที่ ๑ แสดงหลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมประเทศไทย

	

	 จากแผนภูมนิี ้ชีใ้ห้เหน็ว่า หลกัการอยูร่่วมกนัของคนในสงัคมพหวุฒันธรรมในประเทศไทย มลีกัษณะ

เป็นพลวัต เคลื่อนไหวเชื่อมโยงถึงกันทุกทิศทาง หมายความว่า การอยู่ร่วมกันอาจจะเริ่มจากส่วนใดก็ได้ 

เช่น การเรียนรู้ซึ่งกันและกัน ส่งผลให้เกิดการเคารพในความแตกต่างของกันและกัน และเมื่อมีปัญหา 



113การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

ความขัดแย้งกัน ก็ต้องเจรจาหาทางออกร่วมกันอย่างสันติ หรืออาจจะเริ่มจากการเคารพในความ 

แตกต่างกัน ท�ำให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ซึ่งกันและกัน และการเจรจาหาทางออกร่วมกันเป็นวิธีการแก้ไข

ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในสังคม เป็นต้น

	 ๓. 	ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ ๓ คือเพื่อน�ำเสนอหลักการและวิธีการอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคม 

พหุวัฒนธรรมในประเทศไทยกับการสร้างมั่นคงทางสังคมอย่างเป็นรูปธรรม จากผลการศึกษา สรุปได้ว่า 

หลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมของชุมชนทั้ง ๕ แห่งที่เป็นพ้ืนที่การศึกษาในการวิจัย 

ครั้งนี้ มีความสอดคล้องกัน และสามารถใช้เป็นหลักการและวิธีการอยู่ร่วมกันคือ การเน้นให้ทุกคน 

ในชุมชนหรือสังคม ตระหนักถึงความส�ำคัญในหลักค�ำสั่งสอนในศาสนาของตนเอง และปฏิบัติตามหลัก 

ค�ำสั่งสอนนั้นอย่างถูกต้องเหมาะสม การเน้นให้ทุกคนเคารพในสิทธิและเสรีภาพของกันและกัน การเน้น

ให้คนในชุมชนได้ท�ำกิจกรรมต่างๆ ร่วมกันอย่างต่อเนื่องสม�่ำเสมอ และการจัดการปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้น

ด้วยสันติวิธีปราศจากความรุนแรง ซึ่งในหลักการเหล่านี้ สิ่งที่ต้องตระหนัก คือการอยู่ร่วมกันในสังคม 

พหุวัฒนธรรมนั้น ทุกคนทุกฝ่ายต้องตระหนักว่า ทุกคนในสังคมจะต้องเคารพในสิทธิและเสรีภาพของ 

กันและกัน ไม่ละเมิดสิทธิและเสรีภาพในการนับถือศาสนาของกันและ และการปฏิบัติตามหลักการ 

และพิธกีรรมในทางศาสนา ในขณะเดยีวการมกีจิกรรมต่างๆ ร่วมกนัระหว่างคนภายในชมุชน จะเป็นกลไก

หรือเป็นแนวทางส�ำคัญที่สามารถขับเคลื่อนหรือท�ำให้การอยู่ร่วมกันภายใต้ความแตกต่างกันด้านศาสนา 

สังคม และวัฒนธรรม ด�ำเนินไปอย่างสันติและสร้างสรรค์ เพราะการมีกิจกรรมร่วมกันจะช่วยให้มีการ 

ติดต่อประสานกัน การท�ำความเข้าใจกัน การแก้ปัญหาร่วมกัน ลดความหวาดระแวงระหว่างกันด้วย  

และเปิดโอกาสให้มีการเรียนรู้ศาสนา สังคม และวัฒนธรรมของกันและกัน 

 	 ส่วนแนวทางการสร้างความมั่นคงทางสังคมในสังคมพหุวัฒนธรรมทั้ง ๕ ชุมชนนั้นมีความ 

สอดคล้องกันและสามารถใช้เป็นแนวทางในการสร้างความมั่นคงทางสังคม คือ การส่งเสริมให้ทุกคน 

อยู่ร่วมกันอย่างสันติ การส่งเสริมให้ทุกคนเรียนรู้และปฏิบัติตามหลักธรรมค�ำสั่งสอนของในศาสนา 

ของตนเอง การเคารพในสิทธิเสรีภาพของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเนื่องระหว่างคน 

ในชุมชน ซึ่งแนวทางเหล่านี้จะเกิดขึ้นมีได้จะต้องอาศัยการมีปฏิสัมพันธ์กันระหว่างคนภายในชุมชน 

อย่างใกล้ชิด โดยเฉพาะการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมปัจจุบันนั้น จะต้องมีการติดต่อสัมพันธ์กัน  

การประสานงานกัน การตระหนักรู้ถึงปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชุมชนและการร่วมกันหาทางแก้ปัญหา 

ด้วยกัน ด้วยการเจรจาพูดคุยกันในลักษณะเป็นการสานเสวนา (Religious Dialogue) ระหว่างผู้น�ำ 

ทางศาสนาหรือผู้นับถือศาสนาต่างๆ และผู้น�ำของผู้มีส่วนได้เสียต่างๆ ในชุมชนด้วย โดยปราศจากวาระ

ซ่อนเร้น หรือเจตนาที่ไม่ดีแอบแฝงในการพูดคุยเจรจากัน ซึ่งจะท�ำให้แนวทางการอยู่ร่วมกันเป็นไปอย่าง

สนัตปิราศจากความขัดแย้งหรอืความรุนแรงระหว่างกนัได้ หรอืถงึแม้มคีวามขดัแย้งกส็ามารถแก้ไขร่วมกนั



114 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

อย่างสันติวิธีได้ เพราะมีการพูดคุย การเจรจาไกล่เกล่ีย หรือการปรึกษาจะท�ำให้เกิดความเข้าใจกัน  

ความไว้วางใจระหว่างกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมได้ 

	 ในขณะเดียวกัน รูปแบบของการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทยนั้น  

ต้องเน้นการเคารพในสทิธเิสรภีาพของกนัและกนั ไม่ละเมดิสทิธแิละเสรภีาพของกันและกนั ไม่เบยีดเบยีน

ซึ่งกันและกัน และการจัดการแก้ไขความขัดแย้งหรือปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมร่วมกัน ด้วยการเจรจา 

พูดคุยกันหาทางออกร่วมกันอย่างสร้างสรรค์ ดังนั้น แนวทางที่พึงประสงค์ ส�ำหรับการอยู่ร่วมกันของคน 

ในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย จึงเป็นกระบวนการที่เน้นการอยู่ร่วมกันอย่างสันติไม่เบียดเบียน 

ซ่ึงกันและกัน เน้นการอยู่ร่วมกันอย่างสร้างสรรค์และมีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเนื่อง และเน้นการ

สร้างสรรค์ประโยชน์สุขเกิดขึ้นแก่คน องค์กรและส่วนรวมในสังคมโดยเฉพาะทุกคนทุกฝ่ายต้องค�ำนึง 

ความเจริญ ความรุ่งเรือง ความสงบสุขของบ้านเมือง ความเป็นคนไทยด้วยกัน และความเป็นมนุษย ์

ด้วยกัน เพราะการค�ำนึงเช่นนี้ เป็นความคิดความด�ำริที่สร้างสรรค์ที่ดีงาม จะเป็นจุดเริ่มต้นของการ 

กระท�ำความดีอื่นๆ ในสังคมร่วมกันด้วย

การอภิปรายผลการวิจัย
	 จากผลการศึกษาวจิยัเรือ่ง การอยูร่่วมกันของคนในสงัคมพหวุฒันธรรมในประเทศไทย ในพืน้ทีว่จิยั

ทั้ง ๕ ชุมชนในประเทศไทย ได้แก่ 

	 ๑) 	ชุมชนในเขตบางรักกรุงเทพมหานคร 

	 ๒) 	ชุมชนในเขตต�ำบลโมคลาน อ�ำเภอท่าศาลา จังหวัดนครศรีธรรมราช 

	 ๓) 	ชุมชนท่าแร่ – หนองแสง อ�ำเภอเมือง จังหวัดสกลนคร 

	 ๔) 	ชุมชนในเขตประตูท่าแพ เทศบาลนครเชียงใหม่ จังหวัดเชียงใหม่ 

	 ๕) 	ชุมชนในเขตต�ำบลท่าพี่เลี้ยง อ�ำเภอสองพี่น้อง จังหวัดสุพรรณบุรี 

	 มีความสอดคล้องกัน คือ หลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรม มี ๔ ประการ คือ 

การศึกษาเรียนรู้ซึ่งกันและกัน การมีกิจกรรมร่วมกัน การมีความเคารพในความแตกต่างของกันและกัน 

และเมือ่มีปัญหาใดๆ เกิดขึน้ในชมุชนจะต้องด�ำเนนิการแก้ไขด้วยการเจรจากนัด้วยสันตวิธิ ีมคีวามสอดคล้อง

กับงานวิจัยของสุไรยา วานิ
6
 ที่พบว่า ปัจจัยที่เกื้อหนุนต่อการอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุข ของชาวไทยพุทธ

และชาวมลายูมุสลิม ในต�ำบลทรายขาว อ�ำเภอโคกโพธิ์ จังหวัดปัตตานี ได้แก่ระบบการปกครองที่มีความ

ยุติธรรม มีความพร้อมทางทรัพยากรธรรมชาติ มีผู้น�ำชุมชนที่เข้มแข็ง มีความสัมพันธ์แบบเครือญาติ และ

	 6
 สุไรยา วานิ, “การอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม : กรณีศึกษาต�ำบลทรายขาว อ�ำเภอโคกโพธิ์ 

จังหวัดปัตตานี”, วารสารการเมืองการปกครอง ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๑ (กันยายน ๒๕๕๖ - กุมภาพันธ์ ๒๕๕๗) : ๒๐๔- 
๒๑๙. 



115การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

การสื่อสารภาษาเดียวกัน สอดคล้องกับงานของพรอุษา ประสงค์วรรณะ
7
 ที่ได้ศึกษาชุมชนต้นแบบที่อยู่

ร่วมกันอย่างสนัตริะหว่างชมุชนชาวพทุธ ครสิต์ และอสิลามในแขวงวดักลัยาณ์ ทีพ่บว่า การมคีวามสามคัคี 

การเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ช่วยเหลือกัน การมีกิจกรรมร่วมกัน และการมีจิตส�ำนึกแห่งความเป็นชนชาติเดียวกัน 

เป็นปัจจัยเกื้อหนุนให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติ และสอดคล้องกับงานของครองชัย หัตถา
8
 ที่ได้ศึกษาสังคม 

พหวุฒันธรรมกบัความมัน่คงกรณจีงัหวดัชายแดนภาคใต้ ท่ีพบว่า การแก้ไขความไม่สงบในจังหวดัชายแดน

ภาคใต้ของไทยอย่างยั่งยืนนั้น ต้องสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องตรงกันในประเด็นสังคมพหุวัฒนธรรม 

ที่มีพัฒนาการความเป็นมาอย่างยาวนานและที่มีความแตกต่างกัน ในประเด็นนี้ผู้วิจัยเห็นว่า มีความ 

ส�ำคัญมาก เพราะเมื่อคนในสังคมพหุวัฒนธรรมเข้าใจในประวัติศาสตร์ความเป็นมาของกลุ่มต่างๆ แล้ว 

สามารถยอมรับในความเข้าแตกต่างทางชาติพันธุ์ ศาสนาและวัฒนธรรมของกันและกันได้ ย่อมสามารถ

อยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข และสอดคล้องกับการศึกษาของพระมหาธานินทร์ อาทิตวโร (ค�ำกมล)
9
  

ทีพ่บว่า บทบญัญัตพิืน้ฐานทางศาสนาทีส่�ำคญัในประเทศไทย คอืศาสนาพทุธ คริสต์ และอิสลาม มแีนวคดิ

การสร้างสันติภาพในสังคมไทย มีลักษณะใกล้เคยได้แก่ ศีล ๕ ในศาสนาพุทธ บัญญัติ ๑๐ ประการ 

ในศาสนาคริสต์ และการปฏิบัติตามหลักศรัทธา ๕ ประการในศาสนาอิสลาม

	 นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังมีข้อสังเกตเพิ่มเติมอีกว่า คนในชุมชนทั้ง ๕ แห่งจากโครงการวิจัยย่อยทั้ง ๕ นี้ 

สามารถอยูร่่วมกนัได้โดยไม่มปัีญหาความขดัแย้งกนันัน้ เป็นเพราะแต่ละกลุม่ชนมศีาสนสถานเป็นศนูย์รวม

กิจกรรมของกลุ่มชนและมีผู้น�ำทางศาสนา ไม่ว่าจะเป็นพระสงฆ์ บาทหลวง หรืออิหม่ามที่มีความพอใจ 

ในความเป็นพหุวัฒนธรรมของคนในชุมชน และเข้าใจในหลักธรรมค�ำสั่งสอนในศาสนาของตนเอง  

จึงสามารถอธิบายหลักการที่ถูกต้องในศาสนาของตนเองได้อย่างถูกต้องชัดเจน ปราศจากอคติหรือวาระ

ซ่อนเร้นแอบแฝงในการเผยแพร่หลักค�ำสอนในศาสนาของตนเอง คนในชุมชนเหล่านี้จึงอยู่ร่วมกันได ้

อย่างปกติสุข โดยไม่มีปัญหาความขัดแย้งระหว่างกัน 

	 7
 พรอุษา ประสงค์วรรณะ, “การศึกษาชุมชนต้นแบบต่างศาสนาที่อยู่ร่วมกันอย่างสันติในแขวงวัดกัลยาณ์  

เขตธนบุรี กรุงเทพมหานคร”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ- 
ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖).

	 8
 ครองชัย หัตถา, รศ.ดร., “สังคมพหุวัฒนธรรมกับความมั่นคงของชาติ กรณีจังหวัดชายแดนภาคใต้”, รายงาน

การศึกษาวิจัย, สนับสนุนการวิจัยโดย ส�ำนักงานสภาความมั่นคงแห่งชาติ, (กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์คณะรัฐมนตรี
และราชกิจจานุเบกษา, ๒๕๕๐), หน้าบทสรุปส�ำหรับผู้บริหาร.

	 9
 พระมหาธานินทร์ อาทิตวโร (ค�ำกมล), ดร., “บทบัญญัติทางศาสนา : แนวคิดการสร้างสันติในสังคมไทย”, 

รายงานการวิจัย, (พระนครศรีอยุธยา : สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙).



116 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

ข้อเสนอแนะ

	 ๑. ข้อเสนอแนะทั่วไป

	 ข้อเสนอแนะท่ัวไปส�ำหรับการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย ผู้วิจัยมีข้อ

เสนอแนะดังนี้

	 ประการแรก คณะรัฐบาล และหน่วยงานที่รับผิดชอบด้านความมั่นคง ด้านศาสนาและวัฒนธรรม 

ควรมนีโยบายในการส่งเสรมิ สนบัสนนุการอยูร่่วมกนัของในสงัคมพหุวฒันธรรมในประเทศไทยอย่างจรงิจงั 

และต่อเนื่อง โดยเฉพาะนโยบายด้านความมั่นคงและ ศาสนา ศิลปวัฒนธรรม ควรมีความชัดเจนในการ

สนับสนุนส่งเสริม ทั้งยุทธศาสตร์ กลยุทธ์ และแนวทางการด�ำเนินงานที่ชัดเจน เพื่อให้คนหรือชุมชนที่มี

ความหลากหลายทางสังคมและวัฒนธรรม สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสงบสุขร่มเย็น ลดความ

หวาดระแวงความไม่ไว้วางใจและการแทรกแซงระหว่างกัน 

	 ประการที่สอง คณะสงฆ์ และผู้น�ำทางศาสนาทุกศาสนาและทุกระดับในสังคมไทย ควรตระหนักถึง

บทบาทและหน้าท่ีของตนเอง ในการร่วมมือกันป้องกันปัญหาและแก้ปัญหาท่ีเกิดข้ึนแล้วร่วมกัน 

อย่างจริงจัง โดยถือเป็นภาระหน้าที่ที่จะต้องท�ำให้ผู้ที่นับถือศาสนาของตน ศึกษาเรียนรู้ท�ำความเข้าใจ 

หลักธรรมค�ำสั่งสอนท่ีถูกต้องในศาสนาของตน และสามารถน�ำเอาสาระส�ำคัญของค�ำสอนนั้น เข้าไปอยู ่

ในภาคปฏิบัติในวิถีชีวิตของประชาชนอย่างเป็นรูปธรรม 

	 ประการที่สาม ทุกคนในสังคม ไม่ว่าจะนับถือศาสนาใดๆ ต้องให้ปรับเปลี่ยนทรรศนะต่อการอยู่ 

ร่วมกันในแนวทางดีงาม สร้างสรรค์ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่กันในสังคมให้มากขึ้น เพราะจากสภาพสังคมปัจจุบัน

ที่เปลี่ยนแปลงไปจากเดิม ท�ำให้การด�ำเนินชีวิตของทุกคนเป็นไปอย่างเร่งรีบค�ำนึงถึงแต่ตนเองขาด 

ความรัก ความปรารถนาดีต่อคนอื่น มุ่งเน้นแต่ประโยชน์ตนเอง 

	 ๒. ข้อเสนอแนะในการศึกษาต่อ

	 ข้อเสนอแนะในการศึกษาต่อ มีประเด็นที่ควรศึกษาต่อดังนี้

	 ๑) 	ปัจจัยที่ส่งเสริมและสนับสนุนการอยู่ร่วมกันของคนในชุมชนหรือสังคมพหุวัฒนธรรมใน

ประเทศไทย การศึกษาประเด็นนี้อาจจะศึกษาเฉพาะพื้นที่ใดพื้นที่หนึ่งเป็นการเฉพาะ การศึกษา 

ประเด็นนี้ จะท�ำให้ได้ข้อมูลที่เป็นจริงเกี่ยวกับชุมชนพหุวัฒนธรรมที่ประสบความส�ำเร็จและปัจจัยที่ม ี

ผลต่อความไม่ส�ำเร็จ เพราะที่ผ่านมายังไม่มีค�ำตอบที่ชัดเจนเพียงพอ การศึกษาในประเด็นนี้จะช่วยให้ได้

องค์ความรู้ ที่สามารถใช้เป็นต้นแบบของชุมชนอื่นๆ ได้ 

	 ๒) 	ศึกษาวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบหลักการอยู่ร่วมกันในพระพุทธศาสนากับหลักการของศาสนา

อื่นๆ ที่ส�ำคัญ การศึกษาประเด็นนี้จะช่วยให้ได้ข้อมูลเกี่ยวกับหลักการของศาสนาต่างๆ อย่างชัดเจน  

ในประเด็นท่ีสอดคล้องหรือแตกต่างกันจากหลักการในพระพุทธศาสนาอย่างไรบ้าง ซึ่งจะเป็นประโยชน ์



117การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย

ในการแสวงหาจุดร่วมกนัระหว่างศาสนาทัง้หลาย เพือ่สร้างความสมานฉนัท์ ความปรองดอง ความสามคัคี

ให้เกิดขึ้นระหว่างประชาชนในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม

	 ๓) 	ศึกษากระบวนการในการประยกุต์หลกัการอยูร่่วมกนัสูก่ารด�ำเนนิชวิีตของศาสนกิชนในศาสนา

ทั้งหลายในประเทศไทย การศึกษาประเด็นนี้จะช่วยให้ได้รูปแบบ และวิธีการในการประยุกต์หลักการ 

อยู่ร่วมกันในภาคปฏิบัติอย่างชัดเจน เพื่อประโยชน์ของสังคมมนุษย์อย่างแท้จริง เพราะปัจจุบันนี้แม้ว่า 

ผู้นับถือศาสนาทั้งหลายจะประกาศตนว่าในศาสนาของตนเองมีหลักการที่ดีงาม แต่ยังไม่สามารถสั่งสอน

ปลูกฝังหลักธรรมค�ำสั่งสอนในศาสนาของตนเอง ให้สามารถน�ำมาสู่ภาคปฏิบัติได้ในชีวิตจริงได้ การศึกษา

เรื่องนี้ จะท�ำให้คนในสังคมไทยมีแนวทางในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ และได้แนวทางในการประยุกต์ 

สู่ภาคปฏิบัติในชีวิตประจ�ำวัน

	 ๔) 	ศึกษาวิเคราะห์ประเด็นปัญหาในคัมภีร์ที่อาจเป็นต้นเหตุน�ำไปสู่ความรุนแรงของคนในสังคม 

พหุวัฒนธรรมได้ เช่น การตีความหลักการในคัมภีร์เพื่อตอบสนองการกระท�ำของตนเอง การยกเหตุการณ์

ในทางประวัติมาเป็นข้อสนับสนุนในการก่อการณ์ของกลุ่มคนบางกลุ่ม โดยอ้างความสอดคล้องกับ 

หลักการที่ปรากฏในคัมภีร์ และอ้างเหตุผลทางประวัติศาสตร์ความเป็นมาของกลุ่มชนมาสนับสนุนรองรับ

การกระท�ำของตนเอง เป็นต้น ซึ่งประเด็นเหล่านี้มีความอ่อนไหว และเป็นประเด็นทางจริยศาสตร์และ 

ทางศาสนาด้วย 

บรรณานุกรม
ครองชยั หตัถา, รศ.ดร. สงัคมพหวุฒันธรรมกบัความมัน่คงของชาติ กรณจัีงหวดัชายแดนภาคใต้. รายงาน

การศึกษาวิจัย. สนับสนุนการวิจัยโดย ส�ำนักงานสภาความมั่นคงแห่งชาติ. กรุงเทพ- 

มหานคร : ส�ำนักพิมพ์คณะรัฐมนตรีและราชกิจจานุเบกษา, ๒๕๕๐. 

บรรจง ฟ้ารุง่สาง. การศกึษาในวถิพีหวุฒันธรรมชายแดนใต้. พิมพ์คร้ังที ่๒. เชียงใหม่: ห้างหุน้ส่วนสามญั

สมใจนึก พริ้นท์ แอนด์ ก๊อบปี้ เซ็นเตอร์, ๒๕๕๗

พระมหาธานินทร์ อาทิตวโร (ค�ำกมล), ดร., บทบัญญัติทางศาสนา : แนวคิดการสร้างสันติในสังคมไทย. 

รายงานการวิจัย. พระนครศรีอยุธยา : สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙. 

พรอุษา ประสงค์วรรณะ. การศึกษาชุมชนต้นแบบต่างศาสนาที่อยู่ร่วมกันอย่างสันติในแขวงวัดกัลยาณ์  

เขตธนบุรี กรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖.



118 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

สุไรยา วานิ. การอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม : กรณีศึกษาต�ำบลทรายขาว อ�ำเภอโคกโพธิ์ 

จงัหวดัปัตตาน.ี วารสารการเมอืงการปกครอง ปีที ่๔ ฉบบัที ่๑ (กนัยายน ๒๕๕๖ - กมุภาพันธ์ 

๒๕๕๗). 

อานันท์ กาญจนพันธ์. พหุวัฒนธรรมในบริบทของการเปลี่ยนผ่านทางสังคมและวัฒนธรรม. รายงาน 

การวิจัย. ศูนย์ภูมิภาคทางสังคมศาสตร์และการพัฒนาอย่างยั่งยืน. คณะสังคมศาสตร์: 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๕๑. 

อธิปัตย์ คลี่สุนทร. “การศึกษาพหุวัฒนธรรม (Multicultural Education)”. ในส�ำนักงานเลขาธิการ 

คุรุสภา, สารานุกรมวิชาชีพครูเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเนื่องใน

วโรกาสมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา ๘๐ พรรษา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ สกสศ, 

๒๕๕๒. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: www.moe.go.th [๒๑ ธันวาคม ๒๕๖๑].

							     


