
พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติ
ผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง 

Buddhist Psychology for Building Resilience Quotient in Family 
Caregivers of Patients with Non-Communicable Diseases 

กนกวรรณ ขวัญอ่อน* 
Kanokwan Khwan-on
พุทธชาติ แผนสมบุญ**

 Phutthachat Phaensomboon
๓/๒๘๔ บ้านประชานิเวศน์ ๑ (อาคาร ๒) ถนนเทศบาลนิมิตเหนือ 

แขวงลาดยาว เขตจตุจักร กรุงเทพมหานคร ๑๐๙๐๐
3/284 Prachaniwet 1 (Building 2) Testsabarnnimitnuea Road 

Latyao Chatuchak District Bangkok 10900 
Email : july.0447@gmail.com

บทคัดย่อ
	 บทความวิจัยเรื่อง “พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อ

เรื้อรัง” มีวัตถุประสงค์ของการวิจัยคือ ๑) เพื่อศึกษาแนวคิด ทฤษฎี วิธีการสร้างความเข้มแข็งทางด้าน

จิตใจตามหลักพุทธจิตวิทยา ๒) เพื่อพัฒนากระบวนการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแล 

ผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงั และ ๓) เพ่ือน�ำเสนอโปรแกรม พทุธจติวทิยาการสร้างความเข้มแขง็ทางด้านจติใจ

ในญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงั การวจิยัคร้ังนีเ้ป็นการวจัิยแบบผสมวธิโีดยใช้วธิกีารวจัิยเชงิปริมาณ

เพื่อขยายผลวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ ส�ำหรับการเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพใช้การศึกษาเอกสารและ 

การศึกษาภาคสนามโดยการสมัภาษณ์เชงิลกึ กลุม่ผูใ้ห้ข้อมลูส�ำคญั คอื ญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงั 

รวมทั้งสิ้น ๑๐ รูป/คน ได้จากการเลือกแบบเจาะจง แล้วน�ำผลจากวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพไปตรวจสอบ

ยืนยันด้วยวิธีการวิจัยเชิงปริมาณ โดยใช้การวิจัยเชิงทดลอง ได้กลุ่มตัวอย่างจ�ำนวน ๔๐ คน แบ่งเป็นกลุ่ม

ทดลองและกลุ่มควบคุมด้วยกระบวนการสุ่ม และวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณด้วยสถิติแบบบรรยายและ

การทดสอบค่าทีด้วยโปรแกรมส�ำเร็จรูป ผลการวิจัยพบว่า กระบวนการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ

Received : 28 March, 2019
Revised : 28 April, 2019

Accepted : 6 March, 2020

	 * จ่าสิบต�ำรวจ หญิง กนกวรรณ ขวัญอ่อน Pol.Sgt.Maj.Kanokwan Khwan-on 
	 ** ดร.พุทธชาติ แผนสมบุญ Dr.Phutthachat Phaensomboon



161พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

ในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ประกอบด้วย กระบวนการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตนเอง ๘  

ขั้นตอน คือ ๑) รู้จักตัวเราเข้าใจเขา ๒) เฝ้าประเมินตน ๓) ค้นหาสภาวะ ๔) ทะยานสู่หนทาง ๕) ขวนขวาย

ทางเลือก ๖) ขยายแผนชีวิต ๗) ฟิตลงมือท�ำ และ ๘) วัด skill พร้อมติดตาม แบ่งออกเป็น ๑๓ กิจกรรม

เชิงปฏิบัติการ ซึ่งเป็นการบูรณาการตามหลักพุทธจิตวิทยา 6-I 3-R (I have, I am, I can, I message,  

I plan, I do, Right Understanding, Right Effort, Right Mindfulness) นอกจากนี้ การประเมินผล

การทดลองใช้โปรแกรมพทุธจติวทิยาการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจติใจในญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อ

เรือ้รงั พบว่า คะแนนเฉลีย่ความเข้มแข็งทางด้านจติใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเร้ือรังของกลุ่มทดลอง 

หลังการทดลองสูงกว่าก่อนทดลอง และสูงกว่ากลุ่มควบคุม อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติ และไม่แตกต่างกับ

ระยะตดิตามแสดงว่า มคีวามคงทนของระดบัความเข้มแขง็ทางด้านจติใจของญาติผูดู้แลผูป่้วยโรคไม่ติดต่อ

เรื้อรัง ที่เป็นผลจากการใช้โปรแกรม

ค�ำส�ำคัญ: ความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ, ญาติผู้ดูแล, โรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

Abstract
	 The research article titled “Buddhist Psychology for Building Resilience Quotient in 

Family Caregivers of Patients with Non-Communicable Diseases” has the objectives of 

research: 1) to study concepts, theories, and methods of resilience quotient following  

the principles of Buddhist Psychology; 2) to develop Buddhist Psychological program  

for building resilience quotient in family caregivers of patients with non-communicable 

diseases; and 3) to propose Buddhist Psychological program for building resilience  

quotient in family caregivers of patients with non-communicable diseases. Mixed  

methods research using a quantitative method to extend qualitative results was used  

for research design. Qualitative data were collected by documentary study, field study 

and in-depth interview. Key informants were 10 family caregivers of patients with  

non-communicable diseases and were selected by using purposive sampling. Quantitative 

research was designed to confirm qualitative results using experimental research.  

Randomization was used for selecting 40 samples and was divided into experiment  

group and control group. For quantitative data, descriptive statistics and t-test were  

analyzed by computer package.



162 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

	 The research results were Process of building resilience quotient in family  

caregivers of patients with non-communicable diseases consisted of 8 process of  

self-experience learning which were 1) know myself and understand others, 2) self- 

assessment, 3) search for problems, 4) focus on goal, 5) find alternative ways, 6) extend 

life plan, 7) lead to action, and 8) measure skills and follow up. There were 13 workshop 

activities integrating with 6-I 3-R of Buddhist psychology consisted of I have, I am, I can,  

I message, I plan, I do, Right understanding, Right Effort and Right mindfulness in order to 

initiate self-learning from the process of passing experience. The assessment of using 

Buddhist Psychological program for building resilience quotient in family caregivers of 

patients with non-communicable diseases indicated that the average level of resilience 

quotient in family caregivers of patients with non-communicable diseases in experiment 

group after attended the program were higher than before attended the program and 

control group at .05 significant level and follow up was not different. It was shown that 

level of resilience quotient in family caregivers of patients with non-communicable 

diseases was sustainable.

Keywords: Resilience Quotient, Family Caregivers, Non-Communicable Diseases.

บทน�ำ
	 โรคไม่ติดต่อเรื้อรัง (Non–Communicable Diseases: NCDs) หรือที่เรียกว่าโรคเรื้อรังเป็นสาเหตุ

การตายอันดับต้น ๆ ของโลก ซึ่งคร่าชีวิตผู้คนจ�ำนวน ๔๑ ล้านคนต่อปี คิดเป็นร้อยละ ๗๑ ของการ 

เสียชีวิตทั่วโลก และในแต่ละปีมีผู้เสียชีวิต จ�ำนวน ๑๕ ล้านคน อายุระหว่าง ๓๐–๖๙ ปี คิดเป็นมากกว่า 

ร้อยละ ๘๕ ของการเสียชีวิตก่อนวัยอันควรที่เกิดขึ้นในประเทศมีรายได้ต�่ำและปานกลาง โดยมี ๔  

โรคหลัก คือ โรคหัวใจและหลอดเลือด โรคมะเร็ง โรคทางเดินหายใจเรื้อรัง และโรคเบาหวาน ส�ำหรับ 

สถิติการเสียชีวิตของโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ส่วนใหญ่เป็นโรคหัวใจและหลอดเลือด จ�ำนวน ๑๗.๙ ล้านคน 

ต่อปี ตามด้วยโรคมะเร็ง จ�ำนวน ๙.๐ ล้านคน โรคระบบทางเดินหายใจ จ�ำนวน ๓.๙ ล้านคน และโรค 

เบาหวาน จ�ำนวน ๑.๖ ล้านคน
1
 

	 1
 World Health Organization (WHO.), “Non-communicable diseases” [Online], Available : 

https://www.who.int/ news-room/fact-sheets/detail/noncommunicable-diseases [21 February 2019].



163พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

	 ตามแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ ๑๒ (พ.ศ. ๒๕๖๐–๒๕๖๔)
2
 คนไทยมีแนวโน้ม

เจ็บป่วยด้วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังมากขึ้น และสาเหตุหลักของการเสียชีวิตด้วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังส�ำคัญใน  

๕ โรคเพิ่มขึ้น ได้แก่ โรคหัวใจ โรคเบาหวาน โรคหลอดเลือดสมอง โรคความดันโลหิตสูง และโรคมะเร็ง 

โดยช่วงปี ๒๕๔๔–๒๕๕๗ มีอัตราเพิ่มเฉลี่ยกว่าร้อยละ ๑๒ และจากนโยบายการให้บริการสุขภาพ 

ในปัจจุบัน ผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังจะเข้ารับการรักษาในโรงพยาบาลเมื่อวิถีการเจ็บป่วย (Illness  

Trajectory) อยู่ในภาวะวิกฤติหรือเฉียบพลันเท่านั้น เมื่ออาการคงที่ผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังจะได้รับการ

จ�ำหน่ายออกจากโรงพยาบาลโดยเร็ว ด้วยเหตุผลด้านค่าใช้จ่ายโรงพยาบาลเป็นแหล่งแพร่เชื้อโรค 

นานาชนิด และการกลับไปอยู่กับครอบครัว จะส่งผลดีต่อสุขภาพจิตของผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง
3
 ดังนั้น 

สมาชิกในครอบครัว จึงต้องรับบทบาทในการดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังที่มีข้อจ�ำกัดในการดูแลตนเอง 

เรยีกว่า “ญาติผูด้แูล” (Family Caregiver) อาจกล่าวได้ว่า ญาตผิูด้แูลเป็นบคุคลทีม่คีวามส�ำคญัอย่างมาก

ในการดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังที่บ้าน และในระหว่างดูแลนั้นญาติผู้ดูแลต้องประสบกับความเครียด 

ที่สะสมจนกลายเป็นความเครียดเรื้อรัง ซึ่งส่ง ผลลบต่อภาวะสุขภาพจิตใจและกายของญาติผู ้ดูแล  

ต่อจากน้ันก็จะส่งผลลบต่อคณุภาพการดแูลผูป่้วย ดงันัน้ ญาตผิูดู้แลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงัเป็นกลุม่เสีย่ง

ท่ีควรให้ความสนใจและไม่ควรมองข้าม ควรส่งเสริมและสนับสนุนให้แก่ญาติผู้ดูแล สามารถดูแลผู้ป่วย 

โรคไม่ติดต่อเรื้อรังที่บ้านได้อย่างมีคุณภาพ ซึ่งในปัจจุบันระบบการให้บริการสุขภาพ เน้นแต่การเตรียม

ญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังเป็นหลัก มิได้ค�ำนึงถึงสวัสดิภาพของตัวญาติผู้ดูแล

	 กรมสุขภาพจิต
4
 ได้ตระหนักถึงปัญหาวิกฤตท่ีกระทบต่อชีวิตประชาชน เช่น การสูญเสียบุคคล 

อนัเป็นทีร่กั การสูญเสยีทรพัย์สนิเงนิทองจ�ำนวนมาก วกิฤตเศรษฐกจิทีต่กต�ำ่ ปัญหาการด�ำเนนิชีวิตเร่งด่วน 

ปัญหาความสัมพันธ์ในครอบครัว อย่างไรก็ตาม ปัจจัยภายในที่เป็นสาเหตุที่แท้จริงคือ ความเข้มแข็งของ

จิตใจในการรับมือกับปัญหา ดังนั้นจึงให้ความส�ำคัญต่อจิตที่มีพลัง หรือ Resilience Quotient : RQ  

ซึง่เป็นอีกมิตหิน่ึงของสขุภาพจติทีเ่ป็นปัจจยัส�ำคญัต่อการมชีวีติอยูด่มีสีขุของคนไทย เครือ่งมอืทีจ่ะช่วยให้

มนุษย์พ้นจากสภาวะเสี่ยงทางจิตเหล่านี้ได้คือ การส่งเสริมพลังจิตที่ดี หรือ RQ (Resilience Quotient) 

เพื่อเป็นแนวทางมนุษย์ได้เตรียมใจรับมือภาวะต่าง ๆ ที่อาจเกิดขึ้นได้ ทุกเวลาทุกสถานที่ และเกิดได้กับ

ทุกบุคคล หากผู้ที่มี RQ (Resilience Quotient) ก็สามารถเผชิญชีวิตได้อย่างมีสติ มีจิตที่มั่นคง ยอมรับ

	 2
 ส�ำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ส�ำนักนายกรัฐมนตรี, แผนพัฒนาเศรษฐกิจ

และสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ ๑๒ (พ.ศ. ๒๕๖๐–๒๕๖๔), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://www.ratchakicha.soc.go.th/ 
DATA/PDF/๒๕๕๙/A/๑๑๕/PDF [๑๘มีนาคม๒๕๖๐], หน้า ๔๒.

	 3
 สายพิณ เกษมกิจวัฒนา และคณะ, (๒๙ เม.ย. ๒๕๕๒), “ญาติผู้ดูแลผู้ป่วยเรื้อรัง: กลุ่มเสี่ยงที่ไม่ควรมองข้าม”, 

วาสารสภาการพยาบาล ปีที่ ๒๙ ฉบับที่ ๔ (ตุลาคม–ธันวาคม ๒๕๕๗) : ๒๒–๓๑.

	 4
 กรมสุขภาพจิต, เปลี่ยนร้ายกลายเป็นดี พลังสุขภาพจิต (RQ: Resilience quotient), (นนทบุรี: ดีน่าดู, 

๒๕๕๒), หน้า ๑๒.



164 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

ความจรงิของชวีติทีต้่องมทีัง้ด้านบวกและด้านลบ เรยีนรูท้ีจ่ะล้มแล้วลกุขึน้ใหม่ได้อย่างรวดเรว็ มคีวามสขุ 

มีอิสระ มีพลังใจ ช่วยท�ำให้เหตุการณ์ที่ดีและไม่ดีมีความสุขได้

	 ส�ำหรับสังคมไทยซึ่งส่วนใหญ่เป็นสังคมชาวพุทธ หากพิจารณาค�ำสอนของพระพุทธศาสนาจะเห็น

ได้ว่าค�ำสอนน้ันมุ่งเน้นกระบวนการท�ำงานของจิตใจและได้สรุปอาการที่เกิดจากการเสียสมดุลของจิตใจ

ต่าง ๆ เช่น วิตกกังวล เศร้าโศก เสียใจ อันเป็นอาการที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติกับคนทุกคนเรียกว่า  

“ความทุกข์” พระพุทธศาสนาได้อธิบายปรากฏการณ์เกี่ยวกับความทุกข์และการปฏิบัติเพื่อความไม่ทุกข์ 

หลักธรรมในพระพุทธศาสนามุ่งการสร้างความเข้าใจต่อโลกและชีวิตท่ีถูกต้องตามหลักความเป็นจริง  

มุ่งสร้างความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับความทุกข์และความดับทุกข์ดังเช่นพุทธพจน์ที่ว่า “ทั้งในกาลก่อนและ

ในกาลบัดนี้ เราบัญญัติทุกข์และความดับทุกข์”
5
 พระองค์ยังทรงสอนให้เรารู้จักความทุกข์ตามสภาพคือ 

ตามที่เป็นจริง
6
 นอกจากให้เข้าใจความทุกข์ของมนุษย์ได้อย่างลึกซึ้งและครอบคลุมแล้ว พระองค์ยังตรัส

อธิบายเก่ียวกับสาเหตุของการเกิดความทุกข์คือ ตัณหา และอธิบายกระบวนการเกิดขึ้นของความทุกข์ 

โดยละเอียดตามหลักปฏิจฺจสมุปบาท คือ ความสัมพันธ์อย่างต่อเนื่องกันแห่งเหตุปัจจัย เริ่มตั้งแต่อวิชชา

ตลอดจนทรงสอนถึงเหตุแห่งทุกข์ ทางดับทุกข์ และกระบวนการไปสู่ความดับทุกข์คือ การพัฒนาตนเอง

ตามหลักมรรคมีองค์ ๘ ซี่งพัฒนามนุษย์ข้ึนไปจนมีความพร้อมที่จะเผชิญกับปัญหาที่อาจเข้ามาในชีวิต  

ดังน้ัน องค์ความรูท้ีป่รากฏในพระพทุธศาสนา จึงเป็นองค์ความรู้ส�ำคญัทีจ่ะช่วยให้มนษุย์เข้าใจกระบวนการ

เกิดขึ้นของความทุกข์และแนวทางที่จะท�ำไปสู่ความพ้นทุกข์

	 จากที่กล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษา เรื่อง “พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้าน

จิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง” และขอกล่าวถึง “Resilience” โดยใช้ค�ำว่า “ความเข้มแข็ง

ทางด้านจิตใจ” เป็นความสามารถของแต่ละบุคคลท่ีพัฒนาได้ ด้วยการส่งเสริมให้ความเข้มแข็งทางด้าน

จติใจทีมี่ประสิทธิภาพทีส่ดุ คอื เน้นให้เกดิการเปลีย่นแปลงในตวับคุคลโดยการปรบัวธิคิีดและวธิกีารเผชญิ

ปัญหาอย่างสร้างสรรค์ เรียนรู้ที่จะอยู่ภายใต้สภาวะยากล�ำบากหรือเหตุการณ์ท่ีก่อให้เกิดความเครียด 

ด้วยความเช่ือมัน่และภาคภูมใิจในตนเอง
7
 เป็นการสร้างความเข้มแขง็ทางด้านจติใจให้แก่ญาติผูดู้แลผูป่้วย

โรคไม่ติดต่อเรื้อรัง เพื่อสามารถเผชิญกับปัญหาและจัดการกับความกดดันหรือสถานการณ์เลวร้ายในชีวิต 

ถือว่าเป็นความสามารถในการปรับตัวด้านบวกที่ท�ำให้บุคคลยังคงสุขภาพจิตที่ดีได้
8
	

	 5
 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๔๖/๒๖๔.

	 6
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโต), พุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย), พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, (กรุงเทพมหานคร :  

ส�ำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๕), หน้า ๘๔–๘๘.

	 7
 ศุภรา เชาว์ปรีชา, “Resilience ในเด็กที่ถูกทารุณกรรม”, วารสารสมาคมจิตแพทย์แห่งประเทศไทย ปีที่ ๕๓ 

ฉบับที่ ๓ (กรกฎาคม–กันยายน ๒๕๕๑) : ๓๐๙.

	 8
 E. H. Grotberg, (2005), “Resilience for Tomorrow” in http://resilent.uluc.edu/library/grotberg 

2005_resilience-for-tommorrow-brazil.pdf. [18 March 2018].



165พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

วัตถุประสงค์การวิจัย
	 ๑) 	เพื่อศึกษาแนวคิด ทฤษฎี วิธีการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจตามหลักพุทธจิตวิทยา 

	 ๒) 	เพื่อพัฒนากระบวนการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

ตามหลักพุทธจิตวิทยา

 	 ๓) 	เพือ่น�ำเสนอโปรแกรมพทุธจติวทิยาการสร้างความเข้มแขง็ทางด้านจติใจในญาติผูดู้แลผูป่้วยโรค

ไม่ติดต่อเรื้อรัง 

วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การด�ำเนินการวิจัยคร้ังนี้ ผู้วิจัยใช้รูปแบบวิธีวิจัยแบบผสมวิธี

9
 (Mixed Methods Research)  

ด้วยวิธีวิจัยเชิงปริมาณเพื่อขยายผลวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Quantitative Method to Extend  

Qualitative Results) เพื่อเป็นการท่ีจะเสริมการวิจัยให้มีคุณภาพมากยิ่งขึ้นและสามารถที่จะช่วยปิด 

ช่องว่างการวิจัยที่อาจไม่สามารถหาข้อมูลได้ครบซึ่งหากใช้วิธีการเดียว ส�ำหรับการวิจัยเชิงคุณภาพ  

ประกอบด้วย การศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง การสังเกตอย่างมีส่วนร่วม (Participatory  

Observation) การศึกษาภาคสนามด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) โดยใช้วิธีการศึกษา

ผ่านเรื่องเล่ากึ่งวิเคราะห์เหตุการณ์ที่ส�ำคัญและอยู่ในความทรงจ�ำ (Critical Incident Technique)  

กับผู้ให้ข้อมูลส�ำคัญ (Key Informants) คือ ญาติผู้ดูแลที่มารับบริการจากโรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพ

ต�ำบลบัววัด ต�ำบลธาตุ อ�ำเภอวารินช�ำราบ จังหวัดอุบลราชธานี ที่มีคุณสมบัติคือ เป็นผู้มีประสบการณ ์

ในการน�ำตนเองผ่านพ้นเหตกุารณ์วกิฤตใินชวีติหรอืเหตกุารณ์ทีอ่าจก่อให้เกดิความเครยีด โดยใช้การเลอืก

แบบเจาะจง (Purposive Sampling) จ�ำนวน ๑๐ คน เพ่ือศึกษาแนวคิดความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ 

ตามหลักจิตวิทยาและพุทธศาสนา แล้วน�ำมาพัฒนากรอบแนวคิดโปรแกรมพุทธจิตวิทยาสร้างความ 

เข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรังตามภาพที่ ๑

	 9
 ล�ำพอง กลมกูล, “อิทธิพลของกระบวนการสะท้อนคิดต่อประสิทธิผลการวิจัยปฏิบัติการในชั้นเรียน: การวิจัย

แบบผสมวิธี”, วิทยานิพนธ์ครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต, (ภาควิชาวิจัยและจิตวิทยาการศึกษา: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
๒๕๕๔), หน้า ๘๖.



166 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

ภาพที่ ๑ กรอบแนวคิดในการวิจัยฝึกอบรม 6-I 3-R Model

	 ส�ำหรับการวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative Approach) เป็นการน�ำข้อมูลจากผลการวิเคราะห ์

เชิงคุณภาพ การสัมภาษณ์มาสังเคราะห์ และน�ำมาพัฒนากระบวนการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ 

ในญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงัตามหลกัพทุธจติวิทยา และตรวจสอบความสอดคล้องของโปรแกรม

ทีพ่ฒันาขึน้กบัข้อมลูเชิงประจักษ์ เพือ่เสนอโปรแกรมพทุธจติวทิยาสร้างความเข้มแขง็ทางด้านจติใจในญาติ

ผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง โดยวิจัยแบบกึ่งทดลอง (Quasi Experimental Research) โดยการสุ่ม

จากญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงัทีร่บับรกิารจากโรงพยาบาลส่งเสรมิสขุภาพต�ำบลบวัวัด ต�ำบลธาตุ 

อ�ำเภอวารินช�ำราบ จังหวัดอุบลราชธานี จ�ำนวน ๔๐ คน (Random Selection) จากนั้นท�ำการสุ่ม 

อย่างง่าย (Simple Random Sampling) เพื่อแยกญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ออกเป็น ๒ กลุ่ม 

(Random Assignment) คือ กลุ่มทดลอง จ�ำนวน ๒๐ คน กลุ่มควบคุม จ�ำนวน ๒๐ คน เป็นการทดลอง

แบบสองกลุ่ม (Randomized Control Group Pretest–Posttest Design)
10

	 10
 จตุภูมิ เขตจัตุรัส, การวิจัยทางการศึกษา: ทฤษฎีสู่การปฏิบัต,ิ (คณะศึกษาศาสตร์: มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 

๒๕๕๕), หน้า ๗๕. 



167พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

ผลการวิจัย
	 ผลการวิจัยได้ตอบวัตถุประสงค์ดังนี้

	 ๑.	แนวคิด ทฤษฎี วิธีการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจตามหลักพุทธจิตวิทยา

	 ผลการศกึษาเชงิคณุภาพพบว่า การสร้างความเข้มแขง็ทางด้านจิตใจตามหลักพุทธจิตวทิยา เกดิขึน้

จากองค์ประกอบของความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ 

		  ๑) 	แหล่งสนับสนุนภายนอกที่ส่งเสริมให้มีความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ

		  ๒) 	ความเข้มแข็งภายในของแต่ละบุคคล 

		  ๓) 	ทักษะด้านการจัดการปัญหาและสัมพันธภาพระหว่างบุคคล 

		  ๔) 	การสื่อสารระหว่างบุคคล 

		  ๕) 	การวางแผน 

		  ๖) 	การลงมือท�ำ บูรณาการเข้ากับหลักสัมมาทิฏฐิ สัมมาวายามะ และสัมมาสติ ตามพุทธวิธี

	 ๒.	กระบวนการสร้างความเข้มแขง็ทางด้านจติใจในญาติผูดู้แลผูป่้วยโรคไม่ติดต่อเร้ือรังตามหลกั

พุทธจิตวิทยา

	 กระบวนการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ประกอบด้วย 

กระบวนการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตนเอง ๘ ขั้นตอน คือ 

		  ๑) 	รู้จักตัวเราเข้าใจเขา 		  ๒) เฝ้าประเมินตน 

		  ๓) 	ค้นหาสภาวะ 		  ๔) ทะยานสู่หนทาง 

		  ๕) 	ขวนขวายทางเลือก 		  ๖) ขยายแผนชีวิต 

		  ๗) 	ฟิตลงมือท�ำ 		  ๘) วัด skill พร้อมติดตาม 

	 แบ่งออกเป็น ๑๓ กิจกรรมเชิงปฏิบัติการ ซ่ึงเป็นการบูรณาการตามหลักพุทธจิตวิทยา 6-I 3-R  

(I have, I am, I can, I message, I plan, I do, Right Understanding, Right Effort, Right  

Mindfulness) ทั้งนี้เพื่อให้เกิดการเรียนรู้จากกระบวนที่ตนเองผ่านพ้นสถานการณ์นั้น

	 ๓.	ผลการทดลองใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาสร้างความความเข้มแข็งทางด้านจิตใจตามหลัก

พุทธจิตวิทยา

 	 การประเมินผลการทดลองใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาต ิ

ผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง พบว่า 

	 ๑) 	คะแนนเฉล่ียความเข้มแข็งทางด้านจติใจของญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงั หลงัการทดลอง

สูงกว่าก่อนทดลอง อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ 

	 ๒) 	คะแนนเฉล่ียความเข้มแข็งทางด้านจติใจของญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ตดิต่อเรือ้รงั หลงัการทดลอง

ของกลุ่มทดลองสูงกว่ากลุ่มควบคุม อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ 



168 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

	 ๓) 	คะแนนเฉลีย่ความเข้มแขง็ทางด้านจติใจของญาตผิูด้แูลผูป่้วยโรคไม่ติดต่อเรือ้รงั ในกลุ่มทดลอง 

หลังการทดลองและระยะติดตามไม่แตกต่างกัน แสดงว่า มีความคงทนของระดับความเข้มแข็งทางด้าน

จิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ที่เป็นผลจากการใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาการสร้างความ

เข้มแข็งทางด้านจิตใจ ที่พัฒนาขึ้น ตามกระบวนการ ๘ ขั้นที่บูรณาการหลักพุทธจิตวิทยา 6-I 3-R ด้วยการ

เรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตนเองเพื่อให้ผ่านพ้นวิกฤติในชีวิตและเกิดความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ

องค์ความรู้จากการวิจัย
	 โปรแกรมพุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง 

เกิดขึ้นจากองค์ประกอบของความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ คือ 

	 ๑) 	แหล่งสนับสนุนภายนอกที่ส่งเสริมให้มีความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ 

	 ๒) 	ความเข้มแข็งภายในของแต่ละบุคคล 

	 ๓) 	ทักษะด้านการจัดการปัญหาและสัมพันธภาพระหว่างบุคคล 

	 ๔) 	การสื่อสารระหว่างบุคคล 

	 ๕) 	การวางแผน 

	 ๖) 	การลงมือท�ำ 

	 บูรณาการเข้ากับหลักสัมมาทิฏฐิ สัมมาวายามะ และสัมมาสติ ตามพุทธวิธี โดยมีกระบวนการสร้าง

ความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ประกอบด้วย กระบวนการเรียนรู้ 

ผ่านประสบการณ์ตนเอง ๘ ขั้นตอน คือ 

	 ๑) 	รู้จักตัวเราเข้าใจเขา 		  ๒) เฝ้าประเมินตน 

	 ๓) 	ค้นหาสภาวะ 			   ๔) ทะยานสู่หนทาง 

	 ๕) 	ขวนขวายทางเลือก 		  ๖) ขยายแผนชีวิต 

	 ๗) 	ฟิตลงมือท�ำ 			   ๘) วัด skill 

	 พร้อมตดิตาม แบ่งออกเป็น ๑๓ กจิกรรมเชงิปฏบิติัการ ซ่ึงเป็นการบรูณาการตามหลกัพทุธจติวทิยา 

6-I 3-R (I have, I am, I can, I message, I plan, I do, Right Understanding, Right Effort,  

Right Mindfulness) ทั้งนี้เพื่อให้เกิดการเรียนรู้จากกระบวนที่ตนเองผ่านพ้นสถานการณ์นั้น

 	 ส�ำหรับผลจากการทดลองใช้โปรแกรมได้มีการประเมินผลการใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาการสร้าง

ความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ได้ข้อค้นพบที่น่าสนใจคือคะแนนเฉลี่ย

ความเข้มแข็งทางด้านจิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง หลังการทดลองสูงกว่าก่อนทดลอง 

อย่างมนียัส�ำคญัทางสถติทิีร่ะดบั .๐๕ รวมทัง้คะแนนเฉล่ียความเข้มแข็งทางด้านจติใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วย

โรคไม่ติดต่อเร้ือรัง หลังการทดลองของกลุ่มทดลองสูงกว่ากลุ่มควบคุม อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติที่ระดับ  



169พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

.๐๕ และคะแนนเฉลี่ยความเข้มแข็งทางด้านจิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ในกลุ่มทดลอง 

หลังการทดลองและระยะติดตามไม่แตกต่างกัน แสดงว่า มีความคงทนของระดับความเข้มแข็งทางด้าน

จิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ที่เป็นผลจากการใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาการสร้างความ

เข้มแข็งทางด้านจิตใจที่พัฒนาขึ้น ตามกระบวนการ ๘ ขั้นที่บูรณาการหลักพุทธจิตวิทยา 6-I 3-R ด้วยการ

เรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตนเองเพื่อให้ผ่านพ้นวิกฤติในชีวิตและเกิดความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ ซึ่งเป็น 

ผลการพัฒนาโปรแกรมที่เหมาะสมส�ำหรับญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง รายละเอียดของโปรแกรม

ที่น�ำเสนอปรากฏดังภาพที่ ๒

ภาพที่ ๒ โปรแกรมพุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

อภิปรายผล
	 ผู้วิจัยขอน�ำเสนออภิปรายผลการวิจัยเป็น ๓ ประเด็น ดังนี้

	 ๑. 	แนวคิดความเข้มแข็งทางด้านจิตใจตามหลักพุทธจิตวิทยา ประกอบด้วย 

		  ๑) 	แหล่งสนับสนุนภายนอกที่ส่งเสริมให้มีความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ 

		  ๒) 	ความเข้มแข็งภายในของแต่ละบุคคล 

		  ๓) 	ทักษะด้านการจัดการปัญหาและสัมพันธภาพระหว่างบุคคล 

		  ๔) 	การสื่อสารระหว่างบุคคล 



170 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

		  ๕) 	การวางแผน 

		  ๖) 	การลงมือท�ำ 

	 ทีบ่รูณาการร่วมกบัหลกัมรรคมอีงค์ ๘ ในทางพระพุทธศาสนา โดยใช้องค์ ๓ ของมรรค ประกอบด้วย 

สัมมาทิฏฐิ สัมมาวายามะ และสัมมาสติ สอดคล้องกับ อรจิรา วงษาพาน
11

 ได้ท�ำการศึกษาวิจัย เรื่อง  

พุทธวิธีในการสร้างเสริมภูมิคุ้มกันเพื่อการเผชิญวิกฤต ผลการวิจัยพบว่า ภูมิคุ้มกันเพ่ือการเผชิญวิกฤต 

ตามหลักจิตวิทยา (Resilience) หมายถึงความสามารถของบุคคลในการรักษาสมดุลของจิตใจไว้ได้ 

เมื่อประสบกับภาวะวิกฤต นอกจากนี้การศึกษาหลักธรรมในพระพุทธศาสนาพบว่า ปัจจัยส�ำคัญท่ีท�ำให้

บุคคลไม่สามารถรักษาภาวะสมดุลของจิตใจไว้ได้ คือ ความปรารถนาในส่ิงท่ีเป็นไปไม่ได้และไม่สามารถ

ยอมรบัความจรงิทีเ่กดิขึน้ได้ (ตณัหา) องค์ประกอบของภมูคิุม้กันเพือ่การเผชิญวกิฤตมคีวามสอดคล้องกบั

หลักอริยมรรคมีองค์ ๘ ที่ท�ำให้บุคคลเผชิญกับวิกฤตด้วยใจเป็นกลาง

 	 ๒. 	ผลการพัฒนากระบวนการพุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแล 

ผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ประกอบด้วย กระบวนการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตนเอง ๘ ขั้นตอน คือ 

		  ๑) 	รู้จักตัวเราเข้าใจเขา 		  ๒) เฝ้าประเมินตน 

		  ๓) 	ค้นหาสภาวะ 		  ๔) ทะยานสู่หนทาง 

		  ๕) 	ขวนขวายทางเลือก 		  ๖) ขยายแผนชีวิต 

		  ๗) 	ฟิตลงมือท�ำ 		  ๘) วัด skill พร้อมติดตาม 

	 และได้แบ่งเป็น ๑๓ กิจกรรมเชิงปฏิบัติการ ที่เกิดจากการบูรณาการหลักพุทธจิตวิทยา 6-I 3-R 

ประกอบด้วย I have, I am, I can, I message, I plan, I do, Right Understand, Right Effort และ 

Right Mindfulness ท้ังนีเ้พือ่ให้เกิดการเรยีนรูจ้ากกระบวนทีต่นเองผ่านพ้นสถานการณ์นัน้ สอดคล้องกบั 

อรพนิ ยอดกลาง
12

 ได้ท�ำการศกึษาวจัิย เรือ่ง ผลของโปรแกรมเสรมิสร้างความแขง็แกร่งในชวีติในนกัเรยีน

มัธยมศึกษาตอนต้น ผลการศึกษาพบว่า คะแนนเฉลี่ยของความแข็งแกร่งในชีวิตของนักเรียนหลังการ 

เข้าร่วมโปรแกรมสูงกว่าก่อนเข้าร่วมโปรแกรมอย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติ (p < .๐๕) และเมื่อเปรียบเทียบ

คะแนนเฉล่ียของความแข็งแกร่งในชีวิตของนักเรียนระหว่างกลุ่มทดลองกับกลุ่มควบคุมหลังการร่วม

โปรแกรม พบว่ากลุม่ทดลอง มคีะแนนเฉลีย่ของความแขง็แกร่งในชวีติสงูกว่ากลุม่ควบคมุ อย่างมนียัส�ำคญั

ทางสถิติ (p < .๐๕)

	 11
 อรจิรา วงษาพาน, พุทธวิธีในการสร้างภูมิคุ้มกันเพื่อการเผชิญวิกฤต, ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, 

(สาขาวิชาพระพุทธศาสนา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘), หน้า ๑๘๔–๑๘๕.

	 12
 อรพิน ยอดกลาง, โปรแกรมเสริมสร้างความเข้มแข็งทางใจของบุคคลที่มีภาวะซึมเศร้าจากการฆ่าตัวตายของ

สมาชิกในครอบครัว, รายงานการศึกษาอิสระปริญญาพยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต, (สาขาการพยาบาลสุขภาพจิตและ
จิตเวช: มหาวิทยาลัยขอนแก่น, ๒๕๕๔), หน้า ๒๒๙.



171พุทธจิตวิทยาสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง

	 ๓. 	การประเมินผลการทดลองใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจ

ในญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง พบว่า 

		  ๑) 	คะแนนเฉลี่ยความเข้มแข็งทางด้านจิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเร้ือรัง หลังการ

ทดลองสูงกว่าก่อนทดลอง อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ 

		  ๒) 	คะแนนเฉลี่ยความเข้มแข็งทางด้านจิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเร้ือรัง หลังการ

ทดลองของกลุ่มทดลองสูงกว่ากลุ่มควบคุม อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ 

		  ๓) 	คะแนนเฉลี่ยความเข้มแข็งทางด้านจิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง ในกลุ่ม

ทดลอง หลังการทดลองและระยะติดตามไม่แตกต่างกัน 

	 แสดงว่า มีความคงทนของระดับความเข้มแข็งทางด้านจิตใจของญาติผู้ดูแลผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อ 

เรื้อรัง ที่เป็นผลจากการใช้โปรแกรมพุทธจิตวิทยาการสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจท่ีพัฒนาข้ึน  

ตามกระบวนการ ๘ ขั้นที่บูรณาการหลักพุทธจิตวิทยา 6-I 3-R ด้วยการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตนเอง

เพือ่ให้ผ่านพ้นวกิฤตใินชวีติและเกดิความเข้มแขง็ทางด้านจิตใจ สอดคล้องกบั กานดา นาควารี
13

 ได้ท�ำการ

ศึกษาวิจัย เรื่อง ผลของโปรแกรมเสริมสร้างความแข็งแกร่งในชีวิตในนักเรียนมัธยมศึกษาตอนต้น  

ผลการศึกษาพบว่า คะแนนเฉลี่ยของความแข็งแกร่งในชีวิตของนักเรียนหลังการเข้าร่วมโปรแกรมสูงกว่า

ก่อนเข้าร่วมโปรแกรมอย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติ (p < .๐๕) และเมื่อเปรียบเทียบคะแนนเฉลี่ยของความ

แขง็แกร่งในชีวติของนกัเรยีนระหว่างกลุม่ทดลองกบักลุม่ควบคมุหลงัการร่วมโปรแกรม พบว่ากลุม่ทดลอง 

มีคะแนนเฉลี่ยของความแข็งแกร่งในชีวิตสูงกว่ากลุ่มควบคุม อย่างมีนัยส�ำคัญทางสถิติ (p < .๐๕)

บรรณานุกรม
กรมสุขภาพจิต. เปลี่ยนร้ายกลายเป็นดี พลังสุขภาพจิต (RQ: Resilience quotient). นนทบุรี: ดีน่าดู, 

๒๕๕๒.

กานดา นาควารี. “ผลของโปรแกรมเสริมสร้างความแข็งแกร่งในชีวิตในนักเรียนมัธยมศึกษาตอนต้น”. 

วิทยานิพนธ์พยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต. สาขาการพยาบาลจิตเวชและสุขภาพจิต: 

มหาวิทยาลัยมหิดล, ๒๕๕๖.

จตภูุมิ เขตจัตุรสั. การวจัิยทางการศกึษา: ทฤษฎสู่ีการปฏบิตั.ิ คณะศกึษาศาสตร์: มหาวทิยาลยัขอนแก่น, 

๒๕๕๕.

	 13
 กานดา นาควารี, “ผลของโปรแกรมเสริมสร้างความแข็งแกร่งในชีวิตในนักเรียนมัธยมศึกษาตอนต้น” 

วิทยานิพนธ์พยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต, (สาขาการพยาบาลจิตเวชและสุขภาพจิต: มหาวิทยาลัยมหิดล, ๒๕๕๖), หน้า 
๒๐๙.



172 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๑

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ ๔๑. กรุงเทพมหานคร:  

ผลิธัมม์ในเครือบริษัทส�ำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จ�ำกัด, ๒๕๕๘.

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. ๒๕๓๙.

ล�ำพอง กลมกูล. “อิทธิพลของกระบวนการสะท้อนคิดต่อประสิทธิผลการวิจัยปฏิบัติการในชั้นเรียน:  

การวิจัยแบบผสมวิธี”. วิทยานิพนธ์ครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต. ภาควิชาวิจัยและจิตวิทยา 

การศึกษา: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๔.

ศุภรา เชาว์ปรีชา. Resilience ในเด็กที่ถูกทารุณกรรม. วารสารสมาคมจิตแพทย์แห่งประเทศไทย. ปีที่ 

๕๓ ฉบับที่ ๓ (กรกฎาคม–กันยายน ๒๕๕๑) : ๓๐๙.

สายพิณ เกษมกิจวัฒนา และคณะ. “ญาติผู้ดูแลผู้ป่วยเร้ือรัง: กลุ่มเส่ียงท่ีไม่ควรมองข้าม”. วาสาร 

สภาการพยาบาล. ปีที่ ๒๙ ฉบับที่ ๔ (ตุลาคม–ธันวาคม ๒๕๕๗) : ๒๒–๓๑.

ส�ำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ส�ำนักนายกรัฐมนตรี. แผนพัฒนา

เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ ๑๒ (พ.ศ. ๒๕๖๐–๒๕๖๔). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 

http://www.ratchakicha.soc.go.th/DATA/PDF/๒๕๕๙/A/๑๑๕/PDF [๑๘ มีนาคม 

๒๕๖๐].

อรจริา วงษาพาน. พุทธวธิใีนการสร้างภมูคุ้ิมกนัเพือ่การเผชญิวกิฤต. ดุษฎนิีพนธ์พุทธศาสตรดุษฎบีณัฑิต. 

สาขาวิชาพระพุทธศาสนา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘.

อรพนิ ยอดกลาง. “โปรแกรมเสรมิสร้างความเข้มแขง็ทางใจของบคุคลทีม่ภีาวะซึมเศร้าจากการฆ่าตัวตาย

ของสมาชิกในครอบครัว”. รายงานการศึกษาอิสระปริญญาพยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต. 

สาขาการพยาบาลสุขภาพจิตและจิตเวช: มหาวิทยาลัยขอนแก่น, ๒๕๕๔.

E. H. Grotberg, (2005), “Resilience for Tomorrow” http://resilent.uluc.edu/library/grotberg 

2005_resilience-for-tommorrow-brazil.pdf. [18 March 2018].

World Health Organization (WHO.), “Non-communicable diseases” [Online], Available : 

https://www.who.int/ news-room/fact-sheets/detail/noncommunicable- 

diseases [21 February 2019].


