
แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ
The Way of Youth Behavior Development 

According to Buddhist Integration

พระเจริญ วฑฺฒโน (มันจะนา)*
PhraCharoen Vaddhano (Manjana)

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajvidyalaya University, Thailand

Email : Vipassanathai2557@gmail.com

บทคัดย่อ
	 งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ของการวิจัย คือ ๑) เพื่อศึกษาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้  

๒) เพื่อศึกษาหลักธรรมเพื่อพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการต่ืนรู้ ๓) เพื่อเสนอแนวทางพัฒนา

พฤตกิรรมเยาวชน ต้นแบบการนรู้เชงิพทุธบรูณาการโดยการศกึษาจากเอกสารงานวจัิยท่ีเกีย่วข้องและการ

สัมภาษณ์เชิงลึกมีผลการวิจัย พบว่า

	 ๑) 	เยาวชนเป็นผู้มีความส�ำคัญต่อประเทศชาติเพราะจะเป็นก�ำลังส�ำคัญในการพัฒนาประเทศ 

ในอนาคต แต่เยาวชนในปัจจุบันกลับกลายเป็นกลุ่มที่เป็นปัญหามากเยาวชนที่ไม่สามารถปรับตัวได้ 

จะกลายเป็นปัญหาในสังคม มีเหตุปัจจัยทั้งภายในและภายนอกสิ่งแวดล้อมต่างๆ เช่น ครอบครัว เพื่อน 

สถาบันในสังคม มีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของเยาวชนเป็นอย่างมาก 

	 ๒)	หลักธรรมในพระพทุธศาสนามหีลักการว่ามนษุย์ทกุคนมศีกัยภาพทีจ่ะพัฒนาตนได้มหีลักธรรม

ส�ำคัญที่เป็นพื้นฐานในการศึกษา ได้แก่ปรโตโฆสะและโยนิโสมนสิการที่เป็นศรัทธา ในพระพุทธศาสนา 

การคบเพื่อนมิตรแท้และมิตรเทียม การศึกษาพัฒนาในพระพุทธศาสนาคือกระบวนการพัฒนาพฤติกรรม

จติใจ และปัญญา โดยใช้สตปัิฏฐาน ๔ คือ กาย เวทนา จติ  ธรรมสามารถปรบัเปลีย่นพฤตกิรรมของมนษุย์ได้ 

	 ๓) 	แนวทางการพฒันาพฤตกิรรมเยาวชนต้นแบบการต่ืนรูเ้ชงิพทุธบรูณาการ ภาคทฤษฎไีด้บรูณาการ 

หลักธรรมที่ได้กล่าวถึงมาแล้วนั้นกับแนวคิดและหลักการทางจิตวิทยา ส�ำหรับภาคปฏิบัติได้บูรณาการ 

หลักธรรมจากพระพุทธศาสนา กับแนวคิดและหลักการทางจิตวิทยาและการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 

Received : April 1, 2019
Revised : May 1, 2019

Accepted : May 8, 2019

	 * พระเจริญ วฑฺฒโน (มันจะนา) PhraCharoen Vaddhano (Manjana) นิสิตบัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย Student of Graduate School, Mahachulalongkornrajvidyalaya 
University, Thailand

20. ���������������������� (309-320).indd   309 5/11/2562   13:25:23



310 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๒

ตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ได้แนวคิดใน๓มิติที่เป็นองค์ความรู้ใหม่เยาวชนเป็นผู้ที่มีปัญญาการตื่นรู้มีความ 

เชื่อมั่นถูกต้องมีพฤติกรรมดี มีการฝึกฝนตน 

ค�ำส�ำคัญ : การพัฒนาพฤติกรรม, เยาวชนต้นแบบ, การตื่นรู้, พุทธบูรณาการ  

Abstract  
	 This Purpose of this research and the objectives are as follows: (i) to studythe 

awakening model youth behavior,(ii)tostudy the development of the youth behavior  

by the principle in Buddhism, and (iii) to present the way of youth behavior on  

the awakening model according to Buddhist integration.Itis studied by the documents, 

the related research, and in-depth interview.The result of study found that:-

	 The youths are pivotal in the nation as appeared in the national economic and 

social development plan. At the same time, Thai youths are the very group of problem 

in the society. It is the reason that,the youths who have no behavioradjustment must  

be in social problem, caused from both the external and internal mind. Thevarious 

environments such as the taking care,the mentalwarmth, the family cooperation, the 

education influencing to human behavior. It is the reason for human development.

	 The Buddhist principles support the development of wisdom. The mind can train 

in accordance with utterance (Paratoghosa) is a positive external impulsion,  

the systematically thinking with theYonisomanasikãra, with faith as the associated  

with knowledge,the another’s approaching the Kalyamitta (good friend) who learn  

the Dhamma, not associated with the friend lead to the ruin, distinguishing between  

the true and false friends, choosing the association with the good friend. The Buddhist 

education isthe development of behavior mental and wisdom, with the Four 

FoundationsofMindfulness;body, feeling, mind,and mind-objects, andreach the Way of 

Behavior Development.

	 It is important to find out the way of youth behavior development on awakening 

model according to Buddhist integration. Intheory, Ihad brought integrated Buddhist 

principles, to the concept and the psychologyprinciples. In another way, had brought 

integrated the Buddhist principles, to the concept and the psychology principles,  

20. ���������������������� (309-320).indd   310 5/11/2562   13:25:23



311แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ

to the meditation practice with the Four Foundations of Mindfulness. This dissertation 

can get the new Model with three visions. The youths, who cultivated the practice  

and create the culture of awakening by wisdom, they can have self confidence, good 

behavior, and cultivated.

Keywords : Behavior Development, Role-Model Youth, Awakening, Buddhist 
                 Integration

บทน�ำ	 											         

	 จากความส�ำคัญของเยาวชนท่ีมีต่อการพัฒนาสังคมไทยดังที่ปรากฏในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและ

สังคมแห่งชาติ
1
 ว่ามีเป้าหมายในการเตรียมเยาวชนให้เป็นผู้ใหญ่ที่ดีเพ่ือให้ได้ประชากรที่ดีมีคุณภาพ 

ในอนาคต แต่ในช่วงหลายทศวรรษที่ผ่านมากลับพบว่ามีปัญหาที่เกิดกับเยาวชนไทยจ�ำนวนมาก เยาวชน

ในประเทศขาดคุณภาพซึ่งจะส่งผลกระทบต่อครอบครัวและสังคมไทยทั้งในปัจจุบันและในอนาคต  

การแก้ปัญหาไม่ประสบความส�ำเรจ็เพราะขาดหลกัการทีถู่กต้อง ในศาสตร์ตะวนัตกกม็กีารศกึษาถงึปัญหา

ด้านจิตใจในการพัฒนาคนเช่นเดียวกัน มีนักจิตวิทยาหลายๆ กลุ่มให้ความเห็นว่า ในความเป็นจริงแล้ว

มนุษย์มีปัญญา มีความคิดและมีความรู้สึก ซึ่งปัจจัยภายในจิตใจเหล่านี้น่าจะมีอิทธิพลต่อพฤติกรรม 

ของมนุษย์การปลดปล่อยความก้าวร้าวออกจากปัจเจกบคุคลเป็นกจิกรรมทีต้่องเริม่ตัง้แต่ยงัเยาว์ และเป็น

ความร่วมมือจากหลายๆ ฝ่าย ผูว้จิยัมองเห็นประเดน็ปัญหาเกีย่วกบัสภาพสงัคมไทยในปัจจบุนัทีเ่กดิขึน้ว่า

สภาวะทางจิตใจของเยาวชนในชาตเิสือ่มถอยลง เพราะขาดคณุธรรมในจติใจ มค่ีานยิมทางวตัถทุ�ำให้ปัญหา

ที่เกิดจากเยาวชนมีลักษณะรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ มีหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่กล่าวถึงเหตุผลในการ 

พัฒนามนุษย์ว่าจะต้องเป็นไปทั้งภายนอกและภายในจิตใจ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในคัมภีร์สังยุตตนิกาย 

มหาวารวรรค ถึงปัจจัยภายใน คือการมีโยนิโสมนสิการ มีจิตใจดี มีปัญญา รู้จักคิดเป็น มีความรับผิดชอบ

พึ่งตนเองได้และปรโตโฆสะ ที่หมายถึง การกระตุ้น หรือเป็นผลจากภายนอก เช่น ครูอาจารย์ มิตรสหาย 

สถาบนัการศกึษา สถาบนัในพระพทุธศาสนา เป็นต้น ซึง่สมเดจ็พระพทุธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยตุโต) ได้ขยาย

ความว่า โยนิโสมนสิการ และ ปรโตโฆสะทั้งสองประการนี้เป็นสิ่งจ�ำเป็นต่อการพัฒนาจิตใจของเยาวชน

จากปัจจัยภายนอกคอืสิง่แวดล้อมทีด่จีะช่วยส่งเสรมิกระบวนการพฒันาปัญญาทัง้นีต้้องควบคูไ่ปกบัปัจจยั

ภายใน
2
	 		

	 1
 ส�ำนักงานคณะกรรมการสภาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 

๑๑ (๒๕๕๕ –๒๕๖๐), (กรงุเทพมหานคร: ส�ำนกังานคณะกรรมการสภาเศรษฐกจิและสงัคมแห่งชาต,ิ ๒๕๕๕), หน้า ๑๓.

	 2
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), พุทธศาสนากับสังคมไทย, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์มูลนิธิ

โกมลคีมทอง, ๒๕๕๒), หน้า ๑๐.

20. ���������������������� (309-320).indd   311 5/11/2562   13:25:24



312 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๒

	 บทความนี้ต้องการน�ำเสนอแนวคิดว่าส�ำนักวิปัสสนากรรมฐานควรจะมีบทบาทในการช่วยเหลือ

สังคมด้วยการเป็นปัจจัยภายนอก เป็นกัลยาณมิตรในการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชน ควบคู่ไปกับการ 

ให้ความส�ำคญักบัจติใจโดยการประยกุต์หลกัพุทธธรรมมาเป็นหลกัในการบรูณาการกบัทฤษฎทีางจิตวทิยา

ในบริบทของพุทธธรรมว่า จิตสามารถฝึกฝนได้ตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ที่จะเป็นการพัฒนาเยาวชน 

ตั้งแต่เบื้องต้นจนบรรลุเป้าหมายสูงสุด อันเป็นภาวะตื่นรู้ในปัญญา คือ รู้จักการพัฒนาจิตที่สมบูรณ์ 

ด้วยสติ สัมปชัญญะตั้งมั่นในพระรัตนตรัยว่าเป็นสรณะสูงสุด มีศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่ประกอบด้วย

ศรัทธา ๔ อนัเป็นความเชือ่ทีเ่ป็นญาณสมัปยตุ ผู้วจัิยได้ท�ำการวิจัยเพ่ือการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบ

การตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ จ�ำกัดขอบเขตในศูนย์วิปัสสนามูลนิธิโพธิวัณณา ต�ำบลลาดกระทิง อ�ำเภอ

สนามชัยเขต จังหวัดฉะเชิงเทรา
3
 เพื่อประโยชน์ทั้งในระดับปัจเจกบุคคลและประโยชน์ระดับคือการสร้าง

วัฒนธรรมแห่งการตื่นรู้

วัตถุประสงค์วิจัย
	 ๑. 	เพื่อศึกษาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้

	 ๒. 	เพื่อศึกษาหลักธรรมเพื่อพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้  

	 ๓. 	เพื่อเสนอแนวทางพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ

ขอบเขตการวิจัย 
	 บทความวจิยัฉบับนีเ้ป็นระเบียบวธิวีจิยัเชงิคณุภาพ (Qualitative Research) มขีอบเขตในการวจิยั

ดังนี้

	 ๑) ขอบเขตด้านเนื้อหา	

		  ๑. 	แนวคิดและหลักจิตวิทยาเกี่ยวกับพฤติกรรมของเยาวชนต้นแบบ

		  ๒. 	หลักธรรมในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชน

		  ๓.	ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) 

	 ๒) ขอบเขตด้านเอกสาร

		  ๑. 	ข้อมูลที่ใช้ในการวิจัยชั้นปฐมภูมิ เป็นการศึกษาข้อมูลจากหลักธรรม จ�ำกัดขอบเขตในคัมภีร์

พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๓๙ และอรรถกถา๒๕๕๖.

		  ๒.	ข้อมลูทีใ่ช้ในการวจิยัช้ันทตุยิภมู ิเป็นการศกึษาข้อมลูจากงานวจิยั หนงัสือสือ่อเิลก็ทรอนกิส์ 

และ เอกสารวิชาการที่เกี่ยวข้อง 	

	 3
 มูลนิธิโพธิวัณณา, โครงการปฏิบัติธรรม, (ฉะเชิงเทรา: ศูนย์วิปัสสนากรรมฐานมูลนิธิโพธิวัณณา, ๒๕๕๙),  

หน้า ๘.

20. ���������������������� (309-320).indd   312 5/11/2562   13:25:24



313แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ

	 ๓) ขอบเขตด้านพื้นที่

	 ผูว้จิยัได้ก�ำหนดพืน้ทีส่�ำหรบัการวจัิย คอื ศนูย์วปัิสสนากรรมฐานมลูนธิโิพธวิณัณา ต�ำบลลาดกระทิง 

อ�ำเภอสนามชัยเขต จังหวัดฉะเชิงเทรา 

วิธีด�ำเนินการวิจัย	
	 การวิจัย “แนวทางพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการต่ืนรู้เชิงพุทธบูรณาการ” เป็นการวิจัย

คุณภาพ (QualitativeResearch) มีวิธีด�ำเนินการวิจัยดังต่อไปนี	้

	 ๑)	การวิจัยเชิงเอกสาร เป็นการรวบรวมข้อมูลจากหลักธรรมในคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๓๙ และอรรถกถา ข้อมูลจากงานวิจัย หนังสือส่ืออิเล็กทรอนิกส์ 

และเอกสารวิชาการที่เกี่ยวข้อง 

	 ๒)	การวิจัยภาคสนาม เป็นการรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตแบบม ี

ส่วนร่วม และไม่มีส่วนร่วม

ผลการวิจัยพบว่า
	 แนวคิด ทฤษฎี และหลักจิตวิทยาการเกี่ยวกับพฤติกรรมของเยาวชนในสังคมไทย นักวิชาการ 

ด้านจิตวิทยาได้ให้ความหมายของพฤติกรรมเยาวชน ไว้หลาย ๆ ประการเกี่ยวกับพฤติกรรม (Behavior) 

ว่า หมายถึง การกระท�ำใดๆ ก็ตามซึ่งสามารถสังเกตได้โดยบุคคลอื่น หรือ โดยการใช้เครื่องมือรวมถึง 

การงดเว้นการกระท�ำ (Inaction) และการกระท�ำที่เกิดจากภายในความรู้สึกของบุคคลด้วย การประพฤติ

ปฏิบัติ ซึ่งเป็นพฤติกรรมที่เปิดเผย (Overt behavior) และยังรวมถึงพฤติกรรมที่ยังไม่แสดงออกหรือ

พฤติกรรมซ่อนเร้น (Covert behavior)
4
 ทั้งนี้รวมถึงกระบวนการภายในอื่นๆ ได้แก่ ความคิดความรู้สึก 

ทศันคต ิเป็นต้นจากความหมายข้างต้น สรปุได้ว่า พฤติกรรม ของเยาวชนในสงัคมไทย หมายถงึ การกระท�ำ

หรือกิริยาต่างๆ ของเยาวชนที่ปรากฏออกมา อันบุคคลอื่นสามารถสังเกตเห็นได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง ๕ 

และไม่สามารถสังเกตเห็นได้ โดยการกระท�ำนั้นมีทั้งดีและไม่ดี ซ่ึงสามารถวัดได้โดยใช้เครื่องมือวัด 

การกระท�ำนั้นหรือกิริยาต่างๆ ของเยาวชนที่ออกมาให้เป็นรูปธรรมนักจิตวิทยาแบ่งพฤติกรรมมนุษย ์

ออกเป็น ๒ ประเภทใหญ่ ๆ คือ				  

	 ๑. 	พฤติกรรมที่มีมาแต่ก�ำเนิด ซึ่งเกิดขึ้นโดยไม่มีการเรียนรู้มาก่อน ได้แก่ ปฏิกิริยาสะท้อนกลับ 

(REFLECT ACTION) เช่นการกระพริบตา และสัญชาตญาณ (INSTINCT) เช่นความกลัว การเอาตัวรอด

เป็นต้น		

	 4
 สร้อยตระกูล อรรถมานะ, พฤติกรรมองค์การทฤษฎีและการประยุกต์, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๔), หน้า ๓ – ๔.

20. ���������������������� (309-320).indd   313 5/11/2562   13:25:24



314 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๒

	 ๒. 	พฤตกิรรมทีเ่กดิจากอทิธพิลของกลุ่ม ได้แก่ พฤติกรรมทีเ่กดิจากการทีบ่คุคลติดต่อสังสรรค์และ

มีความสัมพันธ์กับบุคคลอื่นในสังคม							     

	 ความเห็นเร่ืองพฤติกรรมมนุษย์ในทัศนะต่าง ๆ กันนักจิตวิทยาเชื่อว่าพฤติกรรมมนุษย์ส่วนใหญ่ 

จะประพฤติปฏิบัติตามแบบแผนของกฎระเบียบหรือวิธีการท่ีมีอยู่ในสังคม รวมทั้งวัฒนธรรมที่มีอยู่ใน 

สงัคมนัน้ ๆ  ซึง่มนษุย์ย่อมเข้าใจในสถานภาพ และบทบาทตามทีก่ลุ่มสังคมคาดหวงัพฤติกรรมของเยาวชน

ในสังคมถูกมองว่า เป็นพฤติกรรมของวัยรุ่นที่เกิดจากความอยากรู้อยากลองหรืออยากกระท�ำของวัยรุ่น 

ในแง่ท่ีเสี่ยงต่อความผิดพลาดที่จะเกิดกับวัยรุ่นและเป็นผลเสียไปสู่สังคม เช่น พฤติกรรมการเสพส่ิง 

เสพติดพฤติกรรมการทะเลาะวิวาท พฤติกรรมการมีเพศสัมพันธ์ก่อนวัยอันควร มีงานวิจัยพบว่า นักเรียน

อาชีวศึกษาที่เข้าใหม่อายุน้อยส่วนใหญ่มองเห็นโทษของการทะเลาะวิวาทอยู่แล้ว แต่เมื่ออยู่ไปนาน ๆ

ทศันคตจิะเปลีย่นไปทางตรงข้าม เนือ่งจากอทิธพิลของสภาพแวดล้อมในสถานศกึษาและกลุม่เพือ่น
5
 สาเหตุ

ของพฤติกรรมของเยาวชนที่ไม่พึงประสงค์ มีรากฐานมาจากสาเหตุที่ส�ำคัญ คือสาเหตุที่มาจากครอบครัว 

จากภาวะเศรษฐกิจที่อาจกล่าวได้ว่า ความยากจนเป็นสาเหตุหนึ่งของอาชญากรรม ปัญหาสิ่งแวดล้อม 

การขัดแย้งในทางวัฒนธรรมวัฒนธรรมตะวันตกที่หลั่งไหลเข้ามา ในปัจจุบันเยาวชนสามารถรับข้อมูล

ข่าวสารผ่านทวี ีวทิย ุอนิเตอร์เนต็ หรอืแม้กระทัง่จากโทรศพัท์มอืถอืซึง่มอีทิธพิลต่อเยาวชน ท�ำให้เยาวชน

กระท�ำตามโดยขาดโยนิโสมนสิการ การคบเพ่ือน ท่ีส�ำคัญคือเยาวชนห่างเหินพระพุทธศาสนามักละเลย

หลักค�ำสอนของพระพุทธศาสนา ท้ังหมดนี้นับเป็นสาเหตุส�ำคัญส�ำหรับเยาวชนจนกระทั่งกลายเป็น

พฤติกรรมที่ไม่พึงปรารถนา การพัฒนาเยาวชนมีแนวคิดพื้นฐาน ๖ ประการ คือ

	 ๑. 	เยาวชนมีเกียรติ สิทธิ และศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์

	 ๒. 	การพัฒนาคนนั้นเป็นกระบวนการที่ต่อเนื่องตลอดชีวิต 

	 ๓. 	ปัจจัยทางลบ เช่น ภาวะทุพโภชนาการ การมีโรคภัยไข้เจ็บ ความด้อยโอกาสในการศึกษา  

ความไม่รู้ การขาดทักษะเชิงอาชีพ การไม่มีงานท�ำ การเพ่ิมประชากร การไม่ได้รับการบริการพ้ืนฐานท่ี 

ทัว่ถงึ และบรกิารทีข่าดมผีลต่อการพฒันาเยาวชน โดยทัง้เป็นอปุสรรคต่อการพฒันาอนัมผีลท�ำให้เยาวชน

บางกลุ่มกลายเป็นปัญหาสังคมในที่สุด 

	 ๔. 	เยาวชนควรได้รับความสนใจเป็นพิเศษ เพื่อให้เยาวชนเติบโตเป็นผู้ใหญ่ที่มีคุณภาพ      

	 ๕. 	ต้องสร้างโอกาสให้เยาวชนทุกคนได้รับการพัฒนาเต็มตามศักยภาพ 

	 ๖.	การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เป็นกระบวนการที่สลับซับซ้อน  จึงควรใช้วิธีการป้องกันมากกว่า 

การแก้ไข ดังนั้น การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมของมนุษย์ให้เหมาะสมกับส่ิงแวดล้อมแบ่งออกได้เป็น ๔  

ลักษณะคือ

	 5
 อ้อมเดือน สดมณี, การพัฒนาจิตพิสัยในมิติพฤติกรรมศาสตร์, เอกสารประกอบการประชุมเชิงปฏิบัติการ

โครงการพัฒนาจิตพิสัยในระบบการเรียนการสอน, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ, 
๒๕๔๐), หน้า ๑-๓.

20. ���������������������� (309-320).indd   314 5/11/2562   13:25:24



315แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ

		  ๑. 	การปรับเปลี่ยนทางด้านของสรีระร่างกาย เช่น การปรับปรุง บุคลิกภาพ การแต่งกาย  

การพูด 		

		  ๒. 	การปรบัเปลีย่นทางด้านอารมณ์และความรูส้กึนกึคดิ ให้มีความ สมัพนัธภาพทีด่กีบับคุคลอืน่ 

ปรับอารมณ์ความรู้สึก ให้สอดคล้องกับบุคคลอื่น รู้จักการยอมรับผิด 

		  ๓. 	การปรับเปลี่ยนทางด้านสติปัญญา เช่น การศึกษาค้นคว้าเพื่อให้มี ความรู้ที่ทันสมัยทัน

เหตุการณ์ การมีความคิดเห็นคล้อยตามความคิดเห็นของคนส่วนใหญ่ 

		  ๔. 	การปรบัเปลีย่นอุดมคต ิหมายถงึ การสามารถปรบัเปลีย่นหลกัการทางบางส่วนบางตอนเพือ่

ให้เข้ากับสังคมส่วนใหญ่ได้ 

เป้าหมายของการพัฒนาเยาวชนในสังคมไทย						    

	 ในการพัฒนาเยาวชนนั้น เป้าหมายการพัฒนาให้เยาวชนเป็นคนดีและคนเก่ง ซึ่งนักวิชาการไทย 

ได้ให้ความหมายไว้อย่างครอบคลุม กล่าวคือ การพัฒนาเยาวชนให้เป็นผู้ท่ีมีพฤติกรรมท่ีเหมาะสมในท้ัง  

๔ ด้าน คือ เป็นผู้ที่ไม่เบียดเบียนตนเอง ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ผู้ที่รับผิดชอบต่อหน้าที่ พัฒนาตนเองและช่วย

พัฒนาผู้อื่นและสังคมด้วย เยาวชนควรมีความพร้อมทางจิตใจที่ส�ำคัญ ๔ ประการ 

	 ๑. 	มเีหตผุลเชงิจรยิธรรมสงู หมายถงึ เป็นผู้ทีเ่หน็แก่ส่วนรวมมากกว่าเหน็แก่พวกพ้องและมากกว่า

ที่จะเห็นแก่ตัวเองเป็นส�ำคัญ รู้จักว่าเมื่อใดควรเสียสละเพื่อผู้อื่นก็ยินดีที่จะท�ำไม่เอาแต่ได้ฝ่ายเดียว 

เห็นความส�ำคัญของส่วนรวมและประเทศชาติ 

	 ๒. 	มีความเชื่ออ�ำนาจภายในตนสูง หมายถึง เป็นผู้ที่เชื่อว่า “ท�ำดีได้ดี ท�ำช่ัวได้ชั่ว” อย่างมั่นคง  

นั่นคือ เชื่อว่าสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นนั้นมาจากการกระท�ำของตนเองเป็นส�ำคัญ เช่นเชื่อว่าตนเองได้คะแนนสูง

เพราะมีความพยายามตั้งใจศึกษาเล่าเรียน เชื่อว่าจะมีความสุขสงบก็โดยไม่เบียดเบียนคนอื่น

	 ๓. 	มีลักษณะมุ่งอนาคตและ ควบคุมตนได้มาก หมายถึง รู้จักคาดการณ์ไกล เห็นความส�ำคัญของ

ตนเอง รู้จักอดเปรี้ยวไว้กินหวาน รู้จักอดทนรอได้ เมื่อเห็นว่าต้องอดทนหรือควรรอคอยสิ่งใดก็สามารถ

บังคับใจให้ท�ำได้ตามนั้น 									       

	 ๔. 	มีสุขภาพจิตดี หมายถึง มีความสุขกายสบายใจไม่วิตกกังวลมากเกินไป
6

	 การพัฒนาเยาวชนโดยการเสริมสร้างคุณลักษณะที่พึงประสงค์ของเยาวชนเพื่อให้เกิดพฤติกรรม 

พึงปรารถนา ในการพัฒนาตนเองให้เป็นคนดี คนเก่ง ในสังคมไทย ในปัจจุบันคุณลักษณะต่างๆ ที่ควร 

เสรมิสร้างให้แก่เยาวชน เพือ่ปลูกฝังเกดิพฤตกิรรมทีพ่งึปรารถนา ได้แก่การพฒันาวนิยัในตนเอง การพฒันา

ปรีชาเชิงอารมณ์ การพัฒนา ความสามารถในการคิดแบบใช้วิจารณญาณ

	 6
 ชมพูนุท ศรีจันทร์นิล, จิตวิทยาแนวพุทธ: แนวทางเพื่อการเยียวยาและพัฒนาจิตใจมนุษย์, หน้า ๑๙๐.

20. ���������������������� (309-320).indd   315 5/11/2562   13:25:24



316 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๒

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่เกื้อกูลการพัฒนาตนส�ำหรับเยาวชน			 

	 เป็นแนวทางการพัฒนาชีวิตท่ียั่งยืนเป็นการเรียนรู้และการปฏิบัติเพื่อไปสู่ความพอดี หรือการมี

ดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการด�ำเนินชีวิตของบุคคล กับสภาพแวดล้อม 

และมุ่งการกระท�ำตนให้มีความสุขด้วยตนเอง รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจตนเองมากกว่าการพึ่งพาอาศัย 

วัตถุ ในระบบการศึกษาแบบพุทธพระพุทธเจ้าตรัสเหตุแห่งสัมมาทิฏฐิไว้สองข้อนั่นคือปรโตโฆสะและ 

โยนิโสมนสิการ
7
 ปรโตโฆสะเป็นปัจจัยกระตุ้นการเรียนรู้จากภายนอก เช่น การแนะน�ำ การถ่ายทอด  

การโฆษณา ค�ำบอกเล่า ตลอดจนการเลียนแบบจากพ่อ แม่ ครู เพื่อน การรับฟังธรรม ความรู้ หรือค�ำ

แนะน�ำจากบุคคลที่เป็นกัลยาณมิตร บุคคลที่ทรงคุณธรรม เป็นต้นปรโตโฆสะ เป็นวิถีทางเบื้องต้น 

แห่งปัญญาแต่ต้องมีโยนิโสมนสิการคอยก�ำกับ เป็นปัจจัยกระตุ้นการเรียนรู้จากภายใน หมายถึงการคิด

อย่างแยบคาย หรือความรู้จักคิด คิดอย่างมีระบบ คิดอย่างมีกระบวนการ คิดรอบด้าน หรือคิดตาม 

แนวทางปัญญา

หัวใจของพระพุทธศาสนาคือการพัฒนาจิต	

	 ศีล สมาธิ ปัญญา คือกระบวนการพัฒนาพฤติกรรม พัฒนาจิตใจ และพัฒนาปัญญาการพัฒนาด้าน

จิตใจ มีคุณสมบัติมากมายที่พึงต้องการ เช่น เมตตา กรุณา ศรัทธา กตัญญูกตเวที ความเคารพ ความเพียร 

ความเข้มแข็ง อดทน มีสติ มีสมาธิ ความร่าเริงเบิกบานผ่องใส ความสุข ฯลฯ เรียกว่า “อธิจิตตสิกขา”  

แต่เรียกให้สั้นและง่ายโดยเอาคุณสมบัติแกนส�ำคัญมาเป็นตัวแทน จึงเรียกการพัฒนาด้านจิตทั้งหมดว่า 

“สมาธิ” ซึ่งเป็นคุณสมบัติแกน เป็นตัวแทน ที่ใช้เรียกชื่อการพัฒนาด้านจิตทั้งหมด ในการพัฒนาจิตของ

คนนี้ มีคุณสมบัติส�ำคัญอยู่อย่างหนึ่ง ถ้าขาดไปเสีย คุณสมบัติอย่างอื่นก็จะต้องตั้งอยู่ไม่ได้และการพัฒนา

ด้านจิตใจก็จะด�ำเนินไปไม่ได้เหมือนกับว่าเรามีของมากมายจะจัดเก็บตั้งมันไว้ หรือเราจะท�ำงานกับมัน 

หรือจะให้ของเหล่านั้นเจริญงอกงามขึ้นไป หรืออะไรแล้วแต่ มีส่ิงจ�ำเป็นอย่างหนึ่ง คือฐานที่ต้ัง หรือที่

รองรบัทีม่ัน่คง เช่น จะวางของบนโต๊ะ โต๊ะกต้็องมัน่ ถ้าโต๊ะสัน่ไหว ของอาจจะล้มหรอืหล่นหายไปเลย หรอื

จะท�ำงานกับของเหล่านั้น ก็ไม่สะดวกหรือไม่ส�ำเร็จ แต่ถ้าโต๊ะที่ตั้งที่วางหรือที่รองรับนั้นมั่นคงไม่หวั่นไหว 

ของนั้นก็ตั้งอยู่ จัดท�ำอะไรกับมัน หรือจะให้เกิดการเคลื่อนไหวงอกงามเจริญขึ้น ก็ท�ำได้ดังนั้นในทางจิตใจ

ก็เหมือนกัน คุณสมบัติที่เป็นแกนในการพัฒนาจิตใจ คือภาวะที่จิตใจอยู่ตัวได้ที่ ซึ่งช่วยให้คุณสมบัติอื่นๆ 

ตั้งอยู่ได้ เจริญงอกงามได้ ตลอดจนช่วยให้ปัญญาท�ำงานได้
8

	 7
 องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๒๗/๑๑๕.

	 8
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, หน้า ๖๒๑,

20. ���������������������� (309-320).indd   316 5/11/2562   13:25:24



317แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวมหาสติปัฏฐาน ๔					   

	 มหาสตปัิฏฐานสตูร หรอื สตปัิฏฐานสูตรเป็นพระสูตรทีร่วมวธิกีารปฏบิติัวปัิสสนาด้วยการเจริญสติ

ที่เรียกว่า สติปัฏฐาน แปลว่า ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งสติ หมายถึง อารมณ์ของสติ ได้แก่ กาย เวทนา จิต 

ธรรม วิปัสสนาสติปัฏฐาน คือ หลักการใช้สติ และปัญญา ก�ำหนดรู้ สภาวธรรมทางกาย เวทนา จิต ธรรม 

ตามความเป็นจรงิจนหยัง่รูถึ้งความเปล่ียนแปลง แปรปรวนไปของสภาวธรรมทัง้หลายว่า ไม่เทีย่ง เป็นทกุข์ 

เป็นอนัตตา ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ตัวตน เราเขา จนเกิดปัญญาเป็นขั้นๆ เริ่มตั้งแต่วิปัสสนาญาณที่ ๑  

นามรูปปริจเฉทญาณไปจนถึงวิปัสสนาญาณที่ ๑๖ ปัจจเวกขณญาณ หมายถึง ปัญญา รู้เห็นในมรรคจิต 

ผลจิต นิพพาน มี ๔ ประการ 

	 ๑) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นกายในกายภายในเนือง ๆ อยู่ พิจารณาเห็นกายในกาย 

ภายนอก 

	 ๒) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาภายในเนือง ๆ  อยู่ พิจารณาเห็นเวทนา

ในเวทนา  

	 ๓)	จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นจิตในจิตภายใน 

	 ๔) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นธรรมในธรรมภายใน
9
			 

	 สรุปได้ว่า สติปัฏฐาน คือ ความตั้งมั่นในการระลึกรู้อารมณ์ที่เป็นฝ่ายดี ยับยั้งมิให้จิตตกไปใน 

ทางช่ัว หรอืความระลกึได้ทีรู่ทั้นอารมณ์อนัเป็นฝ่ายด ีโดยเฉพาะอารมณ์อนัเป็นทีต่ัง้มัน่แห่งสต ิ๔ ประการ 

ประกอบด้วย กาย เวทนา จิต ธรรม

แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ	
	 พฤติกรรมเชิงพุทธบูรณาการพฤติกรรมหรือการกระท�ำท่ีแสดงออกมานั้น ออกมาได้ท้ังทางกาย  

ทางวาจา และทางใจ ซึ่งเกิดจากสิ่งที่มากระทบหรือจากผัสสะในทางพุทธศาสนา สิ่งเร้านี้อาจจะเกิดจาก

สิ่งที่มาจากภายนอก ได้แก่ สิ่งแวดล้อมที่อยู่รอบๆ ตัวเรา เช่น พ่อ แม่ ญาติพี่น้อง หรือเพื่อน หรือจาก 

สิ่งไม่มีชีวิต เช่น ภูมิอากาศ ขนบธรรมเนียมประเพณี ระบบโครงสร้างของสังคมวัฒนธรรม เป็นต้น  

และสิง่เร้าทีม่าจากภายใน เป็นได้ท้ังแรงจงูใจ แรงขบัทางชวีภาพ เช่น ฮอร์โมนเอนไซน์ ความหวิ ความเครยีด 

และ ความต้องการทางเพศ เป็นต้น
10

 

	 9
 ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๗๓/๓๕๗.

	 10
 Raymond J. Corsini, The Dictionary of Psychology, (New York: Brunner-Routledge, 2002),  

p. 946.

20. ���������������������� (309-320).indd   317 5/11/2562   13:25:24



318 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๒

	 ในทางพทุธศาสนา สิง่ทีม่าปรุงแต่งให้เกดิการรับรู้เรียกว่า อายตนะ ซ่ึงแปลว่า ทีต่่อ แดน หมายถงึ 

ที่ต่อกันให้เกิดความรู้ แดนเชื่อมต่อให้เกิดความรู้ มีทางรับรู้อยู่ ๖ อย่าง คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ  

ซึ่งเรียกว่า อายตนะภายใน สิ่งที่มากระทบผ่านทางการรับรู้ทั้ง ๖ ซึ่งเรียกว่าอายตนะภายนอก คือ รูป รส 

กลิ่น เสียง โผฏฐัพพะ (สิ่งที่ต้องกาย) และ ธรรมารมณ์ (สิ่งที่ใจนึก)
11

 มาจากสิ่งเร้าต่างๆ ประกอบเข้ากัน 

ท�ำให้เกิดการสัมผัสหรือผัสสะหรือเกิดการกระทบกัน ท�ำให้เกิดการรับรู้และการสนองตอบต่อสิ่งเร้านั้น

แตกต่างกนัในแต่ละบุคคล ซึง่ขึน้อยูก่บัการรบัรู ้ความรูส้กึ สญัญาเดมิหรือทีเ่รยีกว่าประสบการณ์ของแต่ละ

บุคคล และการคิดการตัดสินใจในสถานการณ์นั้นๆส่ิงเร้าหรืออารมณ์หรืออายตนะภายนอกจึงมีผลต่อ

พฤติกรรมต่างๆ ของมนุษย์ และแปรเปลี่ยนไปตามประสบการณ์หรือความจ�ำในอดีตของแต่ละบุคคล 

นอกจากสิ่งเร้าจากภายนอกแล้ว สิ่งเร้าจากภายในก็มีผลต่อพฤติกรรม เช่น ฮอร์โมนเอนไซด์ ที่มีผลท�ำให้

ร่างกายผดิปกต ิและส่งผลให้มีพฤตกิรรมท่ีผดิปกต ิสิง่ต่างๆ เหล่านีค้้นพบโดยการค้นคว้าทางวทิยาศาสตร์ 

สิ่งที่ผิดปกติขึ้นเอง ที่ไม่ใช่เนื่องมาจากสาเหตุการใช้ยาหรือสารเคมี ผู้วิจัย เห็นว่า สิ่งต่างๆ เหล่านี้ตรงกับ

เร่ืองกรรมในพุทธศาสนากรรมส่งผลให้ความผิดปกติทางร่างกายก็ดี ความผิดปกติที่หาสาเหตุไม่ได้ก็ดี  

เป็นผลมาจากสิ่งที่เราได้เคยกระท�ำไว้ในอดีต ดังพุทธด�ำรัสว่า “เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของ

กรรมมีกรรมเป็นก�ำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นท่ีพ่ึงอาศัย เราท�ำกรรมใดไว้จะเป็นกรรมดีหรือ

กรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็นผู้รับผลของกรรม”
12

  จะเห็นได้ว่าพฤติกรรมต่างๆ ที่เกิดจากกรรมดีหรือไม่ดีของ

ตนนั้น มีผลให้วิบากนั้นเป็นไปตามความประพฤติของตน กรรมที่ท�ำไว้ย่อมมีผลติดตัวไปเสมอ 

 	 หลักการพัฒนาด้านจิตใจ เพื่อเจริญสติไปสู่ปัญญาการตื่นรู้ด้วยสติปัฏฐาน ๔ มีจุดประสงค์อยู่ที่ฝึก

สติ และใช้สติพิจารณาสรุปให้เข้าใจโดยถ่องแท้เพื่อให้เกิดสัมมาญาณ (ปัญญาญาณ) ว่า ธรรมท้ังหลาย 

อันมี กาย เวทนา จิต ธรรม มีอยู่ก็เพียงสักว่าความรู้ อาศัยระลึกเตือนสติเตือนใจไม่ให้ไปยึดมั่นถือมั่น 

พึงพอใจ (หมายถึงอุปาทาน) ใดๆ ในโลกให้ปฏิบัติในชีวิตประจําวันขนาดกล่าวได้ว่าแทบทุกลมหายใจ 

กล่าวคือเมื่อจิตหรือสติวนเวียนระลึกรู้หรือพิจารณาอยู่ในธรรมทั้ง ๔ แล้ว  จิตย่อมหยุดส่งจิตออกนอกไป

นึกคิดปรุงแต่งต่างๆ อันก่อให้เกิดทุกข์ จิตอยู่ในที่อันควร ขณะจิตนั้นเองจิตย่อมเกิดก�ำลังแห่งจิตขึ้น

เนื่องจากสภาวะปลอดทุกข์ข้ึนทีละเล็กทีละน้อยโดยไม่รู้ตัว อันยังให้เกิดความรู้ความเข้าใจในธรรมนั้น 

ทลีะเลก็ทลีะน้อยสะสมขึน้เช่นกัน จนในทีส่ดุจะเกิดสภาวะเกดิความรูค้วามเข้าใจในธรรมนัน้ๆ อย่างแท้จรงิ 

โดยจ�ำกัดขอบเขตการศึกษาในศูนย์วิปัสสนามูลนิธิโพธิวัณณา ก่อตั้งเมื่อวันที่ ๒๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๑ 

น�ำโดยแม่ชีณัฐญาวรรณ เปรมสกุลณ ไร่บุตรกตัญญู อ�ำเภอสนามชัยเขต จังหวัดฉะเชิงเทรา เป้าหมาย 

เน้นการปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน ๔ คือ เข้าไปรู้เห็นในส่ิงท้ังหลายตามความเป็นจริง ตามกฎ 

	 11
 พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ, หน้า ๓๔-๓๕.

	 12
 องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๕๗/๑๐๐.

20. ���������������������� (309-320).indd   318 5/11/2562   13:25:25



319แนวทางการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการตื่นรู้เชิงพุทธบูรณาการ

ของไตรลักษณ์ โดยไม่มีความยึดติดด้วยอ�ำนาจกิเลสทั้งปวง ให้รู้และเข้าใจว่าทุกสิ่งล้วนมีความเกิดดับ  

ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา
13

บทสรุป		
	 ปัญหาพฤติกรรมบางอย่างมักเกิดขึ้นมานาน จนท�ำให้การแก้ไขมักท�ำได้ยาก การป้องกันปัญหา 

จึงมีความจ�ำเป็นและส�ำคัญมากกว่าการแก้ไขปัญหาท่ีเกิดขึ้นแล้ว การป้องกันดังกล่าว ควรเร่ิมต้ังแต ่

การส่งเสริมสุขภาพจิตตั้งแต่เด็ก ในระบบการศึกษาอบรมเชิงพุทธบูรณาการมุ่งหมายด้วยหลักที่เรียกว่า

ความมกีลัยาณมติร ส่วนปัจจยัท่ี ๒ (โยนโิสมนสกิาร) เป็นแกนหรอืองค์ประกอบหลกัของการพฒันาปัญญา

ซึ่งประกอบด้วย

	 ๑.	ความมีกัลยาณมิตร กัลยาณมิตร มิได้หมายถึงเพียงแค่เพ่ือนท่ีดีอย่างในความหมายสามัญ  

แต่หมายถึง บุคคลผู้เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติที่จะสั่งสอน แนะน�ำ ชี้แจง ชักจูง ช่วยเหลือ บอกช่องทาง

ศึกษาอย่างถูกต้อง เช่น ครู อาจารย์ และท่านผู้เป็นพหูสูตทรงปัญญาสถาบันการศึกษา สถาบันทาง 

พระพุทธศาสนาในกระบวนการพัฒนาปัญญา ความมีกัลยาณมิตรนี้ จัดว่าเป็นระดับความเจริญปัญญา 

ในขั้นศรัทธา อันประกอบด้วยศรัทธา ๔ ดังที่ได้กล่าวมาแล้วในเบื้องต้น

	 ๒.	โยนิโสมนสิการ เมื่อเทียบในกระบวนการพัฒนาปัญญา โยนิโสมนสิการ อยู่ในระดับท่ีเหนือ

ศรทัธา เพราะเป็นขัน้ทีเ่ริม่ใช้ความคดิของตนเองเป็นอสิระ ส่วนในการศกึษาอบรม โยนโิสมนสิการเป็นการ

ฝึกการใช้ความคดิให้รูจ้กัคดิอย่างถกูวธิ ีคดิอย่างมรีะเบยีบ รู้จักคดิวเิคราะห์ ไม่มองเหน็ส่ิงต่าง ๆ  อย่างต้ืนๆ 

ผวิเผนิ เป็นข้ันส�ำคญัในการสร้างปัญญาท่ีบริสทุธ์ิเป็นอสิระ ท�ำให้ทกุคนช่วยตนเองได้ และน�ำไปสูจุ่ดหมาย

ของพุทธธรรมอย่างแท้จริง เพื่อเจริญสติไปสู่ปัญญาการต่ืนรู้ด้วยสติปัฏฐาน ๔ เพ่ือสร้างเยาวชนท่ีเป็น 

ต้นแบบการตื่นรู้ด้วยพุทธบูรณาการ

ข้อเสนอแนะ
	 จากการศกึษาวจิยัในครัง้น้ี ผูว้จิยัมคีวามเหน็เกีย่วกบัประเดน็งานวจิยัทีมี่ความเกีย่วข้องและมคีวาม

น่าสนใจในการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป ดังนี้

	 ๑.	การน�ำรปูแบบการทางการพฒันาพฤติกรรมเยาวชนต้นแบบการต่ืนรู้เชิงพุทธบรูณาการไปปรับ

ใช้กับเยาวชนกลุ่มต่างๆ 

	 ๒.	การน�ำแนวทางการพฒันาพฤตกิรรมเยาวชนต้นแบบการต่ืนรูเ้ชงิพทุธบรูณาการ โดยบรูณาการ

กับแนวคิดและทฤษฎีอื่นๆ

	 13
 มลูนธิโิพธวิณัณา, โครงการปฏบิตัธิรรม, (ฉะเชิงเทรา: ศูนย์วปัิสสนากรรมฐานมลูนธิโิพธวิณัณา, ๒๕๕๙), หน้า 

๑๘.

20. ���������������������� (309-320).indd   319 5/11/2562   13:25:25



320 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๒

บรรณานุกรม
ดวงเดอืน พนัธุมนาวนิ, การใช้ผลผลติจากการวจัิยทางจิตพฤติกรรมศาสตร์เพ่ือการพัฒนาคนไทย, วารสาร

จิตวิทยา ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (พฤษภาคม – สิงหาคม, ๒๕๓๙) : ๔๖ – ๖๐.

ประเสริฐ ผลิตผลการพิมพ.์ วัยรุ่นไม่มีปัญหา. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ฟิสิกส์เซ็นเตอร์, ๒๕๔๙.

พุทธทาสภิกขุ. วิปัสสนาในอิริยาบถนั่ง. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๔๒.

พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พทุธธรรม. ฉบับพิมพค์รั้งที่ ๔๓. กรงุเทพมหานคร : โรงพิมพผ์ลธิมัม์, 

๒๕๔๖. 	

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

มูลนิธิโพธิวัณณา. โครงการปฏิบัติธรรม. ฉะเชิงเทรา: ศูนย์วิปัสสนากรรมฐานมูลนิธิโพธิวัณณา, ๒๕๕๙.

วทิยากร เชยีงกลู. ปัญหาเศรษฐกจิสงัคมทีมี่ผลต่อเด็กและเยาวชนไทย. กรงุเทพมหานคร : ผลกึ, ๒๕๓๓.

สุชา จันทร์เอมและคณะ. จิตวิทยาการศึกษา. พิมพ์ครั้งที่ ๔ กรุงเทพมหานคร : แพร่พิทยา, ๒๕๔๕.

	 . จิตวิทยาทั่วไป. พิมพ์ครั้งที่ ๖. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๓๓.

สร้อยตระกูล อรรถมานะ. พฤติกรรมองค์การทฤษฎีและการประยุกต์. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๔.

สมเดจ็พระพทุธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยตุโต). พทุธศาสนากับสงัคมไทย. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนกัพมิพ์มลูนธิิ

โกมลคีมทอง, ๒๕๕๒. 

ส�ำนักงานคณะกรรมการสภาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ  

ฉบับที่ ๑๑ (๒๕๕๕ – ๒๕๖๐). กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักงานคณะกรรมการสภาเศรษฐกิจ

และสังคมแห่งชาติ, ๒๕๕๕. 	

สมชาย เตียงกุล และคณะ. โครงการพัฒนาศักยภาพเครือข่ายเยาวชนต้นแบบสร้างพลังเครือข่ายสานใจ

ชุมชน. รายงานการวิจัย. เชียงใหม่: ห้างหุ้นส่วนสามัญ ว๊อกซ์วูฟ จ�ำกัด, ๒๕๔๙.

เอ้ือมอร ชลวร. การจดัการความรูเ้ชงิพทุธบรูณาการ. พทุธศาสตรดษุฎบีณัฑติ สาขาวชิาพระพทุธศาสนา. 

บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕.

อ้อมเดือน สดมณี. “การพัฒนาจิตพิสัยในมิติพฤติกรรมศาสตร์”. เอกสารประกอบการประชุม 

เชงิปฏบิตักิารโครงการพฒันาจติพสิยัในระบบการเรยีนการสอน. กรงุเทพมหานคร : ส�ำนกังาน

คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ, ๒๕๔๐.

20. ���������������������� (309-320).indd   320 5/11/2562   13:25:25


