
ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา
An Analysis of the Lokathatu on Metaphysical view

ศาสตราจารย์พิเศษ อดิศักดิ์ ทองบุญ ราชบัณฑิต
Prof.Adisak Thongbun rāchbạṇṯhit

ส�ำนักงานราชบัณฑิตยสภา
Office of The Royal Society

Email : mcufoun@gmail.com

บทคัดย่อ
	 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุ ๓ ขนาด ในพระไตรปิฎกว่า มีสภาวะเป็น

ความจริงทางปรวิสัย (objective truth) เหมือนเอกภพทางดาราศาสตร์หรือไม่ อย่างไร เหตุผลที่ศึกษา

วเิคราะห์ในเร่ืองนี ้เพราะนกัดาราศาสตร์และนกัวชิาการโดยทัว่ไปเหน็ว่า โลกธาตุ ๓ ขนาดในพระไตรปิฎก

เป็นนามธรรม (abstract) เกนิไปไม่น่าเชือ่ว่า มอียูจ่ริงเหมอืนเอกภพ ถ้าค�ำว่า โลกธาตุ หมายถงึโลก (world) 

หรือ จักรวาล (cosmos) ก็พอเช่ือได้ ผู้เขียนเห็นว่า ความไม่เชื่อในเรื่องนี้กระทบถึงตถาคตโพธิสัทธา 

ของชาวพุทธที่เชื่อว่า เรื่องนี้มีความเกี่ยวข้องโดยตรงกับพุทธคุณข้อ โลกวิท ู (ทรงรู้แจ้งโลก) จึงขอเสนอ 

วิธีการศึกษาวิเคราะห์เรื่องนี้ตามทรรศนะทางอภิปรัชญา ดังรายละเอียดในบทความนี้

ค�ำส�ำคัญ : ความจริงทางปรวิสัย, ตถาคตโพธิสัทธา, ทรรศนะทางอภิปรัชญา

Abstract
	 This article gives an analysis of the three sizes of Lokathatu in Tipiṭaka to determine 

if the objective truth about These heavenly bodies is the same or different from the 

Universe. Both astronomers and academics believe that the three sizes of Lokathatu are 

too abstract to be compared to the Universe. In addition, there is no definite meaning of 

Lokathatu, whether it means the world or cosmos, if This is the case, the author believes 

that this argument may affect Tathakatabodhisaddha which is the basis of Buddhists’ faith 

in Lord Bhuddha’s enlightenment. It is, therefore, proposed that analysis of this issue be 

done using metaphysical view.

Keywords : objective truth, Tathakatabodhisaddha, metaphysical view.

Received : March 5, 2019 
Revised : March 13, 2019 

Accepted : March 14, 2019

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   1 18/4/2562   16:33:17



2 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

บทน�ำ

	 ในหนังสือ “สารนิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต” ปี ๒๕๖๐ ผู้เขียนได้เสนอบทความทางวิชาการ เรื่อง 

“ศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบ ค�ำ โลกธาตุ ทางพระพุทธศาสนา กับ ค�ำ เอกภพ ทางดาราศาสตร์”  

โดยเน้นการแปลศัพท์และการวิเคราะห์ความหมายตามรูปศัพท์นิยมใช้ท่ีพระอรรถกถาจารย์อธิบายไว้  

ผูเ้ขยีนได้สรปุไว้ตอนท้ายว่า ทีน่�ำเสนอมาทัง้หมดนัน้เป็นเพยีงปัญหาการแปลศพัท์และการแปลความเท่านัน้ 

ต่อไปจะศกึษาเรื่องโลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา ซึง่เปน็เรื่องจกัรวาลวทิยาแนวพทุธ เพื่อรวมพมิพ์

ในหนังสือ “พุทธอภิปรัชญา ในพระไตรปิฎก” ที่ก�ำลังรวบรวมข้อมูลอยู่

	 ในบทความนี้จะเสนอการศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุ ๓ ขนาดที่ปรากฏในพระไตรปิฎก และอรรถกถา 

ต่างๆ ตามทรรศนะทางอภิปรัชญา เพื่อหาค�ำตอบว่า โลกธาตุท้ัง ๓ ขนาดนี้มีสภาวะเป็นความจริงทาง 

ปรวิสยั คือความจรงิทีผู่รู้ทั้ง้หลายยอมรบัตรงกนั เหมอืนกบัเอกภพทางดาราศาสตร์หรอืไม่ อย่างไร วธิกีาร

ศึกษาวิเคราะห์ประกอบด้วย (๑) สืบค้นข้อมูลเกี่ยวกับโลกธาตุทั้ง ๓ ขนาด ที่ปรากฏในพระสูตรและ 

ธมัมกถาต่างๆ ในพระไตรปิฎก และสอบทานกบัอรรถกถาของพระสตูรนัน้ๆ (๒) น�ำข้อมลูทีไ่ด้มาวเิคราะห์

ตามหลักอภิปรัชญา โดยใช้ทฤษฎบีิกแบง (Big Bang theory) ของดาราศาสตร์เป็นแนวเทียบในส่วนที่

เกี่ยวกับการเกิดขึ้นของโลกธาตุ

ข้อมูลเกี่ยวกับโลกธาตุ ๓ ขนาด

	 ในจูฬนิกาสูตร
1
 พระอานนท์ทูลขอให้พระพุทธเจ้าตรัสเล่าเรื่องโลกธาตุให้ภิกษุทั้งหลายฟังและ 

จดจ�ำไว้ พระพุทธองค์จึงทรงแสดงโลกธาตุ ๓ ขนาดให้ฟัง มีใจความดังนี้

	 ๑. 	โลกธาตุ ๓ ขนาด ได้แก่

		  ๑.๑ โลกธาตุขนาดเล็ก (จูฬนิกา โลกธาตุ) เรียกชื่อว่า สหัสสีโลกธาตุ 

		  ๑.๒ โลกธาตุขนาดกลาง (มชฺฌิมิกา โลกธาตุ) เรียกชื่อว่า ทวิสหัสสีโลกธาตุ

		  ๑.๓ โลกธาตุขนาดใหญ่ (มหาสหสฺสี โลกธาตุ) เรียกชื่อว่า ติสหัสสีโลกธาตุ

	 ๒. 	อาณาเขตของโลกธาตุทั้ง ๓ ขนาด 

		  ๒.๑ อาณาเขตของโลกธาตุขนาดเล็ก

		  พระพุทธองค์ทรงอธิบายว่า ดวงจันทร์ (๑ ดวง) ดวงอาทิตย์ (๑ ดวง) โคจรส่องแสงให้ทิศทั้งปวง

สว่างรุ่งโรจน์ได้ไกลเท่าใด อาณาบริเวณเท่านั้น จัดเป็น ๑ จักรวาล (เอกจกฺกวาฬํ)
2
 ๑ จักรวาลนั้นคูณด้วย 

๑,๐๐๐ (ตาว สหสฺสธา) เป็น ๑,๐๐๐ จักรวาล (สหสฺสจกฺกวาฬานิ) ๑,๐๐๐ จักรวาลนี้ จัดเป็น  

	 1
 องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๘๑/๒๒๐-๒๒๒.

	 2
 องฺ.ติก.อ. (บาลี) ๒/๘๑/๒๓๔-๒๓๕.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   2 18/4/2562   16:33:17



3ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

๑ สหัสสีโลกธาตุ (เพราะ) ในสหัสสีโลกธาตุนั้นมีดวงจันทร์ ๑,๐๐๐ ดวงอาทิตย์ ๑,๐๐๐ ขุนเขาสิเนรุ 

๑,๐๐๐ ชมพูทวีป ๑,๐๐๐ อปรโคยานทวีป ๑,๐๐๐ อุตตรกุรุทวีป ๑,๐๐๐ ปุพพวิเทหทวีป ๑,๐๐๐ 

มหาสมุทร ๔,๐๐๐ ท้าวมหาราช ๑,๐๐๐ สวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา ๑,๐๐๐ ชั้นดาวดึงส์ ๑,๐๐๐  

ชั้นยามา ๑,๐๐๐ ชั้นดุสิต ๑,๐๐๐ ชั้นนิมมานรดี ๑,๐๐๐ ชั้นปรนิมมิตวสวัตดี ๑,๐๐๐ และพรหมโลก 

๑,๐๐๐ นี้คือ ๑ โลกธาตุขนาดเล็กที่เรียกว่า สหัสสีโลกธาตุ

		  ๒.๒ อาณาเขตของโลกธาตุขนาดกลาง

		  พระพุทธองค์ทรงอธิบายว่า โลกธาตุขนาดเล็กท่ีเรียกว่าสหัสสีโลกธาตุ คูณด้วย ๑,๐๐๐  

(สหสฺสธา) เป็นโลกธาตุขนาดกลางที่เรียกว่า ทวิสหัสสีโลกธาตุ

		  อรรถกถาอธิบายเสริมว่า สหัสสีโลกธาตุคูณด้วย ๑,๐๐๐ คือ ๑,๐๐๐ x ๑,๐๐๐ จึงเป็นโลกธาตุ

ที่มีอาณาเขต ๑,๐๐๐,๐๐๐ จักรวาล (ทสสตสหสฺสจกฺกวาฬปริมาณา โลกธาตุ)
3

		  ๒.๓ อาณาเขตของโลกธาตุขนาดใหญ่

		  พระพุทธองค์ทรงอธิบายว่า โลกธาตุขนาดกลางที่เรียกว่า ทวิสหัสสีโลกธาตุ คูณด้วย ๑,๐๐๐ 

(สหสฺสธา) เป็นโลกธาตุขนาดใหญ่ที่เรียกว่า ติสหัสสีโลกธาตุ

		  อรรถกถาอธิบายว่า ทวิสหัสสีโลกธาตุ คูณด้วย ๑,๐๐๐ (คือ ๑,๐๐๐ x ๑,๐๐๐ x ๑,๐๐๐)  

จึงเป็นโลกธาตุที่มีอาณาเขต ๑๐๐,๐๐๐ โกฏิจักรวาล (โกฏิสตสหสฺสจกฺกวาฬปริมาโณ โลโก)
4

	 ๓. 	โลกธาตุ ๓ ขนาด กับ พุทธเขต ๓ เขต

	 พระพทุธองค์ทรงแสดงเรือ่งโลกธาต ุ๓ ขนาด เพ่ือเป็นมาตรการวดัความสามารถในการแสดงธรรม

ของพระอรหนัตสาวก เปรยีบเทยีบกบัของพระอรหนัตสมัมาสมัพทุธเจ้าทัง้หลาย กล่าวคอื เมือ่ทรงอธบิาย

อาณาเขตของโลกธาตุขนาดเล็กท่ีเรียกว่า สหัสสีโลกธาตุ ทรงย�้ำว่า พระอรหันตสาวกสามารถใช้เสียง

ประกาศธรรมให้มนุษย์ เทวดาและพรหมรู้เรื่องได้ไกลแค่สหัสสีโลกธาตุเท่านั้น ส่วนพระอรหันตสัมมา- 

สัมพุทธเจ้าทรงสามารถใช้พระสุรเสียงแสดงธรรมให้รู้เรื่องได้ไกลกว่าโลกธาตุขนาดใหญ่ที่เรียกว่า ติสหัสสี

โลกธาต ุโลกธาต ุ๓ ขนาดจึงเกีย่วข้องกบัพทุธเขต ๓ เขต คอื ชาตเิขต อาณาเขตและวสิยัเขตของพระพทุธเจ้า

ทั้งหลาย ซึ่งอรรถกถา
5
อธิบายรายละเอียดไว้ สรุปได้ดังนี้

	 ๑.	ชาติเขต คืออาณาบริเวณที่เกิดแผ่นดินไหว เนื่องด้วยพระบารมีของพระพุทธเจ้าท้ังหลาย 

ในโอกาสที่พระโพธิสัตว์พระชาติสุดท้ายจุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต ๑ ในเวลาที่พระโพธิสัตว์ลงสู่พระครรภ์

พระมารดา ๑ ในเวลาประสตู ิ๑ ในเวลาเสดจ็ออกผนวช ๑ ในเวลาตรัสรู้ ๑ ในเวลาทรงแสดงปฐมเทศนา ๑ 

	 3
 องฺ.ติก.อ. (บาลี) ๒/๘๑/๒๓๔-๒๓๕. 

	 4
 องฺ.ติก.อ. (บาลี) ๒/๘๑/๒๓๔-๒๓๕.

	 5
 องฺ.ติก.อ. (บาลี) ๒/๘๑/๒๓๔-๒๓๕.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   3 18/4/2562   16:33:18



4 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

ในเวลาปลงพระชนมายุสังขาร ๑ และในเวลาเสด็จดับขันธปรินิพพาน ๑ ซึ่งมีข้อมูลว่า เกิดแผ่นดินไหว 

ใน ๑๐ สหัสสีโลกธาตุ (๑๐,๐๐๐ จักรวาล)

	 ๒. 	อาณาเขต คืออาณาบริเวณ ๑๐๐,๐๐๐ โกฏิจักรวาล (โลกธาตุขนาดใหญ่) ที่พระพุทธมนต์ 

ต่อไปนีแ้พร่ไปถงึ คอื ๑. อาฏานาฏยิปริตร ๒. อสิิคลิิปริตร ๓. ธชคัคปริตร ๔. โพชฌงัคปริตร ๕. ขนัธปริตร 

๖. โมรปริตร ๗. เมตตาปริตร และ ๘. รัตนปริตร

	 ๓. 	วิสยัเขต คอือาณาบรเิวณทีพ่ระวสิยัสามารถของพระสมัมาสมัพทุธเจ้าทัง้หลายแผ่ไปถงึ มขีนาด

ก�ำหนดไม่ได้ หมายความว่า ไกลกว่า โลกธาตุขนาดใหญ่

	 ในสังขารูปปัตติสูตร
6
 พระพุทธองค์ตรัสว่า ภิกษุผู้ประกอบด้วยศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ และปัญญา 

สามารถไปเกิดในพรหมโลก เป็นสหัสสพรหม (ผู้สามารถแผ่แสงสว่างได้ไกลตลอด ๑ สหัสสีโลกธาตุ)  

เป็นทวิสหัสสพรหม (ผู้สามารถแผ่แสงสว่างได้ไกลตลอด ๒ สหัสสีโลกธาตุ) เป็นติสหัสสพรหม (ผู้สามารถ

แผ่แสงสว่างไปไกลตลอด ๒ สหสัสโีลกธาต)ุ เป็นสตสหสัสพรหม (ผูส้ามารถแผ่แสงสว่างได้ไกลตลอด ๑๐๐ 

สหัสสีโลกธาตุ)

	 พระพทุธพจน์นีแ้สดงว่า สหสัสโีลกธาตุ หรือโลกธาตุขนาดเล็กมจี�ำนวนมาก ซ่ึงในพระสูตรนีแ้สดงไว้ 

๑๐๐ สหัสสีโลกธาตุ

	 ในพรหมชาลสูตร
7
 ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร

8
 ปัญจวัคคิยกถา

9
 และ ธัมมเทสนากถา

10
 กล่าวถึง 

แผ่นดินไหวเนื่องด้วยพระบารมีของพระพุทธเจ้าในกรณีที่กล่าวถึงในที่นั้น ๆ ว่า เกิดแผ่นดินสั่นสะเทือน

ตลอด ๑๐ สหัสสีโลกธาตุ ซ่ึงอยู่ในก�ำหนดชาติเขตดังกล่าวข้างต้น ก็บอกถึงจ�ำนวนโลกธาตุขนาดเล็ก 

เหมือนกัน

	 ในสมัยสูตร
11

 กล่าวถึงการประชุมใหญ่มีพระพุทธเจ้าเป็นประธาน มีพระสงฆ์ผู้เพิ่งส�ำเร็จเป็น 

พระอรหันต์จ�ำนวน ๕๐๐ รูป และมีเทวดาจากสหัสสีโลกธาตุ ๑๐ โลกธาตุ (ทสสหสฺสีโลกธาตุ) มาร่วม

ประชุม เพื่อเฝ้าพระพุทธเจ้า

	 ข้อมูลนี้ก็แสดงถึงจ�ำนวนของโลกธาตุขนาดเล็กที่อยู่ในพุทธเขต

	 6
 ม.อุ. (บาลี) ๑๔/๑๖๕-๑๖๘/๑๔๘-๑๕๑.

	 7
 ที.สี. (บาลี) ๙/๑๔๙/๔๖.

	 8
 สํ.ม. (บาลี) ๑๙/๑๐๘๑/๓๗๐.

	 9
 วิ.มหา. (บาลี) ๔/๑๗/๑-๖.

	 10
 อภิ.ก. (บาลี) ๓๗/๘๐๖/๔๖๖.

	 11
 สํ.ส. (บาลี) ๑๕/๓๗/๒๙.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   4 18/4/2562   16:33:18



5ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

	 ในมหาโคสงิคสตูร
12

 กล่าวถึงการประชมุของพระมหาเถระหลายรปูทีป่่าโคสงิคสาลวัน มพีระสารบีตุร 

พระมหาโมคคัลลานะ พระมหากัสสปะ พระอนุรุทธะ พระเรวตะ พระอานนท์และพระเถระผู้มีชื่อเสียง 

รูปอื่นๆ อีกหลายรูป พระสารีบุตรผู้เป็นประธานกล่าวปรารภป่าโคสิงคสาลวันว่า เป็นสถานที่น่ารื่นรมย์ 

ไม้สาละออกดอกบานสะพรั่งทุกต้น มีกลิ่นดุจกล่ินทิพย์ฟุ้งไปทั่วทิศ แล้วต้ังค�ำถามถามพระมหาเถระ 

ทุกรูปว่า “ป่าโคสิงคสาลวันนี้จะพึงงามด้วยภิกษุ เช่นไร” พระมหาเถระต่างแสดงทรรศนะของตนมาโดย

ล�ำดับ เมื่อมาถึงพระอนุรุทธะ ท่านตอบว่า “พึงงามด้วยภิกษุผู้มีตาทิพย์ตรวจดูโลก ๑,๐๐๐ โลก (สหสฺสํ 

โลกานํ) เหมือนคนตาดทีีข่ึน้ไปยนืบนปราสาทอนัโอ่อ่าชัน้สงูสุด มองดวูงกลมแห่งกงล้อ จ�ำนวน ๑,๐๐๐ ได้ 

ฉะนั้น” ค�ำว่า “โลก ๑,๐๐๐ โลก” น้ี อรรถกถา
13

อธิบายว่า หมายถึงสหัสสีโลกธาตุ ๑,๐๐๐ (สหสฺสํ  

โลกธาตูนํ)

	 ข้อมูลนี้ยืนยันว่า โลกธาตุขนาดเล็ก ที่เรียกว่า สหัสสีโลกธาตุนั้น มีจ�ำนวนมากถึง ๑๐๐ ถึง ๑,๐๐๐ 

โลกธาตุ จริงๆ และเป็นไปตามที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในจูฬนิกาสูตรว่า พระอรหันตสาวกสามารถใช้เสียง

แสดงธรรมให้รู้เรื่องได้แค่โลกธาตุขนาดเล็กเท่านั้น

	 ในตุวฏกสุตตนิทเทส
14

และสารีปุตตสุตตนิทเทส
15

 พระสารีบุตรเถระ อัครสาวกฝ่ายขวาอธิบาย

พุทธคุณข้อ “ทรงมีพระจักษุแจ่มแจ้งด้วยทิพพจักขุ (ทิพฺเพน จกฺขุนาปิ วิวฏจกฺขุ) ว่า “พระผู้มีพระภาค

ทรงเหน็หมูส่ตัว์ซึง่ก�ำลงัจตุ ิก�ำลงัอบุตั ิเลว ประณตี ผิวพรรณดี ผิวพรรณทราม ไปดี ตกยาก ด้วยทพิพจักขุ

อันหมดจดเหนือจักษุมนุษย์ ทรงทราบหมู่สัตว์ผู้เป็นไปตามกรรมว่า ‘สัตว์เหล่านี้แหละหนอประกอบ 

กายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต ติเตียนพระอริยะ เป็นมิจฉาทิฏฐิ ยึดถือการกระท�ำด้วยอ�ำนาจมิจฉาทิฏฐิ 

หลังจากตายแล้ว ก็เข้าถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ส่วนสัตว์เหล่านี้ประกอบด้วยกายสุจริต วจีสุจริต  

มโนสุจริต ไม่ติเตียนพระอริยะ เป็นสัมมาทิฏฐิ ยึดถือการกระท�ำด้วยอ�ำนาจสัมมาทิฏฐิ หลังจากตายแล้ว

ก็เข้าถึงสุคติ โลกสวรรค์’ ...เมื่อทรงประสงค์ จะทรงเห็นโลกธาตุ ๑ โลกธาตุบ้าง ๒ โลกธาตุบ้าง  

๓ โลกธาตุบ้าง ๔ โลกธาตุบ้าง ๕ โลกธาตุบ้าง... ๑๐ โลกธาตุบ้าง... ๒๐ โลกธาตุบ้าง... ๓๐ โลกธาตุบ้าง... 

๔๐ โลกธาตุบ้าง... ๕๐ โลกธาตุบ้าง... ๑๐๐ โลกธาตุบ้าง ทรงเห็นโลกธาตุขนาดเล็กท่ีเรียกว่า สหัสสี- 

โลกธาตุบ้าง ทรงเห็นโลกธาตุขนาดกลางที่เรียกว่า ทวิสหัสสีโลกธาตุบ้าง ทรงเห็นโลกธาตุขนาดใหญ ่

ที่เรียกว่า ติสหัสสีโลกธาตุบ้าง” ค�ำว่า “โลกธาตุ ๑ โลกธาตุ” จนถึง “๑๐๐ โลกธาตุ” อรรถกถา
16

อธิบาย

เสริมว่า หมายถึง จักรวาล

	 12
 ม.มู. (บาลี) ๑๒/๓๓๕/๒๙๘-๒๙๙.

	 13
 ม.มู.อ. (บาลี) ๒/๓๓๕/๑๖๑, องฺ.ติก.อ. (บาลี) ๒/๘๑/๒๓๔.

	 14
 ขุ.ม. (บาลี) ๒๙/๑๕๖/๒๙๖. 

	 15
 ขุ.ม. (บาลี) ๒๙/๑๙๑/๓๘๑.

	 16
 ขุ.ม.อ. (บาลี) ๒/๑๕๖/๓๐๕.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   5 18/4/2562   16:33:18



6 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

	 ข้อมูลในมหานิทเทสนี้สนับสนุนข้อมูลในจูฬนิกาสูตร ว่า พระสารีบุตรเถระได้ฟังเร่ืองนี้จาก 

พระพุทธองค์ด้วย และรบัรองว่า พระพทุธองค์ทรงรูท้รงเห็นโลกธาตดุ้วยทิพพจกัขญุาณสมตามพระพทุธคุณ

ดังกล่าว

	 ในอัฏฐานปาลิ ปฐมวรรค
17

 พหุธาตุกสูตร
18

 และสัมปสาทนียสูตร
19

 กล่าวถึงกฎธรรมชาติของ

พระสมัมาสมัพทุธเจ้าว่า “เป็นไปไม่ได้ท่ีพระสมัมาสัมพทุธเจ้า ๒ พระองค์พึงเสด็จอบุติัพร้อมกันในโลกธาตุ

เดยีวกัน” ค�ำว่า โลกธาตเุดยีวกนั” ในทีน่ี ้อรรถกถา
20

 อธบิายว่า หมายถงึ “จกัรวาลเดียวกนั” และอธบิาย

เสริมว่า พระพุทธเจ้าทั้งหลายเสด็จอุบัติขึ้นในจักรวาลนี้เท่านั้น ไม่เสด็จอุบัติในจักรวาลอื่น

	 ข้อมูลนี้แสดงว่า ค�ำว่า โลกธาตุ หมายถึงจักรวาลก็มี

องค์ประกอบของโลกธาตุ
	 ตามข้อมลูในจูฬนกิาสตูรทีอ้่างถงึข้างต้น พบว่า โลกธาตุหนึง่ ๆ  ประกอบด้วยจักรวาลจ�ำนวน ๑,๐๐๐ 

แต่ละจักรวาล ประกอบด้วย (๑) ดวงจันทร์ ๑ ดวง (๒) ดวงอาทิตย์ ๑ ดวง (๓) โลก(แผ่นดิน) ซึ่งประกอบ

ด้วยขุนเขาสิเนรุ ๑ ลูก เป็นศูนย์กลางของจักรวาล)
21

 ทวีป ๔ ทวีป คือ ชมพูทวีป อปรโคยานทวีป  

ปุพพวิเทหทวีปและอุตตรกุรุทวีป มหาสมุทร ๔ มหาสมุทร (๔) สวรรค์ ๖ ชั้น คือชั้นจาตุมมหาราชิกา  

ชั้นดาวดึงส์ ชั้นยามา ชั้นดุสิต ชั้นนิมมานรดี และชั้นปรนิมมิตวสวัตดี และ (๕) พรหมโลก (๑๖ ชั้น)

	 อรรถกถา
22

อธิบายเสริมพระพุทธพจน์ในพระสูตรนี้สรุปได้ดังนี้

	 ๑. 	ดวงจนัทร์มปีรมิณฑล ๔๙ โยชน์ ดวงอาทติย์มปีริมณฑล ๕๐ โยชน์ สวรรค์ชัน้ดาวดึงส์มปีริมณฑล 

๑๐,๐๐๐ โยชน์ เท่ากับภพอสูร อเวจีมหานรกและชมพูทวีป ส่วนอปรโคยานทวีปและปุพพวิเทหทวีป 

มีปริมณฑล ๗,๐๐๐ โยชน์ อุตตรกุรุทวีป ๘,๐๐๐ โยชน์ (ทวีปทั้ง ๔ นี้อยู่บนโลก)

	 ๒. 	โลก(แผ่นดินนี้) หนา ๒๔๐,๐๐๐ โยชน์ ตั้งอยู่บนน�้ำ (มีน�้ำล้อมรอบ) น�้ำหนา ๔๘๐,๐๐๐ โยชน์ 

น�้ำนี้มีลมรองรับอยู่ (มีแรงดันของลมรับไว้) ลมมีความหนา ๙๖๐,๐๐๐ โยชน์

	 ๓. 	บนโลก มีภูเขาสิเนรุสูงที่สุด คือ หยั่งลึกลงไปในมหาสมุทร ๘๔,๐๐๐ โยชน์ สูงขึ้นไปในอากาศ 

๘๔,๐๐๐ โยชน์ ล้อมรอบด้วยภูเขาบริวาร ๗ ลูก ได้แก่ ๑.ภูเขายุคนธร ๒. ภูเขาอีสธร ๓. ภูเขากรวิก  

๔. ภูเขาสุทัสสนะ ๕. ภูเขาเนมินธร ๖. ภูเขาวินตกะ และ ๗. ภูเขาอัสสกัณณะ ท้าวมหาราชทั้ง ๔ องค์  

	 17
 องฺ.เอกก. (บาลี) ๒๐/๒๗๗/๒๙.

	 18
 ม.อุ. (บาลี) ๑๔/๑๒๙/๑๑๕.

	 19
 ที.ปา. (บาลี) ๑๑/๑๖๑/๙๙.

	 20
 องฺ.เอกก.อ. (บาลี) ๑/๒๗๗/๔๑๓.

	 21
 ขุ.สุ.อ. (บาลี) ๒/๕๕๓/๒๖๘.

	 22
 ขุ.สุ.อ. (บาลี) ๒/๔๗๒/๒๓๐,๕๕๓/๒๖๒-๒๖๙, วิสุทฺธิ. ๑/๑๓๗/๒๙๔.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   6 18/4/2562   16:33:18



7ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

พวกเทวดา และพวกยักษ์อาศัยอยู่บนภูเขาเหล่านี้ หมายถึงสวรรค์ชั้นจาตุมมหาราชิกา ตั้งอยู่บนภูเขา 

เหล่านี้ ส่วนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ตั้งอยู่บนภูเขาสิเนรุ

	 อาณาเขตโดยรอบของจักรวาลหนึ่ง ๆ  มีภูเขาศิลาที่เรียกว่า ศิลาจักรวาล (จกฺกวาฬสิลา) เป็นเครื่อง

ก�ำหนดหมาย ภูเขาศิลานี้หยั่งลึกลงไปในมหาสมุทร ๘๒,๐๐๐ โยชน์ สูงขึ้นไปในอากาศ ๘๒,๐๐๐ โยชน์

	 ๔. 	ชมพูทวีป มีต้นชมพูหรือต้นหว้า ล�ำต้นสูง ๕๐ โยชน์ วัดโดยรอบล�ำต้น ๑๕ โยชน์ กิ่งแผ่กว้าง

โดยรอบล�ำต้น ๑๐๐ โยชน์ สูง ๑๐๐ โยชน์ ต้นไม้นี้เป็นสัญลักษณ์ของชมพูทวีป เช่นเดียวกับทวีปอื่นๆ  

อีก ๓ ทวีป กล่าวคือ อปรโคยานทวีป (หรืออมรโคยานทวีป) มีต้นกระทุ่ม (กทมฺพ) เป็นสัญลักษณ์  

ปพุพวเิทหทวปี มต้ีนซกึ (สรีสิ) เป็นสญัลกัษณ์ และอตุตรกรุทุวปี มต้ีนกลัปพฤกษ์ (กปฺปรกุขฺ) เป็นสญัลกัษณ์

	 ชมพูทวีปมีภูเขาหิมพานต์ (หิมาลัย) เป็นภูเขาส�ำคัญและสูงที่สุด คือ สูง ๕๐๐ โยชน์ ยาวและกว้าง 

๓,๐๐๐ โยชน์ ประดับด้วยยอดเขา ๘๔,๐๐๐ ยอด บริเวณโดยรอบของภูเขานี้มีสระใหญ่ ๗ สระ ได้แก่  

		  ๑. 	สระอโนดาด 		  ๒. สระกัณณมุณฑะ 

		  ๓.	สระรถการะ 		  ๔. สระฉัททันตะ 

		  ๕. 	สระกุณาละ 		  ๖. สระมัณฑากินิ 

		  ๗. 	สระสีหปปาตะ

	 ในบรรดาสระเหล่านั้น สระอโนดาด เป็นสระที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปทรงพักผ่อนพระวรกาย  

หลังเสวยพระกระยาหารเที่ยงหลายครั้ง เพราะมีบริเวณร่มรื่น รื่นรมย์ น�้ำใสและเย็นตลอดเวลา เนื่องจาก

ไม่ถูกแสงแดด เพราะมีเทือกเขา ๕ ลูกล้อมรอบ ได้แก่ เทือกเขาสุทัสสนะ เทือกเขาจิตระ เทือกเขากาฬะ 

เทือกเขาคันธมาทนะ และเทือกเขาเกลาสะ (คนไทยเรียกว่าเขาไกรลาส)

คตกิารเกดิและการสลายของโลก (จกัรวาลและโลกธาตุ) ตามทรรศนะทางพระพทุธศาสนา 

เปรียบเทียบกับทฤษฎีบิกแบง ทางดาราศาสตร์

	 ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงแสดงคติการเกิดและการสลายของโลก (หมายรวมถึง

จักรวาลและโลกธาตุ) ไว้ในอัคคัญญสูตร
23

และสัตตสุริยสูตร
24

 มีสาระส�ำคัญ สรุปได้ดังนี้

	 ๑. 	โลก(จักรวาลและโลกธาตุ) ไม่เที่ยง ไม่ยั่งยืน เกิดขึ้น ตั้งอยู่และสลายไปแล้วกลับเกิดใหม่ และ

สลายไปอีกเมื่อมีเหตุปัจจัยให้เกิดและให้สลาย เหมือนสังขารท้ังหลาย แต่โลก (จักรวาลและโลกธาตุ)  

เกิดและสลายไปแต่ละรอบใช้เวลานานแสนนาน

	 23
 ที.ปา. (บาลี) ๑๑/๑๑๙-๑๓๕/๗๒-๘๒.

	 24
 องฺ.สตฺตก. (บาลี) ๒๓/๖๖/๘๒-๘๖.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   7 18/4/2562   16:33:18



8 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

	 ๒. 	ในสัตตสุริยสูตร พระพุทธองค์ตรัสว่า โลก (หมายรวมถึงจักรวาลและโลกธาตุ)สลายไปด้วยไฟ 

คือความร้อนจากดวงอาทิตย์ถึง ๗ ดวง ซึ่งพระพุทธโฆสเถระ ผู้รจนาคัมภีร์วิสุทธิมรรค
25

อธิบายเสริมว่า 

สาเหตุที่ท�ำให้โลก (จักรวาลและโลกธาตุ) สลายไปมี ๓ ประการ ได้แก่ ไฟ น�้ำ (น�้ำกรด) และลม (ลมกรด) 

โดยอธิบายขยายความตามแนวพระพุทธพจน์ในสัตตสุริยสูตร

	 ๓. 	ในสตัตสรุยิสตูร พระพทุธองค์ตรัสว่า สุริยจักรวาลซ่ึงมขุีนเขาสิเนรุเป็นศนูย์กลาง (ยาว ๘๔,๐๐๐ 

โยชน์ กว้าง ๘๔,๐๐๐ โยชน์ หยั่งลงในมหาสมุทร ๘๔,๐๐๐ โยชน์ สูงขึ้นไปในอากาศ ๘๔,๐๐๐ โยชน์) 

เม่ือเวลาผ่านไปยาวนาน มสีิง่บอกเหตแุห่งการสลายของสริุยจกัรวาล คอื มหาเมฆเกดิขึน้ ท�ำให้ฝนห่าใหญ่

ตกลงครั้งเดียวทั่วแสนโกฏิจักรวาล)
26

 แล้วหยุดไป และไม่ตกเลยเป็นเวลาหลายหมื่นหลายแสนปี ท�ำให้

พืชพรรณธัญญาหาร ป่าไม้เหี่ยวเฉาตาย และสรรพสัตว์ทั้งหลายด�ำรงชีพอยู่ไม่ได้

	 เม่ือเวลาผ่านไปยาวนาน ดวงอาทติย์ดวงที ่๒ ปรากฏขึน้ แม่น�ำ้น้อย หนองน�ำ้ทกุแห่งระเหยเหอืดแห้ง 

เมื่อเวลาผ่านไปยาวนาน ดวงอาทิตย์ดวงที่ ๓ ปรากฏขึ้น แม่น�้ำสายใหญ่ๆ คือ แม่น�้ำคงคา ยมุนา อจิรวดี 

สรภู มหี ระเหย เหือดแห้ง เมื่อเวลาผ่านไปยาวนาน ดวงอาทิตย์ดวงที่ ๔ ปรากฏขึ้น แหล่งน�ำ้ใหญ่ ๆ  

ที่เป็นที่รวมของน�้ำจากแม่น�้ำใหญ่ ๆ คือสระอโนดาด สระสีหปปาตะ สระรถการะ สระกัณณมุณฑะ  

สระกุณาละ สระฉทัทนัตะ สระมนัทากนิ ิ(ทีล้่อมภเูขาหิมพานต์) กร็ะเหย เหอืดแห้ง เมือ่เวลาผ่านไปยาวนาน 

ดวงอาทติย์ที ่๕ ปรากฏข้ึน น�ำ้ในมหาสมทุรลึก ๑๐๐-๗๐๐ โยชน์ งวดลงเหลอือยูเ่พยีง ๗ ชัว่ต้นตาล-จนถงึ 

ชั่วคนคนเดียว ชั่วครึ่งคนเพียงเอว เพียงเข่า เพียงข้อเท้า ตามล�ำดับกาล ต่อมาเมื่อดวงอาทิตย์ดวงที่ ๖ 

ปรากฏ แผ่นดินใหญ่นี้และขุนเขาสิเนรุมีกลุ่มควันพวยพุ่งขึ้น เหมือนช่างหม้อเผาหม้อท่ีเขาปั้นเสร็จแล้ว 

และเมื่อดวงอาทิตย์ดวงที่ ๗ ปรากฏขึ้น แผ่นดินใหญ่นี้และขุนเขาสิเนรุเกิดไฟลุกโชน มีแสงเพลิงรวมกัน

เป็นกลุ่มเดียว จนแผ่นดินใหญ่และขุมเขาสิเนรุถูกไฟไหม้มอดไป ไม่เหลือแม้แต่ขี้เถ้าและเขม่า 

	 ตอนท้ายของสัตตสุริยสูตร พระพุทธองค์ตรัสว่า เหตุการณ์เหล่านี้ ครูสุเนตตะ เจ้าลัทธิผู้ไม่มีความ

ก�ำหนัดในกาม เป็นผู้รู้ดี เพราะอยู่ในเหตุการณ์นี้ กล่าวคือ ขณะโลกเสื่อม ครูสุเนตตะไปเกิดในพรหมโลก

ชั้นอาภัสสรา เมื่อโลกกลับเจริญขึ้นใหม่ๆ ครูสุเนตตะจุติมาเกิดในพรหมวิมานที่ยังว่างเปล่า

	 ๔. 	ในช่วงกลางระหว่างโลกหรือจักรวาลสลายไปกับการเกิดใหม่ พระพุทธโฆสเถระอธิบายเสริมไว้

ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค มีใจความดังนี้

		  ๑)	เปลวไฟที่เผาไหม้โลก (รวมทั้งอบายภูมิ ๔) นั้น ได้ลุกลามไปเผาไหม้เทวโลกทั้ง ๖ ชั้น  

(จากต�่ำไปหาสูง) คือ จาตุมมหาราชิกา ดาวดึงส์ ยามา ดุสิต นิมมานรดีและปรนิมมิตวสวัตดี แล้วไหม้

ลุกลามไปถึงพรหมโลก ๕ ชั้นแรก ใน ๑๖ ชั้น (จากต�่ำไปหาสูง) คือ พรหมปริสัชชา พรหมปโรหิตา 

	 25
 วิสุทฺธิ. (บาลี) ๒/๔๐๕-๔๐๘/๕๐-๕๗.

	 26
 วิสุทฺธิ. (อ้างแล้ว)

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   8 18/4/2562   16:33:19



9ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

มหาพรหมา ปริตตาภา และอัปปมาณาภา พรหมโลกที่เหลือคือ อาภัสสรา ปริตตสุภา อัปปมาณสุภา  

สุภกิณหา อสัญญีสัตตา เวหัปผลา อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี และอกนิฏฐา สัตว์โลกที่มีคุณธรรม 

บางพวกที่ตายลงขณะไฟไหม้โลกได้ไปเกิดในชั้นอาภัสสรา (ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในอัคคัญญสูตร)

		  ๒)	ท่านอธิบายเหตุการณ์เชื่อมโยงไว้ว่า เมื่อโลกท่ีพินาศด้วยไฟจะกลับเกิดขึ้นนั้น ส่ิงแรกที ่

เกิดข้ึนคือ มหาเมฆก่อตัวขึ้น ท�ำให้ฝนละเอียดตกลงมา ณ จุดแรกด้วยท่อธารเท่าก้านบัว และค่อยๆ  

ใหญ่ขึ้นเป็นเท่าสาก(ต�ำข้าว) เท่าล�ำตาล เป็นต้นตามล�ำดับ ส่งผลให้พื้นที่ที่ถูกไฟไหม้ในแสนโกฏิจักรวาล

เตม็นองด้วยน�ำ้ แล้วฝนกห็ายไป จากน้ันลมได้เกิดขึน้ในส่วนล่างและส่วนกว้าง (ด้านข้างโดยรอบ) พัดน�ำ้นัน้

ให้งวดเป็นแท่งรูปกลมดุจหยาดน�้ำบนใบบัว เมื่อน�้ำงวดลง ๆ  พรหมโลก(ที่ถูกไฟไหม้)กลับปรากฏขึ้นที่เดิม

ตามล�ำดับชั้น (ยกเว้นชั้นดาวดึงส์และชั้นจาตุมมหาราชิกา เพราะต่อเนื่องกับแผ่นดินที่ยังไม่เกิด)

	 ต่อมาเมื่อน�้ำลดลงจนถึงพ้ืนท่ีท่ีเป็นแผ่นดินมาแต่เดิม ก็มีลมก�ำลังกล้าพัดมาปิดกั้นน�้ำไม่ให้ไหลบ่า

ออกไป ในที่สุดน�้ำงวดลงเป็นดินและเกิดพืชพรรณขึ้นตามล�ำดับ

	 ๕. 	ในอัคคัญญสูตร พระพุทธองค์ทรงแสดงวิวัฒนาการของโลกและสังคมมนุษย์หลังจากโลกสลาย

ไปด้วยไฟ มีสาระส�ำคัญสรุปได้ดังนี้

		  ๑)	ในช่วงที่โลกเสื่อมลงจนสลายไป สัตว์โลกส่วนมาก(ที่รอดชีวิตมาเกิดใหม่) คือ ผู้ที่ตายไปเกิด

ในพรหมโลกชั้นอาภัสสรา มีกายทิพย์มีฤทธิ์ทางใจ มีปีติเป็นอาหาร มีรัศมีแผ่ซ่านออกจากกายสัญจรไป 

ในอากาศ สถิตอยู่ในวิมานอันงดงาม นานแสนนาน

		  ๒)	ทรงแสดงวิวัฒนาการของโลกช่วงก่อตัวขึ้นใหม่ ว่า เริ่มจากสภาพที่เป็นน�้ำแผ่เต็มอวกาศ 

อันเวิ้งว้างว่างเปล่า ไม่มีดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์และดวงดาวใด ๆ ทั่วบริเวณมืดมิด โลกค่อยๆ แข็งตัวขึ้น 

มีพืชพรรณเกิดขึ้นตามล�ำดับ คือ (๑) ง้วนดิน ลอยอยู่บนผิวน�้ำ (๒) สะเก็ดดิน (๓) เครือดิน (๔) ข้าวสาลี

เกิดเองตามธรรมชาติ ผลิตผลเป็นข้าวสารสุก ไม่มีแกลบและร�ำ

		  ๓)	ทรงแสดงวิวัฒนาการของมนุษย์ควบคู่ไปกับวิวัฒนาของโลก ว่า มีพรหมพวกหนึ่งจาก 

อาภัสสรพรหม ลงมาเกิดในโลกในระยะเริ่มแรกที่ยังเป็นพื้นน�้ำ มนุษย์พวกแรกมีสภาวะร่างกายและจิตใจ

เหมือนเทพ เมือ่ได้เสพง้วนดนินานๆ ร่างกายหยาบข้ึนๆ รศัมหีายไป ตอนนีม้ดีวงจนัทร์ ดวงอาทติย์ปรากฏ

ขึน้แล้ว เมือ่ง้วนดนิหายไปและเกดิสะเกด็ดนิขึน้เป็นอาหารแทน ท�ำให้มนษุย์มร่ีางกายหยาบข้ึน มผีวิพรรณ

แตกต่างกันมากข้ึน เกิดการเหยียดผิวกันข้ึน ซึ่งส่งผลให้สะเก็ดดินหายไป แล้วเกิดเครือดินข้ึนมาแทน  

และท�ำให้มนุษย์มีร่างกายแตกต่างกันมากขึ้น มีความรู้สึกเหยียดผิวกันมากยิ่งขึ้น จนเครือดินหายไป  

และเกิดข้าวสาลเีกดิเองตามธรรมชาตขิึน้มาเป็นอาหารแทน ซึง่ท�ำให้มนษุย์มร่ีางกายเปลีย่นแปลงทางเพศ 

เป็นเพศหญงิ เพศชายขึน้ จงึเกดิการร่วมประเวณกีนัข้ึน อนัเป็นเหตุให้เกดิระบบครอบครัวของผู้ครองเรอืน 

มีวิถีชีวิตต่างกับผู้ไม่นิยมร่วมประเวณี คือ ผู้ไม่ครองเรือน หรือนักบวชในสมัยต่อมา

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   9 18/4/2562   16:33:19



10 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

	 ภาพการเกิดขึ้นและการสลายไปของโลก จักรวาล และโลกธาตุหรือเอกภพ ที่ได้จากพระสูตร 

ทั้งสองข้างต้น ให้ความรู้ความเข้าใจแก่เรา สรุปได้ ๒ ประเด็น คือ (๑) การเกิดและการสลายไปนั้นเป็นไป

ตามธรรมชาติ ไม่มีผู้สร้าง และผู้ท�ำลาย (๒) ปัจจัยหรือสาเหตุที่ท�ำให้โลกธาตุเกิดและให้สลายไป คือ 

ธรรมชาติ ได้แก่ ไฟ น�้ำ และลม ซึ่งมีพลังหรือแรงธรรมชาติแฝงอยู่ทั้งในไฟ ในน�้ำ และในลม

	 ทฤษฎีบิกแบง (Big Bang theory) ทางดาราศาสตร์ยกเอาแรงธรรมชาตินี้เองเป็นจุดเร่ิมต้นของ

เอกภพ ดังที่อาจารย์นิพนธ์ ทรายเพชร
27

 ราชบัณฑิตทางดาราศาสตร์ เขียนไว้ตอนหนึ่งว่า แรงธรรมชาติ

มี ๔ ชนิด คือ 

	 ๑. 	แรงโน้มถ่วง เป็นแรงระยะไกล 	 ๒. แรงแม่เหล็กไฟฟ้า 

	 ๓. แรงนิวเคลียร์อย่างแรง 		  ๔. แรงนิวเคลียร์อย่างอ่อนแรง 

	 ๓ ชนดิหลงันีเ้ป็นแรงระยะใกล้ โดยเฉพาะแรงนวิเคลยีร์ซึง่เป็นแรงยดึเหนีย่วในระดบันวิเคลยีสของ

อะตอม นิวเคลียสประกอบด้วยโปรตอนและนิวตรอน แรงยึดเหนี่ยวระหว่างโปรตอนกับนิวตรอนใน

นิวเคลียสของอะตอม เป็นแรงนิวเคลียร์อย่างแรง แรงแม่เหล็กไฟฟ้าเป็นแรงระยะไกลกว่าแรงนิวเคลียร์ 

แตใ่กลก้ว่าแรงโน้มถ่วง นิวตรอนในนิวเคลียสของอะตอมเป็นแรงนิวเคลียร์อย่างแรง แรงธรรมชาติเหล่านี้

มีมาตั้งแต่ยุคแรกๆของเอกภพและยังมีอยู่ในปัจจุบัน

	 ตามทฤษฎีบิกแบง ถือว่า เอกภพในช่วงต้น ๆ ที่สุด ยังไม่มีโลก ไม่มีระบบสุริยะ ไม่มีดวงดาวบน

ท้องฟ้า และยังไม่มีกาแล็กซี (galaxy) สิ่งที่เอกภพมีคือพลังงานซึ่งเริ่มเปลี่ยนเป็นสสาร เรียกว่า อนุภาค 

มีขนาดเล็กมาก เล็กกว่าขนาดของโปรตอน เอกภพ ณ จุดบิกแบง(การระเบิดครั้งใหญ่)ร้อนมากเพราะอยู่

ภายใต้อุณหภูมิที่สูงยิ่ง สสารที่เกิดขึ้นมีความหนาแน่นมหาศาล (๑๐๙๙ กก./ลบ.ม.)

	 เม่ือเวลาผ่านไปขนาดของเอกภพใหญ่ขึน้หรอืทีเ่รยีกว่า เอกภพขยายตัว โดยขยายตวัเรว็มาก อตัรา

การขยายตัวเร็วกว่าอัตราเร็วของแสงและได้ชื่อว่าการขยายตัวแบบเฟ้อ (inflation) ส่วนอุณหภูมิลดลง 

สสารที่เกิดขึ้นครั้งแรกเป็นอนุภาคขนาดเล็กต่าง ๆ พร้อมปฏิกิริยานุภาค อนุภาคบางอย่างรวมตัวกันเกิด

เป็นอนุภาคพื้นฐานชื่อโปรตอนและนิวตรอนในเวลาต่อมา เมื่ออุณหภูมิลดลงพอเหมาะจึงเกิดนิวเคลียส

ของฮีเลียม หลังจากนั้นเมื่ออิเล็กตรอนเสรีเคลื่อนที่ช้าลงเพราะอุณหภูมิลดลงอีก นิวเคลียสของไฮโดรเจน

และนิวเคลียสของฮีเลียมจึงสามารถดึงอิเล็กตรอนเหล่านี้ให้เคลื่อนรอบ กลายเป็นอะตอมของไฮโดรเจน

และอะตอมของฮีเลียม ซึ่งนับว่าเป็นธาตุแรก ๆ ที่เกิดขึ้นในเอกภพ ไฮโดรเจนเหล่านี้เองที่เป็นวัตถุดิบ

ส�ำคญัทีก่ลายเป็นดาวฤกษ์ เป็นดาวเคราะห์ รวมทัง้โลกซ่ึงเป็นแหล่งก่อก�ำเนดิชวีติ ธาตุต่าง ๆ  ในร่างกาย

มนุษย์จึงมาจากดวงดาว ต่อจากการเกดิอะตอมของไฮโดรเจนและอะตอมของฮเีลยีมแล้ว จงึเป็นช่วงเวลา 

	 27
 นิพนธ์ ทรายเพชร, “เอกภพ” ใน สารานุกรมไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน เล่ม ๓๐, (กรุงเทพมหานคร : 

ส�ำนักงานราชบัณฑิตยสภา, ๒๕๕๙), หน้า ๑๙๒๕๐-๑๙๒๕๑.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   10 18/4/2562   16:33:19



11ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

การเกดิกาแลก็ซ ีเกดิดาวฤกษ์ภายในกาแล็กซ ีส่วนระบบสรุยิะและโลกเกิดภายในกาแลก็ซทีางช้างเผอืก 

เมื่อประมาณ ๑๐,๐๐๐ ล้านปีหลังการเกิดบิกแบง

โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

	 อภิปรัชญา (metaphysics) เป็นปรัชญาสาขาหนึ่งท่ีตอบปัญหาว่า ส่ิงใดมีอยู่จริงหรือไม่ เช่น  

พระเป็นเจ้า (God) โลก (world) วิญญาณ (soul) สาระ (substance) เจตจ�ำนงเสรี (free will)
28

	 เครื่องมือที่นักอภิปรัชญาใช้พิสูจน์ความมีอยู่จริง (existence) ของสิ่งดังกล่าวข้างต้น ได้แก่  

หลักเหตุผล (causation) คอืหลกัการท่ีแสดงให้เหน็ว่า เหต ุ(cause) กบั ผล (effect) ของสิง่นัน้ๆ สอดคล้อง

กัน ไม่ขัดแย้งกัน ถ้าเหตุไม่สอดคล้องกับผล หรือผลไม่สอดคล้องกับเหตุ ถือว่าไม่สมเหตุสมผล (invalid) 

ถ้าเหตุสอดคล้องกับผล หรือผลสอดคล้องกับเหตุ ถือว่าสมเหตุสมผล (valid) ความสมเหตุสมผลนี้ ทนต่อ

การตรวจสอบ พิสูจน์ ของผู้รู้ท้ังหลาย จึงได้รับการยอมรับตรงกันว่า มีอยู่จริง ทรรศนะทางอภิปรัชญา 

ใช้หลักเหตุผลนี้เป็นเครื่องมือตัดสินความมีอยู่จริงของส่ิงท้ังหลายดังกล่าวแล้ว ซ่ึงต่างกับทรรศนะทาง

ศาสนาโดยทัว่ไปทีถื่อหลกัศรทัธาน�ำหน้าเหตผุล บางทใีช้เหตผุลเพือ่สนบัสนนุศรทัธา แต่ในพระพทุธศาสนา 

พบว่า หลักธรรมใดท่ีมีศรัทธาจะมีปัญญาก�ำกับไว้ด้วยเสมอ ทั้งนี้ก็เพื่อให้คานกัน ไม่น�ำไปสู่ความสุดโต่ง 

ในฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง หลักศรัทธาที่เก่ียวข้องกับเรื่องโลกธาตุ และควรพิสูจน์ว่า สมเหตุสมผลหรือไม่ คือ 

ตถาคตโพธิสัทธา ได้แก่ ความเชื่อในพระปัญญาตรัสรู้ของพระตถาคต

	 โลกธาตุ ๓ ขนาด ตามข้อมูลในพระไตรปิฎกที่อ้างถึงข้างต้น ถ้ามองตามแบบประจักษนิยม หรือ

ประสบการณ์นิยม (empiricism) จะไม่ยอมรับว่า มีอยู่จริง เพราะไม่เห็นประจักษ์ด้วยประสาทสัมผัส  

หรือด้วยเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์อย่างเช่นเอกภพ แต่ถ้าถามว่า เรื่องเอกภพมีอยู่ก่อนที่จะมีผู้ค้นพบ 

ใช่หรอืไม่ นกัวทิยาศาสตร์สมยันีท้กุคนจะตอบว่า ใช่ หากถามต่อไปว่า นกัวทิยาศาสตร์หรือนกัดาราศาสตร์

สมัยก่อน(ทีย่งัไม่มกีารค้นพบเอกภพ) เชือ่หรอืไม่ว่า มเีอกภพอยูจ่รงิ ค�ำตอบอาจจะเป็นไปในทางปฏเิสธว่า 

ไม่เชื่อ ซึ่งก็เหมือนกับที่ไม่เชื่อว่า มีโลกธาตุ ๓ ขนาดอยู่จริง เพราะไม่สามารถเห็นได้ด้วยประสาทสัมผัส 

หรือใช้เครื่องมือวิทยาศาสตร์พิสูจน์ได้

	 ถ้าถามนักเหตุผลนิยม (rationalist) ว่า มนุษย์สามารถหาความรู้บางอย่างที่เก่ียวกับโลกโดย 

ไม่จ�ำเป็นต้องผ่านประสาทสัมผัส ใช้แต่เหตุผลอย่างเดียวได้หรือไม่ เขาจะตอบว่า ได้ เพราะเขาถือว่า 

“ประสาทสัมผัสไม่สามารถให้ความรู้ที่แท้จริงเกี่ยวกับโลกได้”
29

	 28
 ส�ำนักงานราชบัณฑิตสภา, พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา ฉบับราชบัณฑิตยสภา (พิมพ์ครั้งท่ี ๕), (กรุงเทพ- 

มหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัดอรุณการพิมพ์, ๒๕๖๐), หน้า ๑๔๘.

	 29
 ส�ำนักงานราชบัณฑิตยสภา (อ้างแล้ว) หน้า ๒๑๒.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   11 18/4/2562   16:33:19



12 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

	 ต่อไปนี้ ขอน�ำข้อมูลที่เก่ียวกับโลกธาตุในพระไตรปิฎก และข้อมูลที่เกี่ยวกับเอกภพตามทฤษฎี 

บิกแบง ดังที่เสนอไว้ข้างต้น มาวิเคราะห์ด้วยเหตุผลตามทรรศนะทางอภิปรัชญา (เพียงบางกรณีที่พอจะ

เข้าใจได้ ส�ำหรับท่านผู้อ่านทั่วไป) ดังนี้

	 ๑.	พระพทุธเจ้าตรสัไว้ในอคัคญัญสตูรและสัตตสุริยสูตร ว่า โลก จักรวาล โลกธาตุ มสีภาวะไม่เทีย่ง 

ไม่ยั่งยืน เหมือนสังขารทั้งหลาย คือมีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และสลายไปตามกาลเวลา แล้วเกิดขึ้นใหม่อีก  

เมื่อมีเหตุปัจจัยให้เกิด

	 ในเรื่องเอกภพจากข้อมูลทางดาราศาสตร์ในปัจจุบัน พบว่า เอกภพยังมีการขยายตัวอยู ่ซึ่งแสดง

ว่า เอกภพมีการเปลี่ยนแปลงขนาดเรื่อยมาตั้งแต่จุดที่เกิดบิกแบง จนถึงปัจจุบัน และแสดงว่า เอกภพก็มี

สภาวะไม่เที่ยง ไม่ยั่งยืน เหมือนสังขารทั้งหลายตามพระพุทธพจน์ข้างต้น

	 ๒. 	เรื่องโลกธาตุ ๓ ขนาด ท่ีพระพุทธองค์ตรัสเล่าให้พระอานนท์และพระสาวกทั้งหลายฟังนั้น  

พระสารีบุตรเถระ อัครสาวกฝ่ายขวาผู้ได้รับเอตทัคคะทางปัญญา คงได้ร่วมฟังอยู่ด้วย ต่อมาท่านได้เสนอ

ผลการศกึษาตามพระพทุธพจน์น้ันไว้ในตวุฏัฏกสตุตนทิเทสและสารปีตุตสตุตนทิเทสแห่งคมัภร์ีมหานทิเทส 

ดังที่อ้างถึงข้างต้น ข้อเสนอของท่านที่ว่านี้ถูกน�ำเข้าสู่การสังคายนาครั้งแรกหลังพุทธปรินิพพาน ๓ เดือน 

โดยที่ท่านไม่ได้เข้าร่วมด้วย เพราะได้ปรินิพพานไปก่อน และในมหาสมาคมนั้นมีพระอรหันต์ ๕๐๐ รูป  

ที่พระมหากัสสปเถระประธานสงฆ์คัดเลือกให้เข้าร่วมท�ำสังคายนา ในจ�ำนวนนั้น คงมีหลายรูปที่เคยได้ฟัง

จูฬนิกาสูตรจากพระพุทธองค์โดยตรง

	 ข้อมูลที่ว่านี้แสดงให้เห็นว่า พระอรหันต์ทั้ง ๕๐๐ รูป เห็นด้วยกับพระสารีบุตรเถระ อันเป็นเหตุให้

คัมภีร์มหานิทเทสของท่านรวมอยู่ในพระไตรปิฎกด้วย

	 ๓. 	เรือ่งโลกธาต ุ๓ ขนาด ในจฬูนิกาสตูร พระพทุธองค์ทรงแสดงเพือ่ตอบค�ำทลูถามของพระอานนท์

ที่ทูลถามว่า ถ้าพระอรหันตสาวกใช้เสียงแสดงธรรมได้ไกลเท่าโลกธาตุขนาดเล็ก พระอรหันตสัมมา- 

สัมพุทธเจ้า ทรงใช้พระสุรเสียงแสดงธรรมได้ไกลเท่าใด จึงตรัสตอบว่า ได้ไกลเท่าโลกธาตุขนาดใหญ่หรือ

ไกลกว่านั้น ถ้าทรงประสงค์

	 ข้อมูลนี้แสดงว่า แม้พระอรหันตสาวกผู้มีปัญญาญาณ ทิพพจักขุญาณ ก็สามารถรู้และเห็นโลกธาตุ

ขนาดเล็ก ซึ่งมีอาณาเขต ๑,๐๐๐ จักรวาล เท่านั้น แล้วนักดาราศาสตร์ซึ่งยังเป็นปุถุชนจะรู้และเข้าใจเรื่อง

โลกธาตุได้อย่างไร แม้แต่เรื่องดวงดาวต่าง ๆ ในเอกภพ ก็ยังมีการค้นพบดวงใหม่อยู่เรื่อยๆ ไม่มีผู้ใดยืนยัน

ว่า พบหมดแล้วมีอยู่เท่านี้ ซึ่งแสดงว่า เรื่องเอกภพยังรู้กันไม่หมด อาจมีมากกว่าน้ีก็ได้ถ้าสามารถสร้าง

เครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ที่มีประสิทธิภาพยิ่งกว่านี้

	 ๔. 	เครือ่งมอืทางวทิยาศาสตร์ท่ีช่วยให้ค้นพบดวงดาวต่างๆ ตลอดกฎธรรมชาติทีท่�ำให้รูเ้รือ่งเอกภพ

มากขึ้นนั้นเกิดจากความรู้ความสามารถชั้นสูงยิ่งของมนุษย์ เครื่องมือเหล่านั้น ท�ำให้สามารถต่อยอดของ

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   12 18/4/2562   16:33:19



13ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

อวัยวะเครื่องรับรู้ คือประสาทสัมผัสธรรมดาให้มีประสิทธิภาพเกินมนุษย์ปุถุชนทั่วไป แต่ยังเทียบไม่ได้กับ

ทิพพจักขุญาณของพระอรหันตสาวกทั้งหลาย เช่น พระสารีบุตรเถระ พระอนุรุทธเถระ ดังอ้างถึงข้างต้น 

เพราะพระอรหนัตสาวกทัง้หลายผูม้ทีพิพจักขญุาณ สามารถรู้และเหน็โลกธาตุขนาดเล็กได้ และทราบดีว่า 

เรื่องโลกธาตุ ๓ ขนาด เป็นพระวิสัยสามารถของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายที่เรียกว่า ตถาคตโพธิ  

(พระปัญญาตรัสรู้ของพระตถาคต)

บทสรุป

	 ค�ำโลกธาต ุทีป่รากฏในพระไตรปิฎกท่ีอ้างถึงข้างต้น มคีวามหมาย ๓ อย่าง คอืหมายถึง โลกจกัรวาล 

และโลกธาตุ(ท่ีพอเทียบได้กับเอกภพของดาราศาสตร์) เฉพาะที่หมายถึงโลกธาตุ ๓ ขนาด ท่านใช ้

ค�ำบอกขนาดก�ำกับไว้ด้วย กล่าวคือ โลกธาตุขนาดเล็ก ท่านใช้ค�ำ จูฬนิกา ก�ำกับไว้ว่า สหสฺสี จูฬนิกา  

โลกธาตุ (โลกธาตุขนาดเล็กที่เรียกว่า สหัสสีโลกธาตุ) โลกธาตุขนาดกลางท่านใช้ค�ำ มชฺฌิมิกา ก�ำกับไว้ว่า 

ทฺวิสหสฺสี มชฺฌิมิกา โลกธาตุ (โลกธาตุขนาดกลางที่เรียกว่า ทฺวิสหัสสีโลกธาตุ) และโลกธาตุขนาดใหญ่ 

ท่านใช้ค�ำ มหาสหสฺส ี ก�ำกับไว้ว่า ติสหสฺสี มหาสหสฺสี โลกธาต ุ (โลกธาตุขนาดใหญ่ที่เรียกว่า ติสหัสสี- 

โลกธาตุ)

	 โลกธาตุขนาดเล็กมีอาณาเขต ๑,๐๐๐ จักรวาล จักรวาลหนึ่ง ๆ มีอาณาเขตเท่าที่ดวงจันทร์ ๑ ดวง 

ดวงอาทิตย์ ๑ ดวง โคจรส่องแสงให้สว่างรุ่งโรจน์ไปทั่วทุกทิศ ฉะนั้น โลกธาตุขนาดเล็กจึงมีอาณาเขต 

เท่าที่ดวงจันทร์ ๑,๐๐๐ ดวง และดวงอาทิตย์ ๑,๐๐๐ ดวง โคจรส่องแสงให้สว่างรุ่งโรจน์ไปทั่วทุกทิศ

	 ส่วนอาณาเขตของโลกธาตุขนาดกลาง ท่านให้ใช้อาณาเขตของโลกธาตุขนาดเล็กคูณด้วย ๑,๐๐๐ 

จึงได้ ๑,๐๐๐,๐๐๐ จักรวาล (คือ ๑,๐๐๐ + ๑,๐๐๐ = ทวิสหสฺสี) และอาณาเขตของโลกธาตุขนาดใหญ่ 

ท่านให้ใช้อาณาเขตของโลกธาตุขนาดกลางคูณด้วย ๑,๐๐๐ จึงได้ ๑๐๐,๐๐๐ โกฏิจักรวาล (คือ ๑,๐๐๐ 

+ ๑,๐๐๐ + ๑,๐๐๐ = ติสหสฺสี) ด้วยเหตุนี้ ชาวพุทธทั้งหลายจึงเชื่อตามตถาคตโพธิสัทธาว่า เรื่องโลกธาตุ

ทั้ง ๓ ขนาด ดังกล่าวเป็นพระวิสัยสามารถของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายเท่านั้น แม้พระอรหันตสาวก

ทั้งหลายผู้มีทิพพจักขุญาณก็รู้เห็นได้แค่โลกธาตุขนาดเล็กเท่านั้น

	 จากการศึกษาข้อมูลเรื่องเอกภพของนักดาราศาสตร์ เช่น ทฤษฎีบิกแบง ที่กล่าวถึงจุดเริ่มต้นและ

การขยายตัวของเอกภพ และน�ำไปศึกษาเปรียบเทียบกับข้อมูลเรื่องการเกิดและการสลายไปของโลก 

จักรวาล และโลกธาตุในอัคคัญญสูตร และสัตตสุริยสูตร ท�ำให้ได้ความรู้ความเข้าใจว่า เรื่องโลกธาตุ ๓ 

ขนาด มีอยู่จริง เช่นเดียวกับ เรื่องเอกภพ

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   13 18/4/2562   16:33:19



14 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

อักษรย่อที่ใช้ในบทความนี้

ขุ.ม. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก ขุทฺทกนิกาเย มหานิทฺเทสปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

ขุ.ม.อ. (บาลี)	 สทฺธมฺมปฺปชฺโชติกาย นาม ขุทฺทกนิกายฏฺกถาย มหานิทฺเทสวณฺณนา (ฉบับมหาจุฬา)

ขุ.สุ.อ. (บาลี)	 ปรมตฺถโชติกาย นาม ขุทฺทกนิกายฏฺกถาย สุตฺตนิปาตวณฺณนา 

	 ทุติโย ภาโค (ฉบับมหาจุฬา)

ที.ปา. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก ทีฆนิกาเย ปาฏิกวคฺคปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

ที.สี. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก ทีฆนิกาเย สีลกฺขนฺธวคฺคปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

ม.มู. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก มชฺฌิมนิกาเย มูลปณฺณาสกปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

ม.มู.อ. (บาลี)	 ปปญฺจสูทนิยา นาม มชฺฌิมนิกายฏฺกถาย มูลปณฺณาสกวณฺณนา 

	 ทุติโย ภาโค (ฉบับมหาจุฬา)

ม.อุ. (บาลี) 	 สุตฺตนฺตปิฏเก มชฺฌิมนิกาเย อุปริปณฺณาสกปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

วิ.มหา. (บาลี)	 วินยปิฏเก มหาวคฺคปาลิ (ปฐมภาค) (ฉบับมหาจุฬา)

วิสุทฺธิ. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก จตุนฺนํ อาคมานํ สาธารณฏฺกถาภูตํ ภทนฺตมหาพุทฺธโฆสตฺเถเรน กตํ  

	 วิสุทฺธิมคฺคปกรณํ (ปโม ภาโค) (ฉบับมหาจุฬา)

สํ.ม. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก สํยุตฺตนิกาเย มหาวารวคฺคปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

สํ.ส. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก สํยุตฺตนิกาเย สคาถวคฺคปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

องฺ.ติก. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก องฺคุตฺตรนิกาเย เอกก ทุก ติกนิปาตปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

องฺ.ติกฺ.อ. (บาลี)	 มโนรถปูรณิยา นาม องฺคุตฺตรนิกายฏฺกถาย ทุกาทินิปาตวณฺณนา (ทุติโย ภาโค) 

	 (ฉบับมหาจุฬา)

องฺ.สตฺตก. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก องฺคุตตรนิกาเย สตฺตก อฏฺก นวกนิปาตปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

องฺ.เอกก. (บาลี)	 สุตฺตนฺตปิฏเก องฺคุตฺตรนิกาเย เอกก ทุก ติกนิปาตปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

อภิ.ก. (บาลี)	 อภิธมฺมปิฏเก กถาวตฺถุปาลิ (ฉบับมหาจุฬา)

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   14 18/4/2562   16:33:19



15ศึกษาวิเคราะห์โลกธาตุตามทรรศนะทางอภิปรัชญา

บรรณานุกรม

นิพนธ์ ทรายทอง. “เอกภพ” ใน สารานุกรมไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน เล่ม ๓๐. กรุงเทพมหานคร : 

ส�ำนักงานราชบัณฑิตยสภา, ๒๕๕๙.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. ปปญฺจสูทนิยา นาม มชฺฌิมนิกายฏฺกถาย มูลปณฺณาสกวณฺณนา (ทุติโย 

ภาโค). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๒.

	  .	 ปรมตฺถโชติกาย นาม ขุทฺทกนิกายฏฺกถาย สุตฺตนิปาตวณฺณนา (ทุติโย ภาโค). 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๖๓๔.

	  .	 มโนรถปูรณิยา นาม องฺคตฺตรนิกายฏฺกถาย ทุกานิปาตวณฺณนา (ทุติโย ภาโค). 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๓.

	  .	 วินยปิฏเก มหาวคฺคปาลิ (ปฐมภาค) ไทย-รฏฺเ มหาจุฬาลงฺกรณวิทฺยาลเยน  

ปกาสิตา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สทธฺมมฺปปฺชโฺชตกิาย นาม ขทุทฺกนกิายฏฺกถาย มหานทิเฺทสวณฺณนา, กรงุเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๔.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก จตุนฺนํ อาคมานํ สาธารณฏฺกถาภูตํ ภทนฺตมหาพุทฺธโฆสตฺเถเรน กตํ  

วิสุทฺธิมคฺคปกรณ ํ(ปฐโม ภาโค).  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

๒๕๓๙.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก ขุทฺทกนิกาเย มหานิทฺเทสปาลิ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก ทีฆนิกาเย ปาฏิกวคฺคปาลิ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ-

ราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก ทีฆนิกาเย สีลกฺขนฺธวคฺคปาลิ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก มชฺฌิมนิกาเย มูลปณฺณาสกปาล.ิ กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา-

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สตุตฺนตฺปิฏเก มชฌฺมินกิาเย อปุริปณณฺาสกปาล.ิ กรุงเทพมหานคร : โรงพมิพ์มหาจุฬา-

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก สํยุตฺตนิกาเย มหาวารวคฺคปาล.ิ กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   15 18/4/2562   16:33:20



16 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก สํยุตฺตนิกาเย สคาถวคฺคปาลิ.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  .	 สุตฺตนฺตปิฏเก องฺคุตฺตรนิกาเย สตฺตก อฏฺก นวกนิปาตปาลิ. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  . สุตฺตนฺตปิฏเก องฺคุตฺตรนิกาเย เอกก ทุก ติกนิปาตปาลิ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	  . อภิธมฺมปิฏเก กถาวตฺถุปาลิ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

๒๕๐๐.

ส�ำนักงานราชบัณฑิตยสภา. พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา ฉบับราชบัณฑิตยสภา. (พิมพ์ครั้งที่ ๕). กรุงเทพ-

มหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัด อรุณการพิมพ์, ๒๕๖๐.

01. ��������������������� (���������) 1-16.indd   16 18/4/2562   16:33:20


