
การศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท
An Analytical Study of Mental Diseases in Theravada Buddhism

ชาตรี ชุมเสน
 

Chatree Chumsen
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,Thailand

Email : Chatree_250515 @ hotmail.com

 

บทคัดย่อ
	 บทความเรื่องนี้ผู้วิจัยศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท โดยมีวัตถุประสงค์ ๓ อย่าง 

คือ ๑) ศึกษาโรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท ๒) ศึกษากุศลจิตและอกุศลจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท  

๓) วิเคราะห์โรคทางจิตด้วยแนวคิดเรื่องกุศลจิตและอกุศลจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท จากการศึกษาพบว่า 

ทางการแพทย์ได้พบว่า ผู้ป่วยทางจิตมีความผิดปกติด้านความรู้สึก ความคิด อารมณ์ หรือพฤติกรรม 

อย่างแรงถึงขนาดคุมสติไม่อยู่ เช่นมีอาการหลงผิด อาการประสาทหลอน เมื่อเกิดขึ้นแล้วจะก่อให้เกิดการ

เปลีย่นแปลงและมคีวามผดิปกตอิย่างรนุแรงในด้านบคุลิกภาพ ความคดิ อารมณ์.เมือ่ตรวจสภาพทางกาย

กไ็ม่พบว่ามสีิง่ผดิปกตแิต่อย่างใด โรคทางจติคืออาการของคนสติไม่ปกติส่วนใหญ่กค็อื คลาดเคล่ือน ผันแปร

ไปจากคนจิตปกติ ไปเป็นคนที่ไม่ปกติ บ้า เพี้ยน เป็นโรคประสาท เป็นโรคจิต แต่หากได้รับการรักษาและ

การดูแลสนับสนุนท่ีเหมาะสม ผู้ป่วยมีโอกาสที่จะอาการดีขึ้นจนกลับมาใช้ชีวิตประจ�ำวันตามปกติได้ทาง

พระพุทธศาสนามองว่าโรคทางจิตใจที่มีความรู้สึกวิตกกังวล เกิดจากความเจ็บป่วยทางกาย ป่วยทางจิต 

กลัวเสียของรัก อารมณ์ท้อแท้ หมดอาลัยในชีวิต ไม่อยากมีชีวิตอยู่ ซ่ึงส่งผลต่อความเครียดและความ

ตรอมใจพระพุทธศาสนากล่าวถึงโรค ๒ ประเภท คือ โรคทางกายและโรคทางจิตใจ ดังนั้น สิ่งที่พระพุทธ-

ศาสนาอธิบายคือทุกคนเป็นโรคทางใจและกล่าวไว้เพื่อให้ตระหนักรู้และแก้ไข วิธีรักษาคนป่วยโรคทางจิต 

ทางการแพทย์มหีลายวธิแีพทย์มกัใช้ยารกัษาโรค การรกัษาด้วยไฟฟ้า และดูแลด้านจติใจและสงัคม วธิกีาร

รักษาของพระพุทธเจ้าแก้ปัญหาด้วยการท�ำจิตปัญญาบ�ำบัด ผู้ป่วยทางจิตใช้ธรรมะบ�ำบัด มี จริต ๖  

อินทรีย์สังวร พฤติกรรมสังวร และอาชีวสังวร เป็นต้น ผู้ป่วยโรคทางจิตถ้าบ�ำบัดเยียวยาถูกวิธีก็สามารถ

ด�ำเนินชีวิตได้ตามปกติสามารถพัฒนาชีวิตจนหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด

ค�ำส�ำคัญ : โรคทางจิต, พุทธปรัชญาเถรวาท

Received : April 20, 2019 
Revised : May 9, 2019

Accepted : May 11, 2019

30. �������������� (�����) 436-446.indd   436 21/5/2562   10:36:03



437การศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท

Abstract
	 This dissertation is to analytically study the metal decease of man with the idea  

of mind in Theravada Buddhist philosophy by having three objectives: 1) to study  

the metal decease of man with the idea of mind in Theravada Buddhist philosophy,  

2) to study the wholesome and unwholesome mind in Theravada Buddhist philosophy, 

and 3) to analytically study the metal decease of man with the idea of wholesome and 

unwholesome mind in Theravada Buddhist philosophy. The study was found that:  

The metal decease according to medical diagnostics is of the disorder of feeling,  

thought, emotion, or extreme behavior that outs of control, such as delusion, hallucination. 

These kinds of diseases once happened would cause extreme change and disorder in 

character, thought, and emotion, even when diagnosed but could not find any disorder. 

The mental decease one is the symptom of being abnormal in conscience, mostly, is of 

the symptom of error and changing from the normal one became abnormal, mad, crazy, 

neurotic, and mental ill, but once received proper treatment and support, the ill one has 

the chance to recover and be able to come back to live life as normal. The mental 

decease according to Buddhism is the symptom of mental ill having distress due to 

physical and mental ill, fearing of losing the beloved one, disheartenment, desperation, 

and the symptom of not wanting to live that would result in stress and grieve. There are, 

in Theravada Buddhism, two kinds of deceases, namely, physical and mental decease. 

So what Buddhism has explained was that everyone gets mental decease, and Buddhism 

mentions these kinds of deceases aiming at letting one be aware and fix them. The way 

to treat mental decease by medical treatment—there are many ways of treatments by 

the doctors, such as treatment byantipsychotic drugs, electricity, and taking care of them 

mentally and socially. The way to treat mental decease in Buddhism—the Buddha had 

remedied the problems with mental and wisdom therapy through the doctrines, such as 

the six intrinsic natures of a person, sense-restraint, behavioral restraint, and livelihood-

restraint, etc. The mental decease ones once received the correct treatment would be 

able to live their life as normal, and be able to develop their life till emancipating from 

the circle of birth and death.

Keywords : Metal decease, Theravada Buddhism 

30. �������������� (�����) 436-446.indd   437 21/5/2562   10:36:03



438 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับพิเศษ

บทน�ำ
	 พระพุทธศาสนากล่าวถึงโรค ๒ ชนิด คือ โรคทางกายและโรคทางจิต โรคทางกายคือโรคที่เกิดแก่

ร่างกายภายนอก ม ีแผล ฝี หนอง อาการบาดเจ็บต่างๆ เป็นต้น ส่วนโรคทางจิตคอืโรคทีเ่กดิภายในร่างกาย 

มโีรคจติประสาท โรคจติเภท และโรคทางจติวญิญาณ เป็นต้น มภีาวะทีเ่กีย่วเนือ่งกบักศุลจิตและอกุศลจิต 

โรคทางจิตจึงเป็นทุกข์อย่างหนึ่ง

	 ร่างกายมนุษย์ คือ ขันธ์ ๕ ย่อเป็น รูปและ นาม รูปคงเป็นรูป เวทนา สัญญา สังขารและวิญญาณ 

เป็นนาม โรคทีเ่กดิจากกายเรยีกว่าทกุข์กาย หรอืกายกิทกุข์โรคท่ีเกดิทางใจเรยีกว่าทกุข์ใจ หรอืเจตสกิทกุข์ 

ในพระสุตตันตปิฎกอังคุตตรนิกาย
1
 มีพุทธด�ำรัสถึงโรค ๒ ชนิด คือ โรคทางกายและโรคทางจิต มนุษย์ 

ทั้งหลายอาจพูดว่าตนเป็นคนมีสุขภาพดีไม่เคยเป็นโรคทางกายตลอดเวลา ๑ ปี ๒ ปี ๕–๑๐ หรือ ๑๐๐ ปี 

แต่จะหาผู้ที่ยืนยันว่าตนไม่เป็นโรคทางจิตเลยแม้เพียงครู่เดียวหาได้ยากเหลือเกินยกเว้นแต่พระอรหันต์ 

	 พระพุทธศาสนามองว่าทุกข์คือภาวะที่ทนได้ยาก กล่าวถึงทุกข์อันเกี่ยวกับโรคทางกายและโรค 

ทางจิตหลายชนิด 

	 ๑)	พยาธิทุกข์ หรือทุกขเวทนา ความเป็นทุกข์ เป็นโรค หรือความเจ็บป่วยทางกายอย่างที่เรียกว่า

โรคทางกาย อวัยวะต่างๆในร่างกายที่ไม่ท�ำหน้าที่ปกติ ร่างกายจึงเกิดโทษเกิดอันตราย 

	 ๒)	สันตาปทุกข์ ทุกข์คือความรุ่มร้อน หรือทุกข์ร้อน ได้แก่ความกระวนกระวาย เพราะถูกไฟคือ

กิเลส ได้แก่ราคะ โทสะและโมหะแผดเผา ทุกข์เพราะถูกกิเลสคือราคะ โทสะและโมหะแผดเผาจัดเป็น

ความเจ็บป่วยทางจิตหรือเป็นโรคทางจิต 

	 ๓)	ปกิณณกทุกข์ คือ ทุกข์เบ็ดเตล็ด หรือทุกข์จรมา ได้แก่ความเศร้าโศก ความทุกข์ ความเสียใจ 

ความคบัแค้นใจ เป็นต้น ทกุข์ประเภทนีจ้ดัเป็นโรคทางจิตและอาจก่อให้เกดิโรคจิต โรคประสาท โรคจิตเภท

และโรคจิตวิญญาณ เป็นต้น ซึ่งนับว่าเป็นโรคที่อันตรายมาก

	 ในพระไตรปิฎกมคี�ำยกย่องพระสมัมาสมัพุทธเจ้าว่าทรงเป็นนายแพทย์ผูย้ิง่ใหญ่ เป็นผูเ้ยียวยาบ�ำบดั

ทั้งโรคทางกายและโรคทางจิต ดังที่เล่าว่า ครั้งหนึ่งพระองค์ทรงพยาบาลภิกษุอาพาธผู้อนาถา ได้ตรัสกับ

ภิกษุทัง้หลายว่า ผูใ้ดอปัุฏฐากภกิษอุาพาธ ผูน้ัน้ชือ่ว่าปฏบิตัพิระองค์
2
 ดงันัน้ เมือ่มองด้านพระพทุธศาสนา 

การเยยีวยา บ�ำบดัความเจบ็ป่วยทัง้ความเจบ็ป่วยทางกายและทางจิต จึงเป็นส่ิงส�ำคญัยิง่ ผู้เยยีวยาเท่ากบั

ว่าได้อุปัฏฐากพระพุทธองค์เลยทีเดียว 

	 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จิตเป็นสังขตธรรม เป็นธรรมชาติอย่างหนึ่งเป็นนามธรรมไม่มีรูปร่าง

อาศัยอยู่ในร่างกายของสัตว์ (มนุษย์) จิตมีภาวะดิ้นรนกวัดแกว่งรักษายากห้ามได้ยากมักตกไป (ฟุ้งซ่าน) 

	 1
 องฺ.จตุกฺก. (บาลี) ๒๑/๑๕๗/๑๙๑.

	 2
 วิ.มหา. (บาลี) ๕/๑๖๖/๒๒๖.

30. �������������� (�����) 436-446.indd   438 21/5/2562   10:36:03



439การศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท

ตามอารมณ์ที่ตนต้องการเกิดเร็วดับเร็วเที่ยวไปไกลและเที่ยวไปดวงเดียว
3
แต่จิตเป็นธรรมชาติที่ฝึกฝนกัน

ได้ดังพระพุทธภาษิตว่า “จิตที่ดิ้นรนกวัดแกว่งรักษายากห้ามยากผู้มีปัญญาสามารถควบคุมให้ตรงได ้

เหมือนช่างศรที่ดัดลูกศรให้ตรงได้ฉะนั้น ธรรมของจิตด้ินรนเหมือนปลาที่ถูกจับโยนขึ้นจากน�้ำไปบนบก 

ดงันัน้ ผูม้ปัีญญาจงึควรละบ่วงแห่งมาร”
4
 “จติเป็นธรรมชาตริบัรูอ้ารมณ์อยูเ่สมอดงัข้อความว่า “ธรรมชาติ

ที่ชื่อว่าจิตเพราะคิดอธิบายว่ารู้อารมณ์”
5
 จิตนี้เรียกชื่อต่างกันได้ถึง ๑๐ ชื่อคือ จิต มโน มานัส หทัย  

ปัณฑระ มนายตนะ มนินทรีย์ วิญญาณ วิญญาณขันธ์ มโนวิญญาณธาตุ
6
 จิตถูกปรุงแต่งโดยปัจจัยมีภาวะ

ซึ่งเป็นไปตามสามัญญลักษณะ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา บางครั้งเป็นกุศลจิต บางครั้งก็เป็นอกุศลจิต 

ท่านกล่าวธรรมชาติของจิตดังนี้

	 ธรรมชาติท่ีช่ือว่าจิต เพราะท�ำให้วิจิตร
7
 หรือเพราะภาวะแห่งตนเป็นธรรมชาติวิจิตร  

หรือเพราะอันกรรมหรือกิเลสสั่งสมไว้ อนึ่ง หรือเพราะรักษาไว้ซึ่งอัตภาพอันวิจิตร  

หรือเพราะสั่งสมซึ่งสันดานของคนหรือเพราะมีอารมณ์อันวิจิตร
8

	 ในการศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในมนุษย์ด้วยแนวคิดเรื่องจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท ผู้วิจัยสรุป

ประเด็นปัญหาเพ่ือชี้ว่า โรคทางจิตเป็นสิ่งส�ำคัญ ความเจ็บป่วยก็เป็นส่ิงส�ำคัญ โดยเฉพาะโรคทางจิต

พระพทุธศาสนาให้ความส�ำคญัมากเป็นพเิศษ ในพระพุทธศาสนาจึงมคี�ำตอบ มคี�ำสอนมตัีวอย่าง มวีธิแีก้ไข

ที่แสดงไว้พรั่งพร้อมในคัมภีร์พระไตรปิฎก 

	 ผู้วิจัยตระหนักถึงคุณค่าและความส�ำคัญของปัญหาเรื่องนี้ จึงต้องการศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตใน

พุทธปรัชญาเถรวาทตามวัตถุประสงค์คือ

วัตถุประสงค์ของการวิจัย

	 ๑. 	เพื่อศึกษาโรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทและทางการแพทย์

	 ๒. 	เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 ๓.	เพื่อวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทและน�ำไปประยุกต์เป็นเครื่องมือรักษาผู้ป่วย 

ที่เป็นโรคทางจิต

	 3
 ขุ.ธ.อ. (บาลี) ๑/๒๑๕-๒๑๖.

	 4
 ขุ.ธ. (บาลี) ๒๕/๓๓/๒๒.

	 5
 อภิ.สงฺ.อ. (บาลี) ๑๑๐.

	 6
 อภิ.สงฺ.อ. (บาลี) ๓๔/๖/๒๒.

	 7
 มหามกุฏราชวทิยาลยั, อภธัิมมตัถสงัคหบาลีและอภธิมัมตัถวภิาวนิฎีกีา (ฉบับแปลเป็นไทย), (กรงุเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๖), หน้า ๒๑.

	 8
 วิจิตร หมายถึง งดงาม, แพรวพราว, แปลก, ตระการ

30. �������������� (�����) 436-446.indd   439 21/5/2562   10:36:04



440 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับพิเศษ

วิธีด�ำเนินการวิจัย

	 การด�ำเนินงานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงวิเคราะห์ (Analytical Research) โดยศึกษาค้นคว้าทาง 

เอกสาร (Documentary Investigation) ใช้พระไตรปิฎกบาลแีละไทยฉบบัมหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณ-

ราชวิทยาลัย และต�ำราทางวิชาการต่างๆ เป็นเอกสารประกอบการวิจัยโดยมีขั้นตอนการวิจัยดังนี้ 

	 ๑. 	ศึกษาค้นคว้าและส�ำรวจข้อมูลชั้นปฐมภูมิเกี่ยวกับการศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในมนุษย์ตาม

แนวคิดเรื่องจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท จากคัมภีร์พระไตรปิฎก และทฤษฎีทางการแพทย์

	 ๒. 	ศึกษาค้นคว้าและรวมรวบข้อมูลจากเอกสารทุติยภูมิเช่นหนังสือต�ำราบทความข้อเขียนเอกสาร 

อื่นๆ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง

	 ๓. 	สรปุผลการวจิยัและน�ำเสนอองค์ความรูท้ีไ่ด้จากการวเิคราะห์พร้อมข้อเสนอแนะศกึษาวเิคราะห์

สรุปผลการศึกษาวิจัย

	 จากการศกึษาค้นคว้าเรือ่งโรคทางจติในพทุธปรชัญาเถรวาท พบว่าหลกัธรรมค�ำสอนของพระพทุธเจ้า

เป็นธรรมโอสถที่สามารถบ�ำบัดโรคทางจิตได้อย่างศักด์ิสิทธิ์แท้จริง เมื่อปฏิบัติธรรมะมากเพียงไรโรคทาง

จิตก็จะค่อยสงบเบาบางหรือลดลงไปเพียงนั้น เมื่อโรคทางจิตลดน้อยลงย่อมมีความสุขสบาย ผู้วิจัยสรุป 

ผลการศึกษาวิจัยดังต่อไปนี้

	 วัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ 

	 โรคทางจติ เป็นอาการของคนบ้าทีส่ตไิม่ปกตคิลาดเคลือ่น ผนัแปร ผดิจากคนทีม่จีติปกต ิกลายเป็น

คนที่จิตไม่ปกติ บ้า เพี้ยน เป็นโรคประสาท หรือ เป็นโรคจิต ความหมายของคนจิตไม่ปกติ คือเป็นโรคจิต 

จดัเป็นโรคทางจิตเวชกลุม่หน่ึงท่ีมอีาการรนุแรงจนท�ำให้ผูป่้วยมกีารเปล่ียนแปลงทางจติจนไม่สามารถด�ำรง

ชีวิตอยู่อย่างปกติในชีวิตประจ�ำเหมือนกับคนอื่นๆ ในสังคมทั่วไป ส่วนโรคประสาทเป็นโรคทางจิตเวช 

กลุ่มหนึ่งที่ผู้ป่วยสามารถรับรู้สภาพความเป็นจริง มีการหยั่งรู้ตนดี คือ รู้ว่าตนเจ็บป่วย และมีพฤติกรรม 

ไม่ผิดปกติมากจนไม่เป็นที่ยอมรับของสังคม

	 การศึกษาในเรื่องนี้ผู้วิจัยมองตามมโนทัศน์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาและมองตามหลักของแพทย์ 

ด้านพระพุทธศาสนา พระสัมมาสัมพุทธเจ้าไดส้อนให้พระสาวกปฏิบัตขิัดเกลาพัฒนาจิตหลายวิธี เนื้อหา

ส่วนนี้ผู้วิจัยศึกษาค้นคว้าจากพระไตรปิฎก ส่วนในทางการแพทย์ พบว่า เป็นความผิดปกติด้านจิตใจที่

แสดงออกโดยความทุกข์ ความกลัดกลุ้ม ความวิตกกังวล ถ้าจิตใจไม่เข้มแข็ง อาการบกพร่องทางจิตนั้น 

มมีากมายหลายอาการหลายระดับ จิตใจของใครจะบกพร่องมากน้อยเพียงไร สังเกตจากพฤติกรรมทีเ่ขา

แสดงออกมา

30. �������������� (�����) 436-446.indd   440 21/5/2562   10:36:04



441การศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 วัตถุประสงค์ข้อที่ ๒ 

	 กุศลจิต หมายถึง จิตที่ฉลาด จิตไม่มีโทษและให้ผลเป็นกุศลวิบาก หมายถึง กุศลจิต ๒๑ ดวง  

มหากุศล ๘ รูปาวจรกุศล ๔ อรูปาวจรกุศล ๔ โลกุตรกุศล ๔ ซึ่งเป็นจิตที่เป็นเหตุ เมื่อเป็นกุศลกรรมที่มี

ก�ำลัง ย่อมเป็นปัจจัยให้เกิดกุศลวิบากจิต ๒๙ ดวง ซึ่งเป็นจิตที่เป็นผล (อเหตุกกุศลวิบาก ๘ มหาวิบาก ๘ 

รูปาวจรวิบาก ๕ อรูปาวจรวิบาก ๔ โลกุตตรวิบาก ๔ 

	 มหากุศลจิตคือ จิตที่ดีงามมีผลเป็นความสุข เมื่อใดที่มีมหากุศลจิตเกิดขึ้น เมื่อนั้นเราจะรู้สึก 

มีความสุข ใบหน้าแจ่มใส กิริยาวาจาเป็นไปในทางที่ดีงามมีความเรียบร้อยค�ำพูดเต็มไปด้วยความซื่อสัตย์

และจริงใจนุ่มนวล 

	 กุศลจิต เป็นจิตที่เกี่ยวข้องกับการท�ำบุญ ท�ำกุศล ถ้ามหากุศลจิตเกิดขึ้น เมื่อนั้นก็เป็นบุญกุศล เช่น

เดียวกับอกุศล ถ้าอกุศลจิตเกิดขึ้น เมื่อนั้นก็เป็นบาปเป็นอกุศล เป็นบาป เพราะจิตใจสั่งให้เกิดการท�ำบาป 

กายและวาจาเป็นไปตามอ�ำนาจจิต จิตสั่งกายไม่ดีเป็นบาป วาจาไม่ดีเป็นบาป ด้วยเหตุนี้ พระพุทธศาสนา

จึงมีค�ำสอนให้ระวังจิต ให้ส�ำรวมจิตว่าอย่าให้เกิดบาป เกิดอกุศล ส่วนมหากุศล มี บุญกิริยาวัตถุ ๑๐ และ

กุศลกรรมบถ ๑๐ เป็นต้น

	 จิตที่เป็นกุศลเรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ มี ๓ อย่าง คือ 

	 ๑) ทาน คือการให้ แบ่งเป็น ๓ ระดับ 

		  ๑) การให้สิ่งของเครื่องใช้ในการด�ำเนินชีวิต เรียกว่า อามิสทาน 

		  ๒) 	การให้อภัยหรือการอโหสิกรรมไม่ถือโทษ เรียกว่า อภัยทาน 

		  ๓) 	การให้ธรรมะ หรือการแนะน�ำทางด�ำเนินชีวิตที่ถูกต้อง เรียกว่า ธรรมทาน 

	 ๒)	ศีล คือ การส�ำรวมกายวาจาให้เรยีบร้อย การรกัษาศลีเป็นกศุลเพราะเป็นข้องดเว้นข้อห้ามมเีว้น

การฆ่าสัตว์ เป็นต้น เป็นกุศลสูงกว่าการให้ทาน 

	 ๓)	ภาวนา คือการเจริญการอบรม การพัฒนาสมาธิและปัญญา ภาวนาเป็นการเจริญการอบรม  

มี ๒ อย่าง คือ สมถภาวนา และวิปัสสนาภาวนา 	

	 ในพระพทุธศาสนา จติเป็นธรรมชาตท่ีิมลัีกษณะเป็นนามธรรม เกดิดับตลอดเวลา ไม่ใช่ตัวตนท่ีถาวร 

จิตเป็นปรมัตถ์ธรรมประเภทแรกในพระอภิธรรมระบุว่าจิตมีความส�ำคัญยิ่งต่อชีวิตของมนุษย์ เพราะว่า 

จิตเป็นหลักของสภาวธรรมท่ีเกิดในโลกมีหน้าที่ควบคุมและส่ังการให้มนุษย์กระท�ำสิ่งต่างๆท้ังฝ่ายดี  

(กุศลจิต) ทั้งฝ่ายชั่ว (อกุศลจิต )

	 วัตถุประสงค์ข้อที่ ๓

	 ๑) 	ทางการแพทย์มองว่าโรคจิต เป็นโรคที่มีความผิดปกติด้านความรู้สึก ความคิด อารมณ์ หรือ

พฤติกรรมอย่างแรง ถึงขนาดคุมสติไม่อยู่ เช่น อาการหลงผิด ประสาทหลอน บางทีเรียกว่า วิกลจริต  

30. �������������� (�����) 436-446.indd   441 21/5/2562   10:36:04



442 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับพิเศษ

เมื่อเกิดขึ้นแล้วก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงและมีความผิดปกติรุนแรงในด้านบุคลิกภาพ ความผิดปกตทิาง

ความคิด ความผิดปกตทิางอารมณ์ ความผิดปกติด้านพฤติกรรม 

	 ๒) ทางพระพุทธศาสนามองว่า โรคจิต ใจมีความรู้สึกวิตกกังวล เกิดจากความเจ็บป่วยทางกาย  

กลัวตาย กลัวเสียของรัก อารมณ์ท้อแท้ หมดอาลัยในชีวิต ไม่อยากมีชีวิตอยู่ ซึ่งส่งผลต่อความเครียดและ

ตรอมใจในที่สุด พระพุทธศาสนากล่าวถึงโรค ๒ ชนิด คือ โรคกาย และโรคจิต สิ่งที่พระพุทธศาสนาอธิบาย

คือ มนุษย์ปุถุชนเป็นโรคทางใจ พระพุทธศาสนาสอนเพื่อให้ตระหนักรู้และแก้ไข 

	 ๓) กุศลจิต กุศลจิตเกี่ยวข้องกับการน�ำไปบ�ำบัดผู้ป่วยโรคทางจิต กุศลจิต เป็นจิตที่เกี่ยวข้องกับ 

การท�ำบุญ ท�ำกุศล ถ้ามหากุศลจิตเกิดขึ้น เมื่อนั้นก็เป็นบุญกุศล เช่นเดียวกับอกุศล ถ้าอกุศลจิตเกิดขึ้น 

เมื่อนั้นก็เป็นบาปเป็นอกุศล เป็นบุญหรือบาปที่จิตใจ เพราะจิตใจเป็นผู้สั่งให้เกิดการท�ำบาป ให้เกิด 

การท�ำบุญ กายและวาจาเป็นไปตามอ�ำนาจจิต จิตสั่งกายไม่ดีเป็นบาป วาจาไม่ดีเป็นบาป ด้วยเหตุนี้ 

พระพุทธศาสนาจึงสอนให้ระวังจิต ส�ำรวมจิต อย่าให้เกิดบาป เกิดอกุศล เพราะมูลเหตุของกุศลจิต คือ 

กศุลจติ ๓ หมายถงึ การคิดทีเ่ป็นความด ีรากเหง้าหรอืต้นตอของความดทีัง้ปวง จติมมีากมายหลายประเภท 

มีกุศลจิต (จิตที่ดีงาม) วิบากจิต (จิตที่เป็นผล) และกิริยาจิต (จิตที่ไม่เป็นทั้งเหตุและผล) จิตต่างๆ เหล่านี้

เกิดขึ้นในวันหนึ่งๆ แต่ว่าเราไม่ค่อยรู้เรื่องจิตเหล่านี้ โดยมากเราไม่รู้ว่า จิตเป็นกุศล หรือ วิบาก หรือ กิริยา 

ถ้าพิจารณาสภาพของจิตก็จะเข้าใจตัวเองและผู้อื่น เราจะมีความเมตตากรุณาต่อผู้อื่น การวิเคราะห์การ

ปฏิบัติเพื่อบรรเทาโมหะด้วยหลักไตรสิกขาก็ดี การปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน ๔ ก็ดี สามารถประยุกต์กับ

การบ�ำบัดผู้ป่วยโรคทางจิตได้ 

	 ๔) อกุศลจิตมีความเกี่ยวข้องกับการน�ำไปบ�ำบัดผู้ป่วยโรคทางจิต อกุศลจิต หมายถึง จิตที่ชั่ว 

เป็นบาปและกิเลสเศร้าหมอง ให้ผลเป็นทุกข์ ส่วนมากเกิดได้ง่ายและเกิดขึ้นบ่อย ด้วยเหตุว่าเมื่อจิตได้รับ

อารมณ์ใดแล้วส่วนมากไม่ได้พิจารณาให้แยบคาย ไม่พิจารณาให้ซ้ึงถึงสภาพความเป็นจริงของอารมณ์ 

ที่ประสบ การไม่ใส่ใจพิจารณาอารมณ์ ซึ่งประกอบด้วยโลภมูลจิต โทสมูลจิต และโมหมูลจิต ซึ่งเป็นจิต

ฝ่ายบาปที่เกิดด้วยอ�ำนาจความโลภ (โลภเหตุ)บ้าง ความโกรธ (โทสเหตุ)บ้าง โดยมีความหลง (โมหเหตุ)

คอยสนับสนุน จิตประเภทนี้ส่งผลเป็นความทุกข์ เพราะเป็นเหตุให้เกิดการกระท�ำบาปทางกาย ทางวาจา 

และทางใจ ดังนั้นอกุศลจิตจึงเกี่ยวข้องกับการน�ำไปใช้บ�ำบัดผู้ป่วยทางจิต 

	 ๕) สาเหตุที่ท�ำให้คนป่วยโรคจิต ทางการแพทย์พบว่า เกิดจากปัจจัย ๒ อย่าง คือ ปัจจัยภายในและ

ปัจจัยภายนอก ปัจจยัภายในได้แก่ความผดิปกตทิางสมอง ความผดิปกตทิางจติ ความเจบ็ป่วยทางร่างกาย

และกรรมพนัธ์ุ ส่วนปัจจยัภายนอกเป็นการใช้ยาหรือการได้รบัสารเสพตดิเข้าสูร่่างกายในทางทีผ่ดิ หรอืใน

ปริมาณที่เกินพอดี อาจส่งผลกระทบท�ำให้เกิดอาการโรคจิตได้ 

30. �������������� (�����) 436-446.indd   442 21/5/2562   10:36:04



443การศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 ๖) 	สาเหตุที่ท�ำให้คนป่วยโรคจิต ทางพระพุทธศาสนามองว่าโรคทางจิต หมายถึงความส�ำคัญผิด  

คิดผิดและเห็นผิด เกิดขึ้นเพราะขาดปัญญา เกิดจากกิเลสครอบง�ำและเพราะการดื่มสุรายาเมา

	 ๗) 	วิธีการรักษาคนป่วยโรคทางจิต ทางการแพทย์อธิบายดังนี้ การรักษามีหลายวิธีแพทย์มักใช ้

ร่วมกันโดยมีหลักคือยา(รักษาโรคจิต)การรักษาด้วยยารักษาโรคจิตเป็นหัวใจในการรักษา นอกจากเพื่อ

ควบคมุอาการ ยงัสามารถลดการก�ำเรบิของโรคได้ พบว่าผูป่้วยทีก่ลบัมอีาการก�ำเริบอยูบ่่อย ๆ  นัน้ ส่วนใหญ่

มีปัญหาจากขาดยา

	 ๘) 	วิธีการรักษาคนป่วยโรคทางจิต พระพุทธเจ้าได้แก้ไขปัญหาความเจ็บป่วยทางจิตของบรรดา 

พระสาวกและบคุคลทัว่ไปให้มกี�ำลงัแขง็แรงต่อสูก้บัโรคร้ายจนสามารถหายจากอาการป่วยทางจติ หรอืแม้

ไม่สามารถหายป่วยก็มีสุคติภพเป็นที่หวังในภายภาคหน้า

	 ในการปฏิบัติต่อผู้เป็นโรคทางจิตต้องเข้าการรับรักษาทางจิตเวชและใช้พุทธวิธีพบงานวิจัยที่แสดง

ให้เห็นขอบเขตการใช้วิธีท�ำสมาธิเพื่อรักษาโรคทางจิตว่าสมาธิเป็นสิ่งที่สามารถน�ำมาใช้เพื่อจิตบ�ำบัด  

แต่ไม่สามารถน�ำไปใช้ส�ำหรบัผูป่้วยได้ทกุรายรวมถงึบคุคลทีเ่ป็นโรคทางจติอนัเกดิจากการฝึกสมาธ ิจงึควร

ประยุกตพ์ุทธวิธีในการแก้ปัญหาสังคมในสังคมปัจจุบันซึ่งมีปัญหาแตกต่างกับปัญหาในอดีต

	 พุทธปรัชญาเถรวาทเสนอวิธีแก้โรคทางจิตตามพุทธวิธี คือการน�ำกุศลจิตและอกุศลจิตไปใช้กับ 

การบ�ำบัดผู้ป่วยโรคทางจิตของมนุษย์ที่บ�ำบัดโดยธรรมอธิบายได้ดังนี้ 

	 ๑. 	พฤติกรรมสังวร รู้จักส�ำรวมระมัดระวังในความประพฤติทางกายและวาจา

	 ๒. 	อาชีวสังวร คือ รู้จักส�ำรวมระมัดระวังในการด�ำเนินชีวิตและการประกอบอาชีพ สร้างค่านิยม

และมีความภาคภูมิใจกับการด�ำเนินชีวิตที่สะอาดหมดจด ซื่อสัตย์ สุจริตและรู้จักพอเพียง

 	 ๓. 	อินทรีย์สังวร คือ การมีสติคอยควบคุมระมัดระวังสิ่งเร้าจากภายนอก ที่มากระทบทางตาหูจมูก

ลิ้นกายใจ ในอารมณ์ที่ปรากฏคือรูปเสียง กลิ่นรส สัมผัสและการรับรู้ทางใจ เพียรพยายามข่มจิตมิให้เกิด

ความอยากหรือไม่อยาก 

	 ๔.	ชอบสงบสงัด ฝึกอยู่คนเดียว ไม่คิดฟุ้งซ่าน ตัดสิ่งเร้าสิ่งกระตุ้นที่มาจากภายนอก กินอยู่ง่ายและ

พึ่งพาตนเองให้มากที่สุด

	 ๕. 	หลักอิทธิบาท ๔ เป็นคุณธรรมที่น�ำจะไปสู่ความส�ำเร็จได้ตามที่มุ่งหมาย

	 ๖. 	หลักพละ ๕ เป็นพลังที่ท�ำให้เกิดความมั่นคง เข้มแข็ง เกื้อกูลแก่อริยมรรค อย่าปล่อยให้ความ

เกียจคร้าน ความประมาท ความฟุ้งซ่าน ความไร้ปัญญา เข้าครอบง�ำ พละเป็นหลักปฏิบัติที่ช่วยให้จิตถึง

ความหลุดพ้นผู้ป่วยโรคทางจิตปฏิบัติพละจะท�ำให้มีความเข้มแข็ง หนักแน่น ไม่หวั่นไหวต่ออกุศลธรรม 

	 ๗. 	หลกัอินทรย์ี ๕ เป็นธรรมท่ีเป็นใหญ่ในกจิของตน เป็นใหญ่ในการท�ำหน้าทีก่�ำจดัความเกยีจคร้าน 

ความประมาท ความฟุ้งซ่าน ท�ำให้จิตมีความพร้อมในการท�ำงานและปฏิบัติธรรมก้าวหน้า

30. �������������� (�����) 436-446.indd   443 21/5/2562   10:36:04



444 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับพิเศษ

	 ๘. หลักโพชฌงค์ ๗ เป็นองค์แห่งความตรัสรู้ ประกอบด้วยความมีสติ ความเป็นธรรม ความเพียร 

ความอิ่มใจ ความสงบกาย สงบใจ สมาธิ และความมีใจเป็นกลาง โพชฌงค์เป็นหลักธรรมที่เกื้อกูลต่อการ

เจริญสมาธิและเจริญปัญญาท�ำให้มีสุขภาพจิตที่ดี

	 ๙.	หลักจริต ๖ จริต คือ ความประพฤติ กิริยาหรืออาการเป็นไปของสัตว์โลกมี ๖ อย่าง จริตย่อมมี

สัญญา อารมณ์แตกต่างกัน จริตทุกอย่างย่อมบริบูรณ์อยู่ในจิตของทุกคนตามธรรมชาติ

	 ๑๐. รักสันโดษ รู้สึกพอใจในสิ่งที่ “พึงมี” ตามฐานะ “พึงเป็น” ตามความสามารถและ “พึงได้” 

ตามครรลองคลองธรรม ยินดีตามมีตามได้ตามควร พอใจกับสิ่งที่ตนมีอยู่ พอใจในปัจจุบัน 

	 สรุปได้ว่า ผู้ประพฤติธรรมปฏิบัติธรรมะของพระพุทธเจ้าอยู่เป็นปกติ ธรรมค�ำสอนก็จะคุ้มครอง

รักษาเขาไม่ให้ตกไปในที่ชั่ว ถ้าเขามีอาการทางจิตก็สามารถบ�ำบัดให้หายหรือเบาบางลงไปธรรมค�ำสอน 

จะท�ำให้เขามีความร่มเยน็สงบสขุผูไ้ด้บรโิภคธรรมโอสถย่อมมคีวามสขุสมบรูณ์ จะไม่ถกูโรคทางจติรบกวน

	 พทุธปรชัญาเถรวาทถอืว่าโรคทางจิตมผีลกระทบ ๒ ด้าน คอื ทัง้ในด้านบวกและด้านลบ ผลกระทบ

ทั้งสองแง่นั้นแม้บรรพชิตเองก็ได้รับเช่นเดียวกับฆราวาส ถ้าไม่ปฏิบัติตามหลักธรรมที่ใช้ส�ำหรับแก้และ

บ�ำบัดโรคทางจิตอย่างจริงจัง โรคทางจิตนี้ถ้าไม่ได้รับการบ�ำบัดรักษาก็จะเป็นเหตุให้มีการประพฤต ิ

นอกพระธรรมวินัย และประพฤติล่วงละเมิดสิกขาบทยิ่งขึ้น บางคนถึงกับต้องอาบัติปาราชิกเลยก็มี  

เพราะความหลงมัวเมา แต่ถ้าปฏิบัติตามหลักธรรมท่ีใช้ส�ำหรับแก้และบ�ำบัดโรคทางจิต ชีวิตพรหมจรรย์

ย่อมประเสริฐ ภิกษุและสามเณรจึงควรส�ำเหนียกปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัย เพื่อความตั้งมั่นแห่ง

พระพุทธศาสนา

	 ส่วนผลกระทบในทางสังคม ทางพุทธปรัชญามองว่า โรคทางจิตก่อให้เกิดปัญหาสังคมด้านต่างๆ 

ตามมา มีปัญหาโจรกรรม ปัญหาฆาตกรรม ปัญหายาเสพติด สาเหตุของปัญหาเหล่าน้ันแตกต่างกัน 

ออกไป เช่น ความอยู่รอด เป็นต้น ถ้าเศรษฐกิจดี ปัญหาสังคมก็เบาบางลง ท�ำให้คนรู้จักหน้าที่ที่ตนจะพึง

ปฏิบัติต่อกัน เมื่อคนในสังคมรู้หน้าท่ีท่ีพึงปฏิบัติต่อกันโรคทางจิตที่ก่อให้เกิดปัญหาสังคมด้านต่าง ๆ  

จะลดน้อยลงหรอืว่าไม่มเีลย สงัคมกอ็ยูด้่วยกันอย่างสนัตสิขุ เพราะพระพทุธศาสนานยิมสนัตสิขุ ผูป้ระพฤติ

ธรรมะ ปฏิบัติตามธรรมค�ำสอนของพระพุทธเจ้าอยู่เป็นปกติ ธรรมค�ำสอนก็จะคุ้มครองรักษาไม่ให้เขา 

ตกไปในที่ชั่วและบ�ำบัดโรคทางจิตคือความโลภ ความโกรธ ความหลงเป็นต้น ให้หายหรือเบาบางลงไปได้

ท�ำให้มีความร่มเย็นสงบสุข

30. �������������� (�����) 436-446.indd   444 21/5/2562   10:36:04



445การศึกษาวิเคราะห์โรคทางจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท

ข้อเสนอแนะ

	 โรคทางจิตเกิดขึ้นไดแ้ก่สามัญชนและบุคคลทั่วไป ทั้งอาจเกิดแก่พระโสดาบัน พระสกทาคามีและ

พระอนาคามไีด้ ยกเว้นพระอรหนัต์ ในทีน่ีเ้สนอวธิกีารปฏบิตัตินให้พ้นจากการเป็นโรคทางจติเพือ่ด�ำรงตน

อย่างถูกต้อง

	 ส�ำหรับภิกษุ ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ คือ

	 ๑. 	ภิกษพุึงส�ำรวมระวังตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เมื่อกระทบอารมณ์ที่น่าชอบใจ ก็ไม่หลงมัวเมา 

หรือเมื่อกระทบอารมณ์ที่ไม่น่าชอบใจก็ไม่ยินร้ายโกรธเคือง

	 ๒. 	คณะสงฆ์และรฐัควรส่งเสรมิให้ภกิษมุคีวามรู้ ความเข้าใจพระธรรมวนิยัให้มากขึน้ จัดการศกึษา

ให้แก่ภิกษุอย่างจริงจังและทั่วถึงกว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน 

	 ๓. 	คณะสงฆ์และรฐัควรส่งเสรมิสนบัสนนุภาคปฏบิตัขิองภิกษอุย่างจรงิจงั โดยการจดัตัง้ส�ำนกัปฏบิตัิ

กรรมฐาน และมีกิจกรรมการปฏิบัติอย่างต่อเนื่องและจริงจัง 

	 ส่วนฆราวาส ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ คือ

	 ๑.	ควรรู้จักประมาณรู้จักพอ ยินดีพอใจในสิ่งที่หามาได้ด้วยความเพียรทีช่อบไม่เบียดเบียนตนและ

สังคมให้เดือดร้อน

	 ๒. 	รฐัควรจดัอบรมครผููท่ี้จะสอนวชิาพระพุทธศาสนาเพือ่ให้มคีวามรูค้วามเข้าใจตลอดถงึการปฏบิติั

ตนตามหลักพุทธธรรม เช่น ศีล ๕ เป็นต้น เพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีแก่นักเรียน

	 ๓. 	รฐัควรจดัให้มกีารเรยีนวชิาพระพทุธศาสนาในทกุระดบัการศกึษา เพือ่เป็นการปลกูฝังคณุธรรม

อย่างต่อเนื่อง

	 ๔. 	รฐัควรทีจ่ะมส่ีวนร่วมกบัคณะสงฆ์ควรจดัให้มีการเข้าค่ายอบรมศลีธรรม แก่ข้าราชการตลอดถงึ

พนกังานของหน่วยงานเอกชน เพือ่เข้าถึงแก่นแท้ของชวีติว่า การทีค่นเราไม่มโีรคทางจิต เป็นสิง่ทีป่ระเสรฐิ 

สามารถท�ำให้ชีวิตมีความสุขได้ตลอดไปได้อย่างแท้จริง

บรรณานุกรม

กองโรงพยาบาลโรคจิตกรมการแพทย์กระทรวงสาธารณสุข. ๘๐ ปีของจิตเวชในประเทศไทย. กรุงเทพ-

มหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภา,๒๕๑๒.

ขุนสรรพกิจโกศล (โกวิท ปัทมะสุนทร). คู่มือการศึกษาพระอภิธรรมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ ๒. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์อ�ำพลพิทยา, ๒๕๐๕. 

ซิกมัน ฟรอยด์. ทฤษฏีของนักจิตวิทยา. กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๔๒.

พร รัตนสุวรรณ. สุขภาพทางจิต. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๗.

30. �������������� (�����) 436-446.indd   445 21/5/2562   10:36:05



446 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๖ ฉบับพิเศษ

พระเทพดิลก. พรหมวิหารธรรมเรือนใจของผู้ใฝ่สุข. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ ธรรมสภา, ม.ป.ป.

พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ติวณฺโณ). การบริหารจิต. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๓๙.

พระเทพเวท ี(ป. อ. ปยตุโฺต). พจนานกุรมพทุธศาสตร์ ฉบบัประมวลธรรม. พมิพ์ครัง้ที ่๗. กรงุเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๗.

พระธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ). สุขภาพจิต. กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์ธรรมสภา, ๒๕๓๙.

พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร. “จิตบริสุทธ์ิโดยธรรมชาติ: ในทัศนะของเถรวาทกับมหายาน”, รวบรวม

บทความทางวิชาการ เรื่อง มหาจุฬาวิชาการ โดย คณะกรรมการฝ่ายวิชาการ.กรุงเทพ-

มหานคร :โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฏกภาษาบาลี มหาจุฬาเตปิฏกํ ๒๕๐๐. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐.

	 . อรรถกถาภาษาไทย ฉบบัมหาจฬุาอรรถกถา. กรงุเทพมหานคร : โรงพมิพ์มหาจฬุาลงกรณ-

ราชวิทยาลัย,๒๕๕๐-๒๕๖๐.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. อภิธัมมัตถสังคหะ แปลร้อยอย่างพิสดาร. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

ประยูรวงศ์, ๒๕๑๙.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. อภิธัมมัตถสังคหบาลีและอภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา (ฉบับแปลเป็นไทย). กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๖.

มาโนช สุขฤกษ์. จิตวิทยาอปกติ. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๒๔.

วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า, กรมพระยา. ธรรมนิยามสูตร. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏ- 

ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘.

	 . วิปัสสนากรรมฐาน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘.

30. �������������� (�����) 436-446.indd   446 21/5/2562   10:36:05


