
เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด กับพุทธปรัชญา
A Comparative study of Søren Abbey Kierkegaard’s Existentialism 

and Buddhist Philosophy

ศรุตานนท์ ไรแสง*
Sarutanon Raisang

สาขาวิชาปรัชญา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย
Department of Philosophy Gradual School Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand

E-mail: risang0022@hotmail.com

Received : July 6, 2021
Revised : July 16, 2021

Accepted : July 21, 2021

บทคัดย่อ
	 บทความเรื่องน้ีมีความมุ่งหมายเพื่อ“การศึกษาเปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของซอเร็น อาบี 

คีร์เคกอร์ดกับพุทธปรัชญา” นี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการ ดังนี้ (๑) เพื่อศึกษาปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ 

ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด (๒) เพื่อศึกษาปรัชญาอัตถิภาวนิยมในพุทธปรัชญา และ (๓) เพื่อศึกษา 

เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ดกับพุทธปรัชญา การวิจัยนี้เป็นการวิจัย 

เชิงคุณภาพและประเภทวิเคราะห์เอกสาร 

	 จากการวิเคราะห์ พบว่า ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด เสนอว่าชีวิตมนุษย์จะด�ำรงอยู่ โดยมีปฏิสัมพันธ์

ร่วมกับสังคมและผู้อื่น ซึ่งมนุษย์แต่ละคนก็ต้องมีความเป็นตัวตนแบบปัจเจกชน (individual) และต้องมี

เป้าหมายของชีวิตหลายมิติ (ontic dimension) ในโลกจริง ๆ ไม่ใช่โลกสมมติขึ้นมา ซ่ึงต่อมาแนวคิด 

ปัจเจกชนก็ได้ขยายฐานแนวคิด ออกเป็น ๓ ระดับ คือ (๑) อัตถิภาวะกับสุนทรียศาสตร์ (Aesthetical 

stage) (๒) อัตถิภาวะกับจริยศาสตร์ (Ethical stage) (๓) อัตถิภาวะกับศาสนา (Religious stage)  

เพื่อเชื่อมโยงศรัทธา (faith) ท่ีมีต่อพระเจ้าขัดเกลาจิตใจของตนเองอย่างบริสุทธิ์ แต่ในทางพุทธปรัชญา

มองโลกและชีวิตที่ปรากฎในพุทธประวัติของเจ้าชายสิทธัตถะ ท่ีมองเห็นปัญหาใหญ่ของมนุษย์จึงได้เริ่ม

ด�ำรหิาวธีิแก้ไข ในทีสุ่ดได้เลอืกทางแห่งการแสวงหาความจรงิและความหมายของชีวติตนนัน้ตกอยูภ่ายใต้

กฎแห่งไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา แต่ด้วยความที่ไม่รู้ของมนุษย์จึงเข้าไปหลงยึดหลงติดอยู่

กับความเป็นกลุ ่มก้อนของธาตุทั้งหลาย ด้วยอ�ำนาจของความอยากยากเข้าใจผิดคิดว่าเป็นตัวตน  

แต่ความจริงมันคือ สภาพของความว่างเปล่า ดังนั้น ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ดให้ความส�ำคัญในหลักศรัทธา 

	 * นางสาวศรุตานนท์ ไรแสง Miss Sarutanon Raisang นิสิตปริญญาเอก Ph.D. Student

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   37 25/8/2564   17:27:29



38 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๒

(faith) ซึง่เป็นเครือ่งยดึเหนีย่วจติใจ เพือ่ไม่ให้จิตส�ำนกึหมกหนนุไปกบัส่ิงแวดล้อมทางสังคมรอบ ๆ  ตัวเอง 

เพราะจะท�ำให้ตวัเองไปกระท�ำสิง่ทีผ่ดิต่อพระเจ้า แต่ในพทุธปรชัญาให้ความส�ำคญัในกฎไตรลกัษณ์ ดงันัน้

ปรัชญาอัตถิภาวนิยมของทั้ง ๒ จึงมุ่งไปถึง “แก่นแท้ของศาสนา” ทั้งสิ้น

ค�ำส�ำคัญ: การศึกษาเปรียบเทียบ; ปรัชญาอัตถิภาวนิยม; ปัจเจกชน

Abstract
	 This article aims to analyze “A Comparative Study of Søren Abbey Kierkegaard’s 

Existentialism and Buddhist Philosophy” is of 3 objectives: (1) to study Soren abbey 

Kierkegaard’s concept of the Existentialism; (2) to study the concept of the Existentialism 

in Buddhist philosophy; and (3) to Comparative study of Søren abbey Kierkegaard’s 

existentialism and Buddhist Philosophy. This is a qualitative research. 

	 In the study of the first objective, it was found that the Søren Abbey Kierkegaard’s 

suggesting that human life will exist by interacting with society and others In which each 

human being must have an individual identity and must have the goal of an ontic dimension 

in the real world, not a fictional world. Which later, the individual concept was expanded 

to 3 levels: 1) Aesthetical stage, 2) Ethical stage, 3) Religious and religious status to connect. 

Linking faith to God, purifying his mind purely. And Buddhist philosophy looking at  

the world and the life that appears in the history of Prince Siddhartha Who saw the big 

problems of human beings, therefore began to find solutions Finally, choosing the way 

of seeking truth and the meaning of his life falls under the laws of trinity, namely every 

Aniccatà, Dukkhatà, Anattatà, but with the unaware of the human being enters into 

capturing the group of elements. All with the power of a misunderstood desire to be  

an individual but the truth is Condition of emptiness. Accordingly Søren Abbey Kierkegaard’s 

giving importance to the faith which is the anchor of the mind In order not to raise 

consciousness with the social environment around himself because it will make himself 

go wrong with God But in Buddhist philosophy, it is important in the Three Characteristics 

(Tilakkhaṇa). Therefore, the two existential philosophies therefore focus on the “essence 

of religion”.

Keywords: Comparative Study; Existentialism; Individual

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   38 25/8/2564   17:27:29



39เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด กับพุทธปรัชญา

บทน�ำ
	 โดยทั่วไป คนเรามักมีความเชื่อว่า “มนุษย์ได้มุ่งแสวงหาความจริงและความหมายของชีวิต” แต่ที่

ผ่านมาการแสวงหาของมนุษย์ดูเหมือนยิ่งไกลห่างออกไปจากความเป็นจริงของชีวิต จึงมีนักคิดกลุ่มหนึ่ง

เห็นว่ามนุษย์ควรหันกลับเข้ามาหาความหมายในตัวเองด้วยการตระหนักรู้ภายใน เพราะมองเห็นว่า 

มนุษย์ได้สูญเสียความเป็นตัวตนไปกับสิ่งภายนอกซ่ึงมิใช่ความเป็นจริงของชีวิต ความเป็นจริงของชีวิต 

(Authenticity) หมายถึง การใช้ชีวิตอย่างเป็นชีวิตจริง ๆ โดยเป็นคนเลือกและตัดสินใจเองที่จะท�ำอะไร  

ก็เพราะได้เลือกเช่นนั้น ไม่ใช่เพราะสถานการณ์บังคับ ไม่ใช่เพราะระบบบอกหรือกฎก�ำหนดให้ ความเป็น

มนุษย์คือการด�ำรงอยู่ก่อนสารัตถะ เป็นสิ่งมีอยู่ในโลก เป็นกระแสชีวิตจริง ๆ ที่ไม่มีอะไรอยู่เบื้องหน้า 

เบื้องหลังของการด�ำรงอยู่ เป็นการด�ำรงอยู่ท่ามกลางสถานการณ์ที่แวดล้อม มนุษย์จึงควรตระหนักรู้ 

และเลือกตัดสินใจด้วยตัวเขาเองอย่างอิสระและมีความรับผิดชอบในกระท�ำนั้น

	 นักคิดกลุ่มนี้ถูกขนานนามว่า “นักปรัชญาอัตถิภาวนิยม” เพราะมีแนวคิดท่ีให้ความส�ำคัญกับ 

การด�ำรงอยู่ของมนุษย์ กระตุ้นให้มนุษย์หันกลับเข้าสู่ตนเอง โดยการตระหนักรู้ว่าตัวเองเป็นอย่างไร  

ความส�ำคัญของปรัชญาอัตถิภาวนิยม จึงมีในหลายนัยที่สามารถตอบปัญหาของตัวเองได้ว่าความจริง 

คืออะไร เม่ือรู้ความจริงนั้นแล้วจะวางตัวหรือวางท่าทีต่อความจริงนั้นอย่างไร เมื่อมนุษย์รู้จักอัตถิภาวะ

ของตัวเอง อัตถิภาวะจะเป็นพื้นฐานของความรู้ว่าเขาจะด�ำเนินชีวิตไปอย่างไร ท่ามกลางสถานการณ ์

ที่เป็นอยู่ การก�ำหนดคุณค่าและเป้าหมายก็จะเหมาะสมกับความเป็นมนุษย์ผู้ที่รู้จักตัวเอง แทนที่จะเสาะ

แสวงหาแต่คณุค่าหรอืสารตัถะภายนอก ซึง่นบัแต่จะห่างไกลออกไปจากความเป็นจริงทีเ่ป็นไปไม่ได้ ปรัชญา

อัตถิภาวนิยมจึงเป็นปรัชญาท่ีจะท�ำให้ชีวิตมนุษย์เป็นไปได้มากกว่าที่เป็นอยู่ เพราะการที่มนุษย์เข้าใจ 

ตัวเองว่ามีอยู่อย่างไรนั้นจะมีผลต่อการเลือกและตัดสินใจด้วยตนเอง ถือเป็นจริยธรรมเบ้ืองต้นส�ำหรับ

มนษุย์ ปรชัญาอตัถภิาวะนยิมจงึให้ความส�ำคัญแก่การด�ำรงอยูข่องมนษุย์มาก่อนคณุค่าอืน่ใด เป็นปรัชญา

ทีพ่รากอ�ำนาจจากเทวะมาไว้ในก�ำมอืของมนษุย์ ท�ำให้มนษุย์เป็นอสิระจากการก�ำหนดหรอืถกูควบคมุจาก

อ�ำนาจภายนอก มนุษย์จึงสามารถเลือกและตัดสินใจได้ด้วยตัวเขาเอง

	 ผู้ที่ถือว่าเป็นต้นก�ำเนิดหรือบิดาของนักปรัชญาสายนี้คือ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด (SÆren Aabye 

Kierkegaard, 1813-1855) นักปรัชญาชาวเดนมาร์กที่ได้เสนอปัญหาอัตถิภาวะ (existence) ที่เกิด 

ขึน้จรงิในชวีติของตนเอง ซึง่คร์ีเคกอร์ดมคีวามสัมพันธ์กบัพระเจ้าตามหลักค�ำสอนของศาสนาคริสต์ (นกิาย

โปรเตสแตนท์) อย่างแน่นแฟ้นและในระบบปรัชญาอตัถภิาวนยิมของเขาจึงเป็นอตัถภิาวนยิมแบบเทววทิยา 

คีร์เคกอร์ดใช้ค�ำศัพท์เพื่อตีความในแนวคิดอัตถิภาวะของตนเองว่า “การกระโดดด้วยศรัทธา” (the leap 

of faith) กล่าวคือการข้ามจากระดับหนึ่งไปสู่ระดับหนึ่งด้วยการตัดสินใจที่จะกล้ากระโดดเพ่ือความ

ก้าวหน้าของอัตถิภาวะนั้น จากค�ำกล่าวข้างต้นผู้วิจัยจึงขอน�ำประเด็นอัตถิภาวะของพระเจ้าที่ปรากฎใน

หนังสือ Concluding Unscientific Postscript ซึ่งเป็นผลงานของคีร์เคกอร์ด

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   39 25/8/2564   17:27:29



40 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๒

	 ค�ำสอนของคริสต์ศาสนาตามความเห็นของข้าพเจ้า ควรจะต้องเริ่มต้นจากกิจกรรมของพระคริสต์

และควรจะต้องเป็นเช่นนี้มากขึ้นไปอีก ถ้าหากได้มองในแง่ที่ว่า พระคริสต์มิได้วางระบบค�ำสอนไว้ตายตัว 

แต่ทว่าพระองค์ทรงท�ำการให้เห็นพระองค์ไม่ได้สอนว่ามีการไถ่บาปส�ำหรับมนุษย์ แต่ทว่าพระองค์ 

ทรงท�ำการไถ่บาปมนุษย์ให้เห็น...โดยกิจกรรมของพระองค์ พระองค์ทรงแสดงธรรมชาติของพระองค์ 

ให้มนุษย์เข้าใจ ความสัมพันธ์ของพระคริสต์กับพระเจ้า มนุษย์ ธรรมชาติ และสถานการณ์ของมนุษย์  

เป็นไปตามเงื่อนไขของกิจกรรมของพระองค์ สิ่งอื่นทั้งหมดจึงถือได้ว่าเป็นเพียงอารัมภบท

	 จะเห็นได้ว่าคีร์เคกอร์ดยึดหลักศรัทธาของศาสนาคริสต์เพื่อน�ำไปสู่การแสวงหา “อัตนัยภาพ คือ

ความจริง” โดยใช้วิธีการเล่าเรื่องผ่านประสบการณ์ชีวิตของตนเอง ต่อมาคีร์เคกอร์ดก็ได้ค้นพบระบบ 

ความคิดในปรัชญาอัตถิภาวนิยมว่ามีอิทธิพลในด้านการศึกษาศาสนา จริยธรรมและสุนทรียศาสตร์  

จนกลายเป็นแนวคิดเสนอทฤษฎี Stage of life way: aesthetical-ethical-religiousของคีร์เคกอร์ด 

อันเป็นแนวคิดเกี่ยวกับปรัชญาชีวิต ที่มีลักษณะเป็นรูปธรรมที่สุด (ontic dimension)

	 หากมองถึงพุทธปรัชญา ซึ่งเป็นปรัชญาท่ีให้ความส�ำคัญในความเป็นมนุษย์ว่า“ความเป็นมนุษย ์

มาก่อนชาติก�ำเนิด เช่น ความเป็นกษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์หรือศูทร” ความเป็นมนุษย์มิได้ประเสริฐ 

เพราะชาติก�ำเนิด แต่ความเป็นมนุษย์จะมีความหมายหรือคุณค่าขึ้นอยู่ที่การกระท�ำ
1
 เพราะการกระท�ำ

จงึได้เกดิมาเป็นมนษุย์ และการทีจ่ะได้เกดิมาเป็นมนษุย์ซึง่พุทธปรชัญามองว่าเป็นเรือ่งยาก ดงัพระพทุธพจน์

ที่ตรัสไว้ว่า “กิจฺโฉ มนุสฺสปฏิลาโภ แปลว่า การได้เกิดมาเป็นมนุษย์นับว่ายาก
2
 แม้การที่จะด�ำเนินชีวิต

อย่างมคุีณค่ากย็ากยิง่ ฉะน้ัน การได้เกดิมาเป็นมนษุย์ถอืเป็นจดุเริม่ต้นทีส่�ำคญั พทุธปรชัญาจงึเน้นให้มนษุย์

ตระหนักรู้ตัวเอง เพื่อการด�ำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่า ในการตระหนักรู้ตัวเองนั้น พุทธปรัชญาได้แสดงไว้ใน

หลาย ๆ แห่งด้วยกัน เช่น พระพุทธพจน์ที่ตรัสเตือนให้มนุษย์ส�ำนึกรู้ตนเองว่า“อตฺตนา โจทยตฺตานํ  

แปลว่า จงเตือนตนด้วยตนเอง”
3
 นั่นหมายความว่า“ความส�ำนึกที่มีอยู่ ไม่มีใครก�ำหนดให้เป็นไป ไม่มีใคร

ตักเตือน เราเองเท่าน้ันท่ีมีส�ำนึกรู้ เราจึงต้องเตือนตัวเอง แม้พุทธปรัชญาจะยอมรับว่าปัจจัยภายนอก  

(ปรโตโฆสะ) ยังเกื้อกูลต่อการส�ำนึกรู้ตัวเองได้ด้วย ความสัมพันธ์ของมนุษย์กับโลก ภายนอกจึงยังมีความ

ส�ำคัญ แต่สิ่งส�ำคัญเน้นให้เกิดการตระหนักรู้ภายในตนเป็นหลัก ดังเหตุการณ์ตอนหนึ่งในพุทธประวัติ 

เมื่อครั้งตรัสรู้ใหม่ ๆ พระพุทธเจ้าได้ด�ำเนินผ่านไปยังไร่ฝ้ายแห่งหนึ่ง พบวัยรุ่นกลุ่มหนึ่งมีจ�ำนวน ๓๐ คน 

ก�ำลังพากันตามหาสตรีนางหนึ่งที่ขโมยเครื่องประดับหลบหนีไป พวกเขาจึงพากันตามหานาง ผ่านไปยัง 

ไร่ฝ้ายพบกับพระพุทธเจ้าจึงกราบทูลถามว่า เห็นหญิงคนหนึ่งผ่านมาทางนี้ไหม พระองค์สอบถาม 

	 1
 ดูรายละเอียดใน ขุ.สุ.(ไทย) ๒๕/๑๔๑-๑๔๒/๕๓๒.

	 2
 ขุ.ธ.(ไทย) ๒๕/๑๘๒/๙๐.

	 3
 ขุ.ธ.(ไทย) ๒๕/๓๗๙/๑๕๑.

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   40 25/8/2564   17:27:29



41เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด กับพุทธปรัชญา

ทราบความเป็นมาแล้วจึงได้ตรัสถามกลับไปว่า “พวกเธอจะแสวงหาสตรีหรือแสวงหาตนดีกว่า” จากที่ 

วัยรุ่นกลุ่มนั้นมัวสนใจไปภายนอก คือเรื่องของสตรีนางนั้นด้วยอ�ำนาจของความโกรธ เมื่อได้ฟังดังนั้น  

จึงท�ำให้พวกเขาได้สติกลับคืนมาส�ำนึกรู้ขึ้นมาทันทีจึงตอบว่า “แสวงหาตนดีกว่า พระเจ้าข้า”
4
 แสดงว่า

ปัญหาไม่ได้ขึน้อยูก่บัสิง่ภายนอกเพยีงอย่างเดียว ส่ิงภายนอกเป็นเพียงสถานการณ์ให้เราได้เกดิการเรียนรู้

ที่จะแก้ไขที่ตัวเราเอง พระพุทธองค์ได้ตรัสบอกวิธีแก้ไขปัญหาที่แท้จริง คือ การรู้จักตัวเอง จึงได้ประทาน

วิธีที่ท�ำให้พวกเขาได้ตัดสินใจเลือกกระท�ำด้วยตัวเขาเองอย่างอิสระ ซ่ึงสอดรับกับพระพุทธพจน์ที่เคย 

ตรัสไว้ในหลายๆ แห่งว่า “ตนแลเป็นที่พึ่งแห่งตน คนอื่นใครเล่าจะเป็นที่พึ่งของเราได้”
5
 หลักส�ำคัญของ

พุทธปรัชญาอย่างหนึ่งก็คือ มนุษย์ควรท�ำความเข้าใจตัวเองให้ถ่องแท้ โดยเน้นให้มนุษย์ศึกษาเพื่อพัฒนา

ตนเองไปสู่เป้าหมายคือความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ในฐานะที่มนุษย์เป็นมนุษย์ มิใช่สิ่งที่ถูกสร้างมา มนุษย์

จึงสามารถพัฒนาตัวเองได้ ความเป็นมนุษย์มิใช่ขึ้นอยู่กับอ�ำนาจของผู้สร้างหรือเทพเจ้าองค์ใดที่จะปล่อย

ให้เป็นไปตามที่ก�ำหนดของโชคชะตา แต่มนุษย์คือผู้ก�ำหนดบทบาทของตัวเขาเอง

	 ในฐานะทีพ่ทุธปรชัญาเกดิมาก่อนปรชัญาอตัถิภาวนยิม โดยให้ความส�ำคญัแก่ภาวะความเป็นมนษุย์

จึงเน้นความมีอยู่ของมนุษย์มาเป็นจุดเริ่มต้นในการแสวงหาความจริง และก็เป็นจุดเริ่มต้นเดียวกันของ 

นักอัตถิภาวนิยม เพราะนักอัตถิภาวนิยมคือนักเริ่มต้นในการแสวงหาหนทางใหม่ที่ดีกว่า ดังนั้น ผู้วิจัย 

จึงสนใจในประเด็นแนวความคิดของปรัชญาอัตถิภาวนิยมของทั้ง ๒ ทัศนะ คือ (๑) ทัศนะของคีร์เคกอร์ด 

กบั (๒) ทศันะของพทุธปรชัญา ว่ามคีวามเหมือนและความแตกต่างกันอย่างไร จงึเป็นทีม่าข้อหัวดษุฎีนิพนธ์ 

“การเปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของคีร์เคกอร์ดกับพุทธปรัชญา” ซ่ึงผู้วิจัยก็จะท�ำการศึกษา 

เปรียบเทียบเพื่อน�ำไปสู่เนื้อหาที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ไป

	 ก. ปรัชญาอัตถิภาวนิยมของคีร์เคกอร์ด

	 เนื่องจากคีร์เคกอร์ดให้ความส�ำคัญกับค่าของปัจเจกชนและหนทางแห่งการแสวงหา สัจจะเชิง 

อัตวิสัยของมนุษย์แต่ละคนมากกว่าการแสวงหาความรู้หรือความจริงที่มีลักษณะวัตถุวิสัยหรือในสิ่งที่ 

ไม่เกี่ยวข้องกับความจริงท่ีชีวิตต้องเผชิญ การต้ังค�ำถามทางปรัชญาของคีร์เคกอร์ด จึงค่อนข้างให้ความ

ส�ำคัญกับวถิดี�ำเนนิชีวติของปัจเจกชนในมิตต่ิางๆ (ontic dimension) ในแต่ละช่วงชีวติมนษุย์ ทีแ่ต่ละคน

ต้องประสบพบกบัปัญหา เป้าหมายและความต้องการทีแ่ตกต่างกันออกไป คร์ีเคกอร์ด เสนอแนวคดิส�ำคญั

เก่ียวกับวิถีการด�ำเนินชีวิตของแต่ละคนที่ต้องพบและเผชิญด้วยตัวเองอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ซึ่งปรากฏ 

ในงานนิพนธ์ระดับในวิถีชีวิต Stages on life’s Way เกิดจากการส�ำรวจชีวิตของคีร์เคกอร์ดเองและ 

ความคดิทีค่ร์ีเคกอร์ดมต่ีอผู้หญงิทีก่�ำลงัจะแต่งงานด้วย คือ เรยนีว่าด้วยสนุทรยีศาสตร์, จรยิศาสตร์, ศาสนา 

	 4
 ดูรายละเอียดใน วิ.ม.(ไทย) ๔/๓๖/๔๕-๔๖.

	 5
 ขุ.ธ.(ไทย) ๒๕/๑๖๐/๘๒.

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   41 25/8/2564   17:27:30



42 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๒

ซึ่งคีร์เคกอร์ดได้แบ่งการด�ำรงอยู่หรืออัตถิภาวะ (existence) ท่ีด�ำรงอยู่ในโลก (infinite universe)  

ออกเป็น ๓ ระดับ (stage) และขอบเขต (spheres)

	 ๑. อัตถิภาวะระดับสุนทรียศาสตร์ (Aesthetical stage)

	 ส�ำหรบัประเดน็ทางสนุทรยีศาสตร์ เนือ่งจากคร์ีเคกอร์ดได้พจิารณาประเด็นการด�ำเนนิชวีติเป็นหลกั 

ในประเด็นทางสุนทรียศาสตร์นั้น คีร์เคกอร์ดก็ยังคงชื่นชมมิติสุนทรียศาสตร์ด้านอื่นไปด้วย ซึ่งมีทั้งบทกวี 

งานละครเวที โดยเฉพาะกับการสร้างสรรค์ศิลปะของนักจิตนิยม (romanticism) ด้วยทัศนะของชีวิต 

การด�ำรงชีวติขัน้สนุทรียะของคร์ีเคกอร์ดถอืเป็นขัน้แรกหรือขัน้เร่ิมต้นของการด�ำรงชวีติ ชวีติข้ันนีมี้ลักษณะ

หมกมุ่นในแรงปรารถนาทางผัสสะยึดมั่นในความเป็นไปได้มากกว่าความเป็นจริง ยึดตนเองเป็นหลักและ

มักชอบกวัดแกว่งความคิดด้วยทัศนะแบบสุญนิยม (nihilism) ที่ใช้วิธีการทั้งจากการเสียดสีและวิธีการ

สงสัยแบบวิมัตินิยม (skepticism)
6
 รวมถึงเป็นข้ันชีวิตที่ชอบหลีกหนี “ความเบื่อหน่าย (boredom)”  

ในชีวิตขั้นนี้ชีวิตของเราจะไร้ความหมายและจุดมุ่งหมายของตนเอง ไม่มีเข็มทิศไม่มีแนวทางแห่งความ 

รับผิดชอบ ทุกอย่างขึ้นอยู่กับความเสี่ยงจากโชคชะตาและสิ่งแวดล้อม ซึ่งชีวิตดังกล่าวนั้นมักที่จะ 

โหยหาถึงอดีตอันแสนสุขและไม่ยอมรับกับสภาพแห่งความเป็นจริง ซึ่งพฤติกรรมดังกล่าวท�ำให้อัตถิภาวะ 

ขั้นสุนทรียะมักพบกับความสิ้นหวัง

	 “ปัจเจกชนมิได้เป็นส่วนหนึ่งกับพระเจ้าและกับตนเองและมิได้เป็นส่วนหนึ่งกับคนที่ตนรักรวมถึง

มไิด้เป็นส่วนหนึง่กบังานศลิปะและงานวชิาการของตน แต่กลบัเป็นเหมือนทาสทีเ่ป็นส่วนหนึง่ของทรพัย์สนิ

เท่านั้น ฉะนั้น การไตร่ตรองหรือส�ำนึกที่เกิดข้ึนระหว่างตนเองกับนามธรรมกลับกลายเป็นการไตร่ตรอง 

ที่ลดทอนคุณค่าของตนเอง”
7

	 ๒. อัตถิภาวะระดับจริยศาสตร์ (Ethical stage)

	 ประเด็นทางจริยศาสตร์ของคีร์เคกอร์ดอธิบายว่า จริยศาสตร์ในความหมายแรกคือ “จริยศาสตร์ 

ในฐานะระดับขั้นของชีวิตในการด�ำรงอยู ่ (mode of ethical)” ในขั้นท่ีสองรองจากขั้นศาสนา  

ส่วนความหมายท่ีสอง ก็คือลักษณะของ “จริยศาตร์ ที่ด�ำรงอยู่ในวิถีทางศาสนา (ethical religious)” 

จริยศาสตร์รูปแบบแรกของคีร์เคกอร์ดมีความหมายเหมือนกับค�ำว่า “ศีลธรรม (Sittlichkeit)”  

	 6
 Doubt and Skepticism ดูรายละเอียดใน Kierkegaard’s Provocations, Ed.Charles E. Moore,  

(The Bruderh of Foundation Inc.,: United Kingdom, 2002), pp. 254-258.

	 7
 “The individual does not belong to God, to himself, to the beloved, to his art, to his  

scholarship; no, just as a serf belongs to an estate, so the individual realizes that in every respect  
he belongs to an abstraction in which reflection subordinates him” TWO AGES THE AGE OF  
REVOLUTION AND THE PRESENT AGE A LITERARY REVIEW (MARCH 30, 1846) BY S. KIERKEGAARD  
ดูรายละเอียดใน Kierkegaard’s, The Essential trans. Howard V. Hong and Edna H. Hong., (Princeton,  
New jersey : Princeton University Press, 2000), pp. 252-268.

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   42 25/8/2564   17:27:30



43เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด กับพุทธปรัชญา

เป็นบรรทัดฐานของสังคม โดยท่ัวไปถือเป็นกฎศีลธรรมอันสูงสุดหรือกฎสากล (the universal) ในการ

ตดัสนิเหตกุารณ์ต่าง ๆ  ทีม่นษุย์ได้กระท�ำ และการไม่มศีลีธรรมใดสูงกว่า ศลีธรรมมวลชนไดยดึถอื อย่างไร

กต็าม คร์ีเคกอร์ดได้ตระหนกัถงึหน้าทีล่กึลงไปกว่านัน้ ดังทีป่รากฏในงาน Fear and Trembling เร่ืองราว

ของอับราฮัม (Abraham)กับการบูชายัญ บุตรชายของตนเองได้สร้างหลักการแห่งการเสียสละของ 

อัตถิภาวะไม่ขึ้นอยู่กับกฎศีลธรรมอันเป็นบรรทัดฐานทางสังคม กล่าวคือ “ความสงสัยทางศีลธรรมระดับ

อันตวิทยา (teleological suspension of the ethical)” ซี่งกรณีอับราฮัมส�ำนึกรู้ถึงหน้าที่บางอย่างที่

อยู่เหนือหน้าที่ทางศีลธรรมทางสังคมกับข้อห้ามในการฆ่าผู้บริสุทธิ์และมโนธรรมของตนเองในการเชื่อฟัง

พระเจ้า

	 อย่างไรกต็าม ศรทัธาทางศาสนา คร์ีเคกอร์ดต้องการสือ่สารถงึผูอ่ื้น ในการพจิารณาหลัก จริยศาสตร์

ก่อนรวมถงึเงือ่นไขความรบัผดิชอบของตน เพือ่ไม่ให้ตกอยูใ่นภวงัค์แห่งสนุทรยีศาสตร์ ทีถ่อืว่าเป็นขัน้ระดบั

ชีวิตแห่งการเร่ร่อนไปตามจินตนาการ และยึดติดการเสี่ยงทายของโชคชะตาและยึดติดทางความรู้สึก 

ทางสุนทรียะ

	 ในกระบวนการรับรู้ได้ระหว่างอภิจริยศาสตร์ (metaethics) หรือจริยศาสตร์เชิงบรรทัดฐาน 

(normative ethics) มีมิติทางจริยศาสตร์ที่มีเงื่อนไขต่าง ๆ เหล่านี้ประกอบด้วย

		  ๑. 	เงื่อนไขในการเลือกระหว่างความจริงภายนอกกับแรงปรารถนาที่รู้สึกจากภายใน

		  ๒. 	เงื่อนไขในข้อตกลงทางความเชื่อที่ก�ำหนดความดีและความชั่วในการกระท�ำของเราว่า  

มีคุณค่าและความจริงหรือไม่

		  ๓. 	เงื่อนไขในการเลือกระหว่างสิ่งใดจ�ำเป็นต้องท�ำมากกว่ากับการตอบสนองสถานการณ์

ภายนอก

		  ๔. 	เงื่อนไขในการกระท�ำที่สอดคล้องกับกฎที่ยึดถือ

		  ๕. 	เงื่อนไขจากกฎบัญญัติที่ยึดถือโดยทั่วไปส�ำหรับผู้มีศีลธรรม
8

	 ทางเลือกแบบอภิจริยศาสตร์คือทางเลือกทางจริยศาสตร์ที่ไม่สามารถมีกระบวนการรับรู้ได้โดย

เฉพาะกับโลกภายนอก เน่ืองจากเป็นสิ่งท่ีเกิดขึ้นมาจากภายใน (inwardly) จึงไม่มีหลักฐานใดให้พิสูจน์ 

ในความจริงทางอภิจริยศาสตร์ได้เลย ในกรณีของอับราฮัม เรื่องความศรัทธาของอับราฮัมที่มีต่อพระเจ้า 

ทีคี่ร์เคกอร์ดเสนอไว้ในหนงัสอื Basic writings of existentialism ว่าในการหาความหมายของชวีติ มนษุย์

จ�ำต้องสูญเสียความเป็นตัวของตัวเองหรือปัจเจกของตนเองไป อย่างไรก็ดี การสูญเสียดังกล่าวถือได้ว่า 

มีความหมายทั้งนี้เป็นเพราะชีวิตมนุษย์ได้ถูกก�ำกับไว้ด้วยกฎทางจริยธรรมท่ีมาจากความจริงสูงสุด  

	 8
 Eulogy on Abraham ดรูายละเอยีดใน Kierkegaard’s Fear and Trembling and Repetition, trans. Howard 

V. Hong and Edna H. Hong, (Princeton, New jersey : Princeton University Press, 1983), pp. 15-23.

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   43 25/8/2564   17:27:30



44 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๒

กล่าวอกีนยัหนึง่ คอื ความหมายของชวีติเป็นส่ิงท่ีเข้าใจได้กต่็อเมือ่ได้รับการก�ำหนดบงัคับจากกฎจริยธรรม

ที่เป็นสากลน่ันเอง ซึ่งคีร์เคกอร์ดได้ยกกรณีของอับราฮัมผู้ตัดสินใจบูชายัญบุตรชายของตนเองตามค�ำขอ

ของพระเจ้าและในที่สุดอับราฮัมก็ตัดสินใจบูชายัญจริง ๆ แม้ว่าสุดท้ายแล้วจะเป็นการลองใจจากพระเจ้า

ก็ตาม ในกรณีของอับราฮัมอาจกล่าวได้ว่าชีวิตมนุษย์มีความขัดแย้งอย่างมาก อันเนื่องจากการกระท�ำ 

ของเขาน้ันขัดแย้งกับกฎทางจริยธรรมท่ีเป็นสากล กระนั้นก็ตามคีร์เคกอร์ดกลับมองว่าการกระท�ำของ 

อับราฮัมถือได้ว่ามีความหมายอย่างยิ่งแม้ว่าจะถูกประณามจากนักปรัชญาในฐานะของนักจริยศาสตร ์

กต็าม การตัง้ข้อสงัเกตจากข้อขดัแย้งดังกล่าวนัน้ การทีพ่ระเจ้าเรยีกร้องการบูชายญันัน้ไม่ได้เป็นแบบสากล

กล่าวคือพระเจ้าตรัสกับอับราฮัมเป็นการส่วนตัวและมิได้ทรงเรียกร้องจากมนุษย์ทุกคนแต่อย่างใด ดังนั้น

การเรียกร้องจากพระเจ้าจึงมิได้มีค่าสากลแต่อย่างใด หากแต่เป็นการเรียกร้องส่วนตัวที่มีเพียงอับราฮัม 

คนเดียวเท่านั้นที่สามารถเข้าใจถึงความหมายของการเรียกร้องครั้งนี้ผ่านศรัทธาที่มีต่อพระเจ้า ซึ่งในแง่นี้

อาจจะอธิบายได้ว่าชีวิตของฮับราฮัมถือเป็นประเด็นที่เต็มไปด้วยความหมายของชีวิตที่มีลักษณะแห่ง 

ปฎิทรรศน์ (paradox) และมีความหมายซ้อนทับกันอยู่ กล่าวคือมีชีวิตบางชีวิตที่สามารถมีความหมายได้

และมิได้ถูกก�ำกับด้วยมาตรฐานทางจริยธรรมบางชนิดที่เป็นสากล

	 ๓. อัตถิภาวะระดับศาสนา (religious stage)

	 ส�ำหรับคีร์เคกอร์ด ศาสนาท่ีเข้ามาเก่ียวข้องตลอดทั้งชีวิตก็คือคริสตศาสนา (Christianity) และ

ประเด็นทางศาสนาก็ยังเป็นประเด็นส�ำคัญที่คีร์เคกอร์ด เสนอเพ่ือวิพากษ์ วิจารณ์และพยายามสร้าง

แนวทางให้กับทุกคน เพื่อตระหนักถึงการเผชิญหน้ากับพระเจ้าด้วยตนเอง โดยกล่าวว่าคริสตศาสนา 

เป็นการครอบง�ำ ซึ่งในยุคสมัยของคีร์เคกอร์ด คือคริสตศาสนานิกายลูเทอรัน เป็นนิกายโปรเตสแตนท์ 

ที่ยึดถือคุณค่าของบาป (sin) ความรู้ผิด (guilt) ความเจ็บปวด (suffering) และความรับผิดชอบส่วนตน 

(individual responsibility) ซึ่งคุณค่าเหล่านี้กลายเป็นพื้นฐานการมองโลกของคีร์เคกอร์ดและเป็นสิ่งที่

ฝั่งอยู่ในความคิดของเขาด้วย โดยเฉพาะเรื่องราวของบิดาและเหตุการณ์ในครอบครัวของเขาประสบ 

พบเจอมามันค่อนข้างมีอิทธิพลต่อเขาอย่างสูง โดยคีร์เคกอร์ดมองว่า “ศรัทธา (faith)” ของคริสเตียนนั้น 

เป็นเรือ่งทีไ่ม่เกีย่วข้องกบัความลกึซึง้ในเนือ้หาค�ำสอนแต่อย่างใด เป็นเพยีงแรงปรารถนาทางอตัถิภาวนยิม

ของปัจเจกชนที่ไม่ขึ้นอยู่กับวัตถุหรือบุคคลใดภายนอก
9

	 “ศรทัธา” คอื เป้าหมายและถอืเป็นภาระทีส่�ำคญัของมนษุย์ เนือ่งจากมเีพียงแต่ศรัทธาเท่านัน้ทีจ่ะ

ท�ำให้มนุษย์แต่ละคนมีโอกาสที่จะเข้าถึงตัวตนที่แท้จริง คือภาระของชีวิตที่พระเจ้าจะพิจารณาเพื่อชีวิต 

อันเป็นนิรันดร (eternity) ถือเป็นอัตภาวะที่มีความรับผิดชอบอย่างใหญ่หลวงต่อการด�ำรงอยู่ของตนเอง 

	 9
 Christ (the God-Man) ดูรายละเอียดใน Kierkegaard’s Training in Christianity, trans. Walter  

Lowrie, (London : Oxford University Press, 1944), pp. 86-95.

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   44 25/8/2564   17:27:30



45เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด กับพุทธปรัชญา

เป็นการเลือกระหว่าง “การหลุดพ้น (salvation)”และการถูกสาปแช่งลงโทษ (damnation) นอกจากนี้ 

“ความวติกกงัวล(anxiety)” คอื ลางสงัหรณ์ในภาระของความรับผิดชอบต่อส่ิงท่ีจะเกดิข้ึนในขณะท่ีตนเอง

ได้ยืนอยู่ต่อหน้า ซี่งเป็นช่วงเวลาแห่งการตัดสินใจเลือกนั้นเองการตัดสินใจน�ำความวิตกกังวลมาสู่ชีวิต  

ซึ่งความวิตกกังวลมีอารมณ์อยู่ ๒ ด้าน ด้านแรก คือ ภาวะความกลัวในการเลือกเพ่ือชีวิตที่หลุดพ้น  

ส่วนด้านที่สอง คือ ความกลัวในเสรีภาพของตนเอง ท้ังนี้ คีร์เคกอร์ด เห็นว่า การเลือกนั้นจะเกิดข้ึน 

อย่างฉับพลันและเป็นการบรรจบด้วยเวลากับสภาวะนิรันดรท่ีอยู่เหนือกาลเวลา ในการทบทวน 

(repetition) ในงาน The Sickness Unto Death ของ คีร์เคกอร์ดที่ปรากฏในนามปากกาชื่อ  

Anti-Climacus ได้ยังได้กล่าวถึงตัวตนว่า “ตัวตนคือ ความสัมพันธ์ที่เกี่ยวพันระหว่างกันในตัวมันเอง”  

แต่กว่าตัวตนจะยอมรับ “พลังท่ีกอปรตัวตนขึ้นนี้” มันก็ต้องเผชิญกับความสิ้นหวังที่ท�ำลายการเข้าถึง 

สภาวะของตัวตน ดังนั้น ในการรักษาความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นระหว่างตัวของตัวตนเอง โดยต้องสร้าง 

ความศรัทธาอย่างมั่นคงกล่าวคือภาวะกับความว่าง

	 ในครสิต์ศาสนาและพระเจ้า จงึเป็นเร่ืองของศรัทธาของปัจเจกภาพ (individuality) เป็นหลักธรรม

ค�ำสอนของพระเยซูคริสต์ (Jesus Christ) ที่มองว่าศรัทธาในศีลธรรมที่ไร้เหตุผล (virtue of the absorb) 

ที่มีความสมบูรณ์และด�ำรงอยู่เหนือทุกสิ่ง แต่กลับแปรสภาพมาเป็นมนุษย์ ในความสัมพันธ์ระหว่าง 

ความจริงท่ีด�ำรงอยู่ภายนอกกับช่วงเวลาของคริสตชน แตกต่างจากหลักการของโสเครติสที่ได้อ้างว่า  

ความจริงสูงสุดด�ำรงอยู ่ในทุกคน ถ้าต้องการเข้าถึงความจริงก็ต้องระลึกตามแบบวิภาษวิธีเท่านั้น  

ซึ่งคีร์เคกอร์ด ถือว่าเป็น “การระลึกที่ด�ำเนินไปข้างหน้า” มนุษย์ก็ยังคงอยู่ในเงื่อนไขที่จ�ำกัด กล่าวคือ 

เงื่อนไขแห่ง “บาป (sin)” ท่ีมีเป็นสิ่งท่ีละอายต่อพระเจ้า “บาปสิ่งเดียวที่พระเจ้าไม่สามารถอภัยโทษ 

ให้ได้ นั่นก็คือการปฏิเสธที่จะเชื่อในความยิ่งใหญ่ของพระองค์ !”

	 ข. ปรัชญาอัตถิภาวนิยมในพุทธปรัชญา

	 พุทธปรัชญาเป็นปรัชญาท่ีมีท่าทีแย้งต่อระบบปรัชญาอินเดียโบราณ โดยเฉพาะปรัชญาของ

พราหมณ์-ฮินดูที่มีอยู่ขณะนั้น การเกิดขึ้นของพุทธปรัชญา จึงเกิดขึ้นท่ามกลางสังคมที่เคร่งครัดอยู่ด้วย

ระบบ จารีต ประเพณีตามคัมภีร์พระเวทที่มีหลักค�ำสอนแบบตายตัว พิธีกรรมในการปฏิบัติอันเคร่งครัด

ของเจ้าลัทธิต่างๆ รวมท้ังความเชื่อในสิ่งท่ีเหนือธรรมชาติคือเทพเจ้าด้วย จึงเรียกว่าพุทธปรัชญาเกิดขึ้น

ท่ามกลางหมูเ่จ้าลทัธแิห่งเทวนยิม ทีมุ่ง่สอนอยูใ่นเร่ืองของอตัตาทีเ่หนอือตัตา แต่พุทธปรัชญากลับปฏเิสธ

อัตตา พุทธปรัชญาจึงดูเหมือนว่าเป็นคู่ปรับกับลัทธิต่าง ๆ โดยเฉพาะศาสนาพราหมณ์ที่มีมาก่อน 

อย่างยาวนาน พุทธปรัชญาจึงมีท่าทีที่โต้แย้งต่อระบบปรัชญาดั้งเดิมของอินเดียโดยตรง เหมือนท่าทีของ

นกัอตัถภิาวนยิมท่ีเกดิข้ึนในสงัคมชาวยโุรปตะวนัตก เป็นคูป่รบัต่อระบบปรชัญาเทวนยิมทีมี่อยูก่่อนในอดีต 

โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องอภิปรัชญาที่มันเกินเลยความเป็นจริงของมนุษย์

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   45 25/8/2564   17:27:31



46 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๒

	 พุทธปรัชญาเป็นต้นแบบปรัชญาอัตถิภาวนิยมคือให้ความส�ำคัญแก่ความเป็นมนุษย์มาเป็น 

อันดับแรก การได้เกิดมาเป็นมนุษย์ถือเป็นส�ำคัญเพราะได้มาโดยยากและการจะใช้ชีวิตให้ดีและถูกต้อง 

ได้ก็ยิ่งยาก มนุษย์จึงมีปัญหาเพราะมนุษย์คือผู้สร้างสรรค์หรือท�ำลาย มิใช่การดลบันดาลของเทพเจ้า  

ความมีอยู่ของมนุษย์จึงมีความส�ำคัญต่อสิ่งมีอยู่ในโลก เพราะความมีอยู่ของมนุษย์จึงให้ความหมาย 

ต่อสิ่งมีอยู่ในโลก ถ้าหากไม่มีมนุษย์สิ่งที่มีอยู่ในโลกท้ังปวงก็ไร้ความหมาย พุทธปรัชญาจึงเป็นปรัชญา 

ของมนุษย์โดยมนุษย์และเพื่อมนุษย์ แนวคิดอัตถิภาวนิยมแบบพุทธมีอยู่ทั้งสองแบบคือแนวคิดในแบบ 

ทีเ่ป็นอภิปรัชญาคอืความมอียูข่องกฎสากลเป็นสิง่ตามธรรมชาติจะมผีูรู้ห้รอืไม่รูม้นักต็าม มนักม็อียูเ่ป็นอยู่

อย่างนั้น เป็นความมีอยู่ในเชิงปรวิสัย แต่สามารถปรากฏต่ออัตวิสัยของมนุษย์ให้รู้ได้และแนวคิดเกี่ยวกับ

ความเป็นมนุษย์

	 ความหมายของมนุษย์ในพุทธปรัชญาจึงเป็นเพียงสิ่งมีส่วนประกอบอยู่ ๕ อย่าง เป็นสภาวะของ 

สิง่มอียูใ่นโลก และตกอยูภ่ายใต้กฎธรรมชาต ิคอื กฎแห่งไตรลักษณ์ ได้แก่ อนจิจัง ความเป็นส่ิงไม่เทีย่งแท้

ถาวร ทุกขัง ความเป็นทุกข์ คือ ทนอยู่ในสภาพของตนไม่ได้ตลอดไป อนัตตา คือ ความมิใช่ตัวมิใช่ตน  

เป็นของว่างเปล่าจากสิ่งท่ีจะยึดถือเอาได้ว่าเป็นตัวตน แต่ด้วยความที่ไม่รู้ของมนุษย์จึงเข้าไปหลงยึด 

หลงติดอยู่กับความเป็นกลุ่มก้อนของธาตุท้ังหลาย ด้วยอ�ำนาจของความอยาก ความยึดอย่างเข้าใจผิด 

คิดว่าเป็นตัวตน แต่ความจริงมัน คือ สภาพของความว่างเปล่า ความมีอยู่ในความหมายของพุทธปรัชญา

จึงมีอยู่อย่างมิใช่ตัวมิใช่ตน

บทสรุป
	 ค�ำถาม “ฉันคือใคร? (Who I am ?)” ประเด็นค�ำถามดังกล่าวนี้มิได้ตอบสนองเนื้อหาทางวิชาการ

ตามที่ยึดถือกันทั่วไป แต่เป็นค�ำถามเพื่อต้องการให้เกิดการวิเคราะห์ตนเอง (self-analysis) ด้วยเหตุผลที่

เซนท์ออกัสตินมิได้พิจารณามนุษย์ในฐานะวัตถุ ท�ำให้ค�ำถามของเซนท์ออกัสตินเข้ามามีบทบาทที่ส�ำคัญ

ต่อคีร์เคกอร์ดมากกว่ากลุ่มองค์กรศาสนาท่ียึดหลักการและพิธีกรรมทางศาสนาเป็นหลัก ซ่ึงคีร์เคกอร์ด

ค้นหาประเด็นการพิจารณาที่มีรูปแบบใหม่ส�ำหรับค�ำถามเชิงอัตถิภาวะหรือการด�ำรงอยู่ของคริสตชน  

ในตรงจุดนี้เองที่คีร์เคกอร์ดได้รับยอมรับว่าตัวเขาเองได้เรียนรู้ อัตถิภาวะท่ีแท้จริงนั้นมิใช่อัตภาวะ 

แห่งการรู้คิด แต่ต้องเป็นอัตภาวะที่แท้จริง คือ อัตภาวะท่ีด�ำรงอยู่อย่างมีคุณธรรมท�ำให้คีร์เคกอร์ด 

การตีความหมายของอัตถิภาวนิยม คือ อัตภาวะที่แท้จริง (Subjectivity and Truth) หมายถึงอัตภาวะ

ของมนุษย์จะด�ำรงอยู่ (existence) และมีปฏิสัมพันธ์ร่วมกับสังคมและผู้อื่น แต่มนุษย์ละคนก็คือ 

ปัจเจกชน (individual) ผู้ที่มีความหมายในตนเองและมีเป้าหมายชีวิตเป็นของตนเอง

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   46 25/8/2564   17:27:31



47เปรียบเทียบปรัชญาอัตถิภาวนิยมของ ซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด กับพุทธปรัชญา

	 ผูว้จิยั เหน็ว่าความหมายชวีติของตนเองได้ในขณะทีด่�ำรงอยูร่่วมกบัผูอ้ืน่จึงต้องมหีลักเกณฑ์ในการ

ค้นหาสิ่งที่มีความหมายต่อชีวิตของตนเองและรวมถึงสามารถวิเคราะห์ตนเองพร้อมกับสิ่งเร้าภายนอก 

ที่เข้ามามีบทบาทผ่านทางอ�ำนาจของมวลชน วาทกรรม และความต้องการของผู้อื่น โดยเชื่อว่าส�ำหรับ

มนุษย์ที่ด�ำรงอยู่ในทฤษฎีของความคิดที่บริสุทธิ์นั้น เป็นเพียงการเพ้อฝัน เนื่องจากความจริง ควรเป็นจริง

ส�ำหรับการด�ำรงอยู่ การที่มนุษย์คนหนึ่งจะมีชีวิตอยู่อย่างมีความสุขนั้นควรส�ำนึก ถึงหลักศรัทธา (faith) 

เป็นเครือ่งยดึเหนีย่วจติใจ เพือ่ไม่ให้จติส�ำนกึหมกหนนุไปกบัส่ิงแวดล้อมทางสังคมรอบ ๆ  ตัวเอง เพราะจะ

ท�ำให้ตวัเองไปกระท�ำสิง่ทีผ่ดิต่อพระเจ้า เนือ่งจากคร์ีเคกอร์ดให้ความส�ำคัญกบัค่าของปัจเจกชนและหนทาง

แห่งการแสวงหาสจัจะเชงิอตัวสิยัของมนษุย์แต่ละคนมากกว่าการแสวงหาความรู้หรือความจริงท่ีมลัีกษณะ

วัตถุวิสัยหรือในสิ่งท่ีไม่เกี่ยวข้องกับความจริงที่ชีวิตต้องเผชิญ การต้ังค�ำถามทางปรัชญาของคีร์เคกอร์ด 

จึงค่อนข้างให้ความส�ำคัญกับวิถีด�ำเนินชีวิตของปัจเจกชนในมิติต่างๆ (ontic dimension) ในแต่ละช่วง

ชีวิตมนุษย์ ที่แต่ละคนต้องประสบพบกับปัญหา เป้าหมายและความต้องการที่แตกต่างกันออกไป

	 โดยคร์ีเคกอร์ด เสนอแนวคดิส�ำคัญเกีย่วกบัวถิกีารด�ำเนนิชวีติของแต่ละคนทีต้่องพบและเผชญิด้วย

ตัวเองอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ซึ่งปรากฏในงานนิพนธ์ระดับในวิถีชีวิต Stages on life’s Way เกิดจากการ

ส�ำรวจชีวติของคร์ีเคกอร์ดเองและความคดิทีค่ร์ีเคกอร์ดมต่ีอผูห้ญงิทีก่�ำลงัจะแต่งงานด้วยคอื เรยนี ว่าด้วย

สุนทรียศาสตร์, จริยศาสตร์, ศาสนา ซึ่งคีร์เคกอร์ดได้แบ่งการด�ำรงอยู่หรืออัตถิภาวะ (existence) ที่ด�ำรง

อยู่ในโลก(infinite universe) ออกเป็น ๓ ระดับ (stage) ซึ่งคีร์เคกอร์ด กล่าวว่า “การยึดมั่นและอุทิศตน

อย่างแน่วแน่ต่ออัตถิภาวะระดับสุนทรียะจะไม่มีทางน�ำไปสู่ อัตถิภาวะระดับจริยะได้ แม้กระทั่ง 

ความฉุนเฉียวดุดันของอัตถิภาวะระดับจริยะก็จะไม่ก่อให้เกิดการเริ่มต้นของอัตถิภาวะระดับศาสนา”

	 ส่วนทางด้านแนวคิดอัตถิภาวนิยมในพุทธปรัชญาเกิดขึ้นมาพร้อมกับท่าทีการมองโลกและชีวิต 

ของเจ้าชายสิทธัตถะ จากการมองเห็นปัญหาใหญ่ของมนุษย์จึงได้เริ่มด�ำริหาวิธีแก้ไข ในที่สุดได้เลือกทาง

แห่งการแสวงหาความจริงและความหมายของชีวิต ในการค้นหาตัวเองที่มีอยู่ในขันธ์ ๕ ก็จะพบว่ามันไม่มี 

ความรู้ชนิดนี้จึงสามารถลดละตัวตนได้ เพราะความจริงมันไม่มีทั้งผู้รู้และสิ่งที่ถูกรู้ มีเพียงความรู้ตาม 

เป็นจริง จึงอยู่เหนือทุกสิ่งที่มีความหมายว่ามีและไม่มี เป็นอิสระจากความมีและไม่มี แต่เพราะความรู ้

ยังไม่มี ความมีและความไม่มีจึงมี เมื่อความรู้มี ความมีและความไม่มีจะไม่มี ซ่ึงความเป็นมนุษย์ใน 

ความหมายของพุทธปรัชญา คือ ขันธ์ ๕ ความมีอยู่ของมนุษย์ก็คือความมีอยู่ของขันธ์ ๕ ความมีอยู่ 

ของขันธ์ ๕ จึงเป็นความมีอยู่อย่างไม่มี คือ ไม่มีความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา เป็นเพียงขันธ์ ๕  

อันรวมตัวกันอยู่ของธาตุท้ังหลาย กล่าวคือแนวคิดอัตถิภาวนิยมในพุทธปรัชญา กล่าวถึง สิ่งที่มีอยู่คือ 

หลักสากลที่มีอยู่ด�ำรงอยู่เป็นธรรมดาเป็นสิ่งแน่นอน โดยไม่จ�ำเป็นว่าใครจะรู้หรือไม่รู้ก็ตาม คือ ไม่ขึ้นอยู่

กบัการรบัรูข้องมนุษย์แต่สามารถปรากฏให้รบัรูไ้ด้เป็นความมอียูอ่ย่างเป็นปรนยัและมีอยูใ่นฐานะทีป่รากฏ

แก่อัตวิสัยของมนุษย์เท่านั้นเอง

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   47 25/8/2564   17:27:31



48 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๒

	 อย่างไรก็ตาม ส่ิงท่ีเป็นค�ำถามท่ีท�ำให้มนุษย์คนหนึ่งลุกขึ้นมาตอบค�ำถามที่ว่า ชีวิตคืออะไร อะไร 

คือความสุขของชีวิต หรือแม้แต่ค�ำถามที่ว่า แก่นแท้ของชีวิตอยู่แห่งหนใดนั้น ผู้วิจัยก็ได้แสดงทัศนะของ

นักปรัชญาชาวเดนมาร์กที่ชื่อว่า เซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด หลากหลายมุมมองทางความคิดที่ได้สั่งสมมา

ตลอดชีวิตของเขาไว้ และย้อนกลับมามองทัศนะของทางพุทธปรัชญาในสมัยพุทธกาล ครั้นที่พระพุทธเจ้า

ได้ถือก�ำเนดิเป็นเจ้าชายสทิธตัถะและพระเวสสนัดรโดยเร่ืองราวทีว่่ามานี ้ซึง่เป็นกรณีศกึษาในฐานแนวคดิ

เรื่องศรัทธาและความเชื่อ ท้ายที่สุดนี้ผู้วิจัยเชื่อว่าการเกิดแนวคิดของทั้ง ๒ ฟากฝั่งทางศาสนามีจุดร่วมใน

ฐานแนวคดิศรทัธาและความเชือ่อย่างจะแยกออกจากกนัได้ เพยีงแต่แตกต่างกนัเพยีงสถานการณ์ทีป่ระสบ

พบเจอเท่านั้นที่ต่างกัน

บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

สมาคมพระคริสตธรรมไทย, พระคริสตธรรมคัมภีร์ (Thai Holy Bible) ฉบับ ค.ศ. ๑๙๗๑ (ขนาดย่อ 

ปี ค.ศ. ๑๙๙๘), พิมพ์ครั้งที่ ๒๘. กรุงเทพมหานคร : สมาคมพระคริสตธรรมไทย, ๒๕๕๓.

Kierkegaard’s,Fear and Trembling and Repetition. trans. Howard V. Hong and Edna H. 

Hong. Princeton, New jersey : Princeton University Press, 1983.

	 . Provocations. Ed. Charles E. Moore. The Bruderh of Foundation Inc. United 

Kingdom, 2002.

	 . The Essential. trans. Howard V. Hong and Edna H. Hong. Princeton,  

New jersey : Princeton University Press, 2000.

	 . Stages on life’s way. trans. Howard V. Hong and Edna H. Hong. Princeton, 

New jersey : Princeton University Press, 1988.

	 . Training in Christianity. trans. Walter Lowrie, London : Oxford University 

Press, 1944.

Joakim Garff. Soran Kierkegaard A Biography. Princeton, New jersey: Princeton University 

Press, 2005.

03. ����������������� (��������� 37-48).indd   48 25/8/2564   17:27:31


