
ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท
The Interaction of Mind and Matter in 

Theravāda Buddhist Philosophy: A Comprehensive Analysis

พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ*
 

PhraJaturong Ajarasupho
ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย

Department of Religion and Philosophy Faculty of Buddhism Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand

Email: rong2553@yahoo.com

Received: October 13, 2023
Revised: November 28, 2023

Accepted: November 30, 2023

 

บทคัดย่อ
	 บทความนี้ศึกษาปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท โดยศึกษาจากเอกสารทั้ง 

พระไตรปิฏก อรรถถกถา หนังสือภาษาไทยและภาษาอังกฤษ จากการศึกษาพบว่า จิตในพุทธปรัชญา

เถรวาทเป็นนามธรรม เป็นธรรมชาตรู้ิอารมณ์ จติมลีกัษณะทีห่ลากหลายนยัและจติเป็นสิง่แรกเริม่ (Origin 

or Prime) เป็นที่มาให้เกิดกระบวนส่งต่อหรือสันตติต่อสิ่งทั้งที่เป็นรูป (วัตถุหรือสสาร) หรือนาม (อสสาร) 

ส่วนวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาทคือสสาร (รูปธรรม) และวัตถุหรือธาตุ คือ ธาตุ ๔ เป็นต้น เป็นที่มาของ 

ตัวตน ชีวิตและโลก ประเด็นว่าด้วยความสัมพันธ์มีจิต (นามธรรม) และวัตถุ (รูปธรรมหรือสสารหรือธาตุ) 

เป็นสองสิ่งที่มีความเชื่อมโยงระหว่างกัน รูปกับนามเป็นปัจจัยเอื้อและเกื้อหนุนต่อกัน ด�ำรงอยู่ด้วยกัน 

พร้อมกนัในกระบวนการสร้างชวีติร่างกายมนุษย์ คอื องค์รวมของนามและรูป (นามรูป) การรับรู้ส่ิงภายนอก

ของจิตผ่านทางอายตนะภายใน ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ และอายตนะภายนอก ๖ คือ รูป เสียง 

กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ เกิดกระบวนการรับรู้ที่เป็นจริง ก่อให้เกิดการผสานกันและกันเกิดวิญญาณ 

ความสมัพนัธ์เชงิเหตปัุจจยัตามกระบวนปฏจิจสมปุบาท การมองโลกและชวีติเป็นส่ิงสัมพันธ์ ความว่างของ

ชีวิตหรือความเป็นอนัตตาของชีวิต ชีวิตและการก�ำเนิดชีวิตและการอยู่เหนือโลกในสองลักษณะในแง่ของ

พื้นที่เชิงวัตถุและเชิงสภาวะคือจิต แก่นสาระส�ำคัญปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท  

ให้ความส�ำคัญกับสภาวะคือจิตหรือการมุ่งพิจารณาจิตใจหรือการปรับเปลี่ยนจิตเพื่ออยู่เหนือโลกคือโลก

	 * พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ, ดร.  PhraJaturong Ajarasupho, Dr. ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย Department of Religion and Philosophy Faculty of Buddhism 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   420 29/11/2566   20:59:23



421ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

แห่งประสาทสมัผสั ด้วยการปรบัจติให้สามารถรบัรูโ้ลกได้อย่างมปีระสบการณ์ตรงเป็นการมุง่ตรงทีส่ภาวะ

แห่งความว่างหรืออนัตตาที่เข้าใจถึงสรรพสิ่งที่ล้วนประกอบเข้าด้วยสิ่งต่าง ๆ (นานาธาตุ)

ค�ำส�ำคัญ: ปฏิสัมพันธ์; จิต; วัตถุ; พุทธปรัชญาเถรวาท

Abstract
	 This research paper aims to provide a thorough examination of the intricate  
relationship between the mind and matter within the domain of Theravāda Buddhist 
Philosophy. The study encompasses an extensive analysis of numerous canonical texts 
such as the Tripitaka, Commentaries, as well as relevant Thai and English sources.  
The findings of this study reveal that the mind possesses a multitude of distinct  
characteristics, serving as the fundamental essence from which all matter - be it in  
the form of objects or non-material entities - derives its existence. In the context of 
Theravāda Buddhist Philosophy, matter refers to concrete objects and elements,  
namely the four elements, which represent the origin of identity, vital force, and the 
world. This research focuses on elucidating the dynamics of the interaction between  
the abstract nature of the mind and material forms. Mind and matter are identified as 
two distinct yet interconnected entities that mutually interact and support one another. 
They jointly contribute to the causal processes underlying human existence.  
Consequently, a holistic understanding emerges, encompassing both the mind and  
matter (nāma-rūpa) as components pivotal to the manifestation of life. The mind’s  
perception of external entities occurs through the six internal sense organs (i.e., eyes, 
ears, nose, tongue, body, and mind) in conjunction with the six external senses (i.e.,  
matter, sound, smell, taste, touch, and mind objects). This interplay of perception  
generates a genuine experience, precipitating the cooperative interdependence of mind 
and matter as outlined in the Paticcasamuppada (the dependent origination). Moreover, 
the profound insight derived from this analysis pertains to the emptiness of life or  
the concept of Anatta. The essence of the mind and matter interaction in Theravāda 
Buddhist Philosophy underscores the significance of focusing on cultivating and  
enhancing the state of the mind. Transcending sensory experiences, one can hone the 
mind’s ability to directly perceive the world, thereby delving into a state of emptiness 
or Anattā that encompasses the comprehensive understanding of multiple constituent 
substances.

Keywords: Interaction; Mind and Matter; Theravāda Buddhist Philosophy

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   421 29/11/2566   20:59:23



422 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

บทน�ำ
	 พทุธปรชัญาเถรวาท ให้ความส�ำคญักบัแนวคดิเร่ืองจิตเป็นอย่างมาก เพราะมคีวามเชือ่ว่า ความทกุข์

เกิดขึ้นได้เพราะการตั้งจิตไว้ในหนทางที่ไม่ถูกต้อง และหากตั้งจิตไว้ในหนทางที่ถูกต้องก็ย่อมยังประโยชน์

ให้เกิดขึ้นอีกทิศทางหน่ึง อย่างไรก็ดีจิตเป็นสิ่งแรกเริ่มและส่งผลต่อความเปลี่ยนแปลงเชิงรูปธรรมในด้าน

วัตถุภายนอกอีกด้วย การท�ำความเข้าใจเรื่องจิตในมิติของการปฏิสัมพันธ์กับวัตถุ ประเด็นนี้มีปฏิสัมพันธ์

ระหว่างโลกแห่งสามัญวสิยัทีเ่กีย่วข้องกบัประสาทสมัผัสและโลกพ้นสามญัวสิยัทีรู้่ไม่ได้ด้วยประสาทสมัผสั
1

	 ประเดน็ว่าด้วยจติและวตัถ ุมมีมุมองในปรชัญาตะวนัตก ทีก่ล่าวถงึจติและวัตถ ุตามแนวคดิทวนิยิม 

ที่เห็นว่า จิตกับกายเป็นสองสิ่งที่แยกจากกัน ในขณะที่กาย (รูปธรรมหรือสสาร) เป็นเนื้อสารที่รวมตัวกัน

ขึ้นเป็นบุคคลผู้หนึ่ง จิต (นามธรรมหรือจิตวิญญาณ) เป็นเนื้อสารที่ไม่มีกายภาพ และด�ำรงอยู่โดยแยก 

จากกาย ประเด็นนี้นักปรัชญาตะวันตก คือ เดการ์ตได้เสนอว่า จิตที่มีความเป็นเหตุเป็นผลนั้นควบคุมกาย 

แต่กายก็สามารถมีอิทธิพลต่อจิตและท�ำให้กระท�ำการที่ไม่มีเหตุผลได้ เช่น เมื่อบุคคลผู้หนึ่งประกอบ

พฤตกิรรมทีม่าจากความลุม่หลงหรอืตณัหา โดยตามแนวคดิของเดการ์ตนัน้ ต่อมไพเนยีลเป็นส่วนหนึง่ของ

สมองที่แยกเป็นหนึ่งเดียว คล้ายกับจิตวิญญาณ
2

	 ค�ำว่า “ทวินิยม” มีรูปแบบทวินิยมหลัก ๆ ๓ รูปแบบ คือ (๑) ทวิภาวะภาคเนื้อสาร (Substance 

Dualism) (๒) ทวภิาวะภาคคณุสมบัติ (Property Dualism) (๓) ทวภิาวะภาคนเิทศ (Predicate Dualism)
3
 

ส่วนวัชระ งามจิตรเจริญ ได้เสนอถึงประเด็นในปรัชญาตะวันตก โดยชี้ให้เห็นถึง ทัศนะแบบทวินิยม  

(Dualism) ซึ่งเป็นทัศนะที่เห็นว่ามนุษย์มีทั้งกายและจิตโดยที่กายและจิตนี้เป็นสวภาวะ (substance) คือ

สิ่งที่อยู่ได้ด้วยตัวเองตามล�ำพังและไม่แตกดับ รวมทั้งมีลักษณะตรงข้ามกันอย่างส้ินเชิงจะพบกับปัญหา

เรื่องปฏิสัมพันธ์ (interaction) ระหว่างกายกับจิต เพราะไม่สามารถตอบได้ว่ากายและจิตซ่ึงเป็นสิ่งที ่

ต่างกนัโดยสิน้เชงิเช่นนีจ้ะมาท�ำงานร่วมกนัได้อย่างไรเนือ่งจากกายมีลกัษณะกนิเนือ้ที ่ส่วนจิตเป็นสิง่ไม่กนิ

เนือ้ทีอี่กทัง้ไม่ต้องอาศยักนักอ็ยูไ่ด้ด้วยตวัเองตามล�ำพงั
4
 ค�ำสอนเรือ่งรปูหรอืกายของพระพุทธศาสนาต้อง

ไปพร้อมกับค�ำสอนเรื่องจิตหรือวิญญาณ เพระสิ่งมีจริงสองอย่างนี้อาศัยกันอยู่และท�ำงานร่วมกัน
5

	 ในพุทธปรัชญาเถรวาทมีประเด็นปัญหาดังกล่าวเพราะกายและจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ใช ่

สวภาวะ (self Being) ที่อยู่ได้ด้วยตัวเองแต่เป็นสิ่งที่อิงอาศัยกัน (ปฏิจจสมุปปันนธรรม) เป็นไปตามเหตุ

	 1
 ดูรายละเอียดใน วิทย์ วิศทเวทย์, ปรัชญาทรรศน์: พุทธปรัชญา, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๓), หน้า ๔-๑๗.
	 2

 พอล ไคลน์ แมน, ปรัชญา ๑๐๑, แปลโดย ชาครีย์นรทิพย์ และบังอร เสวิกุล, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ไอดี 
ออล ดิจิตอลพริ้นท์ จ�ำกัด, ๒๕๖๖), หน้า ๑๓๘.
	 3

 พอล ไคลน์ แมน, ปรัชญา ๑๐๑, แปลโดย ชาครีย์นรทิพย์ และบังอร เสวิกุล, หน้า ๑๐๗.
	 4

 วัชระ งามจิตรเจริญ, พุทธศาสนาเถรวาท, พิมพ์ครั้งที่ ๔, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย
ธรรมศาสตร์, ๒๕๖๑), หน้า ๓๕๙.
	 5

 วัชระ งามจิตรเจริญ, สมการความว่าง, พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๖๓),  
หน้า ๑๐๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   422 29/11/2566   20:59:23



423ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

ปัจจยัตามกฏปฏจิจสมุปบาท ดงัทีพ่ระสารบีตุรกล่าวไว้ในนฬกลาปิสตูร ว่า “เพราะนามรปูเป็นปัจจยั วญิญาณ 

จึงมี เพราะวิญญาณเป็นปัจจัยนามรูปจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี เพราะสฬายตนะเป็น

ปัจจยัผสัสะจงึม ีฯลฯ”
6
 และเป็นสิง่ทีเ่ปลีย่นแปลงไม่คงท่ีถาวรตามกฎไตรลักษณ์ จากลักษณะเหล่านีท้�ำให้

กายและจิตเป็นสิ่งที่ไม่ได้มีลักษณะตรงข้ามกันอย่างสิ้นเชิง ความต่างอย่างหนึ่งคือกาย (วัตถุ) เป็นสิ่งที่คิด

ไม่ได้ ส่วนจิตเป็นนามธรรมเป็นสิ่งที่สามารถรับรู้สิ่งอื่นหรือมีจิตส�ำนึก

ธรรมชาติของจิตและวัตถุ
	 ค�ำว่า จิต มโน วิญญาณ

7
 เป็นภาวะที่บ่งบอกถึงธรรมชาติที่รู้อารมณ์ สภาพที่นึกคิด ภาวะที่สั่งสม 

หรือว่าความคิด คัมภีร์ฝ่ายอภิธรรม จ�ำแนกจิตเป็น ๘๙ ดวง หรือพิสดารเป็น ๑๒๑ ดวง ก็ตามแต่เมื่อว่า

ตามนัยแห่งพุทธปรัชญาเถรวาทประเด็นเรื่องจิต จัดว่าเป็นธาตุ ๆ หนึ่ง ในกลุ่มท่ีเป็นธาตุท้ังหลาย เช่น  

ใน ธาตุนานัตตสูตร กล่าวถึง ความต่างแห่งธาตุ คือ จักขุธาตุ (ธาตุคือจักขุปสาท) รูปธาตุ (ธาตุคือ 

รูปารมณ์) จักขุวิญญาณธาตุ (ธาตุคือจักขุวิญญาณ)…มโนธาตุ (ธาตุคือมโน) ธัมมธาตุ (ธาตุคือธรรมารมณ์) 

มโนวิญญาณธาตุ (ธาตุคือมโนวิญญาณ)
8

	 เมื่อมองธรรมชาติของคนจากพุทธปรัชญาเถรวาทจะเห็นได้ว่ามีองค์ประกอบสองส่วนคือกาย 

และจิต กายเป็นสสารแต่ต้องอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติ เช่นเดียวกับสสารอื่น ๆ  ในโลก ส่วนจิตเป็นนามธรรม 

ไม่อยู่ภายใต้กฎธรรมชาติชนิดเดียวกับที่ควบคุมดูแลสสาร กายแม้จะเป็นสิ่งหนึ่งต่างหากจากจิต แต่ก็

สัมพันธ์กับจิตอย่างใกล้ชิดจนท�ำให้เรารู้สึกว่าชีวิตนี้เป็นเอกภาพ กายคือกายของเรา เป็นอันหนึ่งอันเดียว

กับเรา อะไรที่กระทบกายก็มักกระทบใจของเราด้วย
9
 

	 จิตกับวัตถุ (รูป-นาม) เป็นอย่างเดียวกันหรือเป็นคนละอย่างกัน ประเด็นน้ีพุทธปรัชญาเถรวาท  

ได้ปฏิเสธความเป็นสิ่งเดียวกันของจิต (ชีวะ) และวัตถุ (สรีระ) ไว้ในจูฬมาลุงกยสูตร ว่าด้วยเหตุแห่ง 

อัพยากตปัญหา ๑๐ ประการ ได้แก่ โลกเท่ียง โลกไม่เท่ียง โลกมีท่ีสุด โลกไม่มีท่ีสุด ชีวะกับสรีระเป็น 

อย่างเดียวกันชีวะกับสรีระเป็นคนละอย่างกัน หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีก หลังจากตายแล้ว ตถาคต

ไม่เกิดอีก หลังจากตายแล้วตถาคตเกิดอีกและไม่เกิดอีก หลังจากตายแล้วตถาคตจะว่าเกิดอีกก็มิใช่ จะว่า

ไม่เกิดอีกก็มิใช่’
10

 

	 6
 สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๖๗/๑๓๖.

	 7
 สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๖๑/๑๑๖.

	 8
 สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๘๕/๑๗๐.

	 9
 สมภาร พรมทา, พุทธปรัชญา มนุษย์ สังคม และปัญหาจริยธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร:  

ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๔๘), หน้า ๑๐๙.
	 10

 ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๒๒/๑๓๓-๑๓๖; ฐานิสรา ประธานราษฏร์นิกร, อัพยากตปัญหา ปัญหาที่พระพุทธเจ้า 
ไม่ทรงพยากรณ,์ (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๕๒), หน้า ๑-๖; อดิศักดิ์ ทองบุญ, วิเคราะห์อภิปรัชญาใน
พระพุทธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัด ไทยรายวันการพิมพ์, ๒๕๕๒), หน้า ๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   423 29/11/2566   20:59:23



424 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

	 ดังนั้น ในพุทธปรัชญาเถรวาทประเด็นเรื่อง มหาภูตรูป ๔ และอุปาทายรูป ๒๔ เมื่อกล่าวถึง  

มหาภูตรูปเป็นปรมัตถธรรม ในบทบาทท่ีเป็นสิ่งที่มีจริงและเป็นอารมณ์ของจิตเจตสิกปรมัตถ์ได้ ไม่ใช ่

บัญญัติธรรมท่ีจิตคิดขึ้นโดยไม่มีสภาวะตามเป็นจริงรองรับ
11

และในมหาภูตรูปที่ปรากฏในมหาหัตถิ- 

ปโทปมสูตร พบว่า (๑) ปฐวีธาตุ (๒) อาโปธาตุ (๓) เตโชธาตุ (๔) วาโยธาตุ
12

	 อย่างไรก็ดี เมื่อกล่าวถึงโดยลักษณะของมหาภูตรูป ๔ จะเห็นได้ถึงลักษณะที่แตกต่างกันคือ อาโป 

แตกต่างต่างจากมหาภูตรูปอื่น มหาภูตรูป ๔ อันได้แก่ปฐวี อาโป เตโชและวาโย อยู่ในจ�ำพวกรูปปรมัตถ์

แท้ทีม่ชีือ่เรยีกว่า มหาภตู กเ็พราะปรากฏชดัเจนโดยลักษณะ และโดยสันฐานคอืทีต้ั่งของตน มหาภูตรูปนี้ 

ตั้งอยู่ในสันดาน(การสืบเนื่อง) ของทั้งสิ่งมีใจครองและสิ่งไม่มีใจครอง
13

	 ประเด็นว่าด้วยธาตุนี้ พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ (ชูศรี)
14

 ได้เสนอเรื่องธาตุในพุทธปรัชญาพบว่า 

มีข้อยืนยันถึงความมีอยู่ของธาตุ ๓ ลักษณะคือ (๑) ธาตุเป็นสิ่งที่มีอยู่ด้วยตัวมันเองหรือเป็นสิ่งในตนเอง 

(สวภาวะ) (๒) ธาตุมีลักษณะเปลี่ยนแปลง ตามกฎของไตรลักษณ์ (๓) ธาตุมีลักษณะอิงอาศัยกัน

	 ประเด็นเรื่องรูปนี้ในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการกล่าวถึงธาตุที่จ�ำแนกออกเป็น ๒ คือ รูปธาต ุ

และอรูปธาตุ ถึงกระนั้นก็ตามธาตุยังจ�ำแนกได้อีกมากมายหลายลักษณะ สามารถเรียกได้ว่า นานาธาตุ 

อเนกธาตุ
15

	 เมื่อพุทธปรัชญาเถรวาทเห็นว่า จิตและวัตถุ ไม่ใช่สิ่งเดียวกัน และมีภาวะที่เกิด-ดับทุกขณะ  

เป็นสันตติสืบต่อกันไปตลอดเวลา เมื่อจิตดวงหนึ่งดับไปจิตดวงใหม่ก็เกิดขึ้น จิตดวงเก่าเป็นสาเหตุให้เกิด

จิตดวงใหม่
16

 ส่วนปีเตอร์ ฮาร์วีย์ (Peter Harvey) ได้ช้ีให้เห็นว่าการปฏิสัมพันธ์ระหว่างจิตกับวัตถุใน 

ขั้นแรก คือ กระบวนการรับรู้วัตถุ (process of perceiving objects)
17

 ดังนั้นแล้วจึงเห็นได้ว่าชีวิตหรือ

สตัว์โลกประกอบด้วยจติและรปู (ขันธ์ ๕) มคีวามเป็นไปได้ในกระบวนการในการปฏสัิมพนัธ์ (interaction) 

	 11
 ระวี ภาวิไล, อภิธรรมส�ำหรับคนรุ่นใหม,่ พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จ�ำกัด, ๒๕๔๘), 

หน้า ๒๖๕.
	 12

 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๐๑-๓๐๕/๓๒๙-๓๓๖.
	 13

 ระวี ภาวิไล, อภิธรรมส�ำหรับคนรุ่นใหม,่ หน้า ๒๗๑.
	 14

 พระจาตรุงค์ อาจารสโุภ (ชศูรี), วเิคราะห์แนวคดิเรือ่งธาตใุนพทุธปรชัญาเถรวาท, (กรงุเทพมหานคร: บรษิทั 
ดีเซมเบอรี่, ๒๕๖๕), หน้า ๑๓๒-๑๓๓.
	 15

 สุเชาวน์ พลอยชุม, พุทธปรัชญาในสุตตันตปิฎก, พิมพ์ครั้งที่ ๔, (นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
๒๕๖๕), หน้า ๑๔-๑๕.
	 16

 สุนทร ณ รังษี, พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก, พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หน้า ๒๖๒.
	 17

 Peter Harvey, “The mind-body relationship in Pali Buddhism: A philosophical investigation”, 
Asian Philosophy: An International Journal of the Philosophical Traditions of the East, Vol. 3 No. 1, 
(USA: Routledge, 1993) : 29-41; [online], Available: https://www.budsas.org/ebud/ebdha205.htm [2023].

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   424 29/11/2566   20:59:23



425ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

การรับรู้สิ่งภายนอกของจิต 

	 จิตเป็นสาเหตุส�ำคัญหรือแรกเริ่มต่อกระบวนการเกิดภาวะต่าง ๆ ของร่างกายและสรรพสิ่ง จะเห็น

ได้จากพุทธพจน์ที่ว่า “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ส�ำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่ว

หรือท�ำช่ัวตามไปด้วย เพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไป เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคท่ี 

ลากเกวียนไป ฉะนั้น
18

 อย่างไรก็ดีประเด็นการปฏิสัมพันธ์ระหว่างจิตกับผ่านทางอายตนะ ๑๒ ผสาน 

กันและกัน เกิดวิญญาณ (การรับรู้)
19

คือ

อายตนะภายใน ๖ อายตนะภายนอก ๖ วิญญาณ ๖

๑. จักขวายตนะ (ตา) ๑. รูปายตนะ (รูป) ๑. จักขุวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางตา)

๒. โสตายตนะ (หู) ๒. สัททายตนะ (เสียง) ๒. โสตวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางหู)

๓. ฆานายตนะ (จมูก) ๓. คันธายตนะ (กลิ่น) ๓. ฆานวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางจมูก)

๔. ชิวหายตนะ (ลิ้น) ๔. รสายตนะ (รส) ๔. ชิวหาวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางลิ้น)

๕. กายายตนะ (กาย) ๕.โผฏฐัพพายตนะ (โผฏฐัพพะ) ๕. กายวิญญาณ(ความรู้อารมณ์ทางกาย)

๖. มนายตนะ (ใจ) ๖. ธัมมายตนะ (ธรรมารมณ์) ๖. มโนวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางใจ) 

	 ดังนั้น จากประเด็นดังกล่าวนี้สามารถสะท้อนเป็นกระบวนการปฏิสัมพันธ์ระหว่างจิตกับวัตถุได้ดัง

แผนผังข้างล่างนี้

	 ดังนั้น จะเห็นได้ถึงกระบวนการที่จิตรับรู้สิ่งภายนอกหรือวัตถุ โดยเป็นการปฏิสัมพันธ์โดยชี้ให้เห็น

ว่า จิตใจเป็นตัวขับเคลื่อนกระบวนการของวัตถุรูปในรูปแบบของพฤติกรรมต่าง ๆ และสิ่งที่อยู่เบื้องหลัง

	 18
 ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑/๒๓.

	 19
 ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๒๓/๓๑๕-๓๑๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   425 29/11/2566   20:59:23



426 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

การท�ำงานของอวัยวะต่าง ๆ คือ จิต
20

และจิตใจหรือเจตนา (intention) เป็นตัวขับเคลื่อนเป็นผลต่อการ

ด�ำรงชีวิตอยู่ในสังสารวัฏฏ์ (saṃsāra)
21

	 ประเดน็เรือ่งจติ โดยธรรมชาติของจติเกดิดบัเป็นไปในสองลกัษณะคอื เกดิดบัอยูใ่นกระแสของภวงัค์ 

เรียกว่า ภวังคจิต เกิดดับในวิถีแห่งการรับรู้โลกภายนอกเรียกว่าวิถีจิต ค�ำว่าภวังคจิตคือจิตที่ไม่มีการรับรู้

โลกภายนอกทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เช่น เวลานอนหลับ เรียกว่า จิตของเราอยู่ในภวังค์ เกิดดับอยู่

ตลอดเวลาเช่นกัน แต่เกิดดับอยู่ในภวังค์
22

	
ว่าโดยธรรมชาตขิองจติมกีารกล่าวถงึจิตโดยสาระส�ำคญัได้สะท้อนให้เหน็และรู้ว่าจิตเป็นธรรมชาติ

รู้อารมณ์ คือ ได้รับอารมณ์อยู่เสมอ จึงเรียกว่า รู้อารมณ์ ดังพระบาลีท่ีว่า อารมฺมณํ จินฺเตตีติ = จิตฺตํ 

ธรรมชาติใด ย่อมรู้อารมณ์อยู่เสมอธรรมชาตินั้น ชื่อว่า “จิต”
23

 และในพระอภิธรรมปิฎก ธรรมสังคณี

ปกรณ์ ได้กล่าวถึงค�ำที่เหมือนกันของค�ำว่า “จิต” คือ “จิต มโน มานัส หทัย ปัณฑระ มโน มนายตนะ  

มนินทรีย์ วิญญาณ วิญญาณขันธ์ และมโนวิญญาณธาตุที่เหมาะสมกัน”
24

	 ในอัฏฐสาลินีอรรถกถาธิบาย
25

 ไว้ว่า 

		  ๑.	ธรรมชาติใดย่อมคิด ธรรมชาตินั้น ชื่อว่า “จิต”

		  ๒.	ธรรมชาติใดย่อมน้อมไปหาอารมณ์ ธรรมชาตินั้น ชื่อว่า “มโน” 

		  ๓.	จิตที่รวบรวมไว้ภายในนั้นแหละ ชื่อว่า “หทัย” 

		  ๔.	ธรรมชาติฉันทะ คือ ความพอใจที่มีอยู่ในใจนั้น ชื่อว่า “มานัส”

		  ๕.	จิตเป็นธรรมชาติที่ผ่องใส จึงชื่อว่า “ปัณฑระ” 

		  ๖.	มนะที่เป็นอายตนะ คือ เครื่องต่อ จึงชื่อว่า “มนายตนะ” 

		  ๗.	มนะที่เป็นอินทรีย์ คือ ครองความเป็นใหญ่ จึงชื่อว่า “มนินทรีย์”

		  ๘.	ธรรมชาติใดที่รู้อารมณ์ ธรรมชาตินั้น ชื่อว่า “วิญญาณ”

		  ๙.	วิญญาณที่เป็นขันธ์ จึงชื่อว่า “วิญญาณขันธ์”

		  ๑๐.	มนะที่เป็นธาตุชนิดหนึ่ง ซึ่งรู้อารมณ์จึงชื่อว่า “มโนวิญญาณธาตุ

	 20
 สมภาร พรมทา, พุทธปรัชญา มนุษย์ สังคม และปัญหาจริยธรรม, พิมพ์คร้ังที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร:  

ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๔๘), หน้า ๑๗.
	 21

 Steven Collins, Selfless Persons: Imagery and Thought in Theravada Buddhism, (UK: 
Cambridge University Press, 1990), p.82.
	 22

 สุนทร ณ รังษี, พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก, หน้า ๒๖๒.
	 23

 วรรณสทิธ ิไวทยะเสว,ี คูม่อืการศกึษาพระอภธิมัมตัถสงัคหะ ปรจิเฉทที ่๑, พมิพ์ครัง้ที ่๙, (กรงุเทพมหานคร: 
บริษัท วี.อินเตอร์ พริ้นท์ จ�ำกัด, ๒๕๔๗), หน้า ๒๐.
	 24

 อภิ.วิ. (ไทย) ๓๔/๓๗๐/๑๑๑.
	 25

 วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี, คู่มือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ ๑, หน้า ๒๑.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   426 29/11/2566   20:59:24



427ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 จิตเป็นสังขตธรรม คือ เป็นธรรมชาติที่ถูกปรุงแต่งโดยอ�ำนาจแห่งปัจจัยมีอารัมณปัจจัย อนันตร-

ปัจจัย เป็นต้น จิตจึงมีสภาวะที่เป็นสามัญลักษณะหรือไตรลักษณะ
26

คือ

		  ๑. อนิจจลักษณะ คือ สภาพความไม่เที่ยง แปรปรวน

		  ๒. ทุกขลักษณะ คือ สภาพความทนอยู่ไม่ได้ เพราะถูกบีบคั้นเบียดเบียน

		  ๓. 	อนตัตลกัษณะ คอื สภาพความไม่ใช่ตวัตน ไม่เป็นแก่นสารทีเ่หนอือ�ำนาจการบงัคบับญัชาให้

เป็นไปอย่างใด ๆ  ได้ เพราะจิตมีสภาพที่เป็นไตรลักษณ์ดังกล่าวนี้ จิตจึงมีอาการเกิด-ดับ สืบต่อเนื่องกันไป

เป็นสาย และการเกิด-ดับสืบต่อนี้รวดเร็วมาก มีอนุมานว่า ชั่วลัดนิ้วมือเดียวจิตเกิด-ดับถึงแสนโกฏิขณะ

	 สงัขตธรรมอืน่ คอื เจตสกิและรปู กม็สีามญัลกัษณะเช่นเดียวกนั เพราะฉะนัน้การทีจ่ะเข้าใจสภาวะ

ลักษณะอันแท้จริงของจิตนั้นได้จะต้องพิจารณาจากวิเสสลักษณะคือ ลักษณะพิเศษประจ�ำตัวของจิต ๔ 

ประการ ที่เรียกว่า ลักขณาทิจตุกะของจิต คือ (๑) มีการรู้อารมณ์ เป็นลักษณะ (๒) มีการเป็นประธาน 

ในธรรมทั้งปวง เป็นกิจ ๓.มีการเกิดสืบเนื่องกันไม่ขาดสาย เป็นอาการปรากฏ (๔) มีนามรูป เป็นเหตุใกล้

ให้เกิด

	 ส�ำหรบัประเดน็เรือ่งจติมสีภาวะทีอ่ยูเ่หนอืวตัถ ุก�ำหนดหมาย หรอืมอี�ำนาจหรอืวตัถหุรอืสิง่อืน่ด้วย 

กล่าวคือ “เมื่อใดแล ธรรมทั้งหลายปรากฏแก่พราหมณ์ ผู้มีความเพียร เพ่งอยู่ เมื่อนั้น ความสงสัยทั้งปวง

ของพราหมณ์นั้นย่อมสิ้นไป เพราะได้รู้ความสิ้นไปแห่งปัจจัยทั้งหลาย”
27

 อ�ำนาจของจิตเป็นนามธรรมนี้

สะท้อนให้เห็นว่าการฝึกฝนจิต (เพ่ง) เมื่อควบคุมจิตได้เราสามารถควบคุมโลกได้ โลกขึ้นอยู่กับสิ่งภายใน

คือจิต ประเด็นนี้สามารถสะท้อนให้เห็นถึงธรรมชาติของจิตนั้นมีธรรมชาติต่าง ๆ มากมาย เช่น ในสานุ-

สามเณร วัตถุได้กล่าวไว้ว่า “แต่ก่อนจิตนี้ได้ท่องเที่ยวไปในอารมณ์ต่าง ๆ ตามความปรารถนา ตามความ

ต้องการ ตามความสบาย วนันีเ้ราจะข่มจตินัน้โดยอบุายอนัแยบคาย เหมอืนควาญช้างปราบพยศช้างตกมนั 

ฉะนั้น”
28

	 จิตที่มีความจงใจหรือมีเจตนาท่ีแรงกล้าเป็นสิ่งส�ำคัญที่ส่งผลต่อการกระท�ำต่อสิ่งอื่นให้เป็นไปตาม 

ดังนั้นในเจตนาสูตร ได้ชี้ให้เห็นว่า

		  “ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุจงใจ ด�ำริ และนึกคิดถึงสิ่งใด สิ่งนั้นเป็นอารัมมณปัจจัยเพื่อ 

ความตั้งมั่นแห่งวิญญาณ อารัมมณปัจจัยมี ความต้ังมั่นแห่งวิญญาณจึงมี เมื่อวิญญาณนั้น 

ตั้งมั่นแล้ว เจริญขึ้นแล้ว ความบังเกิดแห่งภพใหม่ต่อไปจึงมี เมื่อความบังเกิดแห่งภพใหม่ 

ต่อไปมี ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัสและอุปายาสจึงมีต่อไป ความเกิดขึ้น

แห่งกองทกุข์ทัง้มวลนี ้มไีด้ด้วยประการฉะนี ้ภกิษไุม่จงใจ ไม่ด�ำริ แต่ยงันกึคดิถงึส่ิงใด ส่ิงนัน้ 

เป็นอารัมมณปัจจัย เพื่อความตั้งมั่นแห่งวิญญาณ เมื่ออารัมมณปัจจัยมี ความตั้งมั่นแห่ง

	 26
 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๑-๒๒.

	 27
 วิ.ม. (ไทย) ๔/๑/๓.

	 28
 ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๓๒๖/๑๓๕.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   427 29/11/2566   20:59:24



428 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

วิญญาณจึงมี เมื่อวิญญาณนั้นต้ังมั่นแล้ว เจริญข้ึนแล้ว ความบังเกิดแห่งภพใหม่ต่อไปจึงมี 

เมื่อความบังเกิดแห่งภพใหม่ต่อไปมี ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส และ 

อุปายาสจึงมีต่อไป ความเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์ทั้งมวลนี้ มีได้ด้วยประการฉะนี้
29

	 ประเด็นนี้สามารถเชื่อมโยงได้ด้วยการชี้ให้เห็นว่าจิตเป็นสิ่งแรกเริ่ม (Origin or Prime) ที่เป็นที่มา

ให้เกิดกระบวนส่งต่อหรือสันตติต่อสิ่งท้ังที่เป็นรูป (วัตถุหรือสสาร) หรือนาม (อสสาร) ด้วย ในคัมภีร์ 

ธัมมสังคณี อธิบายพอเป็นตัวอย่างไว้ว่า

 		  “รูปทั้งหมดไม่เป็นเหตุ ไม่มีเหตุ วิปปยุตจากเหตุ มีปัจจัยปรุงแต่ง ถูกปัจจัยปรุงแต่ง 

เป็นรูป เป็นโลกิยะ เป็นอารมณ์ของอาสวะ เป็นอารมณ์ของสังโยชน์ เป็นอารมณ์ของคันถะ 

เป็นอารมณ์ของโอฆะ เป็นอารมณ์ของโยคะ เป็นอารมณ์ของนวิรณ์เป็นอารมณ์ของปรามาส 

เป็นอารมณ์ของอุปาทาน เป็นอารมณ์ของกิเลส เป็นอัพยากฤต รับรู้อารมณ์ไม่ได้ ไม่เป็น

เจตสิก วิปปยุตจากจิต ไม่เป็นวิบากและไม่เป็นเหตุให้เกิดวิบาก กิเลสไม่ท�ำให้เศร้าหมอง 

แต่เป็นอารมณ์ของกิเลส ไม่ใช่มีทั้งวิตกและวิจาร ไม่ใช่ไม่มีวิตกมีเพียงวิจาร ไม่มีทั้งวิตก 

และวิจาร ไม่สหรคตด้วยปีติ ไม่สหรคตด้วยสุข ไม่สหรคตด้วยอุเบกขา ไม่ต้องประหาณด้วย

โสดาปัตติมรรคและมรรคเบื้องบน ๓ ไม่มีเหตุต้องประหาณด้วยโสดาปัตติมรรคและมรรค

เบื้องบน ๓ ไม่เป็นเหตุให้ถึงปฏิสนธิ จุติ และนิพพาน ไม่เป็นของเสขบุคคลและอเสขบุคคล 

เป็นปริตตะเป็นกามาวจร ไม่เป็นรูปาวจร ไม่เป็นอรูปาวจร นับเนื่องในวัฏฏทุกข์ ไม่ใช ่

ไม่นับเนื่องในวัฏฏทุกข์ เป็นของไม่แน่นอน ไม่เป็นเหตุน�ำออกจากวัฏฏทุกข์ เป็นธรรมที ่

เกิดขึ้นอันวิญญาณ ๖ รู้ได้ เป็นของไม่เที่ยง ถูกชราครอบง�ำ”
30

 

	 สมภาร พรมทา มีทัศนะต่อสภาวะรูป โดยแยกเป็นประเด็น ดังนี้ (๑) รูปทุกอย่างไม่ใช่เหตุ (นเหตุ) 

และไม่มีเหตุ (อเหตุกํ) (๒) รูปแม้ไม่ตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของเหตุ แต่ก็อยู่ภายใต้อิทธิพลของปัจจัย (๓) รูป

ทั้งหมดไม่เที่ยง คือ เป็นอนิจจัง มีข้อน่าสังเกตว่ารูปเป็นทุกขังและอนัตตา
31

	 จิตและวัตถุท�ำหน้าที่อิงอาศัยกันและกัน เป็นกระบวนการสันตติ แต่อย่างไรก็ตาม พุทธปรัชญา

เถรวาท ก็ไม่ปฏิเสธความมีอยู่จริงของจิตและวัตถุทั้งสองอย่าง ถึงแม้ว่าจิตจะมีอิทธิพลหรือเป็นสิ่งที่จะ

ก�ำหนดสิ่งอื่นต่อการก่อให้เกิดสิ่งอื่นก็ตาม หากแต่การรับรู้ของจิตนั้นย่อมต้องมีสิ่งภายนอกยึดโยงอยู่ด้วย

มิฉะนั้นจะเป็นการยึดถือยึดมั่นว่าจิตเป็นปฐมเหตุของสิ่งทั้งหลาย (First cause) 

	 29
 สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๓๘/๗๙-๘๐.

	 30
 อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/๕๘๔/๑๖๙-๑๗๐.

	 31
 สมภาร พรมทา, พุทธปรัชญาในอภิธรรมปิฎก, (กรุงเทพมหานคร: ปัญญฉัตร์ บุ๊คส์ บายดิ้ง, ๒๕๕๙),  

หน้า ๒๐๓-๒๑๐.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   428 29/11/2566   20:59:24



429ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

ปฏิสัมพันธ์เชิงเหตุปัจจัย
	 สุมาลี มหณรงค์ชัย ได้ให้ความเห็นไว้ว่า “รูปกับนามเป็นปัจจัยแก่กัน มีอยู่ด้วยกันพร้อมกันใน

กระบวนการสร้างชีวิต ร่างกายคือ องค์รวมของนาม-รูป ไม่ใช่รูปที่อยู่ตรงข้ามกับนาม ร่างกายปรากฎขึ้น

ทีหลัง เป็นผลผลิตของนาม-รูป จิตกับกายจึงเป็นความจริงคนละระดับ” และ “เพราะจิตใจกับร่างกาย 

มีค่าความจริงต่างระดับกัน จิตมีอยู่ก่อนในระดับปรมัตถ์ แต่ร่างกายมาทีหลังในระดับปรากฏการณ์  

การแยกร่างกายออกจากจิตใจก็ดี การให้ความส�ำคัญกับร่างกายเท่ากับจิตใจก็ดี การแยกสุขภาพทางกาย

ออกจากสขุภาพทางใจกด็ ีหรอืการแยกโรคทางกายออกจากโรคทางใจกด็ ีเหล่านีเ้ป็นความเชือ่หรอืทฤษฎี

ที่ไม่สอดคล้องกับค�ำสอนพุทธระดับปรมัตถ์ว่าด้วยชีวิตมนุษย์”
32

 ท้ังนี้ สุมาลี มหณรงค์ชัย ได้ต้ัง 

ข้อสมมติฐานเกี่ยวกับชีวิตสัมพันธ์กับจิตและกาย ดังนี้ 

	 สมมติฐานที่คลาดเคล่ือนตามหลักพุทธ หมายถึงชีวิต ได้แก่ ร่างกาย(รูปปรมัตถ์) และจิตใจ  

(นามปรมัตถ์)

	 สมมติฐานที่ถูกต้องตามหลักพุทธ หมายถึงชีวิต ได้แก่ รูปปรมัตถ์และนามปรมัตถ์ คือ ร่างกาย 

	 สมมติฐานที่ถูกต้องตามหลักพุทธหมายถึงชีวิต ได้แก่ รูปและนาม คือ ร่างกาย
33

	 การท่ีจิตรับรู้สิ่งท่ีอยู่ภายนอกเป็นไปด้วยหลักการหรือทฤษฎีที่ชื่อว่า อิทัปปัจจยตาหรือ ปฏิจจ- 

สมุปบาท (interdependence) คือ การที่สิ่งทั้งหลายเมื่อจะเกิดหรือดับต้องอาศัยกันและกันเกิดมีขึ้น 

เป็นกระบวนการ คือ

 		  “รูปเป็นอย่างนี้ ความเกิดขึ้นแห่งรูปเป็นอย่างนี้ ความดับแห่งรูปเป็นอย่างนี้ เวทนา

เป็นอย่างนี้ ความเกิดขึ้นแห่งเวทนาเป็นอย่างนี้ ความดับแห่งเวทนาเป็นอย่างนี้ สัญญา 

เป็นอย่างนี้ ความเกิดขึ้นแห่งสัญญาเป็นอย่างนี้ ความดับแห่งสัญญาเป็นอย่างนี้ สังขาร 

เป็นอย่างนี้ ความเกิดข้ึนแห่งสังขารเป็นอย่างนี้ ความดับแห่งสังขารเป็นอย่างนี้ วิญญาณ 

เป็นอย่างนี้ ความเกิดขึ้นแห่งวิญญาณเป็นอย่างนี้ ความดับแห่ง วิญญาณเป็นอย่างนี้  

เพราะเหตุนี้ เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะส่ิงนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เพราะสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี ้

จึงไม่มี เพราะสิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้จึงดับไป คือ เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารทั้งหลายจึงมี  

เพราะสังขารเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมี ฯลฯ”
34

	 32
 สุมาลี มหณรงค์ชัย, “รูปปรมัตถ์กับร่างกายในพุทธศาสนาเถรวาท”, วารสารภาษา ศาสนาและวัฒนธรรม, 

ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑ (มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๐) : ๑๑๕.
	 33

 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๑๕.
	 34

 สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๒๑/๓๗-๓๘.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   429 29/11/2566   20:59:24



430 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

	 ประเด็นนี้หลักการเงื่อนไขที่เป็นปัจจัย คือกระบวนการสายเกิดและสายดับโดยอิงอาศัยกันและกัน

จงึเกดิมแีละดบัไป พทุธปรชัญาเถรวาท อธบิายโดยอธบิายปฏจิจสมปุบาทโดยอนโุลมและปฏจิจสมปุบาท

โดยปฏิโลม
35

	 ดังนั้น การเข้าใจกระบวนการของปฏิจจสมุปบาทท�ำให้เห็นโลกที่ไม่ได้ตกอยู่ในทิฐิสองประการที่

พระพุทธเจ้าปฏิเสธคือ สัสสตภาวะ (ความเที่ยง) กับอุจเฉทภาวะ (ความขาดสูญ) โดยกระบวนการอธิบาย

ปฏิจจสมุปบาทนี้สามารถใช้ค�ำได้ว่า อภาวสฺส ภาโว แปลว่า ความมีแห่งความไม่มี และ ภาวสฺส อภาโว 

แปลว่า ความไม่มีแห่งความมี โดยนัยของปฏิจจสมุปบาทจึงมีสองสายคือสายเกิดและสายดับ
36

 

	 ประเดน็นีช้ีใ้ห้เหน็ถงึกฏของปฏจิจสมปุบาทโดยอนโุลมและปฏจิจสมปุบาทโดยปฏโิลมเป็นสองสาย 

คือ สายเกิดและสายดับ
37

 คือ 

		  ๑) 	สายเกิด : เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น

 		  ๒) 	สายดับ : เพราะสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี เพราะสิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้จึงดับไป

	 สามารถสรุปเป็นกระบวนการเป็นแผนภาพดังนี้

 

	 พระธรรมวัชรบัณฑิต ได้อธิบายเพิ่มเติมไว้ว่า กรอบของความเป็นเหตุเป็นผลของกันและกันตาม

หลักในพุทธปรัชญาคือหลักปฏิจจสมุปบสาท ปัจจจัยการ หรืออิทัปปัจจยตา ไม่มีอะไรใหญ่ ไม่มีอะไรเล็ก 

ฐานะเท่าเทียมกันฐานะ และบทบาทและประสิทธิภาพเท่าเทียมกัน ไม่มีอะไรเป็นผู้ก�ำกับ ไม่มีอะไรที่ถูก

ก�ำกับ เหตุท�ำให้เกิดผล จากนั้นผลก็จะเป็นเหตุให้เกิดผลต่อไป ไม่รู้จบสิ้น เป็นลูกโซ่ เป็นวัฎจักร
38

	 35
 วิ.ม. (ไทย) ๔/๑/๒-๓.

	 36
 พระธรรมวัชรบัณฑิต (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ), ศ.ดร., แก่นพุทธธรรม, (พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬา-

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๖), หน้า ๗๐.
	 37

 ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๐๔/๔๓๘-๔๔๑.
	 38

 พระธรรมวัชรบัณฑิต (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ), ศ.ดร., แก่นพุทธธรรม, หน้า ๗๓.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   430 29/11/2566   20:59:24



431ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 กระบวนการดังกล่าวมีความเกี่ยวข้องกับจิตโดยตรง ดังในวัตถูปมสูตร ได้ชี้กิริยาของจิตท่ีมี 

ส่วนส�ำคัญต่อปัจจัยภายนอกจากตัวจิตเองว่า “เมื่อจิตเศร้าหมอง ทุคติ ก็เป็นอันหวังได้…เมื่อจิตไม่ 

เศร้าหมอง สคุตกิเ็ป็นอนัหวงัได้ ฉนันัน้เหมอืนกนั”
39

 ดังนัน้ เมือ่จิตไม่ว่าจะผ่องใสหรือเศร้าหมอง กส่็งผล

ทั้งในระยะสั้นและระยาว ก่อเกิดการสร้างภพ สร้างชาติ เป็นประดุจดังสังสารวัฎฎ์แห่งจิตต่อไป มีความ

เชื่อมโยงกันระหว่าง ค�ำว่า “กรรม” ค�ำว่า “จิต” ค�ำว่า “ชีวิต” ที่เป็นกระบวนการขับเคลื่อนชีวิตที่มีความ

สืบเนื่องเกี่ยวพันกันเป็นอันเดียวกัน หรือกล่าวได้ว่า กิเลส กรรม วิบาก
40

 ยังคงเวียนวนเป็นเช่นนี้ตราบใด

ที่ยังไม่ได้เข้าถึงพระนิพพาน (สิ้นทุกข์/วิมุตติ)

การมองโลกและชีวิตเชิงปฏิสัมพันธ์
	 ในกัจจายนโคตตสตูร เสนอประเดน็มมุมองถงึปรากฏการณ์ทัง้หลายให้มคีวามเป็นกลางทีไ่ม่ให้ยดึถอื

หรือยึดมั่นในสิ่งที่ปรากฏทั้งหลายโดยไม่เห็นถึงการปฏิสัมพันธ์ของสิ่งต่าง ๆ คือ

		  กจัจานะ โดยมากโลกนีอ้าศยัทีสุ่ด ๒ อย่าง คอื (๑) ความม ี(๒) ความไม่มี กเ็มือ่บคุคล

เห็นความเกิดขึ้นของโลกด้วยปัญญาอันชอบตามความเป็นจริงความไม่มีในโลก ก็ไม่มี  

เมื่อบุคคลเห็นความดับแห่งโลกด้วยปัญญาอันชอบตามความเป็นจริง ความมีในโลก ก็ไม่มี 

กัจจานะ... ที่สุดอย่างที่ ๑ นี้ คือ สิ่งทั้งปวงมีอยู่ ที่สุดอย่างที่ ๒ นี้ คือ สิ่งทั้งปวงไม่มีอยู่ 

ตถาคตไม่เข้าไปใกล้ที่สุดทั้ง ๒ อย่างนี้ ย่อมแสดงธรรมโดยสายกลางว่า ‘เพราะอวิชชา 

เป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะสังขารเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมี ฯลฯ
41

	 ในงานของสมภาร พรมทา ท่ีได้ท�ำการศึกษาเรื่อง “อัตถิตากับนัตถิตาในพุทธปรัชญาเถรวาท”  

พบว่า ทัศนะแรกคืออัตถิกทิฏฐิ ทัศนะที่สองคือนัตถิกทิฏฐิ อัตถิกทิฏฐิ คือระบบปรัชญาที่เชื่อว่าสิ่งทั้งปวง

มีอยู่ นัตถิกทิฏฐิคือระบบปรัชญาที่เชื่อว่า สิ่งท้ังปวงไม่มีอยู่ เหตุผลที่พุทธปรัชญาเถรวาทไม่เห็นด้วยกับ

สองระบบปรัชญานี้คือ ในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท ระบบปรัชญาทั้งสองนี้เป็นทัศนะที่สุดโต่ง 

ไปคนละทาง พุทธปรัชญาเถรวาทได้เสนอทัศนะเกี่ยวกับธรรมชาติของโลกผ่านหลักธรรมสามเรื่องคือ  

ปฏิจจสมุปบาท ไตรลักษณ์ และขณิกทัศนะ โลกตามพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ใช่เนื้อสาร ไม่ใช่มโนภาพ 

ของจิต หากแต่โลกคือความว่างเปล่า
42

	 การมองโลกและชีวิตเป็นสิ่งสัมพันธ์ในพุทธปรัชญาเถรวาทต้องการชี้ให้เห็นถึงการด�ำรงอยู่ของ

สภาวะที่เป็นกลางหรือยืนยันถึงบางสิ่งบางอย่างที่มีอยู่ในสภาวะที่เป็นรูปธรรม เช่น “ธาตุ ๑๘ อาจถือได้

	 39
 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๗๐/๖๒-๖๓.

	 40
 พระธรรมวัชรบัณฑิต (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ), ศ.ดร., แก่นพุทธธรรม, หน้า ๘๕-๘๖.

	 41
 สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๑๕/๒๔-๒๕.

	 42
 สมภาร พรมทา, “อัตถิตากับนัตถิตาในพุทธปรัชญาเถรวาท”, วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต,  

(บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๔), บทคัดย่อ.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   431 29/11/2566   20:59:24



432 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

ว่าเป็นการกล่าวที่ละเอียดครอบคลุมประเด็นเรื่องธาตุอื่น ๆ ที่กล่าวมาทั้งหมด โดยที่ธาตุ ๖ เป็นการแยก

เพื่อการศึกษาชั้นละเอียดสูงขึ้นไปโดยมีอากาศธาตุหรือช่องว่างและจิตวิญญาณเข้ามาเกี่ยวข้องด้วย  

ส่วนธาตุ ๑๘ เป็นการกล่าวถึงสิ่งท่ีทรงสภาวะของธาตุเอง ตามที่เหตุปัจจัยปรุงแต่งขึ้น เป็นไปตาม 

ธรรมนิยามคือก�ำหนดแห่งธรรมดา ไม่มีผู้สร้างผู้บันดาล และมีรูปลักษณะกิจอาการเป็นแบบจ�ำเพาะตัว 

อันพึงก�ำหนดเอาเป็นหลักได้แต่ละอย่าง ๆ
43

	 การมองโลกและชีวติเป็นสิง่สมัพนัธ์น้ันไม่ใช่เป็นการมองโลกโดยเป็นมโนภาพหรอืมายาภาพของจติ

ทีเ่กดิขึน้โดยปฏเิสธสิง่ทีเ่ป็นรปู(วตัถ)ุ ทางด้านประสาทสัมผสั(ผสัสะ ๕) การมองโลกและชวีติเป็นสิง่สมัพนัธ์

ในพุทธปรัชญาเถรวาทจึงเป็นการมองอย่างเชื่อมโยงและหยั่งเห็นหรือพิจารณาเห็นกระบวนการอิงอาศัย

กันและกัน ดังที่พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ(ชูศรี) เสนอว่า “การกล่าวถึงธาตุ ๑๘ จึงเป็นไปเพื่อการเข้าใจถึง

สิ่งต่าง ๆ อย่างมีนัยว่าไม่เพียงแต่ต้องมีผู้รู้กับสิ่งที่ถูกรู้เท่านั้น หากแต่การรับรู้ดังกล่าวนั้นต้องสอดคล้อง

กับความจริงด้วย คือ การปฏิสัมพันธ์ระหว่างบางสิ่งที่ถูกรู้ กับผู้รู้จนเป็นการรับรู้หรือความจริง ดังนี้คือ

 

	 แต่หากพิจารณาจากอีกมุมหนึ่งคือ “การรับรู้/ความจริง” บังคับให้ “ผู้รู้”และ “สิ่งที่ถูกรู้” ทั้งสอง

ต้องท�ำหน้าที่ปฏิสัมพันธ์ต่อกัน สิ่งที่ได้คือ “ผู้รู้”และ “สิ่งที่ถูกรู้” ไม่มีอะไรเป็นเหตุให้อะไรมีอยู่ก่อนและ

ต้องท�ำให้อะไรเป็นผลของอะไร
44

 ดังนั้น การมองโลกและชีวิตเป็นสิ่งสัมพันธ์ในพุทธปรัชญาเถรวาทจึง

ยืนยันความมีอยู่ของสิ่งที่เป็นเหตุในการรับรู้ และสิ่งที่ต้องถูกรับรู้และผู้รับรู้ด้วยจึงเป็นการรับรู้ที่สมบูรณ์

หรือเป็นไปตามความเป็นจริง เป็นการมองโลกตามความเป็นจริงโดยไร้อคติของตนเอง ไม่ว่าจะเป็นกุศล

หรืออกุศล ไม่มีวาระซ่อนเร้นใดใดแฝงเร้นไว้ในจิตใจของตนเอง

ความว่างของชีวิตหรือความเป็นอนัตตาของชีวิต 

	 พทุธปรชัญาเถรวาทปฏเิสธความเป็นอตัตาหรอืตวัตน ในทกุ ๆ  กรณขีองสรรพสิง่ หลกัฐานทีเ่ด่นชดั 

ที่สุดคือ อนัตตลักขณสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรที่ ๒ ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลังจากตรัสรู้ ระบุว่า ขันธ์ ๕ คือ 

รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นอนัตตาและพิจารณาเห็นว่า ‘นั่นไม่ใช่ของเรา เราไม่เป็นนั่น  

	 43
 พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท  

เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๓), หน้า ๒๖๖.
	 44

 พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ (ชูศรี), วิเคราะห์แนวคิดเรื่องธาตุในพุทธปรัชญาเถรวาท, หน้า ๑๒๗-๑๒๘.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   432 29/11/2566   20:59:24



433ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

นัน่ไม่ใช่อตัตาของเรา’
45

 อย่างไรกด็มีปีระเด็นในการกล่าวถงึอตัตาไว้ ว่าด้วยการปฏเิสธอตัตากระแสหลัก

โดยวัชระ งามจิตรเจริญ ได้เสนอไว้คือ (๑) การปฏิเสธอัตตาในคัมภีร์กถาวัตถุ (๒) การปฏิเสธอัตตาใน

คัมภีร์อรรถกถา (๓)การปฏิเสธอัตตาในคัมภีร์วิสุทธิมรรค (๔) ทัศนะของนักปราชญ์เถรวาทสมัยใหม่
46

 

อย่างไรก็ดีเมื่อกล่าวถึงประเด็นเรื่องอนัตตา(not-self) จะชี้ไปที่ประเด็นส�ำคัญ ๓ ประการคือ อนิจจัง  

ทุกขังและอนัตตา ที่ปรากฎในอนัตตลักขณสูตร
47

 

	 การไม่มีตัวตน คือการที่เราไม่สามารถควบคุมกระบวนการเกิดและดับของขันธ์ ๕ ได้ และเพราะ

ขันธ์ ๕ นั้น ไม่เที่ยงแท้ จึงท�ำให้เกิดความเจ็บปวดทั้งทางกายและทางใจ กล่าวได้ว่าพุทธปรัชญาเถรวาท

เห็นว่า เมื่อสิ่งใดก็ตามที่เป็นตัวตนและคงทน ไม่เปลี่ยนแปลง เราจะสามารถบังคับไม่ให้เกิดความ 

เจ็บปวดได้ เพราะเหตุน้ี จึงยืนยันว่า ไม่มีสิ่งใดที่มีตัวตน อย่างไรก็ดีซองซาร์ จัมยัง เดียนเซ ได้สะท้อน

แนวคิดประเดน็เรือ่งความว่างได้ว่า “สทิธตัถะประจักษ์แจ้งในความว่างของสภาวะการด�ำรงอยู ่เขาบงัเกดิ

ความเข้าใจว่าทุกสิ่งที่เราเห็น ได้ยิน รู้สึก จินตนาการ และรับรู้ว่ามันปรากฏมีนั้นเป็นเพียงความว่างเปล่า 

อันเราอุปโลกน์หรือเรียกมันว่าเป็น “ความจริง”
48

  ถึงกระนั้นก็ตามประเด็นนี้ พระพรหมบัณฑิต (ประยูร 

ธมฺมจิตโฺต) ได้อธบิายว่า “พทุธปรชัญาสอนเรือ่งอนตัตาในจติและสสารมากว่าสองพนัปี พทุธปรชัญาถอืว่า

ไม่มีอัตตาหรืออะตอม ทุกสิ่งทุกอย่างไม่มีแก่นแท้ถาวรท่ีตั้งอยู่ได้ในตัวของมันเอง แม้แต่ธาตุ ฉะนั้น  

สรรพสิ่งจึงต้องอาศัยกันและกันเกิดขึ้นตลอดเวลาตามหลักปฏิจจสมุปบาท”
49

 

	 ในพทุธปรชัญาเถรวาท มคีวามคดิดงัทีป่รากฏในพาหยิสตูร โดยพระพทุธเจ้าตรสัไว้ว่า “เธอพงึศกึษา

อย่างนี้ว่า เมื่อเห็นรูปก็สักแต่ว่าเห็น เมื่อฟังเสียงก็สักแต่ว่าฟัง เมื่อรับรู้อารมณ์ที่ได้รับรู้ก็สักแต่ว่ารับรู้  

เมื่อรู้แจ้งธรรมารมณ์ท่ีรู้แจ้งก็สักแต่ว่ารู้แจ้ง พาหิยะ เธอพึงรักษาอย่างนี้แล เมื่อใด เธอเมื่อเห็นรูปก็สัก 

แต่ว่าเห็น เมื่อฟังเสียงก็สักแต่ว่าฟัง เมื่อรับรู้อารมณ์ที่ได้รับรู้ก็สักแต่ว่ารับรู้ เมื่อรู้แจ้งธรรมารมณ์ที่รู้แจ้ง 

ก็สักแต่ว่ารู้แจ้ง เมื่อนั้น เธอก็จะไม่มี เมื่อใด เธอไม่มี เมื่อนั้น เธอก็จะไม่ยึดติดในสิ่งนั้น เมื่อใด เธอไม่ยึด

ติดในสิ่งนั้น เมื่อนั้น เธอจักไม่มีในโลกนี้ ไม่มีในโลกอื่น ไม่มีในระหว่างโลกทั้งสอง นี้เป็นที่สุดแห่งทุกข์”
50

 

	 45
 สํ.ข. (ไทย) ๑๗/๕๙/๙๔-๙๕.

	 46
 วัชระ งามจิตรเจริญ, ความเป็นอนัตตาของนิพพาน, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๖๕),  

หน้า ๘๙-๙๔.
	 47

 Peter Harvey, The selfless mind personality consciousness, and nirvana in early  
Buddhism, (Richmond: Curzon press, 1995), p. 43; ดูรายละเอียดใน สํ.ข. (ไทย) ๑๗/๕๙/๙๔-๙๖.
	 48

 ซองซาร์ จมัยงั เดยีนเซ, อะไรท�ำให้คณุไม่ใช่พทุธ, แปลโดย รววิาร รวิวารสกลุ, พมิพ์คร้ังที ่๓, (กรงุเทพมหานคร: 
สวนเงินมีมา, ๒๕๖๕), หน้า ๑๐๔.
	 49

 พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ศ.ดร., “พระพุทธศาสนากับฟิสิกส์ควอนตัมความเหมือนที่แตกต่าง”, 
ใน พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร,์ พิมพ์พิเศษ, (กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕), หน้า ๖๐. 
	 50

 ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๔๙/๑๘๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   433 29/11/2566   20:59:24



434 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

	 จากตัวอย่างในพาหิยสูตร จะเห็นได้ว่าพุทธปรัชญาเถรวาท ปฏิเสธความเป็นตัวตนในส่ิงท่ีคิด  

สิ่งที่เห็น สิ่งที่ได้ยิน เป็นต้น กล่าวคือ จิตหรือความคิดกับอัตตาหรือตัวตน แม้จะมีความสัมพันธ์เชิงการ 

รับรู้ทางประสาทสัมผัส แต่หาเป็นสิ่งเดียวกันไม่ และไม่เป็นสิ่งที่ด�ำรงอยู่อย่างมั่นคง เที่ยงแท้ถาวร

ชีวิตและการก�ำเนิดชีวิต 

	 ประเด็นเร่ืองชีวิตของมนุษย์หรือคนนั้นพุทธปรัชญาเถรวาท มีหลักการท่ีส�ำคัญท่ีกล่าวถึงเร่ือง  

“ขันธ์ ๕” หรือ “เบญจขันธ์” ความจริงประการหนึ่งที่พระพุทธเจ้าได้กล่าวถึงคือ ก�ำเนิดของชีวิตและได้

ตรัสไว้ในมหาตัณหาสังขยสูตร ความว่า

 		  “ภิกษุทั้งหลาย เพราะปัจจัย ๓ ประการประชุมพร้อมกัน การถือก�ำเนิดในครรภ์จึงมี

ได้ในสัตว์โลกนี้ บิดาอยู่ร่วมกัน แต่มารดายังไม่มีระดู และคันธัพพะยังไม่ปรากฏ การถือ

ก�ำเนิดในครรภ์ก็ยังมีไม่ได้ ในสัตว์โลกนี้ มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน มารดามีระดู แต่คันธัพพะยัง

ไม่ปรากฏ การถือก�ำเนิดในครรภ์ก็ยังมีไม่ได้ แต่เมื่อใด มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน มารดามีระดู 

และคนัธพัพะกป็รากฏ เมือ่นัน้เพราะปัจจยั ๓ ประการประชมุพร้อมกนัอย่างนี ้การถอืก�ำเนดิ

ในครรภ์จงึมไีด้ มารดาย่อมรกัษาทารกในครรภ์นัน้ ๙ เดือนบ้าง ๑๐ เดือนบ้าง จึงคลอดทารก 

ผูเ้ป็นภาระหนกันัน้ด้วยความกงัวลใจมากและเลีย้งทารกผูเ้ป็นภาระหนกันัน้ซึง่เกดิแล้วด้วย

โลหิตของตนด้วยความห่วงใยมาก”
51

 อย่างไรก็ดีใน อินทกสูตร ได้กล่าวได้ว่า “รูปนี้เป็น 

กลละก่อน จากกลละเกิดเป็นอัพพุทะ จากอัพพุทะเกิดเป็นเปสิ (ชิ้นเนื้อเล็ก) จากเปสิเกิด

เป็นฆนะ (เป็นก้อน) จากฆนะเกิดเป็นปุ่ม ๕ ปุ่ม ต่อจากนั้น ผม ขนและเล็บ จึงเกิดขึ้น”
52

 

	 พระอรรถกถาจารย์อธิบายว่า พระพุทธองค์ทรงตอบว่า สัตว์ในครรภ์เกิดและพัฒนาการไปตาม

ล�ำดับกาล ไม่ใช่เกิดทันที กล่าวคือ เริ่มต้นเมื่อมีปฏิสนธิวิญญาณมาเกิดและเกิดขึ้นพร้อมกับกลละคือ  

รูปละเอียดกลมใสขนาดเท่าหยดน�้ำมันที่ติดอยู่บนขนแกะ หลังจากสลัด ๓ ครั้งแล้ว รูปละเอียดเช่นนี้อยู่ 

๑ สัปดาห์

	 ในสัปดาห์ที่ ๒ กลละพัฒนาเป็นอัพพุทะ คือรูปที่มีสีเหมือนน�้ำล้างเนื้อ มีลักษณะเหมือนดีบุกเหลว

	 ในสัปดาห์ที่ ๓ อัพพุทะ พัฒนาเป็นเปสิ คือเป็นชิ้นเนื้อเล็ก ๆ มีลักษณะเหมือนอ้อยงบ ขนาดเท่า

เมล็ดพริกไทย

	 ในสัปดาห์ที่ ๔ เปสิ พัฒนาเป็นฆนะ คือเป็นก้อนเนื้อ มีลักษณะเหมือนฟองไข่ไก่

	 ในสัปดาห์ที่ ๕ ฆนะ พัฒนาเป็นปุ่ม ๕ ปุ่ม (ปญฺจสาขา) คือ แขน ๒ เท้า ๒ ศีรษะ ๑

	 ในสัปดาห์ที่ ๖ เป็นต้นไปถึงสัปดาห์ที่ ๔๒ จึงเกิดผม ขน เล็บ
53

 

	 51
 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๐๘/๔๔๓-๔๔๔.

	 52
 สํ.ส. (ไทย) ๑๕/๒๓๕/๓๓๗.

	 53
 พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และคณะ, วิมุตติมรรค, พิมพ์ครั้งที่ ๕, (กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์

ศยาม, ๒๕๔๑), หน้า ๑๖๕-๑๖๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   434 29/11/2566   20:59:24



435ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 การอ้างองิถงึจดุก�ำเนดิของชวีติมนษุย์ทีเ่ป็นไปตามกระแสแห่งกฎธรรมชาตทิัง้สิน้(นยิาม ๕ ทีจ่ะต้อง 

พจิารณาประกอบเพือ่ใช้เป็นเกณฑ์ตดัสิน) ทีต้่องประกอบด้วยปัจจยัต่าง ๆ  ทีม่าสมัพนัธ์กนั ทีเ่กดิขึน้สบืต่อ 

กันไปอย่างมิได้ขาดสาย อันเป็นภาวะที่ไม่เที่ยง ในกรณีของมนุษย์ก็เช่นเดียวกัน ภาวะแห่งการมีชีวิตของ

มนษุย์นัน้เกิดจากการรวมตวัขององค์ประกอบพืน้ฐาน ทีเ่รยีกว่า “ขนัธ์ ๕” หรอื “เบญจขนัธ์” อนัประกอบ

ด้วย จากประเด็นนี้เป็นการอ้างอิงถึงจุดก�ำเนิดของชีวิตมนุษย์ที่เป็นไปตามกระแสแห่งกฎธรรมชาติทั้งสิ้น

(นิยาม ๕ ทีจ่ะต้องพจิารณาประกอบเพือ่ใช้เป็นเกณฑ์ตดัสนิ) ทีต้่องประกอบด้วยปัจจยัต่าง ๆ  ทีม่าสมัพนัธ์

กัน ท่ีเกิดขึ้นสืบต่อกับไปอย่างมิได้ขาดสาย อันเป็นภาวะท่ีไม่เท่ียง ในกรณีของมนุษย์ก็เช่นเดียวกัน 

ภาวะแห่งการมีชีวิตของมนุษย์นั้นเกิดจากการรวมตัวขององค์ประกอบพื้นฐาน ที่เรียกว่า “ขันธ์ ๕” หรือ 

“เบญจขันธ์” อันประกอบด้วย ๑. รูป ๒. เวทนา ๓. สัญญา ๔. สังขาร ๕. วิญญาณ 

	 ดังที่ได้กล่าวแล้วในข้างต้นว่า ชีวิตประกอบด้วยขันธ์ ๕ และเมื่อกล่าวโดยย่อก็คือรูปและนามหรือ

นามรูปก็ได้ ฉะนั้นการด�ำเนินชีวิตหรือสิ่งที่ประกอบเข้าเป็นสิ่งที่มีชีวิตก็จ�ำเป็นต้องมีเรื่องขันธ์ ๕ เป็น

รากฐานที่ส�ำคัญ 

การอยู่เหนือโลกวิสัย
	 ค�ำว่า โลกวิสัย ในพุทธปรัชญาเถรวาท อาจจะตีความได้ ๒ ลักษณะ คือ 

		  ๑. 	โลกในความหมายในเชงิพืน้ที ่ดงัในจูฬนกิาสูตร กล่าวว่า “อานนท์ สหสัสีโลกธาตุเท่าโอกาส

ทีด่วงจนัทร์และดวงอาทิตย์โคจรส่องทิศท้ังหลายให้สว่างรุง่โรจน์ ในสหัสสโีลกธาตุนัน้ มดีวงจนัทร์ ๑,๐๐๐ 

ดวง มีดวงอาทิตย์ ๑,๐๐๐ ดวง มีขุนเขาสิเนรุ ๑,๐๐๐ ลูก มีชมพูทวีป ๑,๐๐๐ มีอปรโคยานทวีป ๑,๐๐๐ 

มีอุตตรกุรุทวีป ๑,๐๐๐ มีปุพพวิเทหทวีป ๑,๐๐๐ มีมหาสมุทร ๔,๐๐๐ มีท้าวมหาราช ๔,๐๐๐ มีเทวโลก

ชัน้จาตมุหาราช ๑,๐๐๐ มเีทวโลกชัน้ดาวดงึส์ ๑,๐๐๐ มเีทวโลกชัน้ยามา ๑,๐๐๐ มเีทวโลกชัน้ดสุติ ๑,๐๐๐ 

มีเทวโลกชั้นนิมมานรดี ๑,๐๐๐ มีเทวโลกชั้นปรนิมมิตวสวัตดี ๑,๐๐๐ มีพรหมโลก ๑,๐๐๐ นี้เรียกว่า  

สหัสสีโลกธาตุขนาดเล็ก โลก ๑,๐๐๐ คูณด้วยโลกธาตุขนาดเล็กนั้น นี้เรียกว่า สหัสสีโลกธาตุขนาดกลาง 

โลก ๑,๐๐๐ คูณด้วยสหัสสีโลกธาตุขนาดกลางนั้น นี้เรียกว่า สหัสสีโลกธาตุขนาดใหญ่”
54

 

		  ๒. 	โลกในเชิงสภาวะ ประเด็นนี้ชี้ให้เห็นได้ในเร่ืองการมองธรรมชาติของชีวิตที่เกี่ยวข้องกับ 

ความทกุข์ ในร่างกาย ปรากฎในโรหติสัสสตูรว่า “เราบญัญัตโิลก ความเกดิแห่งโลก ความดับแห่งโลก และ

ข้อปฏิบัติ ให้ถึงความดับแห่งโลก ในร่างกายที่มีประมาณวาหนึ่ง มีสัญญา มีใจนี้เอง” ไม่ว่าในเวลาไหน 

ที่สุดแห่งโลก ใครก็ถึงไม่ได้ด้วยการไป และเมื่อยังไม่ถึงที่สุดแห่งโลก ย่อมไม่มีการเปลื้องตนจากทุกข์  

เพราะเหตุนั้นแล ผู้รู้แจ้งโลก มีปัญญาดี ถึงที่สุดแห่งโลก อยู่จบพรหมจรรย์ สงบระงับ รู้ที่สุดแห่งโลก  

ย่อมไม่หวังทั้งโลกนี้และโลกหน้า
55

 

	 54
 องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๘๑/๓๐๕-๓๐๗.

	 55
 องฺ.จตุกก. (ไทย) ๒๑/๔๖/๗๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   435 29/11/2566   20:59:25



436 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

	 พทุธปรชัญาเถรวาทนัน้กล่าวถงึโลกวสิยันีม้สีองลกัษณะด้วยกนั มองในแง่ของพืน้ทีเ่ชงิวตัถแุละเชงิ

สภาวะคือจิตได้ หรือเป็นการพิจารณาโลกในแง่ของโลกวิสัยท่ีใช้ประสาทสัมผัสและเหนือประสาทสัมผัส 

โดยแก่นแท้หรอืสาระส�ำคญัของพทุธปรชัญานัน้ให้ความส�ำคญักบัโลกเชิงสภาวะคอืจติหรอืมุ่งการพจิารณา

จิตใจหรือการปรับเปลี่ยนจิตที่อยู่ภายในเพื่อการอยู่เหนือโลกคือโลกแห่งประสาทสัมผัส

	 การอยู่เหนือโลกวิสัยท้ังที่เป็นเชิงวัตถุหรือจิตนี้ ในพุทธปรัชญาเถรวาท มีประเด็นที่พระพุทธเจ้า

กล่าวถึงเรื่องการมองโลก ไว้ในโมฆราชมาณวกปัญหา คือ “โมฆราช เธอจงพิจารณาเห็นโลกโดยความว่าง

เปล่า มีสติทุกเมื่อ พึงถอนอัตตานุทิฏฐิ เสีย เป็นผู้ข้ามมัจจุราชเสียได้ ด้วยอาการอย่างนี้ บุคคลพิจารณา

เห็นโลกอย่างนี้ มัจจุราชจึงไม่เห็น”
56

 

	 ค�ำว่า เธอจงพิจารณาเห็นโลกโดยความว่างเปล่า อธิบายว่า บุคคลย่อม พิจารณาเห็นโลกโดยความ

ว่างเปล่าด้วยเหต ุ๒ ประการ คอื (๑) ด้วยการก�ำหนดเหน็สังขารไม่เป็นไปตามอ�ำนาจ (๒) ด้วยการพิจารณา

เห็นสังขารเป็นของว่างเปล่า

	 บุคคลพิจารณาเห็นโลกโดยความว่างเปล่า ด้วยการก�ำหนดเห็นสังขารไม่เป็นไปตามอ�ำนาจ คือ 

บุคคลย่อมไม่ได้อ�ำนาจในรูป อ�ำนาจในเวทนา อ�ำนาจในสัญญาอ�ำนาจในสังขาร อ�ำนาจในวิญญาณ

	 สมจริงดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย รูปเป็นอนัตตา ถ้ารูปนี้จักเป็นอัตตาแล้วไซร้ 

รูปนี้ไม่พึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลพึงได้ในรูปว่า“รูปของเราจงเป็นอย่างนี้ รูปของเราอย่าได้เป็น 

อย่างนั้นเลย” ภิกษุทั้งหลาย ก็เพราะรูปเป็นอนัตตา ฉะนั้น รูปจึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลย่อมไม่ได้

ในรูปว่า“รูปของเราจงเป็นอย่างนี้ รูปของเราอย่าได้เป็นอย่างนั้น…เวทนาเป็นอนัตตา สัญญาเป็นอนัตตา 

สังขารทั้งหลายเป็นอนัตตา วิญญาณเป็นอนัตตา…”และอีกนัยหนึ่ง บุคคลพิจารณาเห็นโลกโดยความ 

ว่างเปล่า ด้วยอาการ ๖ อย่าง คือ พิจารณาเห็นรูป

(๑) โดยความที่ตนมิได้เป็นใหญ่ (๒) โดยความที่ตนจัดการตามชอบใจไม่ได้ (๓) โดยไม่เป็น

ที่ตั้งแห่งความสบาย (๔) โดยไม่เป็นไปในอ�ำนาจ (๕) โดยเป็นไปตามเหตุ (๖) โดยความว่าง

เปล่า

พิจารณาเห็นเวทนา ... สัญญา ... สังขาร ... พิจารณาเห็นวิญญาณ (๑) โดยความที่ตนมิได้

เป็นใหญ่ (๒) โดยความท่ีตนจัดการตามชอบใจไม่ได้ (๓) โดยไม่เป็นท่ีตั้งแห่งความสบาย  

(๔) โดยไม่เป็นไปในอ�ำนาจ (๕) โดยเป็นไปตามเหตุ (๖) โดยความว่างเปล่า
57

 

	 จากประเด็นนี้เห็นได้ชัดว่า โมฆราช ได้พิจารณาเห็นว่าโลกที่แท้จริง(Truth) เป็นอย่างไร และการ

เห็นเช่นนี้แตกต่างจากการเห็นโดยทั่วไป(ตานอก) อย่างไร มัจจุราชจึงไม่เห็น โดยแก่นแท้ก็เพื่อให้เห็น 

ถึงโลกที่เปลี่ยนแปลงและมีสภาพ(สภาวะ) ที่ไม่เที่ยงแท้ หรือถูกมายาปกปิดซ่อนเร้นไว้ การพิจารณาโลก

	 56
 ขุ.สุ. (ไทย) ๒๕/๑๑๒๖/๗๗๒.

	 57
 ดูรายละเอียดใน ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๘๘/๓๑๐-๓๑๘.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   436 29/11/2566   20:59:25



437ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

อย่างแท้จริงด้วยตาใน(จิต) จะท�ำให้เห็นโลกที่ถูกประกอบเข้าด้วยสิ่งต่าง ท�ำให้เป็นอัตตา หากแต่การ

พิจารณาเห็นโลกดั่งกล่าวนี้เป็นการให้พิจารณาโลกให้เห็นถึงสิ่งต่าง ๆ เป็นอนัตตา เป็นการพิจารณาเห็น

ที่แท้จริง น�ำไปสู่การไม่ยึดติด ยึดมั่นต่อสิ่งใดว่ามีอัตตา (ตัวตน) ดังนั้น พุทธปรัชญาเถรวาท ไม่ได้ปฏิเสธ

การอยู่กับโลก เป็นสาเหตุให้เกิดความทุกข์ แต่จากการตอบของพระพุทธเจ้าท่ีมีต่อโมฆราช ยืนยันว่า  

การที่จิตไม่ยึดมั่น ถือมั่นต่อ ท�ำให้สามารถด�ำรงตนอยู่ในโลกได้อย่างเข้าใจโลก ขณะเดียวกันก็เป็นการ

เข้าใจชีวติ เป็นอยูอ่ย่างว่างหรอืมคีวามว่างเป็นเครือ่งอาศยัดงัทีพ่ระพทุธเจ้าแสดงไว้แก่พระอานนท์ทีป่รากฏ

ในจูฬสุญญตสูตร ว่า

 		  “ทัง้เมือ่ก่อนและบัดนี ้เราอยูด้่วยสญุญตาวหิารธรรมโดยมาก เปรยีบเหมอืนปราสาท

ของมิคารมาตาหลังนี้ ว่างจากช้าง โค ม้า และลา ว่างจากทองและเงิน…ภิกษุนั้น รู้ชัด 

อย่างนีว่้า ‘ในความส�ำคญัว่าป่านี ้ไม่มคีวามกระวนกระวายเพราะอาศยัความส�ำคญัว่าบ้าน… 

ความส�ำคัญว่ามนุษย์ มีอยู ่เพียงความกระวนกระวายเพราะอาศัยความส�ำคัญว่าป่า 

อย่างเดียว’ รู้ชัดว่า ‘ความส�ำคัญนี้ว่างจากความส�ำคัญว่าบ้าน’ รู้ชัดว่า ‘ความส�ำคัญนี ้

ว่างจากความส�ำคัญว่ามนุษย์’ รู้ชัดว่า ‘ไม่ว่างอยู่อย่างเดียว คือ ความส�ำคัญว่าป่าเท่านั้น’ 

ด้วยอาการอย่างนี้ เธอจึงพิจารณาเห็นความว่างนั้นด้วยสิ่งที่ไม่มีอยู่ในความส�ำคัญนั้น รู้ชัด

สิ่งท่ีเหลืออยู่ในความส�ำคัญนั้นว่า ‘สิ่งที่ยังมีอยู่นี้มีอยู่’ อานนท์ การก้าวเข้าสู่สุญญตา 

(ความว่าง)ตามความเป็นจริง ไม่คลาดเคลื่อนบริสุทธิ์ ของภิกษุนั้น เป็นอย่างนี้”
58

  

	 พทุธปรชัญาเถรวาท พยายามชีใ้ห้เหน็ถงึความส�ำคญัของจิตทีไ่ด้รับการพัฒนา ด้วยวถิทีางปฏบิติัที่

ถูกต้องน�ำไปสู่การเป็นอยู่อย่างว่าง เป็นการเป็นอยู่อย่างผาสุก ร่มเย็นอยู่ในแสแห่งพระนิพพาน การท�ำ 

ความเข้าใจประเดน็เรือ่งของจติทีส่่งผลกระทบต่อส่ิงท่ีเป็นวตัถทุัง้ทางตรงและทางอ้อม เป็นเป้าหมายของ

พทุธปรชัญาเถรวาทท่ีชีใ้ห้เหน็ว่าการหลดุพ้นจากความทกุข์นัน้มคีวามเชือ่มโยงและสมัพนัธ์กบักระบวนการ

ของจิตและวัตถุภายนอกด้วย ซึ่งล้วนมีอิทธิพลต่อภาวะที่เป็นสาเหตุของความเห็นผิดต่ออัตตา ชีวิต และ

โลกวสิยั อาจกล่าวได้ว่า พุทธปรชัญาเถรวาท ได้อธบิายความจรงิของจติและวตัถุผ่านการเหน็กระบวนการ

ความสัมพันธ์ระหว่างจิตกับวัตถุ ความสัมพันธ์แห่งสาเหตุและผลลัพธ์ในเร่ืองของตัวตน ชีวิต ความว่าง 

และโลกวิสัย ที่ทุกคนเผชิญหน้าในปัจจุบันขณะของชีวิตที่เป็นอยู่ 

สรุป
	 ประเดน็การศกึษาปฏสิมัพนัธ์จติและวตัถใุนพทุธปรชัญาเถรวาท ท�ำให้เหน็กระบวนการท�ำงานของ

จิตที่มีต่อโลกภายนอก (โลกสามัญวิสัย) โลกภายใน (โลกพ้นสามัญวิสัย) จากการรับรู้ต่อปรากฎการณ ์

ต่าง ๆ ที่ด�ำรงอยู่อย่างเอกภาวะและพหุภาวะ มีการเชื่อมโยงระหว่างกัน ทั้งยังสะท้อนให้เห็นความไม ่

เที่ยงแท้ ความไม่จริง ความไม่คงทน ต่อทุก ๆ สภาวะหรือภาวะ (Being) ที่เข้ามาสัมพันธ์หรือเชื่อมโยง 

	 58
 ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๑๗๖/๒๑๕-๒๑๖.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   437 29/11/2566   20:59:25



438 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

การรับรู้ของจติ พทุธปรชัญาเถรวาทชีใ้ห้เหน็ว่าจติและวตัถ ุ(นาม-รปู) เป็นส่วนส�ำคญัในการท�ำความเข้าใจ

ชีวติ การมองโลกไม่เพยีงการด�ำรงอยูข่องความจรงิเชงิอตัตา หากแต่จ�ำเป็นทีจ่ะต้องฝึกฝนและต้องตระหนกั

รู้และมองโลกตามความเป็นจริงจึงจะเห็นได้จริงว่าโลกน้ันล้วนเป็นสิ่งที่ว่างจากการเข้าไปยึดถือหรือ 

ยึดครองในสิ่งทั้งหลายทั้งรูปนาม

	 ตัวตนของมนุษย์ (คน) ท่ีมีชีวิตต้องปฏิสัมพันธ์หรือเชื่อมโยงต่อโลกผ่านอายตนะท้ังภายนอกและ

ภายในและกลายเป็น ธาตุ ๑๘ อาจถือได้ว่าพุทธปรัชญาเถรวาทกล่าวไว้อย่างละเอียดครอบคลุมประเด็น

เรื่องธาตุอื่น ๆ ที่เป็นนามธรรมและรูปธรรมหรือเกี่ยวข้องกับมนุษย์ (ขันธ์ ๕) ดังนั้น โลกและชีวิตเป็นสิ่ง

สัมพันธ์ที่ชีวิตของมนุษย์ใช้ในการด�ำรงอยู่ในโลกนี้ ส่วนประเด็นเรื่องธาตุ ๖ และธาตุ ๑๘ ในพุทธปรัชญา

เถรวาทเป็นการแสดงถึงสิ่งท่ีทรงสภาวะของธาตุเอง ตามที่เหตุปัจจัยปรุงแต่งขึ้น เป็นไปตามธรรมนิยาม

คือก�ำหนดแห่งธรรมดา ไม่มผีูส้ร้างผูบั้นดาล และมรีปูลกัษณะกจิอาการเป็นแบบจ�ำเพาะตวั อันพงึก�ำหนด

เอาเป็นหลักได้แต่ละขณะ การมองโลกเป็นสิ่งสัมพันธ์จะเข้าใจโลกในแง่ของตัวตนหรือบุคคล (ขันธ์) และ

โลกวิสัยในเชิงสภาวะคือจิต ที่เหนือกว่าการใช้ประสาทสัมผัส โดยแก่นแท้หรือสาระส�ำคัญความสัมพันธ์

ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท ให้ความส�ำคัญกับโลกเชิงสภาวะคือจิตหรือการมุ่งพิจารณาของ

จติใจหรอืการปรบัเปลีย่นจติทีอ่ยูภ่ายในเพือ่การอยูเ่หนอืโลกคอืโลกแห่งประสาทสัมผัส ด้วยการทีจิ่ตเป็น

สิง่ทีส่ามารถรบัรูโ้ลกได้อย่างมปีระสบการณ์ตรงเป็นการมุง่ตรงทีส่ภาวะแห่งความว่างหรืออนตัตาทีเ่ข้าใจ

ถึงสรรพสิ่งที่ล้วนประกอบเข้าด้วยสิ่งต่าง ๆ (นานาธาตุ) การยึดครองหมายปองยึดม่ันถือเอาสิ่งใดว่า 

ด�ำรงอยูโ่ดยเทีย่งแท้นรินัดร์ไม่ตกอยูภ่ายใต้กฎไตรลักษณ์นัน้น�ำมาซ่ึงความทุกข์และการก่อให้เกดิการสร้าง

ภพน้อยภพใหญ่ทัง้ในแง่ของโลกภายนอกและโลกภายใน อนัเป็นการสัง่สมไว้ในจติน�ำไปสูก่ารเวยีนว่ายใน

วัฏฏสงสารอันไร้ที่สิ้นสุด

บรรณานุกรม
ซองซาร์ จัมยัง เดียนเซ. อะไรท�ำให้คุณไม่ใช่พุทธ. พิมพ์ครั้งที่ ๓. แปลโดย รวิวาร รวิวารสกุล.  

กรุงเทพมหานคร: สวนเงินมีมา, ๒๕๖๕.

ฐานิสรา ประธานราษฏร์นกิร. อพัยากตปัญหา ปัญหาทีพ่ระพทุธเจ้าไม่ทรงพยากรณ์. กรงุเทพมหานคร: 

ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๕๒.

พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ (ชูศรี). วิเคราะห์แนวคิดเรื่องธาตุในพุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัท ดีเซมเบอรี่, ๒๕๖๕.

พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 

เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จ�ำกัด, ๒๕๕๓.

พระธรรมวัชรบัณฑิต (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ), ศ.ดร. แก่นพุทธธรรม. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๖. 

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   438 29/11/2566   20:59:25



439ปฏิสัมพันธ์ของจิตและวัตถุในพุทธปรัชญาเถรวาท

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ศ.ดร. “พระพุทธศาสนากับฟิสิกส์ควอนตัมความเหมือนท่ี 

แตกต่าง”. ใน พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร.์ พิมพ์พิเศษ. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬา- 

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕.

พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และคณะ. วิมุตติมรรค. พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์

ศยาม, ๒๕๔๑.

พอล ไคลน์ แมน. ปรัชญา ๑๐๑. แปลโดย ชาครีย์นรทิพย์และบังอร เสวิกุล. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 

ไอดี ออล ดิจิตอลพริ้นท์ จ�ำกัด, ๒๕๖๖.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ-

มหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

ระวี ภาวไิล. อภธิรรมส�ำหรบัคนรุน่ใหม่. พมิพ์ครัง้ที ่๓. กรงุเทพมหานคร: บรษิทั พมิพ์สวย จ�ำกดั, ๒๕๔๘.

วรรณสทิธ ิไวทยะเสว.ี คูม่อืการศกึษาพระอภธิมัมัตถสงัคหะ ปรจิเฉทที ่๑. พมิพ์ครัง้ที ่๙. กรงุเทพมหานคร: 

บริษัท วี.อินเตอร์ พริ้นท์ จ�ำกัด, ๒๕๔๗.

วทิย์ วศิทเวทย์. ปรัชญาทรรศน์: พทุธปรชัญา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย, 

๒๕๕๓.

วัชระ งามจิตรเจริญ. พุทธศาสนาเถรวาท. พิมพ์ครั้งที่ ๔. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย

ธรรมศาสตร์, ๒๕๖๑.

	 . ความเป็นอนัตตาของนิพพาน. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๖๕.

	 . สมการความว่าง. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๖๓.

สมภาร พรมทา. “อัตถิตากับนัตถิตาในพุทธปรัชญาเถรวาท”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต.  

บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๔.

	 . ปรัชญาในอภิธรรมปิฎก. กรุงเทพมหานคร: ปัญญฉัตร์ บุ๊คส์ บายดิ้ง, ๒๕๕๙.

	 . พุทธปรัชญา มนุษย์ สังคม และปัญหาจริยธรรม. พิมพ์คร้ังท่ี ๒. กรุงเทพมหานคร:  

ส�ำนักพิมพ์ศยาม, ๒๕๔๘. 

สเุชาวน์ พลอยชมุ. พุทธปรชัญาในสตุตนัตปิฎก. พมิพ์ครัง้ที ่๔. นครปฐม: โรงพมิพ์มหามกฎุราชวทิยาลยั, 

๒๕๖๕.

สนุทร ณ รงัษ.ี พุทธปรชัญาจากพระไตรปิฎก. พมิพ์ครัง้ที ่๓. กรงุเทพมหานคร: ส�ำนกัพมิพ์แห่งจฬุาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 

สมุาล ีมหณรงค์ชัย. “รปูปรมตัถ์กับร่างกายในพุทธศาสนาเถรวาท”. วารสารภาษา ศาสนาและวฒันธรรม. 

ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑ (มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๐) : ๑๑๕.

อดิศักดิ์ ทองบุญ. วิเคราะห์อภิปรัชญาในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัด  

ไทยรายวันการพิมพ์, ๒๕๕๒.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   439 29/11/2566   20:59:25



440 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๓

Peter Harvey. The selfless mind personality consciousness, and nirvana in early  

Buddhism. Richmond: Curzon press, 1995.

	 . “The mind-body relationship in Pali Buddhism: A philosophical investigation”.

Asian Philosophy: An International Journal of the Philosophical Traditions of the 

East. Vol. 3 No. 1 (USA: Routledge, 1993) : 29-41; [online]. Available: https://

www.budsas.org/ebud/ebdha205.htm [2023].

Steven Collins. Selfless Persons: Imagery and Thought in Theravada Buddhism. UK: 

Cambridge University Press, 1990.

30 . ����������������� (�������� 420-440).indd   440 29/11/2566   20:59:25


