
แนวคิดทางภาษา และการแสวงหาความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา*
The Concept of Language and the Pursuit of Knowledge 

in Perspective of Buddhist Philosophy 

พระครูปริยัติรัตนคุณบัณฑิต**
 

 Phrakrupariyatratanakhunpundit
ภาณุทัช แก่นวงศ์***

Phanutouch Kaenwong
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย

Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand
 E-mail: ratanadham@yahoo.com 

Received: December 11, 2024
Revised: January 27, 2025

Accepted: January 29, 2025

บทคัดย่อ
	 แนวคดิทางภาษา และการแสวงหาความรูใ้นมมุมองของพทุธปรชัญานัน้ เป็นไปในลกัษณะทีอ้่างองิ

กบัประสบการณ์ ทีร่บัรูไ้ด้ผ่านทางประสาทสัมผัส โดยภาษากค็อืส่ิงท่ีใช้แสดงออกหรือเป็นเคร่ืองมอืส่ือสาร

ประสบการณ์ของเรา ซึ่งน�ำพาเราไปสู่ความรู้ที่แท้จริงได้ และความรู้นั้นก็จะต้องมีลักษณะที่สื่อไปถึง 

ความจรงิ และต้องผ่านการพสิจูน์เพือ่ให้เป็นทีย่อมรบัจนสามารถน�ำมาปฏบิติัและได้ผลเป็นประโยชน์สุขจรงิ 

โดยวิธีการที่ปรากฏในกาลามสูตร ซึ่งเป็นกระบวนการตรวจสอบความรู้โดยการเข้าไปรับรู้ และตรวจสอบ

ด้วยตนเองด้วยหลักโยนิโสมนสิการ ซึ่งเป็นวิธีในการกลั่นกรองสิ่งต่าง ๆ  ด้วยการวิเคราะห์ และสังเคราะห์

จนเกิดความมั่นใจว่าเป็นความรู้ที่แท้จริงตามทัศนะของพุทธปรัชญา

ค�ำส�ำคัญ: แนวคิดทางภาษา; การแสวงหาความรู้; พุทธปรัชญา

	 * บทความนี้ ได้พัฒนามาจากบทความวิชาการ ที่ตีพิมพ์เผยแพร่ในหนังสือสารนิพนธ์ ประจ�ำปี พ.ศ. ๒๕๖๗  
งานพิธีประสาทปริญญา ประจ�ำปี ๒๕๖๗ ณ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ต�ำบลล�ำไทร อ�ำเภอวังน้อย 
จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ระหว่างวันที่ ๗-๘ ธันวาคม ๒๕๖๗

	 ** พระครูปริยัติรัตนคุณบัณฑิต,
 
รศ.ดร. Phrakrupariyatratanakhunpundit, Assoc.Prof.Dr.

	 *** นายภาณุทัช แก่นวงศ ์Mr.Phanutouch Kaenwong

	 บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย Graduate School Mahachulalongkorn- 

rajavidyalaya University

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   475 31/1/2568   20:25:36



476 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๑

Abstract
	 In Buddhist philosophy, the concept of language and the pursuit of knowledge are 

grounded in the direct experience perceived through the senses. Language serves as  

a means of expressing or communicating our experiences, guiding us toward true  

knowledge. This knowledge must convey truth and undergo verification to gain  

acceptance, allowing it to be practically applied for genuine well-being. The approach 

outlined in the Kalama Sutta exemplifies this process of knowledge validation, where  

one is encouraged to perceive and investigate through personal experience, applying 

yonisomanasikara, a method of critical reflection and synthesis. This approach ensures 

confidence in knowledge as true understanding according to Buddhist philosophy.

Keywords: Concept of Language; The Persuit of Knowledge; Buddhist Philosophy

บทน�ำ
	 บทความนี ้ผูเ้ขยีนต้องการเสนอแนวความคดิทางภาษาในพทุธปรชัญาว่า ภาษามคีวามพนัธ์กบัการ

แสวงหาความรู้ และการเข้าถึงความจริงหรือไม่ อย่างไร โดยจะได้น�ำเสนอไปตามล�ำดับดังนี้

แนวคิดเกี่ยวกับภาษาในพุทธปรัชญา
	 แนวคิดของพุทธปรัชญาที่อธิบายเกี่ยวกับภาษานั้น มีความแตกต่างจากแนวคิดอื่น ๆ ในปรัชญา

อินเดียด้วยกัน ตรงที่พุทธปรัชญานั้น เห็นว่าภาษาคือสิ่งท่ีเป็นโครงสร้าง และความสัมพันธ์กันของ

ประสบการณ์เชิงประจักษ์ ในขณะท่ีปรัชญาอินเดียส�ำนักอื่น ๆ โดยเฉพาะสายท่ีนับถือพระเวทที่มองว่า 

ภาษาคือสิ่งที่สะท้อนความเป็นจริงของธรรมชาติ และรวมไปถึงพระผู้สร้าง และความจริง

	 วิกตอเรีย ไลเซนโค
1
 ได้ยกตัวอย่างคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาท่ีกล่าวถึงเนื้อหาของภาษาไว้ว่า  

ในนิรุตติปถสูตร
2
 กล่าวถึง (๑) หลักภาษา (๒) หลักการตั้งชื่อ (๓) หลักการบัญญัติ ไม่ได้ถูกทอดทิ้ง ไม่เคย

ถูกทอดทิ้ง ย่อมไม่ถูกทอดทิ้ง จักไม่ถูกทอดทิ้ง ไม่ถูกสมณพราหมณ์ผู้เป็นวิญญูชนคัดค้านแล้ว โดยเขา 

สรุปจากพระสูตรว่า ส่วนประกอบส�ำคัญสามส่วนของภาษา คือ

	 1
 V. Lysenko, The Buddhist Philosophy of Language in India: An overview, In M. Herat (Ed.), Buddhism and 

Linguistics, (London: Palgrave Macmillan, 2018), p. 22.

	 2
 สํ.ข. (ไทย) ๑๗/๖๒/๑๐๐-๑๐๒.

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   476 31/1/2568   20:25:37



477แนวคิดทางภาษา และการแสวงหาความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา

		  ๑. 	นิรุตติปถ หรือ ศัพทมูลวิทยา (Etymology) คือการศึกษาที่มาของค�ำ

		  ๒. 	อธิวจนปถ หรือ การศึกษาเกี่ยวกับความหมายที่เหมือนกันของค�ำ

		  ๓. 	ปัญญทิปถ หรือ การศึกษาเกี่ยวกับการอธิบายค�ำ

	 โดยแม้ว่าพระพุทธเจ้า จะไม่ได้กล่าวค�ำสอนท่ีมุ่งไปถึงปัญหาทางภาษาโดยตรง แต่ก็ได้พูดถึงการ

ปฏิเสธ และการให้ความสนใจต่อปัญหาทางภาษาเช่นกัน ในขณะที่เกิดความสุดโต่งทางความคิดเกี่ยวกับ

ภาษาในสมัยนัน้สองฝ่ัง คอืฝ่ังทีเ่ชือ่ว่าภาษาคอืสิง่ทีส่ะท้อนความจริง กบัฝ่ายทีม่องว่าภาษาไม่ได้มบีทบาท

ในการสะท้อนความจริงขนาดนั้น พระพุทธเจ้าก็มีจุดยืนในแนวคิดนี้ โดยแสดงทัศนะว่า ภาษานั้นเป็น 

สิ่งที่มีอยู่เมื่อมันน�ำไปสู่เป้าหมายที่น�ำมาปฏิบัติได้ในทุก ๆ วัน หรือในขณะที่เราท�ำสมาธิเพื่อแสวงหา 

ความจริง

	 ในแง่ของพระอภิธรรมก็มีปรากฏให้เห็นแนวคิดทางภาษาของพุทธปรัชญาอยู่บ้าง โดยในคัมภีร์ 

“อภธิรรมโฆษภาสยะ” หรอื “อภิธรรมทีป” ของท่านวสพุนัธแุห่งพุทธปรชัญาส�ำนกัเสาตันตริกะ
3
 ได้กล่าว

ถึงประเภทของหน่วยค�ำทางภาษาไว้ ๔ ประเภท ดังนี้

		  ๑. 	นามัน หรือชื่อ เป็นสิ่งที่ใช้บ่งบอกเพื่อยกขึ้นมา เช่น ค�ำว่า “เสียง” ก็บ่งไปถึงการน�ำตัวตน

ของ “เสียง” ขึ้นมาอธิบาย

		  ๒. 	บท หรือวากยะ คือการพัฒนาค�ำพ้ืนฐานที่น�ำไปสู่รูปประโยค หรือหากกล่าวอีกแง่หนึ่ง  

บทก็คือสิ่งที่ใช้พรรณนาถึงคุณลักษณะของนามนั่นเอง ตัวอย่างเช่น สมชายท�ำอาหาร การท�ำอาหารก็คือ

บทที่ใช้ในการอธิบายลักษณะของสมชายว่า เขาก�ำลังท�ำอาหารอยู่

		  ๓. 	วยัญชนะ หรืออักษร หมายถึงเสียงต่าง ๆ คือ เสียงสระ เสียงพยัญชนะ

		  ๔. 	กายะ หมายถึงการรวบรวม

	 พุทธปรัชญาส�ำนักเสาตรานติะเห็นว่า ค�ำ ประโยค และเสียต่าง ๆ นั้น ล้วนเป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติ

โดยตัวมันเอง เพราะสุดท้ายแล้ว ย่อมไม่มีสิ่งอื่นใดนอกจากเสียงเหล่านี้ นั่นจึงเป็นสาเหตุที่ว่า ท�ำไม 

เสียงจึงเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับประสบการณ์ทางรูปธรรม และไม่ได้ขึ้นอยู่กับปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นโดยจิต 

แนวคิดนี้ก็ยังได้รับการสนับสนุนจากพุทธปรัชญาส�ำนักไวภาษิกะเช่นกัน นักคิดยุคหลังของพุทธปรัชญา

สองส�ำนักนี้ก็ได้อธิบายต่อว่า ความรู้ในประสบการณ์นั้นไม่สามารถรู้ได้ผ่านเสียง แต่รู้ได้ผ่านถ้อยค�ำที่เกิด

จากเสียงเหล่านั้น ซึ่งก็หมายถึงนามันตามคัมภีร์ของท่านวสุพันธุนั่นเอง

	 ในพุทธปรัชญาฝ่ายมหายานก็มีแนวคิดทางภาษาเช่นกัน โดยปรากฏในลังกาวตารสูตร และ 

วัชรเฉทิกปรัชญาปารมิตาสูตร เป็นต้น โดยได้แสดงความเห็นว่า ภาษานั้นคือสิ่งที่ท�ำให้เราหลุดพ้นจาก

	 3
 Vasubandhu, AbhidharmakoSabhasya, Tr.Leo M.Pruden, (Berkeley, Calif.: Asian Humanities 

Press, 1988).

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   477 31/1/2568   20:25:37



478 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๑

ภาพมายาคติ และมลทินทางจิตใจ โดยผ่านค�ำสอนที่แท้จริงของพระพุทธเจ้าที่น�ำทางเราให้ไปสู่ภาวะ 

ความว่างเปล่า หรือสุญญตา อันเป็นแนวคิดของท่านนาคารชุน แห่งพุทธปรัชญาส�ำนักมาธยมิกะ ส่วนใน

ส�ำนักโยคาจารย์น้ันก็ได้แนวคิดของพระทินนาคะ และพระธรรมกีรติมาช่วยในการอธิบายเกี่ยวกับภาษา 

โดยพระทินนาคะ ได้ก�ำหนดค�ำว่า กัลปนา หรือกระบวนการสร้างกรอบความคิด ว่าเป็นการมีปฏิสัมพันธ์

กับชื่อ ประเภท หรืออื่น ๆ ส่วนพระธรรมกีรติได้แสดงความคิดเห็นว่า การคิดทางจิตนั้น ก็คือการยืนยัน

ถึงการพิจารณาเกี่ยวกับภาพแทนที่มีความสัมพันธ์กับการแสดงออกทางวาจา ซึ่งก็คือภาษานั่นเอง
4
 

	 โดยสรุปแล้ว พุทธปรัชญาให้ความเห็นว่า ภาษาคือสิ่งที่ใช้อธิบายการแสดงออกทางประสบการณ์ 

โดยภาษาทีด่จีะต้องสามารถท�ำให้ผูร้บัสารสามารถน�ำไปปฏบิตัไิด้ และภาษากย็งัเป็นส่วนส�ำคญัทีจ่ะท�ำให้

เราค้นพบวิธีที่จะหลุดพ้นจากความทุกข์ได้เช่นกัน

การแสวงหาความรู้ในพุทธปรัชญา
	 พุทธปรัชญาถือก�ำเนิดขึ้นในประเทศอินเดีย จากการตรัสรู้ธรรมของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

โดยมีทัศนะส�ำคัญท่ีว่า ความจริงของสรรพสิ่งล้วนตกอยู่ภายใต้กฎของไตรลักษณ์ คือ ความไม่เที่ยง  

การถูกบังคับให้แปรเปลี่ยนไป และความไม่มีซ่ึงตัวตน ซ่ึงเป็นการปฏิเสธค�ำสอนโดยส่วนใหญ่ของ 

ศาสนาพราหมณ์ ที่ยืนยันถึงการมีอยู่ของตัวตน หรือแม้กระทั่งการที่โลกถูกควบคุม หรือตกอยู่ภายใต้

อ�ำนาจของสิง่สงูสดุทีเ่รยีกว่า “พรหมนั” นัน้ พทุธปรชัญากป็ฏเิสธในแนวคดินี ้โดยเสนอกฎของไตรลกัษณ์

ขึ้นมาโต้แย้งตามที่ได้กล่าวไว้แล้ว นอกจากนี้ พุทธปรัชญายังมองว่า ความเป็นไปของโลกยังขึ้นอยู่กับกฎ

ของปฏิจจสมุปบาท ซึ่งสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้ให้ค�ำอธิบายเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท

ไว้ว่า เป็นการอาศัยกัน ๆ เกิดขึ้น คือการที่อะไร ๆ ปรากฏมีขึ้นโดยความสัมพันธ์เป็นเหตุปัจจัยต่อเนื่อง 

กันมา
5
 สาเหตุเหล่านี้จึงท�ำให้มนุษย์ และสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ ยังคงมีการเกิด และตายลง วนเวียนอยู่อย่างนี้

ไปเรือ่ย ๆ  ดงัทีเ่รยีกกนัว่า วฏัฏะสงสาร ในมมุมองของพุทธปรัชญา การทีเ่ราจะหลุดพ้นจากส่ิงนีไ้ด้ จึงต้อง

ดับที่ต้นเหตุ ซึ่งก็คือ อวิชชา อันเป็นสาเหตุแรกสุดในกฎของปฏิจจสมุปบาท

	 ต่อมาหลังจากที่พระพุทธเจ้าได้เสด็จดับขันธปรินิพพานไปแล้ว จึงได้เกิดการสังคายนาพระพุทธ-

ศาสนาเพื่อรวบรวม และทบทวนหลักธรรมค�ำสอนของพระพุทธเจ้าให้ถูกต้องและครบถ้วน จนกระทั่ง 

เมื่อมีการสังคายนาครั้งที่ ๒ ซึ่งในครั้งนั้น พระภิกษุวัชชีบุตรกลุ่มหนึ่ง ได้แสดงข้อปฏิบัติ ๑๐ ข้อที่ผิด 

จากพระวินัยดั้งเดิม พระยศกากัณฑบุตร และพระเถระองค์อื่น ๆ จึงได้ท�ำการสังคายนาพระธรรมวินัย 

เสียใหม่ แต่ภกิษุวชัชบีตุรนัน้ไม่ยอมรบัการสงัคายนาคร้ังนี ้จึงได้รวบรวมกลุ่มพระภกิษทุีเ่หน็ด้วยกบัแนวคดิ

	 4
 Ibid, pp. 27-31.

	 5
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, (กรุงเทพมหานคร: 

มูลนิธิการศึกษาเพื่อสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๖๔), หน้า ๒๒.

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   478 31/1/2568   20:25:37



479แนวคิดทางภาษา และการแสวงหาความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา

ดังกล่าว ไปกระท�ำการสังคายนากันอีก เรียกว่า มหาสังคีติ ซ่ึงต่อมาได้เป็นบ่อเกิดของพระพุทธศาสนา

นิกายมหายาน และหลังจากนั้น จึงท�ำให้เกิดแนวคิดทางพระพุทธศาสนาขึ้นมาอีกเป็นจ�ำนวนมาก ซึ่งก็ได้

กลายเป็นขอบเขตของพุทธศาสนาในฐานะของปรัชญาในเวลาต่อมา
6
 

	 โดยสรุปแล้ว ขอบเขตของพุทธปรัชญา ตั้งอยู่บนพื้นฐานส�ำคัญของค�ำสอนในพระพุทธศาสนาของ

พระสมัมาสมัพทุธเจ้า หากแต่เพยีงเป็นการตีความ การแสดงความคดิเหน็ หรือแสดงมมุมองทีแ่ตกต่างกนั

ออกไป จึงท�ำให้เกิดส�ำนักคิดต่าง ๆ แต่อย่างไรก็ยังมีเนื้อหาส�ำคัญที่คล้ายกัน คือการยอมรับว่าสภาพ 

ความจริงล้วนมเีหตปัุจจยัทีเ่กดิต่อเนือ่งกนั และสภาพเหล่านัน้ก็ย่อมต้องแปรเปลีย่นไปเป็นสามญัลกัษณะ

การรับรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา
	 ก่อนที่ผู้เขียนจะกล่าวถึงความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญานั้น จะขอกล่าวถึงแนวคิดด้านการรับรู ้

ในพุทธปรัชญาก่อน ด้วยเหตุผลการจะมีความรู้ได้นั้น จะต้องมีตัวความรู้ และการรับรู้ในความรู้ ซึ่งการ

เข้าใจกระบวนการการรับรู้นี้จะท�ำให้เราสามารถเข้าใจมุมมองของความรู้ในพุทธปรัชญาได้มากขึ้น

	 พุทธปรัชญาให้ความเห็นว่า การรับรู้นั้นจะต้องประกอบไปด้วยสองส่วนคือ ผู้รู้ การรับรู้ และสิ่งที่

ถูกรู้ โดยรับรู้ผ่านทางช่องทางที่เรียกว่า “อายตนะ” หรือทวารทั้ง ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ  

ซึ่งจะท�ำหน้าที่รับรู้รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส (โผฏฐัพพะ) และความคิด (ธรรมารมณ์) ตามล�ำดับ  

ในพุทธปรัชญาค�ำเรียกทวารทั้ง ๖ ว่า “อายตนะภายนอก” และเรียกสิ่งที่ถูกทวารทั้ง ๖ รับรู้ว่า “อายตนะ

ภายใน” นอกจากนี้ อายตนะภายนอกก็ยังมีชื่อเรียกอีกชื่อหนึ่งด้วย นั่นคือ “อารมณ์”
7
 

	 วิธีการรับรู้ในมุมมองของพุทธปรัชญานั้น มีค�ำบัญญัติว่า “ผัสสะ” คือการที่อายตนะภายนอก  

และอายตนะภายในเกิดการกระทบกัน และวิญญาณ ซึ่งเป็นส่วนประกอบหนึ่งของเบญจขันธ์อันเป็น 

พื้นฐาน และธรรมชาติของทุกสรรพสิ่งนี้ จะเข้ามาท�ำหน้าที่ในการรับรู้โดยการแสดงอาการต่าง ๆ  

เพื่อท�ำให้เกิดการรับรู้ เช่น ตา ซึ่งเป็นอายตนะภายใน เกิดการกระทบกับรูปหญิงสาว ซ่ึงเป็นอายตนะ

ภายนอก โดยมีจักขุวิญญาณ ท�ำหน้าท่ีในการเห็น หรือก็คืออาการที่ตากับรูปหญิงสาวมากระทบกัน  

จึงท�ำให้เรามองเห็นรูปหญิงสาวท่ีอยู่ในสายตาของเรา วิญญาณนี้ จะอยู่ท้ังหมด ๖ วิญญาณ ตามคู่ของ

อายตนะที่มากระทบกัน

	 การรับรู้นี้จะน�ำมาสู่การเกิดขึ้นของความรู้สึก หรือส่วนที่เป็น “เวทนา” ในเบญจขันธ์ เวทนาที ่

เกิดขึ้น พุทธปรัชญาจ�ำแนกออกเป็นสามอย่าง คือสุขเวทนา หรือความสุขต่าง ๆ ความสบายกาย  

สบายใจ, ทุกขเวทนา หรือความทุกข์ ความเจ็บปวด และอุเบกขา หรือความเฉย ไม่ทุกข์ไม่สุข หากจ�ำแนก

	 6
 ฟื้น ดอกบัว, ปวงปรัชญาอินเดีย, (กรุงเทพมหานคร: ศยาม, ๒๕๖๓), หน้า ๓๖๒-๓๖๓.

	 7
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), “โยนิโสมนสิการ: วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม”, หน้า ๔๙-๕๑. 

[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592 [๒๐ มกราคม ๒๕๖๘].

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   479 31/1/2568   20:25:37



480 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๑

โดยละเอียดแล้ว เวทนาท้ัง ๓ ประเภทเกิดขึ้นได้กับการรับรู้ในทุก ๆ ช่องทาง ดังนั้น เมื่อจ�ำแนกอย่าง

ละเอียด เวทนาจะมีทั้งหมด ๑๘ ประเภทด้วยกัน

	 พุทธปรัชญามองว่า กระบวนการรับรู้นี่เองท่ีเป็นท่ีมา และบ่อเกิดของความรู้ต่าง ๆ ซ่ึงท�ำให้เกิด 

สิ่งสืบเนื่องต่อ ๆ กันมา คือเกิดความรู้สึก หรือส่วนที่เป็นเวทนาและการปรุงแต่ง หรือส่วนที่เป็นสังขาร  

ในเบญจขันธ์ นอกจากนี้ก็ยังให้เกิดตัณหา หรือความอยากได้ ไม่อยากได้ ความพึงพอใจในอารมณ์  

หรือเวทนาเหล่านั้น และอุปาทาน หรือการยึดมั่น ยึดติดว่าเป็นตัวเรา ของเรา เป็นต้น

ความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา
	 หัวใจส�ำคัญของพุทธปรัชญา ที่จะน�ำไปสู่การแก้ปัญหาเหล่านั้นได้ คือการมีความเห็นท่ีถูกต้อง 

ในความเป็นจริง นั่นหมายความว่า หากเราเข้าใจในกระบวนการรับรู้ และส่ิงท่ีถูกรู้ตามความเป็นจริง  

เราก็จะสามารถละความทุกข์ ละทิ้งตัวตน การยึดถือยึดมั่นไปสู่ความสงบสุขที่หลุดพ้นจากปัญหาทั้งปวง 

และเข้าถึงสภาพการตื่นรู้อันเบิกบาน หรือที่เรียกว่านิพพานได้

	 ลักษณวัต ปาละรัตน์
8
 ให้ความเห็นว่า ความรู้ในมุมมองของพุทธนั้น สิ่งที่จะเป็นความรู้ได้จะต้อง

ตรงกับความเป็นจริง การรับรู้ที่คลาดเคลื่อน หรือผิดไปจากความจริง หรือความรู้ที่เกิดจากอคติ และการ

ยึดติดกับอารมณ์  แม้จะเป็นการรู้เห็นจริง ๆ แต่สิ่งที่รู้เห็นนั้น ตามหลักพุทธปรัชญาจะไม่จัดว่าเป็นจริง 

และไม่อาจถือได้ว่าเป็นความรู้ ดังนั้น ความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญาจึงมีความสัมพันธ์กับความจริง 

นอกจากน้ี ความรู้ยังมีความสัมพันธ์กับความเชื่อ หรือศรัทธาด้วย โดยความเชื่อนั้นก็จะต้องประกอบ 

ไปด้วยวิธีการคิดพิจารณาไตร่ตรองโดยแยบคาย หรือที่ในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าโยนิโสมนสิการ  

ทั้งนี้ ต่อให้จะมีการพิจารณาการคิดแบบนี้แล้ว พุทธปรัชญาก็ยังไม่ยอมรับ จนกว่าผู้รู้จะได้ท�ำการทดลอง 

หรือมีประสบการณ์ตรงกับความเชื่อนั้น ว่ามันมีลักษณะท่ีตรงแท้กับสภาพความเป็นจริงของตัวมันเอง 

หรือไม่ เมื่อมันตรง ถึงจะยอมรับได้ว่า สิ่งที่เราก�ำลังรับรู้คือความรู้ที่แท้จริง

	 ผู้เขียนจะขอยกหลักธรรมส�ำคัญในพุทธปรัชญาที่เกี่ยวเนื่องกับหัวข้อของความรู้มาสามประการ  

เพื่อที่จะอธิบายเพิ่มเติมในหัวข้อความรู้ให้เข้าใจมากยิ่งขึ้น ประกอบด้วยกาลามสูตร และโยนิโสมนสิการ 

ซึ่งจะได้กล่าวในแต่ละหัวข้อเป็นล�ำดับถัดไป

	 8
 ลักษณวัต ปาละรัตน์, ญาณวิทยา, (กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๖๑), หน้า ๒๐๕-๒๐๖.

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   480 31/1/2568   20:25:37



481แนวคิดทางภาษา และการแสวงหาความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา

กาลามสูตร: กระบวนการตรวจสอบความถูกต้องในความรู้ของพุทธปรัชญา
	 กาลามสูตร

9
 เป็นพระสูตรท่ีส�ำคัญสูตรหนึ่งในพุทธปรัชญาที่อธิบายถึงหัวใจส�ำคัญของความรู้ 

ในพุทธปรัชญาได้อย่างชัดเจน พระสูตรนี้ กล่าวถึงเหตุการณ์ที่พระพุทธเจ้าแสดงธรรมแก่ชาวกาลามะ  

เพื่อเป็นแนวทางในการค้นหาความรู้ ผ่านกระบวนการรู้คิด การทดลองท่ีเป็นกลาง ปราศจากความเชื่อ

ความศรัทธา และวัฒนธรรมหรือประเพณีท้องถิ่น
10

	 สตีเฟ่น เอ. อีวานส์
11

 ได้แสดงความเห็นว่า เหตุท่ีชาวกาลามะถามพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับวิธีการ

แสวงหาความรู้น้ัน มีเหตุผลอยู่ท้ังหมดสามประการ ประการแรก คือ ชาวกาลามะต้องการค�ำแนะน�ำ 

ที่ดีที่สุด ที่เป็นไปได้บนปัญหาท่ีว่า เราควรจะมีชีวิตอยู่อย่างไร และเราจะมีวิธีที่จะจัดการกับความกังวล

อย่างไรบ้าง ชาวกาลามะต้องการที่จะรู้ถึงความจริง ความเที่ยงตรง และธรรมชาติของจักรวาลรวมไปถึง

กระบวนการท�ำงานของมัน เพื่อที่จะได้สามารถก�ำหนดชีวิตของตนเอง และน�ำไปสู่การประสบความ 

ส�ำเรจ็ได้, ประการทีส่องชาวกาลามะต้องการท่ีจะเข้าถงึพลังอันศกัด์ิสิทธิ ์(Sacred Power - ผู้เขยีนบทความ

ใช้ค�ำว่า ‘Sacred’ เนือ่งจากเป็นค�ำทีอ่ธบิายความหมายได้ด่ีทสุีดในภาษาองักฤษ โดยความหมายทีผู้่เขยีน

ต้องการจะสื่อนั้น คือพลังกึ่งวิเศษ (Quasi-magical force) ที่เป็นลักษณะนามธรรมและรูปธรรม)  

และประการท่ีสาม คือค�ำถามเกี่ยวกับความรู้ของชาวกาลามะนั้น มีความเกี่ยวข้องกับ ความเชื่อในพลัง 

ก่ึงวิเศษของการที่ความจริงปรากฏ (ในภาษาบาลี คือค�ำว่า ‘สัจจกิริยา’) ตัวอย่างเช่น การภาวนาของ 

พระองคุลิมาลเถระที่ท�ำให้หญิงชาวบ้านคลอดบุตรได้โดยง่าย เป็นต้น

	 สาระส�ำคัญในพระสูตรนี้กล่าวถึงวิธีการที่เราจะสามารถใช้กลั่นกรองและตรวจสอบความรู้ จนได้

ความรู้ที่แท้จริงได้ ซึ่งผู้เขียนจะน�ำเสนอตามบทความของสตีเฟ่น เอ. อีวานส์ ที่ใช้ส�ำนวนแปลของ 

พระโสมเถระดังนี้

		  ๑. อย่าพึ่งเชื่อในความรู้ที่ได้จากส่ิง ๑๐ ประการคือ ส่ิงท่ีได้ยินตาม ๆ กันมา (อนุสฺสเวน), 

วัฒนธรรม (ปรมฺปราย),ข่าวลือ (อิติกิราย), สิ่งท่ีต�ำราบอกไว้ (ปิฏกสมฺปทาเนน), ตรรกะ หรือเหตุผล  

(ตกฺกเหตุ), การอนุมาน (นยเหตุ), สิ่งที่ปรากฏซึ่งดูเหมือนจะถูกต้อง (อาการปริวิตกฺเกน), ความล�ำเอียง 

ต่อมุมมองที่คิดไว้ (ทิฏฺฐินิชฺฌานกฺขนฺติยา), ความเป็นไปได้จากความเห็นของคนอ่ืน (ภพฺพรูปตาย) และ

ความคิดที่ว่า ‘สมณะนั้นเป็นครูของเรา’ (สมโณ โน ครูติ)

	 9
 องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๖๖/๒๕๕.

	 10
 Evans, Doubting the Kālāma-Sutta: Epistemology, ethics, and the ‘Sacred.’ “Buddhist  

Studies Review”, 24 (1), 91–107. https://doi.org/10.1558/bsrv.v24i1.912007, p. 91.

	 11
 Ibid, pp. 96-99.

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   481 31/1/2568   20:25:37



482 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๑

		  ๒. 	ชาวกาลามะทั้งหลาย เมื่อได้รู้แจ้งด้วยตนเองแล้วว่า:

			   ๑)	สิ่งทั้งหลายเหล่านี้ (ธมฺมา) นั้นเป็นอกุศล (อกุสลา)

			   ๒) 	สิ่งทั้งหลายเหล่านี้ถูกต�ำหนิติเตียน

			   ๓)	สิ่งทั้งหลายเหล่านี้ถูกวิกพากษ์วิจารณ์โดยนักปราชญ์ (วิญฺญู)

			   ๔)	เมื่อได้ส�ำรวจ และตรวจดูแล้วว่าส่ิงเหล่านี้น�ำมาซ่ึงความช่ัวร้าย และความเลวทราม  

ดังนั้น จึง (ควร) ละทิ้งสิ่งเหล่านั้นเสีย

		  ๓. 	ชาวกาลามะทั้งหลาย เมื่อได้รู้แจ้งด้วยตนเองแล้วว่า:

			   ๑)	สิ่งทั้งหลายเหล่านี้เป็นกุศล (กุสลา)

			   ๒)	สิ่งทั้งหลายเหล่านี้มิได้ถูกต�ำหนิติเตียน

			   ๓)	สิ่งทั้งหลายเหล่านี้ได้รับการสรรเสริญโดยนักปราชญ์

			   ๔)	เม่ือได้ส�ำรวจ และตรวจดูแล้วว่าส่ิงท้ังหลายเหล่านี้ น�ำมาซ่ึงประโยชน์ และความสุข  

(หิตาย สุขาย) ดังนั้นจึง (ควร) น้อมรับสิ่งเหล่านั้น และน�ำมาปฏิบัติ
12

 

	 จากวิธีการท่ีพระพุทธเจ้าประทานให้กับชาวกาลามะนั้น จะเห็นได้ว่า พุทธปรัชญาไม่ได้ยอมรับ 

วิธีการรับรู้ผ่านทางประสาทสัมผัส และก็ไม่ได้ยอมรับวิธีการทางตรรกวิทยา หรือการอนุมานเช่นกัน  

แต่ยอมรับการแสวงหาความรู้ และการพิจารณาด้วยตนเอง ซึ่งความรู้ที่ดีตามหลักกาลามสูตรนั้น จะต้อง

มีลักษณะที่ดี หรือเป็นกุศล ก่อให้เกิดประโยชน์ และความสุข และเป็นความรู้ที่สามารถน้อมน�ำเข้ามา

ปฏิบัติได้

	 อย่างไรก็ตาม อีวานส์กไ็ด้เสนอว่า สิง่ ๑๐ ประการท่ีพระพทุธองค์พึง่เชือ่นัน้ มบีางหวัข้อทีไ่ม่สามารถ

อธิบายได้อย่างชัดเจนว่าสื่อไปถึงอะไร เช่น ‘นย’ และ ‘ตกฺก’ โดยพื้นฐานนั้นจะหมายถึงการอนุมาน  

(Inference) และเหตุผล (Logic) ตามล�ำดับ แต่ก็อาจหมายความไปถึงส�ำนักทางความคิดได้ด้วยเช่นกัน 

แต่อย่างไรก็ดี การเชื่อตามผู้มีอ�ำนาจ แม้กระทั่งการเชื่อตามวัฒนธรรม ผู้รู้ หรือความเชื่อที่เป็นที่นิยมของ

สังคม ก็ไม่ได้ส�ำคัญไปกว่าการรับรู้ในความรู้ด้วยตนเอง พระพุทธเจ้าใช้วิธีนี้เพื่อที่จะประเมินหารากฐาน

ของความรู้สึกไม่โลภ (อโลภะ), ไม่โกรธ (อโทสะ) และความไม่หลง (อโมหะ) และคุณสมบัติของความรู้สึก

เหล่านี้ได้
13

	 12
 Ibid, pp. 99–100.

	 13
 Ibid, p. 100.

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   482 31/1/2568   20:25:37



483แนวคิดทางภาษา และการแสวงหาความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา

โยนิโสมนสิการ: การคิดอย่างแยบยลเพื่อให้ได้ซึ่งความรู้ที่แท้จริง
	 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายของโยนิโสมนสิการไว้ว่า เป็นการ 

ใช้ความคิดถูกวิธี คือ การท�ำในใจโดยแยบคาย มองส่ิงทั้งหลายด้วยความคิดพิจารณาสืบค้นถึงต้นเค้า  

สาวหาเหตุผลจนตลอดสาย แยกแยะออกพิเคราะห์ดูด้วยปัญญาที่คิดเป็นระเบียบและโดยอุบายวิธี  

ให้เห็นสิ่งนั้น ๆ หรือปัญหานั้น ๆ ตามสภาวะ และตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย
14

 

	 โดยหลกัการแล้ว โยนโิสมนสกิาร กเ็ปรยีบเสมือนวธิวิีทยาอย่างหนึง่ทีถ่กูใช้เพือ่กลัน่กรอง สงัเคราะห์ 

และวิเคราะห์เพื่อให้ได้ความรู้ที่แท้จริงออกมา โดยปราศจากอารมณ์ อคติส่วนตัว หรือส่ิงท่ีไม่ได้อ้างอิง 

และไม่ได้ตั้งอยู่บนพื้นฐานสภาวะความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ ซึ่งก็ตรงกับหลักการค�ำนิยามของโยนิโส-

มนสิการ ท่ีเป็นการคิดไตร่ตรองโดยแยบคาบ รอบคอบ และละเอียดถี่ถ้วนนั่นเอง โดยในงานเขียนเร่ือง 

“โยนิโสมนสิการ: วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม” ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต)
15

 ได้แบ่ง

โยนิโสมนสิการออกเป็น ๑๐ วิธีดังต่อไปนี้ 

	 ๑.	วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย คือ การพิจารณาสภาวะโดยการสืบสาวไปถึงสาเหตุที่ท�ำให้เกิด 

ถึงสภาวะนี้ขึ้นมา เพื่อที่จะได้สามารถรู้ต้นตอของปัญหา และแก้ไขปัญหาได้ตรงจุด บ้างก็เรียกว่าเป็นวิธีคิด

แบบอิทัปปัจจยตา หรือวิธีคิดแบบปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น วิธีคิดนี้ยังแบ่งย่อยออกเป็น ๒ วิธีคิดย่อย คือ

		  ๑)	วิธีคิดแบบปัจจัยสัมพันธ์ คือ การมองหาความสัมพันธ์ของเหตุผลที่เป็นปัจจัยให้เกิด 

สภาวะนั้นขึ้นมา

		  ๒) วิธีคิดแบบสอบสวน หรือตั้งค�ำถาม คือ การตั้งค�ำถามถึงสาเหตุของสภาวะนั้น ว่าอะไร 

เป็นปัจจัยที่ท�ำให้เกิดสภาวะนี้ขึ้นมา เป็นต้น

	 ๒.	วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ คือ วิธีการคิดที่แยกปัจจัยที่ประกอบขึ้นกันเป็นสภาวะนั้น 

ออกเป็นส่วน ๆ เพื่อพิจารณาว่า สภาวะดังกล่าวนี้เกิดขึ้น และเป็นการประชุมกันขององค์ประกอบต่าง ๆ 

คือ เบญจขันธ์ ซึ่งจะท�ำให้เราเข้าใจถึงสภาวะความเป็นตัวตน หรืออัตตาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น

	 ๓. วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ คือ วิธีคิดเพ่ือให้รู้เท่าทันถึงความเป็นไปของสิ่งต่าง ๆ หากจะกล่าว 

ในอีกแง่หนึ่ง ก็คือการคิดเพื่อให้รู้ธรรมชาติของสรรพส่ิงท่ีเรียกว่า สามัญลักษณะ คือ ความแปรเปล่ียน 

การถูกบีบคั้นให้คงอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ และความไม่มีซึ่งตัวตน

	 ๔. วิธีคิดแบบอริยสัจ หรือวิธีคิดแบบแก้ปัญหา คือวิธีคิดท่ีใช้อริยสัจมาเป็นด�ำเนินการเป็นวิธ ี

แก้ปัญหา คือ การรู้เท่าทันสภาวะทุกข์ การตามหาสาเหตุของทุกข์ หรือสมุทัย การรู้สภาวะที่หลุดพ้นจาก

	 14
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๕๗.

	 15
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), “โยนิโสมนสิการ: วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม”, หน้า ๒๒-๖๐, 

[ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592 [๒๐ มกราคม ๒๕๖๘].

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   483 31/1/2568   20:25:38



484 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๑

ความทกุข์ หรอืนโิรธ และการรูห้นทางทีจ่ะน�ำไปสู่สภาวะทีห่ลดุพ้นนะ หรอืมรรค; วธิคีดินีม้ลีกัษณะส�ำคญั

สองประการ คือ

		  ๑)	วธิคีดิตามเหต ุและผล คอื วธิกีารคดิโดยจบัคูเ่หตกุบัผลมาสมัพนัธ์กนั เพือ่ให้เหน็วธิแีก้ปัญหา 

โดยจับสภาวะทุกข์มาคู่กับ สาเหตุแห่งทุกข์ หรือสมุทัย และจับสภาวะที่หลุดพ้นจากความทุกข์ หรือนิโรธ 

มาคู่กับหนทางที่จะน�ำไปสู่สภาวะนั้น หรือมรรค

		  ๒)	วิธีคิดแบบตรงจุด คือ มุ ่งไปที่ตัวปัญหา และสิ่งที่เกี่ยวข้อง โดยไม่ออกนอกประเด็น 

แบบความฟุ้งซ่าน หรือคิดเพื่อตอบสนองตัณหามานะทิฏฐิ เป็นต้น

	 ๕. 	วิธีคิดแบบอรรถสัมพันธ์ คือ การคิดเพื่อให้เข้าใจถึงความสัมพันธ์ของ หลักการ และจุดมุ่งหมาย 

เพื่อท่ีจะให้เข้าใจถึงการปฏิบัติที่จะตรงไปสู่จุดมุ่งหมายที่เราหวังไว้ โดยไม่คลาดเคลื่อน เลื่อนลอย หรือ

งมงาย

	 ๖. วิธีคิดแบบรู้ทันคุณโทษ และทางออก คือ วิธีการพิจารณาสภาพความจริงของสภาวะนั้น ๆ ที่มี

ทั้งข้อดี และข้อเสีย และจะท�ำให้เราเข้าใจถึงภาพรวมของสภาวะนั้นจริง ๆ น�ำไปสู่การหาทางออกของ

ปัญหาได้

	 ๗. วิธีคิดแบบคุณค่าแท้-คุณค่าเทียม คือ การพิจารณาให้เห็นถึงประโยชน์ หรือสิ่งที่เราได้จาก 

การใช้สอย การบริโภค เพื่อขัดเกลากิเลส และบรรเทาตัณหา โดยพิจารณาว่าคุณค่าที่แท้จริง คือคุณค่า 

ที่ตอบสนองต่อการด�ำรงชีวิตโดยตรง หรือคุณค่าที่น�ำมาซึ่งการแก้ปัญหา หาใช่คุณค่าที่เป็นไปเพื่อตัณหา

ราคะ หรือเพื่อการเสพสุข เสริมบารมี ความมั่นคง ความยิ่งใหญ่ไม่

	 ๘. วิธคีดิแบบเร้ากุศล คอื วธิคิีดโดยการใช้กศุโลบายทีว่่า แม้สิง่เดยีวกนันัน้ ก็มมีากมายหลายมมุมอง 

ขึ้นอยู่กับโครงสร้างของจิต สภาวะของจิต ประสบการณ์ และแนวคิดที่ได้เคยผ่านมา ท�ำให้เราตีความ 

สิ่งเหล่านั้นด้วยมุมมองที่ต่างกันออกไป บ้างก็ตีความเป็นกุศลบ้าง อกุศลบ้าง ดังนั้น หากเราเข้าใจ และ 

ตั้งต้นวิธีการคิดให้ถูกต้นตั้งแต่เริ่มได้ ก็จะน�ำไปสู่การหลุดพ้นจากปัญหา และสามารถน�ำไปใช้ประโยชน ์

ได้หลากหลายเช่นกัน

	 ๙. วธิคีดิแบบอยูกั่บปัจจบัุน คอื วธิคีดิทีมุ่ง่สนใจแต่เฉพาะกบัสิง่ทีเ่กดิขึน้อยูต่รงหน้าในปัจจบุนัขณะ

เท่านั้น โดยการใช้สติจดจ่อ และรับรู้ถึงสภาวะต่าง ๆ ที่ก�ำลังเกิดขึ้นอยู่ในทุกขณะ ซึ่งจะท�ำให้เราสามารถ

ด�ำเนินชีวิตไปโดยมีการแก้ปัญหาอย่างถูกวิธีได้ ไม่มีการคิดฟุ้งซ่าน ล่องลอย และคิดไปถึงสิ่งที่ไม่เกี่ยวข้อง

กับความเป็นไปนี้

	 ๑๐. วิธีคิดแบบวิภัชชวาท คือ วิธีการคิดโดยการแสดงความจริงแบบจ�ำแนกออกเป็นหมดวหมู ่

อย่างชัดเจน เพื่อให้เห็นภาพรวมของสภาวะนั้นได้ครบในทุก ๆ ด้าน โดยไม่พิจารณาเพียงแค่ส่วนใด 

ส่วนหนึ่งแล้วตัดลงสรุปผลไป วิธีคิดนี้แบ่งย่อยออกไปได้อีก ๗ วิธีดังนี้

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   484 31/1/2568   20:25:38



485แนวคิดทางภาษา และการแสวงหาความรู้ในทัศนะของพุทธปรัชญา

		  ๑. การจ�ำแนกโดยแง่ด้านของความจริง ซึ่งแบ่งออกเป็นสองวิธี คือ

			   ๑) การจ�ำแนกตามแง่ด้านต่าง ๆ คือ การมองให้เห็นความจริงตามแง่ที่เป็นอยู่ มิใช่การมอง

โดยการน�ำแง่ความจริง ๆ อื่น ๆ มาประกอบกันโดยไม่มีความเกี่ยวข้อง

			   ๒) การจ�ำแนกโดยมอง คือ การแสดงความจริงของส่ิงนั้น ๆ ให้ครบทุกแง่ทุกด้าน โดยท่ี 

ไม่มุ่งจ�ำเพาะเพียงด้านใดด้านหนึ่ง

		  ๒.	การจ�ำแนกโดยส่วนประกอบ คือ การวิเคราะห์แยกย่อยออกไป เพื่อให้เห็นถึงสภาวะที่มา

ประชุมกันจนเกิดเป็นสิ่งต่าง ๆ 

		  ๓. การจ�ำแนกโดยล�ำดับขณะ คือ การแยกสภาวะต่าง ๆ ออกเป็นปัจจัยที่มีการเกิดต่อ และ

สืบทอดกัน เพื่อให้มองเห็นตัวเหตุปัจจัยที่แท้จริง

		  ๔. การจ�ำแนกโดยความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย คือ การคิดเพื่อหาความสัมพันธ์ของปัจจัยต่าง ๆ 

เพือ่ให้เข้าใจว่าสภาวะนีไ้ม่ได้มกีารเกดิขึน้มาลอย ๆ  หากแต่เกดิจากเหตปัุจจัยทีเ่กดิต่อกนัมาเป็นทอด ๆ  กนั

		  ๕. 	การจ�ำแนกโดยเงื่อนไข คือ การมองความจริงโดยการพิจารณาเง่ือนไขมาประกอบด้วยว่า 

การตัดสินใจ หรือวิธีการคิดแบบนี้จะน�ำไปสู่สิ่งใด มีข้อได้ข้อเสียอะไร

		  ๖. การจ�ำแนกโดยทางเลือก หรือความเป็นไปได้อย่างอื่น คือ การคิดตามหลักการที่ว่า หนทาง

ในการแก้ปัญหานั้นมีมากกว่าหนึ่ง อาจมีวิธีท่ีดีกว่าหรือแย่กว่าก็ได้ ท�ำให้ไม่ยึดติด หรือจมปลักอยู่กับ 

วิธีการใดวิธีการหนึ่ง

		  ๗. วิธีการตอบปัญหาแบบวิภัชชวาท หรือวิภัชชพยากรณ์ คือ การตอบปัญหาโดยใช้วิธีการ 

แยกตอบ เป็นต้น

	 โยนโิสมนสิการท้ัง ๑๐ วิธน้ีี เป็นเครือ่งมือในการพจิารณาความรูอ้ย่างรอบด้าน ทัง้ในแง่ของลกัษณะ

เฉพาะตัวของความรู้ และเหตุปัจจัย ที่มาของความรู้นั้น ๆ ซ่ึงจะท�ำให้เราสามารถเข้าใจความรู้ได้อย่าง 

ทั่วถึง และสามารถสังเคราะห์กลั่นกรองความรู้ที่แท้จริงออกมาได้

บทสรุป
	 แนวคิดทางภาษาในพุทธปรัชญาปรากฏในนิรุตติปถสูตร ซ่ึงกล่าวถึงส่วนประกอบส�ำคัญสามส่วน

ของภาษา คือ (๑) นิรุตติปถ คือการศึกษาที่มาของค�ำ (๒) อธิวจนปถ คือการศึกษาเกี่ยวกับความหมาย 

ที่เหมือนกันของค�ำ (๓) ปัญญทิปถ คือการศึกษาเกี่ยวกับการอธิบายค�ำ พระพุทธองค์ทรงเห็นว่าภาษานั้น

เป็นสิ่งที่มีอยู่เมื่อมันน�ำไปสู่เป้าหมายที่น�ำมาปฏิบัติได้ในทุก ๆ วัน หรือในขณะที่เราท�ำสมาธิเพื่อแสวงหา

ความจริง การแสวงหาความรู้ในมุมมองของพุทธปรัชญานั้น เป็นไปในลักษณะที่อ้างอิงกับประสบการณ์ 

ที่รับรู้ได้ผ่านทางประสาทสัมผัส โดยภาษาก็คือสิ่งท่ีใช้แสดงออกหรือเป็นเครื่องมือสื่อสารประสบการณ์

ของเรา ซึ่งน�ำพาเราไปสู่ความรู้ที่แท้จริงได้ และความรู้นั้นก็จะต้องมีลักษณะที่สื่อไปถึงความจริง และต้อง

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   485 31/1/2568   20:25:38



486 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๑

ผ่านการพิสูจน์เพื่อให้เป็นท่ียอมรับจนสามารถน�ำมาปฏิบัติและได้ผลเป็นประโยชน์สุขจริง โดยวิธีการ 

ที่ปรากฏในกาลามสูตร ซึ่งเป็นกระบวนการตรวจสอบความรู้โดยการเข้าไปรับรู้ และตรวจสอบด้วย 

ตนเองด้วยหลักโยนิโสมนสิการ ซึ่งเป็นวิธีในการกลั่นกรองส่ิงต่าง ๆ ด้วยการวิเคราะห์ และสังเคราะห ์

จนเกิดความมั่นใจว่าเป็นความรู้ที่แท้จริงตามทัศนะของพุทธปรัชญา

บรรณานุกรม
ฟื้น ดอกบัว. ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: ศยาม, ๒๕๖๓.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่มที่ ๑๗, 

๒๐. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.

ลักษณวัต ปาละรัตน์. ญาณวิทยา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, ๒๕๖๑.

สมเดจ็พระพทุธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตโฺต). พจนานกุรมพทุธศาสตร์ ฉบบัประมวลธรรม. กรงุเทพมหานคร: 

มูลนิธิการศึกษาเพื่อสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๖๔.

Evans, S. A. (2007). Doubting the Kālāma-Sutta: Epistemology, ethics, and the ‘Sacred.’ 

Buddhist Studies Review, 24(1), 91–107. https://doi.org/10.1558/bsrv.v24i1.91

Lysenko, V. “The Buddhist Philosophy of Language in India: An overview”. In M. Herat 

(Ed.), Buddhism and Linguistics. London: Palgrave Macmillan, 2018.

Vasubandhu. AbhidharmakoSabhasya. Tr. Leo M.Pruden. Berkeley, Calif.: Asian Human-

ities Press, 1988.

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). “โยนิโสมนสิการ: วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม”, ๒๕๕๖. 

[ออนไลน์]. แหล่งท่ีมา: https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592 [๒๐ 

มกราคม ๒๕๖๘].

30. ������������� (��.������� 475-486).indd   486 31/1/2568   20:25:38


