
พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: 
การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ*

Buddhāvatāra in Kṣemendra’s Daśāvatāracarita: 
A Comparative Study with Buddhāvatāra in Purāṇas

บุษยมาน วัชนาค**
Budsayaman Watchanak

 ชานป์วิชช์ ทัดแก้ว***
Chanwit Tudkeao

คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ประเทศไทย
Faculty of Arts Chulalongkorn University, Thailand

Email: Budsayaman.w@gmail.com; Email: Chanwit.T@chula.ac.th

Received: April 26, 2025 
Revised: June 17, 2025

Accepted: June 27, 2025

บทคัดย่อ 
	 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการคือ (๑) เพื่อศึกษา “พุทธาวตาร” ในวรรณคดีสันสกฤต 

ทศาวตารจริต ประพันธ์โดยเกษเมนทระ (๒) เพื่อศึกษา“พุทธาวตาร” ในวรรณคดีปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่ 

วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และภาควตปุราณะ (๓) เพื่อเปรียบเทียบพุทธาวตารในวรรณคดีทศาวตารจริต  

และวรรณคดีปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่ วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และภาควตปุราณะ 

	 ผลการวิจัยพบว่าพุทธาวตารที่ปรากฏในวรรณคดีปุราณะมีบทบาทที่ต่างกับอวตารภาคอื่น ๆ  

ของพระวิษณุซึ่งมีลักษณะเป็นวีรบุรุษผู้กอบกู้ เป็นผลมาจากความพยายามที่จะลดทอนความน่าเชื่อถือ 

ของค�ำสอนในพุทธศาสนาและความพยายามในการควบรวมศาสนาท้องถ่ินเข้ามาในจักรวาลศาสนาฮินดู 

เน่ืองจากพระพุทธเจ้าทรงสอนขัดแย้งกับจารีตของพระเวท น่าเชื่อว่าปางนี้จะเกิดขึ้นเพราะพุทธศาสนา 

	 * บทความน้ีเป็นส่วนหน่ึงของวิทยานิพนธ์เรื่อง พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษา 
เปรียบเทียบกับวรรณคดีพุทธประวัติภาษาสันสกฤต
	 ** นิสิตหลักสูตรอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาบาลี-สันสกฤต และพุทธศาสน์ศึกษา ภาควิชา 
ภาษาตะวันออก คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
	 *** ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์, ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจ�ำสาขาวิชาภาษาเอเชียใต้ ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะ
อักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย

10. ��������� (������� 162-180).indd   162 30/7/2568   19:05:42



163พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

ก�ำลังได้รับความนิยมอย่างสูง คัมภีร์ปุราณะเป็นวรรณคดียุคแรกที่แต่งขึ้นเพื่อตอบสนองพลวัตของสังคม

ที่ก�ำลังเปลี่ยนแปลงจากการนับถือศาสนาพระเวทสู่ศาสนาฮินดู และเพ่ือตอบโต้ศาสนาทางเลือกอื่น  

พุทธาวตารที่ปรากฏในคัมภีร์ปุราณะจึงมีลักษณะในเชิงลบ มุ่งต่อต้านพระพุทธเจ้า ในขณะที่พุทธาวตาร 

ที่ปรากฎในทศาวตารจริตของเกษเมนทระมีเนื้อหาคล้ายคลึงกับพุทธประวัติ ไม่มีลักษณะในเชิง 

โจมตีดังที่ปรากฎในวรรณคดีปุราณะ เป็นไปได้ว่าในแคว้นกัษมีระหรือแคชเมียร์ สถานท่ีประพันธ์ 

ทศาวตารจริตนั้น เป็นสถานที่ที่มีสภาพสังคมพหุวัฒนธรรม พุทธศาสนาและศาสนาฮินดูได้รับความนิยม

ควบคู่กันไป

ค�ำส�ำคัญ: พุทธาวตาร; ปุราณะ; ทศาวตารจริต; เกษเมนทระ; วรรณคดีพุทธประวัติ
            ภาษาสันสกฤต

Abstract
	 This research article has three objectives: (1) to study “Buddhāvatāra” in Sanskrit 

literature Daśāvatāracarita composed by Kshemendra, (2) to study ““Buddhāvatāra” in 

three Puranic texts, namely Vishnu Purana, Agni Purana, and Bhagavata Purana, and  

(3) to compare “Buddhāvatāra in Daśāvatāracarita by Kṣemendra and the three Puranic 

texts: Vishnu Purana, Agni Purana, and Bhagavata Purana.

	 The research findings reveal that Buddha Avatara as depicted in Puranic literature 

has a different role compared to other incarnations of Vishnu who are typically portrayed 

as heroic saviors. This results from attempts to diminish the credibility of Buddhist  

teachings and efforts to incorporate local religions into the Hindu cosmological  

framework. Since the Buddha taught doctrines that contradicted Vedic traditions, it is 

believed that this incarnation was introduced during a period when Buddhism was  

gaining immense popularity. The Puranic texts were among the earliest literary works 

composed to respond to the dynamic social shift from Vedic religion to Hinduism and to 

counter alternative religions. Therefore, the Buddha Avatara appearing in Puranic texts 

has negative characteristics, aimed at attacking the Buddha.

	 In contrast, the Buddha Avatara depicted in Kshemendra’s Daśāvatāracarita contains 

content similar to the Buddha’s biography without the attacking characteristics found in 

Puranic literature. This difference possibly stems from the fact that Kashmir, where the 

10. ��������� (������� 162-180).indd   163 30/7/2568   19:05:42



164 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

Daśāvatāracarita was composed, was a multicultural society where Buddhism and  

Hinduism flourished side by side.

Keywords: Buddhavatar; Purana; Daśāvatāracarita; Kṣemendra; Sanskrit Buddhist  
		       Biographical Literature

บทน�ำ 

	 พระพุทธเจ้าทรงเป็นศาสดาของพทุธศาสนา อย่างไรกต็าม ในศาสนาฮนิดูไวษณพนกิาย พระพุทธเจ้า

กลับกลายเป็นอวตารปางที่ ๙ ของพระวิษณุ รู้จักกันในนาม “พุทธาวตาร” อวตารปางดังกล่าวปรากฏ 

ในวรรณคดีปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่ วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และภาควตปุราณะ ในนาม “มายาโมหะ” 

กล่าวคือพระวิษณุทรงอวตารลงมาเพื่อล่อลวงอสูรหรือผู้ไม่ศรัทธาให้ละทิ้งพระเวทและรอการพิพากษา 

จากพระกัลกนิ อนัเป็นอวตารปางสดุท้ายของมนัวนัดรของพระมนไูววสัวตั ในขณะทีพ่ทุธาวตารซ่ึงปรากฏ 

ในวรรณคดีปุราณะมีลักษณะเชิงลบ ยังมีวรรณคดีสันสกฤตอีกเรื่อง คือ ทศาวตารจริต ประพันธ์โดย 

เกษเมนทระ กวชีาวแคชเมยีร์ กล่าวถงึพทุธาวตารในเชงิบวกและสอดคล้องกบัเนือ้หาวรรณคดีพุทธประวติั

ภาษาสันสกฤต

	 ถึงแม้พระพุทธเจ้าจะได้รับการกล่าวถึงว่าเป็นอวตารปางที่ ๙ ของพระวิษณุเหมือนกันในทั้ง ๒ 

วรรณคดีคือปุราณะและทศาวตารจริต ประพันธ์โดยเกษเมนทระแต่กลับมาการกล่าวถึงอย่างแตกต่างกัน 

โดยสิ้นเชิง ผู้วิจัยน้ีมุ่งเปรียบเทียบพุทธาวตาร บทที่ ๙ ในทศาวตารจริตของเกษเมนทระกับพุทธาวตาร 

ในวรรณคดปีรุาณะทัง้ ๓ เรือ่ง วษิณปุรุาณะ อคันปิรุาณะ และภาควตปรุาณะ เพ่ือพิจารณาความเชือ่มโยง

และความแตกต่างระหว่างวรรณคดีในศาสนาฮินดูภาษาสันสกฤตเหล่าน้ีว่ามีความเหมือนหรือความ 

แตกต่างอย่างไรบ้างและค้นหาเหตุปัจจัยที่ท�ำให้เกิดความแตกต่างนี้ 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 ๑. 	เพื่อศึกษา “พุทธาวตาร” ในวรรณคดีสันสกฤต ทศาวตารจริต ประพันธ์โดยเกษเมนทระ 

	 ๒. 	เพื่อศึกษา “พุทธาวตาร” ในวรรณคดีปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่ วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และ

ภาควตปุราณะ 

	 ๓. 	เพื่อเปรียบเทียบพุทธาวตารในวรรณคดีทศาวตารจริต และวรรณคดีปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่  

วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และภาควตปุราณะ

10. ��������� (������� 162-180).indd   164 30/7/2568   19:05:42



165พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

วิธีด�ำเนินการวิจัย 

	 งานวจิยันี ้เป็นการด�ำเนนิการวจิยัเชงิเอกสาร (Documentary Research) ผู้วจัิยได้ก�ำหนดขอบเขต

ของการวิจัยไว้ ๒ ด้านคือ 

		  ๑)	ขอบเขตด้านเนือ้หา ศกึษาพุทธาวตารในวรรณคดีสันสกฤต โดยจะศกึษาความหมาย ลักษณะ 

ในวรรณคดีปุราณะและลักษณะในวรรณคดี ทศาวตารจริต

		  ๒)	ขอบเขตด้านเอกสาร ศึกษาพุทธาวตารในวรรณคดีสันสกฤต ทศาวตารจริต ประพันธ์ 

โดยเกษเมนทระ มี บัณฑิต ทุรคาปราสาท และ กสินารถ บัณทุรัง พาราภ เป็นบรรณาธิการ พิมพ์ครั้งแรก

ในปี ค.ศ. 1891 พิมพ์ซ�้ำในปี ค.ศ. 1930 ที่โรงพิมพ์นิรนายา สาคร และวรรณคดีปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่ 

วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และภาควตปุราณะ ผู้รวบรวมคือ ราเชนทระ นาถ ชาร์มา ตีพิมพ์โดย 

นาค พับลิเคชั่น ในปี ค.ศ. 2007 

		  ๓)	แปลเอกสารต้นฉบับจากภาษาสันสกฤตเป็นภาษาไทยในเนื้อหาส่วนที่เกี่ยวข้องกับ 

พุทธาวตาร เพื่อศึกษาและเปรียบเทียบเนื้อหา

ผลการวิจัย
	 นอกจากพระพทุธเจ้าจะเป็นทีรู่จ้กัในหมูพุ่ทธศาสนกิชนในฐานะศาสดาของพุทธศาสนา เป็นผู้เผยแผ่

ศาสนธรรมค�ำสอนและชีแ้นะแนวทางแก่บรรดาสาวกสู่เป้าหมายสูงสุดคอืนริวาณหรือนพิพานแล้ว พระองค์

ยังเป็นที่รู้จักในฐานะอวตารปางหนึ่งของพระวิษณุ หนึ่งในตรีมูรติของศาสนาฮินดู เรียกว่า “พุทธาวตาร”  

อีกด้วย พุทธาวตารปรากฏครั้งแรกในคัมภีร์ปุราณะ ๓ เล่ม ได้แก่ วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ และ 

ภาควตปุราณะ ซึ่งเป็นวรรณคดีสันสกฤตทางศาสนายุคหลังพระเวท แต่งขึ้นในช่วงประมาณคริสต์ศักราช  

๔๐๐–๑๒๐๐
1
 พระพทุธเจ้าในฐานะอวตารของพระวษิณนุีเ้ป็นผูน้�ำศาสนานอกรตี หรอืผูน้�ำของกลุม่บคุคล 

ทีไ่ม่ศรัทธาในพระเวท หรอืเหล่าอสูร ทรงอวตารเพือ่ล่อล่วงให้กลุม่คนเหล่านัน้ประพฤตอิอกนอกแนวทาง 

ของพระเวทและรอการพิพากษาลงโทษโดยพระกัลกิน ซึ่งเป็นอวตารของพระวิษณุปางต่อไป 

	 คัมภีร์ปุราณะเป็นวรรณคดีสันสกฤตท่ีรวบรวมต�ำนานปรัมปรา เร่ืองราวกษัตริย์และฤาษีต่าง ๆ  

ในอดีต แม้ไม่สามารถระบุผู้ประพันธ์ได้อย่างชัดเจน แต่มีข้อสรุปว่าคัมภีร์เหล่านี้แต่งขึ้นตามวัตถุประสงค ์

ที่แตกต่างจากพระเวท กล่าวคือ พระเวทสามารถเข้าถึงได้เฉพาะวรรณะพราหมณ์ กษัตริย์ และแพศย์  

ในขณะที่คัมภีร์ปุราณะมีการน�ำมาใช้เล่าในพิธีกรรม งานเทศกาล การร้องเพลงสรรเสริญวีรกรรมบุคคล

ส�ำคญั เป็นเหตใุห้มกีลุม่ผูร้บัสารทีก่ว้างขึน้ ด้วยเหตนุี ้คมัภร์ีปรุาณะจงึเป็นรากฐานส�ำคญัของศาสนาฮนิดู

ในปัจจุบัน เมื่อพิจารณาถึงช่วงเวลาในการแต่งปุราณะทั้ง ๓ เรื่องที่จะน�ำมาศึกษานี้ นักวิชาการ

	 1
 Suvira Jaiswal, Origin and development of Vaisanavism, (Munshiram Manoharlal, 1967),  

p. 16.

10. ��������� (������� 162-180).indd   165 30/7/2568   19:05:42



166 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

ต่างสันนิษฐานว่าเล่มที่เก่าแก่ที่สุด คือ วิษณุปุราณะ สามารถก�ำหนดยุคสมัยที่แต่งในราวศตวรรษที่ ๔-๕ 

เป็นปุราณะท่ีมีโครงสร้างเป็นระบบและได้รับยกย่องว่าเป็นตัวอย่างของปุราณะแบบดั้งเดิม อัคนิปุราณะ 

ก�ำหนดยคุสมยัราวศตวรรษท่ี ๘-๙ มกีารรวบรวมเนือ้หาทีห่ลากหลายเกีย่วกบัพิธกีรรม กฎหมาย การเมอืง 

และศิลปะการต่อสู้ ส่วนภาควตปุราณะ ก�ำหนดยุคสมัยราวศตวรรษที่ ๙-๑๐ ค่อนข้างเป็นปุราณะยุคหลัง 

หากแต่ปุราณะที่ทรงอิทธิพลมากที่สุดเล่มหนึ่ง โดยเฉพาะในการเผยแผ่ลัทธิภักติของพระกฤษณะ
2

	 นอกเหนือจากพุทธาวตารที่กล่าวถึงในคัมภีร์ปุราณะดังกล่าวข้างต้นแล้ว ยังมีพุทธาวตารปรากฏ 

อยู่ในบทที่ ๙ ของทศาวตารจริต (Daśāvatāracarita) แต่งโดยเกษเมนทระ (Kṣemendra) กวีชาว

แคชเมียร์ ผู้ซึ่งมีชีวิตอยู่ในช่วงคริสต์ศักราช ๙๙๐-๑๐๗๐ ถึงแม้ว่าจะเป็นวรรณคดีสันสกฤตที่เล่าเรื่องราว

ของพระวิษณเุช่นเดยีวกบัปรุาณะ แต่เนือ้หากลับแตกต่างกนัโดยสิน้เชงิ ทศาวตารจรติน�ำเสนอพุทธาวตาร

ในเชงิบวก มกีารพรรณนาพทุธประวตัอิย่างละเอยีดด้วยฉันท์ประเภทต่าง ๆ  ประกอบด้วยอลังการทัง้ด้าน

เสียงและความหมาย ส�ำหรับประวัติของผู้ประพันธ์ เกษเมนทระเกิดในครอบครัวชนชั้นสูงและร�่ำรวย 

ตระกูลของกวีผู้นี้รับใช้พระเจ้าชยปีฑะ (Jayapīḍa) แห่งราชวงศ์การโกฏะ (Karkoṭa) ผู้ปกครองแคว้น

แคชเมียร์ในช่วงคริสต์ศักราช ๖๒๕ – ๑๐๐๓ ตระกูลของเกษเมนทระนับถือศาสนาฮินดูไศวนิกาย แต่ต่อ

มาเขาได้เปลีย่นมานบัถอืไวษณพนกิาย ทัง้ยงัมคีวามสนใจงานด้านพทุธศาสนาอกีด้วย เกษเมนทระมฉีายา

ทีเ่ป็นทีรู่จั้กในหมูล่กูศษิย์ว่า“วยาสทาส” (Vyāsadāsa) เขาได้ประพนัธ์วรรณคดสีนัสกฤตทีม่ชีือ่เสยีงจ�ำนวน

มาก เช่น กวิกณฺฐาภรณ (Kavikaṇṭhābharaṇa), กลาวิลสา (Kalāvilasā), เทโศปเทศ (Deśopadeśa) 

อวทานกลฺปลตา (Avadānakalpalatā) อันเป็นวรรณคดีเรื่องส�ำคัญที่เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา
3
 ได้แก่ 

ทศาวตารจริต ซึ่งเป็นวรรณคดีที่ผู้วิจัยใช้ศึกษา

	 ถึงแม้วรรณคดีปุราณะและทศาวตารจริตจะกล่าวถึงพุทธาวตาร แต่ตัวบททั้ง ๒ กลุ่มกลับม ี

ความแตกต่างด้านเนื้อหาอย่างมีนัยยะส�ำคัญทั้ง รายละเอียดของชีวประวัติ บทบาท และค�ำสอน  

บทความวิจัยนี้ จึงมุ่งเปรียบเทียบลักษณะและสารัตถะของพุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ

กับพุทธาวตารในคัมภีร์ปุราณะ ๓ เรื่อง ได้แก่ วิษณุปุราณะ ภาควตปุราณะ และ อัคนิปุราณะ เพื่อชี ้

ให้เห็นว่า แม้วรรณคดีสันสกฤตกลุ่มดังกล่าวจะเล่าเร่ืองการอวตารของพระวิษณุปางเดียวกันก็ตาม  

แต่กลับน�ำเสนอเน้ือหาแตกต่างกันอย่างชัดเจน ล�ำดับต่อไป ผู้วิจัยจะกล่าวถึงตัวบทต่าง ๆ เรียงตาม 

ยุคสมัย กล่าวคือ อัคนิปุราณะ วิษณุปุราณะ ภาควตปุราณะ และทศาวตารจริต

	 2
 Maurice Winternitz, A History of Indian Literature, (Motilal Banarsidass, 1985), pp. 528-554.

	 3
 Maurice Winternitz, A History of Indian Literature, p. 24.

10. ��������� (������� 162-180).indd   166 30/7/2568   19:05:42



167พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

	 ๑.	พุทธาวตารในวรรณคดีสันสกฤต 

		  ๑.๑ พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ 

		  พุทธาวตาร เป็นบทท่ี ๙ ในทศาวตารจริต พรรณนาพระพุทธเจ้าในฐานะเป็นอวตารปางหนึ่ง

ของพระวิษณุ ถึงแม้จะเป็นเรื่องอวตารแต่เนื้อหากลับสอดคล้องกับพุทธประวัติ ประกอบด้วยเนื้อหา 

ตามล�ำดับเหตุการณ์ดังต่อไปนี้ 

		  พระพทุธเจ้าประสตูใินช่วงกลยีคุ ทรงเป็นอวตารของพระวษิณดุ้วยทรงพระกรณุาต่อมวลมนษุย์

ที่จมอยู่ในความลุ่มหลงและราคะ พระองค์ทรงอุบัติในพระครรภ์พระนางมายา ประสูติอย่างอัศจรรย์ 

โดยไม่ท�ำให้พระมารดาทรงเจ็บปวด พระวรกายบริสุทธิ์งดงามดุจทองชมพูนุท หลังประสูติได้รับอภิเษก

ด้วยน�้ำคงคาสวรรค์ และทรงย่างพระบาท ๓ ก้าว ผินพระพักตร์ ทอดพระเนตรทิศทั้ง ๔ และตรัสถ้อยค�ำ

อันเป็นนิมิตหมายถึงนิพพาน ปัญญา การช่วยสรรพสัตว์ และการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ พระกุมาร 

ทรงได้รับค�ำท�ำนายจากโหรเป็น ๒ คติ ว่าหากครองเรือนจะเป็นผู้เป็นใหญ่ในหมู่ราชา หรือหากออกผนวช

จะเป็นผูท้รงปัญญาแห่งโลก ทรงได้รบัพระนามว่า “สรรวารถสทิธะ” ได้รับการศกึษาส�ำหรบัพระราชกมุาร

อย่างเพียบพร้อม
4

		  วันหนึ่ง เมื่อเสด็จประพาสและทอดพระเนตรเห็นคนชรา ทรงพิจารณาลักษณะความเสื่อม 

ของร่างกาย ท้ังความซีดเซียว ร่างกายค้อม สายตาพร่ามัว และการเสื่อมของอินทรีย์ต่าง ๆ จากนั้น 

ทรงพบเห็นป่าช้าและศพ ท�ำให้ทรงพิจารณาถึงความไม่เที่ยงของชีวิต ความเบื่อหน่ายในสังสารวัฏและ

ความไร้แก่นสารของร่างกาย น�ำไปสู่การคลายความยินดีในโภคสมบัติและชีวิตทางโลก ทรงเหนื่อยหน่าย

ในชีวิตหรูหราสุขสบาย ท้ายสุดจึงทรงมุ่งเข้าหาความสงบศานติ
5

		  ในคืนหนึ่ง ถึงแม้พระเจ้าศุทโธทนะ พระบิดาจะทรงให้คุ้มกันประตูอย่างแน่นหนา กระนั้น 

เจ้าชายได้เสด็จออกจากพระราชวังพร้อมนายสารถีนามว่า “สวัจฉันทกะ” และม้า “กันถกะ” สู่ป่า  

ทรงตัดพระเมาลี ประทานเครื่องประดับให้แก่นายสารถีน�ำกลับสู่เมือง หลังจากท่ีทรงบ�ำเพ็ญเพียรอยู ่

ไม่นานก็ทรงบรรลุอนุตตรญาณ
6

		  ในระหว่างท่ีทรงบ�ำเพญ็เพยีรอยูน่ัน้ ทรงเผชญิกบัมารในรปูแบบต่าง ๆ  ทัง้สตรโีฉมสะคราญทีม่า

ล่อลวงและกองทัพมารท่ีโจมตีพระองค์ด้วยอาวุธ แต่ท้ังหมดไม่สามารถท�ำลายสมาธิของพระองค์ได้  

จนในทีส่ดุทรงบรรลสุมัมาสมัโพธญิาณ ทรงได้รบัถวายบาตรและจวีรจากเทวดาและพรหม และเริม่ต้นการ

เผยแผ่พระสัทธรรมแก่เทวดา มนุษย์ และนาคเพื่อความหลุดพ้นจากสังสาระ
7

	 4
 D.C. 9.1-10.

	 5
 D.C. 9.11-30.

	 6
 D.C. 9.31-40.

	 7
 D.C. 9.41-45.

10. ��������� (������� 162-180).indd   167 30/7/2568   19:05:43



168 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

		  หลงัจากตรัสรู ้พระเจ้าศทุโธทนะเสดจ็มาเข้าเฝ้าเมือ่ทราบข่าวจากเทวดา ทรงแสดงความห่วงใย

ในความเป็นอยู่ของพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์ทรงตอบด้วยการแสดงธรรมเปรียบเทียบระหว่างความสุข

ทางโลกกับความสุขของผู้สละโลก จนพระราชบิดาเกิดความเข้าพระทัยและทรงบรรลุธรรม นอกจากนี้  

ยังทรงโปรดเจ้าศากยะอีกจ�ำนวนมากให้บรรลุธรรมในระดับต่าง ๆ และท้ายท่ีสุดทรงกลับเป็นพระวิษณุ 

อีกครั้ง
8

		  ในแง่นี้ จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่าพุทธาวตารที่ปรากฎในทศาวตารจริตของเกษเมนทระนั้น  

ถึงแม้จะเป็นการอวตารลงมาของพระวิษณุเหมือนกับวรรณคดีปุราณะ แต่ก็มีรายละเอียดแตกต่างกัน 

พอสมควร ดังผู้วิจัยจะแสดงในหัวข้อที่ ๒ 

		  ๑.๒ พุทธาวตารที่ปรากฏในวิษณุปุราณะ มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

	 	 svargārthaṃ yadi vo vāñchā nirvāṇārtham athāsurāḥ |

	 	 tad alaṃ paśughātādiduṣṭadharmaṃ nibodhata ||
9
 

		  ล�ำดับนั้น ดูกรอสูรทั้งหลาย ความปรารถนาของพวกท่านทมีอยู่เพื่อสวรรค์ (ก็ดี) เพื่อนิรวาณ  

(ก็ดี) ดังนั้นแล้วขอพวกท่านจงเรียนรู้ซธรรมอันชั่วช้า อันมีการฆ่าสัตว์ เป็นต้นให้ดีเถิด

	 	 vijñānamayam evaitad aśeṣam avagacchata |

	 	 budhyadhvaṃ me vacaḥ samyag budhair evam udīritam ||
10

 

		  พวกท่านจงเข้าใจถ้อยค�ำซึ่งประกอบด้วยความรู้แจ้งอย่างสมบูรณ์เถิด จงทราบเถิดว่าถ้อยค�ำ

ของเราเป็นสิ่งที่บรรดาพระพุทธเจ้าทั้งหลายได้กล่าวไว้แล้วอย่างถูกต้องดังนั้นแล

	 	 jagad etad anādhāraṃ bhrāntijñānārthatatparam |

	 	 rāgādiduṣṭam atyarthaṃ bhrāmyate bhavasaṃkaṭe ||
11

 

		  สัตว์โลกนี้ไม่มีสิ่งโอบอุ้ม มีเป้าหมายสูงสุด คือความรู้อันผิดพลาด ชั่วช้าด้วยราคะ เป็นต้น  

ย่อมท่องไปอยู่ในที่อันเต็มไปด้วยภพอย่างยิ่ง

		  parāśara uvāca

		  ปราศระกล่าวแล้วว่า

	 	 evaṃ budhyata budhyadhvaṃ budhyataivam itīrayan |

	 	 māyāmohaḥ sa daityeyān dharmam atyājayan nijam ||
12

	 8
 D.C. 9.46-74.

	 9
 Vi.P. 3.18.17.

	 10
 Vi.P. 3.18.18.

	 11
 Vi.P. 3.18.18.

	 12
 Vi.P. 3.18.2

10. ��������� (������� 162-180).indd   168 30/7/2568   19:05:43



169พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

		  มายาโมหะผูน้ัน้ผูก้ล่าวอยูว่่า “ขอพวกท่าน จงรู้ จงต่ืนรู้ ดังนีเ้ถดิ” (ส่ิงนีอ้นัพวกท่าน ย่อมเข้าใจ

ดังนี้) ได้ยังบรรดาแทตย์ทั้งหลายให้ละทิ้งธรรมะของตน

	 	 nānāprakāravacanaṃ sa teṣāṃ yuktiyojitam |

	 	 tathā tathāvadad dharmaṃ tatyajus te yathā yathā ||
13

		  พวกแทตย์ท้ังหลายได้ละท้ิงธรรมะด้วยประการใด ๆ  มายาโมหะนีก้ไ็ด้กล่าวถ้อยค�ำนานานปัการ

อันประกอบด้วยกลอุบายแก่พวกเขาเหล่านั้น ด้วยประการนั้น ๆ

	 	 te ‘py anyeṣāṃ tathaivocur anyair anye tathoditāḥ |

	 	 maitreya tatyajur dharmaṃ vedasmṛtyuditaṃ param ||
14

		  แม้พวกเขาเหล่านัน้ก็ได้กล่าวแล้วอย่างนัน้แก่บรรดาผู้อืน่ บรรดาผูอ่ื้นกเ็ป็นผูซ่ึ้งผูอ้ืน่ ๆ  กล่าวแล้ว

เช่นนั้น ดูกรไมเตรยะ พวกอสูรเหล่านั้นได้ละทิ้งธรรมอันสูงสุดที่กล่าวไวในพระเวทและสมฤติ

	 	 anyān apy anyapāṣaṇḍaprakārair bahubhir dvija |

	 	 daiteyān mohayām āsa māyāmoho ‘timohakṛt ||
15

 

		  ดูกรทวิชะ มายาโมหะผู้กระท�ำความหลงผิดอย่างยิ่งได้ล่อลวงเหล่าแทตย์ด้วยค�ำสอนอัน 

หลอกลวงประการอื่นเป็นอันมาก

	 	 svalpenaiva hi kālena māyāmohena te ‘surāḥ |

	 	 mohitās tatyajuḥ sarvāṃ trayīmārgāśritāṃ kathām ||
16

		  ด้วยเวลาอันสั้นโดยแท้ เหล่าอสูรผู้ซึ่งถูกมายาโมหะหลอกล่อแล้ว ได้ละทิ้งเรื่องราวซึ่งอิงอาศัย

มรรคแห่งไตรเพททั้งปวง

		  ๑.๓ พุทธาวตารที่ปรากฏในอัคนิปุราณะ มีรายละเอียดดังต่อไปนี ้

	 	 buddhādyavatārakathanam

		  เรื่องเล่าอวตารมีพุทธาวตารเป็นล�ำดับแรก(เป็นดังนี้)

	 	 agnir uvāca

		  พระอัคนิตรัสแล้วว่า

	 	 vakṣye buddhāvatārañca paṭhataḥ śṛṇvatorthadam |

	 	 purā devāsure yuddhe daityair devāḥ parājitāḥ ||
17

	 13
 Vi.P. 3.18.21.

	 14
 Vi.P. 3.18.22.

	 15
 Vi.P. 3.18.23.

	 16
 Vi.P. 3.18.24.

	 17
 A.P. 16.1. 

10. ��������� (������� 162-180).indd   169 30/7/2568   19:05:43



170 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

		  ข้าพเจ้าจักกล่าวเรื่องที่ให้ประโยชน์ ตามท้องเรื่อง ในกาลก่อนเมื่อเทพและอสูรสู้รบกัน  

เทพทั้งหลายถูกแทตย์พิชิตแล้ว 

	 	 rakṣa rakṣeti śaraṇaṃ vadanto jagmurīśvaram |

	 	 māyamohasvaruposau śuddhodanasuto ‘bhavat ||
18

		  ได้ไปสู่พระผู้เป็นเจ้าเป็นที่พึ่ง พลางร้องว่า “ขอพระองค์ช่วยปกป้องเถิด ๆ” พระผู้เป็นเจ้านั้น 

มีรูปคือมายาโมหะได้อุบัติขึ้นเป็นโอรสของพระเจ้าสุทโธทนะ ได้ลวงเหล่าแทตย์นั้นให้ละทิ้งเวทธรรม

	 	 mohayāmāsa daityāṃstāṃstyājitā vedadharmakam |

	 	 te ca bauddhā babhūvurhi tebhyonye vedavarjitāḥ ||
19

		  แทตย์เหล่านั้นได้กลายเป็นเหล่าพุทธศาสนิกชน ต่างออกห่างจากพระเวท

	 	 ārhataḥ so ‘bhavat paścādārhatānakarot parān |

	 	 evaṃ pāṣaṇḍino jātā vedadharmādivarjitāḥ ||
20

		  ผู้กลายเป็นอรหันต์ผู้น้ัน ภายหลังได้กระท�ำให้ผู้อื่นกลายเป็นอรหันต์ไปด้วย เหล่าศาสนิก 

นอกรีตได้เกิดขึ้นอย่างนั้น เป็นผู้ผละจากเวทธรรมเป็นต้น

	 	 narakārhaṃ karma cakrurgrahīṣyantyadhamādapi |

	 	 sarve kaliyugānte tu bhaviṣyanti ca saṅkarāḥ ||
21

		  (พวกเขา)ได้กระท�ำกรรมอันควรแก่การตกนรกและจักตกนรกแม้เพราะสันดานต�่ำช้า  

เมื่อสิ้นกลียุค พวกนั้นทั้งปวงจะกลายเป็นพวกที่แปดเปื้อน

	 	 dasyavaḥ śīlahīnāś ca vedo vājasaneyakaḥ |

	 	 daśa pañca ca śākhā vai pramāṇena bhaviṣyati ||
22

		  เป็นผู้ปราศจากศีล และวาชสเนยสังหิตา (ยชุรเวท) จะเหลือโดยจ�ำนวน เพียง ๑๕ สาขาเท่านั้น 

(จาก ๑๖ สาขา) 

	 	 dharmakañcukasaṃvītā adharmarucayas tathā |

	 	 mānuṣān bhakṣayiṣyanti mlecchāḥ pārthivarūpiṇaḥ ||
23

	 18
 A.P. 16.2.

	 19
 A.P. 16.3.

	 20
 A.P. 16.4.

	 21
 A.P. 16.5.

	 22
 A.P. 16.6.

	 23
 A.P. 16.7.

10. ��������� (������� 162-180).indd   170 30/7/2568   19:05:43



171พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

		  เป็นแม้ผู้ห่อหุ้มกายเพียงเปลือกแห่งธรรม (แต่กลับ) เป็นผู้ยินดีในอธรรม มีรูปเป็นกษัตริย ์

แต่เป็นมเลจฉะ จักบริโภคเหล่ามนุษย์ 

		  ๑.๔ พุทธาวตารที่ปรากฏในภาควตปุราณะ มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

	 	 tataḥ kalau sampravṛtte sammohāya suradviṣām |

	 	 buddho nāmnāñjanasutaḥ kīkaṭeṣu bhaviṣyati ||
24

		  จากนัน้เมือ่กลยีคุได้เริม่ต้นแล้ว บตุรแห่งท้าวอญัชนะนามว่า “พุทธะ” จะบงัเกดิในแคว้นกกีฏะ

เพื่อล่อลวงบรรดาศัตรูแห่งทวยเทพ

	 	 devadviṣāṃ nigamavartmani niṣṭhitānāṃ pūrbhirmayena vihitābhiradṛśyatūrbhiḥ |

	 	 lokān ghnatāṃ mativimoham atipralobhaṃ veṣaṃ vidhāya bahu bhāṣyata  

aupadharmyam ||
25

		  ครั้นแปลงรูปอันสร้างความงุนงงแก่ความคิด มีเสน่ห์ดึงดูดยิ่ง (พระองค์) ได้ตรัสค�ำสอนอัน 

หลอกลวงเป็นอนัมากแก่เหล่าอสรูผูต้ัง้มัน่แล้วในวถิแีห่งพระเวท ผูเ้คลือ่นไหวอย่างรวดเรว็ ไม่อาจมองเหน็

ได้ด้วยนครทั้งหลายซึ่งมยาสูรได้สร้างขึ้น ผู้โจมตีโลกทั้งหลายอยู่

		  พุทธาวตารท่ีแสดงในคัมภีร์ปุราณะมีลักษณะเชิงลบและมิได้ให้รายละเอียดเก่ียวกับประวัต ิ

ที่ชัดเจน เพียงแต่พรรณนาว่าพระวิษณุในฐานะพุทธาวตารปรากฏในรูป “มายาโมหะ” ท�ำหน้าที่ล่อลวง

ด้วยกลอุบาย เหล่าอสูรซึ่งเป็นศัตรูแห่งทวยเทพ อสูรเหล่านั้นหลงเชื่อและกลายเป็นอรหันต์ กลายเป็น 

เหล่าศาสนิกนอกรีต ให้ละทิ้งพระเวท ทั้ง ๓ คัมภีร์และตกนรกในที่สุด ธรรมที่ “มายาโมหะ” สั่งสอนนั้น

คืออธรรมที่เคลือบด้วยเปลือกธรรม

	 ๒.	การเปรียบเทียบพุทธาวตารในปุราณะกับทศาวตารจริต 

		  ๒.๑ กัลป์ 

		  ทศาวตารจรติของเกษเมนทระกล่าวถงึกลียคุเช่นเดียวกบัปรุาณะ แต่ให้รายละเอยีดไว้ว่า ช่วงที่

กลียุคก�ำลังด�ำเนินไปนั้น มนุษย์จมอยู่ในมหาสมุทรคือภพ ถูกครอบง�ำด้วยความลุ่มหลงและราคะ และ 

มิได้อ้างอิงช่วงเวลาของการต่อสูก้นัระหว่างเทพแต่ให้รายละเอยีดถงึบคุคลและราชวงศ์ตามประวตัศิาสตร์ 

เช่น กล่าวถึงพระเจ้าศุทโธทนะกับพระนางมายาแห่งราชวงศ์ศากยะ
26

 และยังกล่าวถึงพระเจ้าแผ่นดิน

พระองค์อื่นคือพระเจ้าพิมพิสาร
27

 

	 24
 Bh.P. 1.3.24.

	 25
 Bh.P. 2.7.37.

	 26
 D.C. 2-3.

	 27
 D.C. 57.

10. ��������� (������� 162-180).indd   171 30/7/2568   19:05:43



172 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

		  ในวิษณุปุราณะรวมถึงภาควตปุราณะระบุอย่างชัดเจนว่าพุทธาวตารเกิดขึ้นในกลียุค
28

 ซึ่งเป็น

ยุคเสื่อมหรือยุคแห่งความช่ัวร้าย กลียุคในวรรณคดีปุราณะของศาสนาฮินดูคือยุคสุดท้ายในยุคทั้งสี่ 

ของจักรวาลในหนึ่งมันวันดร เป็นยุคแห่งความเสื่อมถอยทางศีลธรรมและจิตวิญญาณ มีลักษณะส�ำคัญ 

คือมนุษย์จะละท้ิงหน้าท่ีและธรรมะ ความชั่วร้ายปกคลุมไปทั่ว ผู ้คนมีอายุขัยส้ันลง มีความทุกข ์

และความขัดแย้งมาก มีบริบทว่าเป็นช่วงท่ีศัตรูของพระเจ้ารู้จักพระเวทและเร่ิมต้นท่ีจะต่อต้านผู้คน  

ส่วน อัคนิปุราณะน�ำเสนอในบริบทที่แตกต่างออกไป กล่าวคือไม่ได้ระบุยุคสมัยชัดเจน แต่กล่าวว่าเกิดขึ้น

ใน “ช่วงเวลาของการต่อสู้ระหว่างเทพเจ้าและอสูร”
29

 ซึ่งสะท้อนการตีความผ่านกรอบของสงคราม

ระหว่างฝ่ายธรรมะและอธรรมในจักรวาลวิทยาฮินดู

		  ๒.๒ การประสูติ

		  ทศาวตารจริตของเกษเมนทระให้รายละเอียดเกี่ยวกับการประสูติไว้ว่าช�ำแรกพระครรภ์ของ

พระมารดาโดยไม่ท�ำให้เกิดความเจ็บปวดและมีพระวรกายบริษุทธิ์ไม่แปดเปือนด้วยน�ำ้คร�่ำ หลังจากนั้น 

ได้รับการอภิเษกด้วยแม่น�้ำคงคาสวรรค์และย่างพระยาทไป ๓ ก้าว
30

		  วิษณุปุราณะ ไม่ได้กล่าวถึงการประสูติแต่อย่างใด อัคนิปุราณะกล่าวแต่เพียงว่าอุบัติขึ้น 

เป็นโอรสของพระเจ้าสุทโธทนะ และได้ลวงเหล่าแทตย์นั้นให้ละทิ้งเวทธรรม
31

 ในขณะที่ภาควตปุราณะ

ระบุว่าบังเกิดเป็นบุตรแห่งท้าวอัญชนะ
32

 

		  ๒.๓ การเห็นเทวทูต

		  ทศาวตารจรติของเกษเมนทระให้รายละเอยีดการเหน็เทวทูตคอืการเหน็คนชราและศพในสุสาน

ซึ่งเป็นเหตุการณ์ที่ท�ำให้ตระหนักถึงความสงบศานติและออกผนวชในเวลาต่อมา
33

 ในขณะท่ีปุราณะท้ัง 

๓ เรื่องมิได้ให้รายละเอียดอะไรไว้เกี่ยวกับการเห็นเทวทูตหรือเหตุการณ์ที่เป็นเหตุให้ตัดสินใจออกบวช

		  ๒.๔ พระบิดาและพระมารดา 

		  ทศาวตารจริตของเกษเมนทระให้รายละเอียดครบถ้วนโดยกล่าวถึงท้ังพระเจ้าศุทโธทนะและ

พระนางมายา พร้อมทั้งพรรณนาคุณลักษณะของทั้งสองพระองค์ ที่น่าสนใจคือการเปรียบพระนางมายา

ว่าเป็นดุจชายฝั่งมหาสมุทรอมฤตและแผ่นดินที่อุดมด้วยขุมทรัพย์
34

 แสดงให้เห็นการให้ความส�ำคัญกับ

บทบาทของพระมารดาในฐานะผู้ให้ก�ำเนิดองค์อวตาร

	 28
 Bh.P. 1.3.24; Vi.P. 3.18.24.

	 29
 A.P. 16.1.

	 30
 D.C. 1-5

	 31
 A.P. 16.2.

	 32
 Bh.P. 1.3.24.

	 33
 D.C. 11-19.

	 34
 D.C. 5.

10. ��������� (������� 162-180).indd   172 30/7/2568   19:05:43



173พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

		  วิษณุปุราณะไม่ได้ให้รายละเอียดเกี่ยวกับพระบิดาและพระมารดาไว้เลย ในขณะที่อัคนิปุราณะ

ระบุว่าพระพุทธเจ้าเป็นพระโอรสของพระเจ้าสุทโธทนะ
35

 ซึ่งสอดคล้องกับพุทธประวัติ แต่ไม่ได้กล่าวถึง

ผู้เป็นพระมารดา ภาควตปุราณะระบุว่าพระพุทธเจ้าเป็นบุตรของท้าวอัญชนะ (Ajana)
36

 ไม่ได้กล่าวถึง

พระมารดา แต่มีการระบุชื่อแคว้นแทน การระบุชื่อ “อัญชนะ” นี้แตกต่างจากพุทธประวัติอย่างส้ินเชิง  

ผูว้จัิยไม่พบการอธบิายทีม่าของชือ่นีใ้นคมัภร์ี ซึง่อาจสะท้อนการผสมผสานต�ำนานท้องถิน่หรอืการตีความ

เฉพาะของผู้ประพันธภ์าควตปุราณะ 

		  ๒.๕ พระนาม

		  ทศาวตารจริตของเกษเมนทระ เรียกพระนามของพระวิษณุในปางพุทธาวตารว่า “สรรวารถ- 

สิทธะ” ซึ่งแปลว่า “ผู้ส�ำเร็จความประสงค์ทุกประการ”
37

 ในขณะที่วิษณุปุราณะเรียกอวตารปางนี้ว่า 

“มายาโมหะ” ไม่ปรากฏค�ำว่า “พุทธ” แต่อย่างใด
38

 อัคนิปุราณะบรรยายถึงพระผู้เป็นเจ้านั้นมีรูปคือ

มายาโมหะ
39

 และผู้กลายเป็นอรหันต์
40

 ส่วนภาควตปุราณะกล่าวถึงอวตารปางนี้ว่า “พุทธะ”
41

 

		  ๒.๖ การเสด็จออกมหาภิเนษกรม

		  ทศาวตารจริตของเกษเมนทระให้รายละเอยีดการออกผนวชอย่างละเอยีด เริม่จากการปลงสงัเวช

ในกามสุข จากทอดพระเนตรเห็นเทวทูต คนชรา และศพในป่าช้า น�ำไปสู่การพิจารณาความไม่เที่ยงของ

ชวีติ
42

 และพรรณนาถึงเหตกุารณ์การเสดจ็ออกผนวชอย่างละเอยีด ต้ังแต่การเสดจ็หนอีอกจากพระราชวงั
43

 

การปลกุสารถสีวัจฉันทกะ การทรงม้ากณัฐกะไปไกล ๑๒ โยชน์
44

 การถอดเครือ่งประดับและตดัพระเมาลี
45

 

การสละความเป็นกษัตริย์
46

		  ในปรุาณะทัง้สามเรือ่งไม่ได้ให้รายละเอยีดและขัน้ตอนการออกผนวชของพระพทุธเจ้าในแง่ของ

การบ�ำเพ็ญเพียร แต่กล่าวถึงการออกผนวชว่าเป็นวิธีการในการล่อลวง เป็นส่วนหน่ึงของแผนการ อันมี 

	 35
 A.P. 16.2.

	 36
 Bh.P. 1.3.24.

	 37
 D.C. 9.

	 38
 Vi.P. 3.18.23.

	 39
 A.P. 16.3.

	 40
A.P. 16.ถ.

	 41
 Bh.P. 1.3.24.

	 42
 D.C. 11-20.

	 43
 D.C. 31.

	 44
 D.C. 32.

	 45
 D.C. 33-37.

	 46
 D.C. 40.

10. ��������� (������� 162-180).indd   173 30/7/2568   19:05:43



174 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

จุดประสงค์เพื่อชักน�ำให้ผู้คนละท้ิงพิธีกรรมดั้งเดิม โดยเฉพาะ “ผู้ที่ไม่คู่ควรกับการท�ำพิธียัญบูชา” ทั้งนี ้

ได้ให้รายละเอียดไว้เพียงว่าทรงละทิ้งพระเวทและกลายมาเป็นพระอรหันต์ ท้ังยังสอนผู้อื่นให้เป็น 

พระอรหันต์ด้วย

		  ๒.๗ วัตถุประสงค์ของการอวตาร

		  ทศาวตารจรติของเกษเมนทระน�ำเสนอจุดประสงค์ของการอวตารในเชงิบวก กล่าวว่าพระวษิณุ

อวตารด้วยทรงพระกรุณาต่อมวลมนุษย์ท่ีจมอยู่ในความทุกข์ มีพระประสงค์จะช่วยให้สรรพสัตว์พ้นทุกข์

ตั้งแต่แรกเริ่ม กวีเน้นย�้ำการมุ่งสู่นิพพาน ปัญญา การช่วยสรรพสัตว์ และการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ  

ผ่านการพรรณนาถึงการย่างพระบาทและการประกาศพระประสงค์ไปยังทิศทั้งสี่
47

		  วษิณุปุราณะ ซึง่กล่าวว่าพระวษิณุทรงอวตารลงมาเพือ่ล่อลวงผู้คนให้ละทิง้พระเวทและพธีิกรรม

ดั้งเดิม เป็นส่วนหนึ่งของแผนการท�ำลายระบบความเชื่อของศัตรู ทั้งนี้ไม่ได้กล่าวถึงการช่วยเหลือหรือ 

โปรดสัตว์
48

 เช่นเดียวกับภาควตปุราณะน�ำเสนอวัตถุประสงค์ของพุทธาวตารในแง่ลบอย่างชัดเจน  

กล่าวคือระบุว่าพระวษิณทุรงอวตารเป็นพระพทุธเจ้าเพือ่ “ล่อลวงศตัรขูองพระเจ้า” โดยเฉพาะผูท้ีรู่พ้ระเวท

และเริ่มต่อต้านผู้คน เป้าหมายคือการใช้มายาสอนอธรรมเพื่อให้พวกเขาละทิ้งพิธียัญบูชา โดยเฉพาะผู้ที่ 

“ไม่คูค่วรกบัการท�ำพธีิยญั”
49

 คมัภีร์ดงักล่าวจงึมองพทุธศาสนาในฐานะเครือ่งมอืลวงให้ผูค้นออกห่างจาก

พิธีกรรมดั้งเดิม 

		  อัคนิปุราณะน�ำเสนอบริบทที่แตกต่างออกไป กล่าวคือระบุว่าทรงอวตารเพื่อช่วยเหลือเทวดาที่

พ่ายแพ้ในสงครามกับอสูร พระวิษณุจึงใช้ “มายาโมหะ” ล่อลวงอสูรให้ละทิ้งพระเวทและกลายเป็น

พุทธศาสนิกชน
50

 แม้จะยังมองในแง่การล่อลวง แต่จุดประสงค์กลับเป็นไปเพื่อช่วยเหลือฝ่ายเทวดา ไม่ใช่

การท�ำลายระบบความเชื่อโดยตรง 

		  ๒.๘ การเผยแผ่ธรรม

		  ทศาวตารจริตของเกษเมนทระน�ำเสนอการเผยแผ่ธรรมในแง่บวก ทรงเริ่มเผยแผ่ธรรมตั้งแต่

บรรลุธรรม ณ แท่นวัชระอาสน์
51

 และเน้นไปที่การโปรดพระบิดาและเจ้าศากยะ มีเนื้อหาหลักคือ การละ

ความยดึมัน่ และให้มุง่พจิารณาความไม่เทีย่งของสงัสารวฏั ท�ำให้เจ้าศากยะจ�ำนวนมากบรรลุธรรมในระดบั

ต่าง ๆ
52

	 47
 D.C. 5-6.

	 48
 Vi.P. 3.18.22-3.18.24.

	 49
 Bh.P. 2.7.37.

	 50
 A.P. 16.1.-16.2.

	 51
 D.C. 44.

	 52
 D.C. 53-73.

10. ��������� (������� 162-180).indd   174 30/7/2568   19:05:43



175พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

		  วิษณุปุราณะน�ำเสนอการเผยแผ่ธรรมในแง่ลบ โดยมองว่าเป็นการสอน “อธรรม” เพื่อล่อลวง

ผู้คนให้ละทิ้งพระเวท ไม่ได้ให้รายละเอียดเกี่ยวกับเนื้อหาค�ำสอน แต่เน้นผลที่ท�ำให้ผู้คนออกห่างจาก

พิธีกรรมดั้งเดิม
53

 การเผยแผ่จึงถูกมองว่าเป็นเครื่องมือในการท�ำลายศาสนาฮินดู เช่นเดียวกันภาควต-

ปุราณะ น�ำเสนอการสั่งสอนว่าเป็น “อธรรม” ทั้งยังระบุว่าพระวิษณุทรงใช้ “มายา” เพื่อล่อลวงและสอน

อธรรมแก่ศัตรูของพระผูเ้ป็นเจ้า โดยเฉพาะผูท้ีรู่พ้ระเวทและเริม่ทีจ่ะต่อต้านผูค้น จดุประสงค์คอืการท�ำให้

พวกเขาละทิง้พธิยีญับชูา
54

 คมัภร์ีดงักล่าวจงึมองค�ำสอนทางพุทธศาสนาเป็นเพียงเคร่ืองมอืในการท�ำลาย

ระบบความเชือ่ด้ังเดมิ ส่วนอคันปุิราณะน�ำเสนอในบรบิททีค่ล้ายคลงึกัน แต่เน้นผลของการสัง่สอนทีท่�ำให้

ผู้คนละทิ้งพระเวทและกลายเป็นพุทธศาสนิกชน จนกระทั่งบรรลุเป็นพระอรหันต์และสอนผู้อื่นต่อไป
55

 

คัมภีร์น้ีมองว่าการสอนดังกล่าวท�ำให้เกิด “คนนอกรีต” แต่น่าสนใจที่มีการกล่าวถึงการบรรลุธรรมเป็น

พระอรหันต์และเผยแผ่ค�ำสอนนั้นจนคนอื่นบรรลุอรหันต์เช่นกัน

		  ๒.๙ การปรินิพพาน

		  ทศาวตารจริตของเกษเมนทระน�ำเสนอจุดสิ้นสุดของพระชนม์ชีพว่าเกิดขึ้นหลังจากเสร็จสิ้น 

พุทธภารกิจคือการท�ำให้โลกสว่างด้วยแสงแห่งปัญญา ทรงฝากพระสัทธรรมไว้เป็นเครื่องมือในการข้าม

สังสารวัฏหลังจากนั้นจึงเสด็จกลับเป็นพระวิษณุ
56

 ไม่ได้น�ำเสนอเหตุการณ์ปรินิพพานแบบพุทธประวัติ 

แต่น�ำเสนอว่าทรงกลับสู่สถานะเดิมของพระวิษณุคือพระผู้เป็นเจ้า

		  ในปุราณะทั้งสามเรื่อง ไม่ได้กล่าวถึงการสิ้นสุดพระชนม์ชีพอย่างชัดเจน น�ำเสนอแต่ผล 

ของการอวตารที่ท�ำให้ผู้คนละทิ้งพระเวทและพิธีกรรมดั้งเดิม แต่ละเว้นการกล่าวถึงการปรินิพพานไว้  

ไม่ได้พูดถึงแม้กระทั่งการกลับเป็นพระวิษณุ 

	 ผู้วิจัยน�ำประเด็นเปรียบเทียบมาสรุปดังตารางต่อไปนี้เพื่อให้เห็นความเหมือน-ต่างอย่างชัดเจน

	 53
 Vi.P. 3.18.22.

	 54
 Bh.P. 2.7.37.

	 55
 A.P. 16.4.

	 56
 D.C. 74.

10. ��������� (������� 162-180).indd   175 30/7/2568   19:05:43



176 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

ประเด็นเปรียบเทียบ/
วรรณคดี

ทศาวตารจริต วิษณุปุราณะ อัคนิปุราณะ ภาควตุปุราณะ

กัลป์ กลียุค กลียุค
ช่วงเวลาของการ

ต่อสู้ระหว่างเทพเจ้า
และอสูร

กลียุค

การประสูติ บรรยายอย่างละเอียด ไม่ระบุ
โอรสของ 

พระเจ้าสุทโธทนะ
บุตรแห่ง
อัญชนะ

การเห็นเทวทูต
เห็นคนชรา 

และศพในสุสาน
ไม่ระบุ ไม่ระบุ ไม่ระบุ

พระบิดาและพระมารดา
พระเจ้าศุทโธทนะ 
และพระนางมายา

ไม่ระบุ พระเจ้าสุทโธทนะ อัญชนะ

พระนาม สรรวาทสิทธะ มายาโมหะ มายาโมหะ พุทธะ

การออกมหาภิเนษกรม
พรรณนาเหตุการณ ์
การเสด็จออกผนวช 

อย่างละเอียด
ไม่ระบุ ไม่ระบุ ไม่ระบุ

วัตถุประสงค์ของการอวตาร ช่วยให้สรรพสัตว์พ้นทุกข์
ล่อลวงผู้คน

ให้ละทิ้งพระเวท
ล่อลวงอสูรให้ละทิ้ง

พระเวท
ล่อลวงผู้คนให้
ละทิ้งพระเวท

การเผยแผ่ธรรม
โปรดพระราชบิดาและ

เจ้าศากยะ

เน้นผลที่ท�ำให้
ผู้คนออกห่างจาก
พิธีกรรมดั้งเดิม

ท�ำให้ผู้คนละทิ้ง
พระเวทและกลายเป็น

พุทธศาสนิกชน

สอนอธรรม
แก่ศัตรูของ

พระผู้เป็นเจ้า

การปรินิพพาน เสด็จกลับเป็นพระวิษณุ ไม่ระบุ ไม่ระบุ ไม่ระบุ

สรุปผลการวิจัย
	 พุทธาวตารที่ปรากฏในวรรณคดีปุราณะมีบทบาทที่ต่างกับอวตารภาคอื่น ๆ ของพระวิษณุซ่ึงมี

ลกัษณะเป็นวรีบุรษุผูก้อบกู ้เวนด ีโดนเิจอร์ (Wendy Doniger) ให้ความเหน็ว่าการอวตารเป็นพระพทุธเจ้า

ของพระวษิณ ุแสดงให้เหน็ความพยายามทีจ่ะลดทอนความน่าเชือ่ถือของค�ำสอนในพุทธศาสนา สอดคล้อง

กับข้อความว่าด้วยเรื่องกลียุคจากวรรณคดีเรื่องอื่น ๆ ท่ีเป็นท่ีรู้จัก เช่น มหาภารตะซ่ึงกล่าวว่ายุคนี้เป็น 

ยุคเสื่อม พระเวทไม่ได้รับการยอมรับ ผู้คนไม่รู้หน้าที่ของตัวเอง พราหมณ์ไม่ได้รับการเคารพเหมือน 

อย่างเคย ดังนั้นพระพุทธเจ้า ในร่างหนึ่งของพระวิษณุ ก�ำลังทรงกระท�ำภารกิจส�ำคัญในการช่วยผู้ศรัทธา

ในพระเวทจากยุคเสื่อมโทรม
57

 และปูทางไปยังปางอวตารสุดท้าย คือพระกัลกินผู้จะเสด็จมากวาดล้าง 

	 57
 Wendy Doniger O’flaherty, The Origin of Evil in Hindu Mythology, (Motilal Banaesidass. 

1976), pp. 187-189.

10. ��������� (������� 162-180).indd   176 30/7/2568   19:05:44



177พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

ผู้ไม่มีความศรัทธา เหลือไว้เพียงผู้เชื่อมั่นในพระเวทเท่านั้น ฮิลลารี รอดริกส์ (Hillary Rodrigues) อธิบาย

ว่าพุทธาวตารเป็นอวตารปางที่แตกต่างจากปางอื่นในแง่ของหน้าที่การควบรวมศาสนาท้องถิ่นเข้ามาใน

จกัรวาลศาสนาฮินดู เนือ่งจารพระพุทธเจา้ทรงสอนขดัแยง้กบัจารตีของพระเวท น่าเชือ่ว่าปางนีจ้ะเกดิขึน้

เพราะช่วงเวลาที่พุทธศาสนาก�ำลังได้รับความนิยมอย่างสูง
58

 สะท้อนให้เห็นความขัดแย้งและการ 

ผสมผสานระหว่างศาสนาท้องถิ่นดั้งเดิมกับศาสนาใหม่ในพื้นที่ การแข่งขันระหว่างศาสนามีพบให้ได้อยู่

ทั่วไป เมื่อครั้งที่ศาสนาพระเวทก�ำลังเสื่อม พุทธศาสนาเฟื่องฟู พระพุทธเจ้าถูกผนวกเข้าไปเป็นปางหนึ่ง

ของพระวิษณุคือพุทธาวตาร
59

	 คัมภีร์ปุราณะเป็นวรรณคดียุคแรกที่แต่งขึ้นเพ่ือตอบสนองพลวัตของสังคมที่ก�ำลังเปลี่ยนแปลง 

จากการนบัถอืศาสนาพระเวทสูศ่าสนาฮินด ูและเพ่ือตอบโต้ศาสนาทางเลอืกอืน่อย่างกลุม่สมณะทีไ่ม่ยอมรบั

รปูแบบการท�ำพธิยีญับชูา พทุธาวตารทีป่รากฏในคมัภร์ีปรุาณะจึงมลัีกษณะในเชงิลบ มุง่โจมตีพระพุทธเจ้า 

ในขณะทีพ่ทุธาวตารท่ีปรากฎในทศาวตารจรติของเกษเมนทระมีเนือ้หาคล้ายคลงึกบัพทุธประวตัอิย่างมาก  

กวบีรรยายเหตกุารณ์ต่าง ๆ  ได้อย่างละเอยีด ถงึจะมกีารใส่แนวคดิหรือองค์ประกอบของศาสนาฮนิดูลงไป  

แต่ก็ยังคงเส้นเรื่องเก่ียวกับพระชนม์ชีพของพระพุทธเจ้าเอาไว้อย่างชัดเจน ไม่มีลักษณะในเชิงโจมตี 

ดังที่ปรากฎในวรรณคดีปุราณะ เป็นไปได้ว่าเนื่องด้วยในแคว้นกัษมีระหรือแคชเมียร์ สถานท่ีประพันธ ์

ทศาวตารจรตินัน้ พทุธศาสนาและศาสนาฮนิดไูด้รบัความนยิมควบคูก่นัไป พระภกิษเุสวยีนจัง้ (Xuánzàng) 

ผู้มาถึงแคว้นแคชเมียร์เมื่อประมาณคริสต์ศักราช ๖๓๑-๖๓๓ บันทึกไว้ว่าพุทธศาสนายังคงรุ่งเรืองและ 

ได้รับการอุปถัมภ์จากเจ้าผู้ครองแคว้นในขณะนั้น มีพระสงฆ์และที่พักสงฆ์จ�ำนวนมาก อย่างไรก็ตาม  

ศาสนาฮินดกูไ็ด้รบัความนยิมแพร่หลายไม่แพ้กัน และสามารถอยูร่่วมกนัได้
60

 มเีจ้าผูค้รองแคว้นแคชเมยีร์

หลายพระองค์ท่ีทรงนับถือและสนับสนุนทั้งพุทธศาสนาและศาสนาฮินดูควบคู่กันไป เช่นในรัชสมัย 

ของพระเจ้าลลิตคิตยะ (Lalitagitya) คริสต์ศักราช ๖๙๙-๗๓๖ ทรงอุปถัมภ์ศาสนา ๒ ศาสนาไปด้วยกัน 

ชาวแคชเมียร์นับถือท้ังพุทธศาสนา ศาสนาฮินดูไวษณพและไศวนิกาย เช่นเดียวกับพระเจ้าชยปีฑะ 

(Jayapīḍa) คริสต์ศักราช ๗๕๑-๗๑๒ ผู้ทรงสร้างวิหารในพุทธศาสนาและพระพุทธรูป ในขณะเดียวกัน 

ก็ทรงนับศาสนาฮินดูไศวนิกาย
61

	 58
 Hillary P. Rodrigues, Introducing Hindusim, (Routledge, 2006), p. 203.

	 59
 แคทลียา อังทองก�ำเนิด, “การอวตารในศาสนาฮินดู”, วารสารมนุษยศาสตร,์ ปีที่ ๒๐ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-

มิถุนายน ๒๕๕๖): ๑๙-๒๐.

	 60
 Sarla Khosla, History of Buddhism in Kashmir, (New Delhi: Sagar Publication, 1972), pp. 48-

49.

	 61
 M. A. Stein, (trans. and ed.), Kalhana’s Rajatarangini: A Chronicle of the Kings of Kashmir 

Vol. 1, (Archibald Constable and Company, 1900), p. 507.

10. ��������� (������� 162-180).indd   177 30/7/2568   19:05:44



178 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

	 จะเห็นได้ว่าความแตกต่างในการน�ำเสนอเร่ืองราวเดียวกันสะท้อนให้เห็นพัฒนาการของความ

สมัพนัธ์ระหว่างพทุธศาสนากบัศาสนาฮนิด ูจากการน�ำเสนอเชงิลบท่ีปรากฏในวรรณคดีปรุาณะในช่วงแรก  

สู่การประนีประนอมมากขึ้นในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ กวีเสนอพุทธาวตารว่าเป็นการอวตาร 

ของพระวิษณุแต่ยังคงโครงเรื่องหลักตามเรื่องเล่าพุทธประวัติซ่ึงได้อิทธิพลมาจากวรรณคดีพุทธประวัติ

ภาษาสนัสกฤตทีแ่พร่หลายอยูใ่นแคว้นแคชเมยีร์ช่วงเวลานัน้ แสดงให้เหน็ว่าพทุธศาสนาเป็นทีรู่จ้กัมากขึน้  

อีกท้ังพุทธศาสนาและศาสนาฮินดูยังพยายามที่จะอยู ่ร่วมกันในแคว้นแคชเมียร์และอาจรวมถึงใน 

หลายพื้นที่ของอินเดียด้วย

อภิปรายผล 

	 จากการสรปุผลการวจัิยการศกึษาเปรยีบเทยีบพทุธาวตารในวรรณคดีสนัสกฤตน�ำไปสูป่ระเด็นส�ำคญั

หลายประการที่สะท้อนพลวัตทางพุทธาวตารในศาสนาฮินดูดังนี้

	 ๑. ความแตกต่างในการน�ำเสนอพุทธาวตาร

	 ความแตกต่างอย่างสิ้นเชิงในการน�ำเสนอพุทธาวตารระหว่างวรรณคดีปุราณะกับ ทศาวตารจริต  

ของเกษเมนทระ สะท้อนให้เห็นบริบททางประวัติศาสตร์และสังคมที่แตกต่างกัน วรรณคดปีุราณะที่แต่ง

ในช่วงท่ีศาสนาฮินดูก�ำลังพยายามรวบรวมและยืนยันอัตลักษณ์ของตนเองในการเผชิญหน้ากับการ 

ขยายตัวของพุทธศาสนา การน�ำเสนอพุทธาวตารในลักษณะ “มายาโมหะ” จึงเป็นกลยุทธ์ทางศาสนา 

ในการลดทอนคุณค่าของพุทธศาสนาและยืนยันความเหนือกว่าของระบบความเชื่อในศาสนาพระเวท  

ในทางตรงกันข้าม ทศาวตารจริต ท่ีแต่งข้ึนในแคว้นแคชเมียร์ซึ่งเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม การน�ำเสนอ 

พทุธาวตารในเชงิบวกและสอดคล้องกบัพทุธประวตัแิสดงให้เหน็ความพยายามในการหาจดุสมดลุระหว่าง

ศาสนาต่าง ๆ ที่อยู่ร่วมกันในสังคมเดียวกัน

	 ๒. ปรากฏการณ์การควบรวมศาสนา 

	 พระพทุธเจ้าถกูผนวกเข้าไปเป็นอวตารปางหนึง่ของพระวษิณ ุเป็นตวัอย่างทีช่ดัเจนของปรากฏการณ์

การควบรวมศาสนาในอินเดีย แต่มีลักษณะที่แตกต่างกันในแต่ละบริบท กล่าวคือในวรรณคดีปุราณะ  

การควบรวมศาสนาเป็นไปในลักษณะมุ่งลดทอนและครอบง�ำ โดยการท�ำให้พระพุทธเจ้ากลายเป็น 

เครื่องมือในแผนการของพระวิษณุเพื่อท�ำลายศัตรู ซึ่งสะท้อนการแข่งขันทางศาสนาในยุคแรก ส่วนใน 

ทศาวตารจริต การควบรวมเป็นไปในลักษณะ การประนีประนอมที่ยอมรับคุณค่าของพุทธศาสนาและ

พยายามผสมผสานอย่างกลมกลืน โดยยังคงเนื้อหาหลักของพุทธประวัติไว้ แต่วางไว้ในกรอบแนวคิดของ

ศาสนาฮินดู

10. ��������� (������� 162-180).indd   178 30/7/2568   19:05:44



179พุทธาวตารในทศาวตารจริตของเกษเมนทระ: การศึกษาเปรียบเทียบกับพุทธาวตารในปุราณะ

	 ๓. บทบาทของภูมิศาสตร์และการเมือง

	 บริบทภูมิศาสตร์และการเมืองมีอิทธิพลต่อการน�ำเสนอพุทธาวตาร แคว้นแคชเมียร์ในสมัยของ 

เกษเมนทระเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมที่เจ้าผู้ครองแคว้นสนับสนุนทั้งพุทธศาสนาและศาสนาฮินดูควบคู ่

กันไป การมีชีวิตอยู่ในสภาพแวดล้อมแบบนี้ท�ำให้เกษเมนทระสามารถน�ำเสนอพุทธาวตารในลักษณะที่ 

ไม่เป็นการโจมต ีแต่เป็นการยอมรบัและชืน่ชม ในขณะทีว่รรณคดีปรุาณะทีแ่ต่งในยคุแรกนัน้ น่าจะสะท้อน

สภาพการณ์ทีม่กีารแข่งขนัทางศาสนาอย่างเข้มข้นระหว่างศาสนาพระเวทกบัพุทธศาสนา จึงมกีารน�ำเสนอ

ในลักษณะที่เป็นการต่อสู้ทางอุดมการณ์

ข้อเสนอแนะ
	 จากการศึกษานี้ ผู้วิจัยเห็นว่าควรมีการศึกษาต่อยอดในหลายด้านดังนี้

		  ๑.	การศกึษาวรรณคดีพทุธประวติัภาษาสนัสกฤตเล่มอืน่ ๆ  ทีแ่ต่งในแคว้นแคชเมยีร์หรอืบรเิวณ

ใกล้เคียง’ เพื่อท�ำความเข้าใจบริบทที่มีอิทธิพลต่อการประพันธ์ ทศาวตารจริต

		  ๒.	การศึกษาเปรียบเทียบการน�ำเสนอพุทธาวตารในวรรณคดีภูมิภาคอื่น ๆ เพ่ือดูว่ามีความ 

แตกต่างหรือความคล้ายคลึงกันหรือไม่

บรรณานุกรม
แคทลยีา อังทองก�ำเนดิ. “การอวตารในศาสนาฮนิด”ู. วารสารมนษุยศาสตร์. ปีที ่๒๐ ฉบบัที ่๑ (มกราคม-

มิถุนายน ๒๕๕๖): ๑-๒๒.

Edwin F. Bryant. “The Date and Provenance of the Bhagavata Purana”. Journal of  

Vaishnava Studies, vol. 11 no. 1 (September 2002): 51-80. 

Hillary P. Rodrigues. Introducing Hindusim. Routledge, 2006.

Ludo Rochers. A History of Indian Literature. Vo. 3 The Puranas, (Wiesbaden, 1986).

M. A. Stein. (trans. and ed.), Kalhana’s Rajatarangini: A Chronicle of the Kings of  

Kashmir Vol. 1 Archibald Constable and Company, 1900.

Maurice Winternitz. A History of Indian Literature. Motilal Banarsidass, 1985.

R.C. Hazra. Studies in The Puranic Records on Hindu Rites and Customs. Abinas Press, 

1940.

Sarla Khosla. History of Buddhism in Kashmir. New Delhi: Sagar Publication, 1982.

Sunil Chandra Ray. Early History and culture of Kashmir. Munshiram Manoharlai, 1957. 

Suvira Jaiswal. Origin and Development of Vaisanavism. Munshiram Manoharlal, 1967.

10. ��������� (������� 162-180).indd   179 30/7/2568   19:05:44



180 วารสารมหาจุฬาวิชาการ ปีที่ ๑๒ ฉบับที่ ๒

Vijay Nath. “From ‘Brahmanism’ to ‘Hinduism’: Negotiating the Myth of the Great  

Tradition”. Social Scientist. vol. 29 no. 3/4 (March-April 2001): 19-50.

W.J Wilkins. Hindu Mythology Vedic and Puranic. Thacker, Spink and Co. 1913.

Wendy Doniger O’flaherty. The Origin of Evil in Hindu Mythology. Motilal Banaesidass. 

1976.

Yokochi Yuko. “Triumph of Buddhism or Saivism? A Study in the Ninth century Kasmirian 

Poem Kapphinabhyudaya”. Journal of Indian and Buddhist Studies.  

vol. 60 no. 3 (March /2012): 1153-1160.

อักษรย่อคัมภีร์ที่ใช้ในบทความ

 	 Vi.P. วิษณุปุราณะ

 	 A.P. อัคนิปุราณะ

 	 Bh.P. ภาควตปุราณะ

 	 D.C. ทศาวตารจริต

10. ��������� (������� 162-180).indd   180 30/7/2568   19:05:44


