
 

 

 
22 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

ความเชื่อ ความรู้ ความจริง 
Belief. Knowledge. Truth 

ดร.สงุ่น ตรีสขุ ี
การประปานครหลวง สาขาสุขุมวิท 

sa-ngoon@hotmail.com 

บทคัดย่อ 
ความรู้ที่เราได้ยินได้ฟังจากคนอื่นนั้นแม้นว่าจะได้การพิจารณาด้วยตนเองในทางพระพุทธศาสนาไม่ได้

เรียกว่าความรู้แต่เป็นเพียงความเช่ือ ในค าสอนของพระพุทธศาสนานั้น ความเช่ือ ความรู้ และความจริงมี
ความสัมพันธ์กันและความจริงก็มีความสัมพันธ์กับความเช่ือท่ีเป็นตัวน าไปสู่การปฏิบัติธรรม หรือแม้แต่ความรู้ที่เกิด
จากการคิดพิจารณาของตนเอง เป็นได้เพียงแค่ความเชื่ออาจมีการเปลี่ยนแปลงได้ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าความรู้ 
ความรู้ที่เกิดจากญาณเป็นการหยั่งรู้ถึงความจริงตามธรรมชาติจากความจริงที่เกิดขึ้นท าให้เห็นว่าความเช่ือความรู้
ความจริงล้วนมีความสัมพันธ์กันความเชื่อเป็นพื้นฐานของความรู้เมื่อมีความรู้ก็จะบรรลุความจริงในพระพุทธศาสนา
จึงสอนที่มาของความรู้ 3 ทางไม่ได้ทิ้งความเช่ือแต่ก็ไม่สอนให้ติดยึดอยู่เพียงเท่านั้นการภาวนาให้เกิดญาณขึ้นใน
ตนเองเป็นสิ่งที่พุทธศาสนาให้ความส าคัญมาก ทั้ง 3 ประการดังกล่าวเป็นกระบวนการเดียวของพระพุทธศาสนานั่น
คือ พระนิพพาน 

ค าส าคัญ; ความเชื่อ. ความรู้. ความจริง 

Abstract 
The knowledge that we have it is heard from others, even if it is self-consideration in 

Buddhism, is not called knowledge just belief. In the teachings of Buddhism, faith; knowledge; 
and truth are interrelated. And the truth is related to the belief that leads to the practice. Even 
the knowledge that comes from thinking of themselves, it can only change the belief that 
Buddhism is called knowledge. The knowledge that comes from the mystics is the insight of the 
natural truth from the truth that occurs. It the dicates that the beliefs. knowledge. truths are all 
related. The belief is the basis of knowledge. When knowledge is attained the truth in Buddhism. 
It teaches the source of the 3-way knowledge does not leave faith. But, it is not taught to stick 
only. The self-esteem is a very important thing in Buddhism. The three things are the only 
process of Buddhism that is Nirvana. 

Keywords; Belief. knowledge. Truth 

 



 

 

 
23 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

บทน า 
ความรู้ในทางพระพุทธศาสนานั้นพระพุทธองค์ได้ทรงกล่าวเปรียบเทียบพระพุทธศาสนานั้นเปรียบเสมือน

มหาสมุทรที่เต็มไปด้วยของมีค่านานาประการที่สูงค่ายิ่ง แล้วแต่ว่าจะมีผู้ใดที่มีสติปัญญาใฝ่คว้าเอาไว้แล้วน าไปใช้ใน
ชีวิตประจ าวัน ก็จะเป็นประโยชน์ อันเหลือคณานับ พระพุทธศาสนา มีพระธรรมค าสอนของพระพุทธองค์  ที่
หลากหลายแล้วแต่จริตของแต่ละบุคคลจะพอรับได้โดยค าสอนของพระพุทธองค์มีอยู่ถึง 40 วิธี ให้พุทธศาสนิกเลือก
ศึกษาและปฏิบัติให้ตรงตามความต้องการของแต่ละบุคคล 

การศึกษาพระพุทธศาสนาที่จะกล่าวในท่ีนี้นั้น ได้เลือกมาในมิติแห่งปรัชญาซึ่งเป็นอีกแนวทางหนึ่งจองพระ
พุทธธรรมในเชิงของเหตุและผล ในรูปแบบของปรัชญาซึ่งจะอยู่ในรูปของ ความเช่ือความรู้และความจริง ความรู้
ในทางพระพุทธศาสนานั้นไม่ใช่ความรู้ที่พวกเราได้รู้ ได้ฟังหรือจากที่เราได้พิจารณาแต่ความรู้ในทางพระพุทธศาสนา
คอืความรู้ที่เกิดขึ้นกับญาณ ส่วนความเช่ือน้ัน ในทางพระพุทธศาสนานั้นถือว่าเป็นเบื้องต้นของความรู้เมื่อเกิดความรู้
แล้วก็จะน าพาให้บรรลุซึ่งความจริงได้ในที่สุด พระพุทธศาสนาจึงได้สอนที่มาของความรู้  3 ทาง คือความ
เชื่อ ความรู้ ความจริงการศึกษาให้ถ่องแท้และถูกต้อง ผลสูงสุดก็คือ พระนิพพาน 

แนวคิดและความหมาย 

ค าสอนของพระพุทธองค์ที่ว่าด้วยเรืองของ ศรัทธาความเชื่อในญานความรู้และสัจจะความจริงนั้นเป็นเรื่อง
ที่สัมพันธ์และมีความเกี่ยวโยงกัน ในพระสูตรต่างๆ ได้มีพุทธพจน์ท่ีได้แสดงให้เห็นถึงลักษณะขอบเขตและความเกี่ยว
โยงของค าสอนทั้ง ๓ เรื่องไว้อย่างชัดเจนเพราะค าสอนดังกล่าวของพระพุทธองค์นั้นได้แตกต่างจากค าสอนและ
แนวคิดอื่นๆทั้งในรูปแบบศาสนาและในเชิงปรัชญาโดยเฉพาะในเรื่องของปรัชญาก็มักจะมีความเข้าใจที่สับสนกัน
ระหว่างความเชื่อกับความรู้ ปรัชญาบางระบบอาจถือว่าความเช่ือกับความรู้เป็นสิ่งเดียวกันแต่ปรัชญาบางแนวคิดก็
ไม่มีความชัดเจนว่าความเช่ือกับความรู้เหมือนกันหรือต่างกันแต่อย่างไรก็ตามในกรณีของพระพุทธศาสนาพระพุทธ
องค์ทรงแสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่าความเช่ือกับความรู้นั้นแตกต่างกันอย่างไรและขณะเดียวกันก็มีความสัมพันธ์กัน 

ดังนั้น ในโอกาสนี้จะได้ขอน าเอาพระสูตรบางพระสูตรมาศึกษาพอเป็นสังเขป ความเช่ือ นั้นมีความหมาย
เดียวกับ ศรัทธา ซึ่งตรงกับค าในภาษาบาลีว่า "สทฺธา" ซึ่งระดับของความเช่ือนั่นก็มีความแตกต่างกัน เข่นความเช่ือ
ในระดับปุถุชนซึ่งค่อนข้างมีความคลาดเคลื่อนอย่างมากเป็นเพราะความเช่ือที่ได้จากการรับรู้ตามข้อมูลทั่วๆไป 
(ปร โต โฆษะ) ความเช่ือของพระอริยะบุคคล (ม.ม.(ไทย)13/578/24) และความเช่ือของพระขีณาสพ (ส .ม.อ.(ไทย)

19/984/3) ซึ่งเช่ือว่าเป็น อัสสัทธา คือท่ีเชื่อว่าไม่มีความเช่ือก็ตามก็เพราะไม่ต้องเชื่อผู้อื่น แม้แต่พระพุทธองค์เพราะว่า
ท่านผู้รู้เองเห็นเองแล้วซึ่งความเป็นจริงตามที่มันเป็นนั่นเอง 

หลักปฏิบัติเกี่ยวกับความเชื่อ 

 ในสมัยที่พระพุทธเจ้าเสด็จจาริกพร้อมหมู่ภิกษุสงฆ์ได้ถึงนิคมของชาว กาลามะ ขื่อ "เกสปุตต" (องฺ.ติก.อ.
(ไทย)20/4930/212) พวกเขาทราบว่าพระพุทธองค์จะเสด็จมาก็ได้ชวนกันไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้าแล้วก็ทูลถาม
ปัญหาว่า" มีสมณพราหมณ์บางพวกมาสู่นิคมนี้แล้วพูดเฉพาะวาทะของตน ดูหมิ่น กระทบกระเทียบวาทะของ



 

 

 
24 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

ผู้อื่น ท าให้ไม่น่าเช่ือถือสมณพรามณ์เหล่านั่น ใครพูดจริง ใครพูดเท็จความรู้ระดับ สุตมยปัญญา และ ความรู้
ระดับ จินตมยปัญญา นั้น พระพุทธองค์ทรงถือว่ายังตกอยู่ในภาวะของความเช่ือดังจะเห็นได้จากค าสอนเรื่องความ
เชื่อ 10 ลักษณะในกาลามสูตรของพระพุทธองค์ กล่าวว่า ความเชื่อที่เนื่องจาก 6 แหล่ง ดังนี ้ 

1. อนุสสวะ อย่าได้ยึดถือตามถ้อยค าท่ีได้ยินมา (ฟ้งตามกันมา)   
 2. ปรัมปรา อย่าได้ยึดถือโดยสืบๆ กันมา (ปฏิบัติกันมาเป็นประเพณี 

3. อิติกิระ อย่าได้ยึดถือโดยตื่นข่าว (ข่าวลือ) 
4. ปิฎกสัมภา อย่าได้ยึดถือโดยอ้างต ารา 
5. ภัพพรูปตา อย่าได้ยึดถือโดยเช่ือว่าผู้พูดสมควรจะเช่ือได้ (บุคคลผู้ควรเช่ือถือ) 

   6. สมโณ โนครตู ิอย่าได้ยึดถือโดยความนับถือว่าสมณะนีเ้ป็นครูของเรา 
     กล่าวโดยมาจากความก็คือเช่ือตามความรู้ทีไ่ด้มาจากสิ่งภายนอกคอืบุคคลและต าราซึ่งเป็นลักษณะของ
ความรู้ประเภท สุตมยปัญญา นั่นเอง 
   ส่วนความเช่ือท่ีเนื่องมาจาก 4 แหล่งคือ 

1. ตักกะ อย่าได้เช่ือโดยเดาเอาเอง (คิดเอา) 
2. อย่าได้ยดึถือโดยคาดคะเน (คาดเดาเอาเอง) 
3. อาการปริวิตักกะ อย่าได้ยึดถือโดยตรึกตามอาการ (คิดเดาเอาตามอาการ) 

ทิฏฐินชฌานกัขนัต ิ 

  อย่าได้ยึดถือโดยชอบใจว่าต้องกับทิฎฐิของตน (ตรงกับความเห็นของตน) ในปุพพโกฎฐกสูตรแสดงให้เห็น
ความแตกต่างระหว่างความเชื่อกับความรู้ว่าเรื่องใดท่ีตนยังไม่ได้รู้ด้วยตนเอง เราก็จะเชื่อเรื่องนั้นไปก่อน ส่วนเรืองใด
ที่เรารู้ด้วยปัญญาของเราเองแล้ว เรื่องนั้นเราก็ไม่ต้องเช่ือใครอีกดังที่พระสารีบุตรได้กราบทูลพระพุทธองค์  มี
ใจความว่าในเรื่องของอินทรีย์ 5 ท่ีบุคคลเจริญแล้วกระท าให้มากแล้วย่อมหยั่งลงสู่อมตะนั้น ท่านไม่ต้องเชื่อพระพุทธ
องค์ เพราะท่านเองได้รู้ด้วยปัญญาของตนเองแล้ว ซึ่งพระพุทธองค์ก็ตรัสรับรองว่าถูกต้องในจังกีสูตร พระพุทธองค์ได้
เสด็จพร้อมหมู่ภิกษุสงฆ์ ถึงบ้านพราหมณ์ชาวโกศลช่ือ (ม.ม.ม. (ไทย)20/445/10194)  "โอปาสาทะ" พระพุทธองค์
ทรงประทับอยู่ท่ีป่าไม้สาละชื่อว่า "เทพวัน" อยู่ทางทิศเหนือ โอปาสาทะพราหมณ์ ตังกีเป็นผู้ปกครอง กาปทิก มานพ
ได้ทูลถามปัญหากับพระผูม้ีพระภาคเจ้าว่า "ข้าแต่ท่านโคดมก็ในบทมนต์ซึ่งเป็นของเก่า ของพราหมณ์ทั้งหลายโดยน า
สืบต่อกันมา ตามคัมภีร์พราหมณ์ที่ได้กล่าวตกลงโดยส่วนเดียวว่า สิ่งนี้แลจริง สิ่งอื่นเปล่าดังนี้ในเรื่องนี้ท่านพระโค
ดม ได้ตรัสไว้ว่าอย่างไร" พระพุทธองค์ทรงตรัสถามว่าบรรดาพราหมณ์ทั้งหลาย ฤษี ทั้งหลายผู้เป็นบุรพาจารย์ของ
พราหมณ์ซึ่งเป็นผู้แต่งมนต์เป็นผู้ยอกมนต์ พราหมณ์ทั้งหลายในปัจจุบันใหัขับตาม กล่าวตามซึ่งมนต์เก่านี้ที่ท่านได้
ขับแล้ว บอกแล้วรวบรวมไว้แล้วกล่าวได้ถูกต้องแล้ว บอกได้ถูกต้องแล้ว ตามที่ท่านได้กล่าวไว้บอกไว้ "พราหมณ์
ทั้งหลายกล่าวอย่างนี้ว่าข้อนี้เรารู้อยู่ ข้อนี้เราเห็นอยู่สิ่งนี้แหละจริง สิ่งอื่นเปล่า ดังนี้หรือ? กาปทิกมานพทูลว่า ไม่มี
เลยท่าน พระโคดม พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า เปรียบเหมือนแถวของคนตาบอดซึ่งเกาะต่อๆ กันไปแม้คนต้นก็ไม่เห็น



 

 

 
25 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

แม้คนกลางก็ไม่เห็นแม้คนหลังก็ไม่เห็น ฉันใด ภาษิตของพราหมณ์ทั้งหลายเห็นจะเปรียบได้กับ แถวของคนตาบอด 
ฉะนั้น คือ คนช้ันต้นก็ไม่เห็น คนช้ันกลางก็ไม่เห็นชนช้ันหลังก็ไม่เห็น ดูกร ภารทวาชะ ท่านจะเข้าใจความข้อนั้นเป็น 
ไฉน เมือเป็นเช่นนั้นความเชื่อของพราหมณ์ทั้งหลายย่อมหามูลมิได้มิใช่หรือ?" 

กาปทิมานพ กล่าวว่า "ท่าพระโดม ในข้อนี้ พราหมณ์ทั้งหลายย่อมเล่าเรียนกันมา มิใช่ด้วยความเช่ือแต่
อย่างเดียวแต่ย่อมเล่าเรียนด้วยการฟังตามๆ กันมา" จะเห็นได้ว่าความเช่ือแม้จะได้รับการถ่ายทอดมายาวนานก็มิใช่
ว่าจะเป็นความเช่ือที่ถูกต้องเสมอ อาจถูกบ้าง ผิดบ้าง สิ่งที่คิดว่าจริงอาจไม่จริงก็มี สิ่งที่คิดว่าไม่จริงแต่กลับจริงก็
มี ดัง กาปทิมานพและอาจารย์ของเขา ความเชื่อในลักษณะนี้ประกอบด้วยมิจฉาทิฎฐิ คือ เห็นว่าสิ่งท่ี ตนรู้และเข้าใจ
นั้นประเสริฐกว่าใครๆ อันเป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาทางปัญญาในทางพระพุทธศาสนา ข้อความในพระสูตรนี้แสดง
ให้เห็นว่าความเช่ือความพอใจและการคิดทั้งคิดด้วยเหตุผลและคิดด้วยเอาความรู้สึกของตนเองเป็นหลักนั้นเป็นสิ่งที่
มีลักษณะเหมือนกันหรือเป็นเรื่องเดียวกันนั่น คือ มีลักษณะเป็นความเช่ือหรือเป็นเรื่องของความเช่ือด้วยกัน
ทั้งนั้น นั่นคือเพราะเราชอบใจ เราเชื่อ หรือเราเช่ือเพราะถูกใจเราแมเ้รื่องที่คิดดว้ยเหตผุล  สุดท้ายเราก็สรุปไปตามที่
เราเชื่อว่าจริงหรือเช่ือว่าเท็จคือเช่ือว่าจริงหรือเช่ือว่าเท็จตามที่คิดได้นั่นเองพุทธพจน์ดังกล่าว จึงเป็นการแสดงให้เห็น
ว่า ความเช่ือ ความพอใจและเหตุผลหรือการคิดด้วยเหตุผล รวมทั้งความคิดหรือความเข้าใจของตนเอง มิใช่
มาตรฐานหรือเกณฑ์ส าหรับวัดความจริง ฉะนั้นเราจึงกล่าวหรืออ้างไม่ได้ว่า 

- เพราะใครๆ กเ็ชื่อแสดงว่าเรื่องนีจ้ริง 
- เพราะใครๆ ก็ชอบแสดงว่าเรื่องนี้จริง 
- เพราะมีเหตุผลแสดงว่าเรื่องนี้จรงิ 

ใน สคารวสูตร แสดงว่า การตรึกหรือการใช้เหตุผล (ตักกะ วีมังสะ) นั้นเป็นเรื่องของความเช่ือเท่านั้น คือ
เชื่อว่าจริงหรือเท็จไปตามเหตุผลหรือเชื่อว่า จริงหรือเท็จ ไปตามความคิดของตนเองมิใช่เป็นการรู้หรือเป็นการเห็นว่า
สิ่งนั้นจริงหรือเท็จ 

จากพุทธพจน์ในพระสูตรนี้ก็นัยเดียวกับใน จังกีสูตร แต่เป็นการสรุปหรือช้ีประเด็นให้ชัดเจนยิ่งขึ้นว่า เรื่อง
เหตุผลเหนือการใช้เหตุผลนั้น ความจริงก็คือเป็นเรื่องของการเช่ือหรือความเช่ือนั่นเอง แต่เป็นความเช่ือที่เกิดจาก
การคิดอย่างดีและถี่ถ้วน (สุตกฺกิต ) จึงเช่ือไม่ใช่เช่ือไปตามรู้สึก (รุจิ) หรือเช่ือไปตามที่ได้ฟังเขามาเท่านั้น (อนุสฺสว) 
จากพุทธพจน์ 3 พระสูตรนี้ สรุปได้ว่าพระพุทธศาสนาแสดงว่าความเช่ือไม่ใช่ความรู้และแตกต่างจากความรู้คือ 
ความเช่ือนั้นต้องอาศัยคนคือเช่ือไปตามคนอื่นแต่ความรู้นั้นไม่ต้องอาศัยใครเพราะรู้เห็นด้วยปัญญาของตนเองแล้ว
และแสดงว่าสิ่งที่เรารู้นั้นเราไม่ต้องเช่ือใคร แม้กระทั่ง พระพุทธเจ้าเพราะสิ่งที่เรารู้  และพระพุทธองค์รู้นั้นตรงกัน 
นอกจากนี้ความเช่ือหรือศรัทธาสามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภทรวมทั้งที่มาของความเช่ือ คือ ความเช่ือที่ผิดกับ
ความเชื่อที่ถูกซึ่งก่อให้เกิดการประพฤติปฎิบัติที่จะน าไปสู่อริยมรรค ก็เป็นได้ดังนี ้ 

1. มิจฉาสัทธา คือความเช่ือที่มีพื้นฐานผิดเช่นความเช่ือของลัทธิต่างๆ อันมีลัทธิของนิครนถ์นาฎ
บุตร เช่น ในอุปาลิวาทสูตร ในการบัญญัติทัณฑะ 3 ประการของพวกนิครนถ์นาฎบุตรได้รับอาสาไปโต้ปัญหาเรื่อง
ความส าคัญของกายกรรม วจีกรรม มโนกรรม กับพระพุทธเจ้าซึ่งพวกนิครนถ์มีความเช่ือว่าในกรรม 3 ประเภทนี้



 

 

 
26 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

กายกรรมส าคัญที่สุดมีผลมากที่สุดส่วนพระพุทธองค์ทรงกล่าวว่ามโนกรรม ส าคัญที่สุดพระพุทธองค์ทรงได้ถาม
ปัญหากับพระอุบาลีคฤหบดี 3 ข้อคือ 

-  การจุติของสัตว์ เมื่อสัตว์สิ้นลมปราณ อะไรเป็นเหตุให้สัตว์ก าเนิดใหม่ในบรรดากรรม 3 ประการหรือไม่ 
-  ผลของวิบากกรรมที่ตั้งใจกระท ากับกรรมที่ไม่ตั้งใจกระท า อันไหนมีผลมากกว่ากันหรือไม่ 
-  การกระท ากรรมด้วยกับการกระท ากรรมด้วยอิทธิฤทธิ์อันส าเร็จแล้วด้วย ใจ  โดยเปรียบว่าในบ้าน         

นาลันทา ที่รุ่งเรืองมีคนอยู่มากบุรุษผู้หนึ่งถือดาบมาโดยกล่าวว่าจะท าให้บ้านนี้กลายเป็นลานเนื้อเพียงช่ัวครู่จะเป็นไป
ได้ไหมกับเรื่อง ป่าทัณฑกี ป่ากาลิงคะ ป่าเมชฌะ ป่ามาตังคะให้กลายเป็นป่าเพราะเหตุอะไรหรือ (เพราะพวกเทวดา
ผู้มีใจประทุษร้ายต่อฤษี) สุดท้ายอุปาลีคฤหบดีได้ปฎิญาณตน เป็นอุบาสกถึงพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึง 

2. สะมมาสัทธา คือ ความเชื่อที่มีเหตุผลความเชื่อที่ตรองแล้วมองเห็นความเป็นไปได้ ศรัทธาหรือความเชื่อ
จะเป็นสัมมาสัทธานั้นอาจที่จะต้องมีองค์ประกอบหลายอย่างเช่นการมีกัลยาณมิตร (ม.มู.อ.(ไทย)12/535/904) คือ
มิตรที่ดีแนะน าประโยชน์ไม่ชักชวนไปในทางที่ผิดการคบหาสัตบุรุษ การมีปัญญาตริตรองได้พิจารณาให้เห็นความจริง
ได้ด้วยตนเองในทางพุทธศาสนามองว่าความเชื่อที่ถูกต้อจะน าไปสู่จุดหมายสูงสุดได้ดังนี้คือ 

2.1 กัมมสัทธา คือเช่ือในเรื่องของกรรมดีกรรมช่ัวเมื่อเช่ือแบบนี้คนย่อมประพฤติดีอันเป็นเหตุให้ท า
กรรมดี       

2.2 วิปากสัทธา คือเช่ือในเรื่องผลของกรรมดีกรรมช่ัวซึ่งเป็นธรรมที่พ่วงกับข้อแรก เปรียบข้อกรรม
เหมือนต้นมะม่วงข้อ สองเป็นดั่งผลมะม่วง คือเมื่อท ากรรมเช่นไรก็ย่อมได้ผลของกรรมนั้นผลของกรรมนั้นคาดการณ์
ไม่ได้ว่าผลจะเกิดเมื่อใดนานเท่าใดมันก็ย่อมให้ผลที่แน่นอนเมื่อมีความเช่ือนี้ บุคคลจะท าอะไรต้องตรองถึงผลที่จะ
เกิดขึ้นตามมาซึ่งจะไม่ท าอะไรที่เป็นอกุศล 

3. กัมมุสสกตาสัทธา คือเชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของตนเอง บุคคลที่ท ากรรม เขาเองนั่นแหละย่อมจะได้รับ
ผลกรรมนั้น คนอื่นมิอาจจะช่วยรับกรรมแทนกันได้ ตถาคตโพธิสัทธา (ม.มู.อ.(ไทย) 12/535/2) คือเช่ือในปัญญา
เครื่องตรัสรู้ของพระพุทธองค์ ในข้อนี้พระพุทธองค์ทรงแสดงหลักในการตรวจสอบการตรัสรู้ของพระองค์ได้โดย
พิจารณาธรรม 2 อย่างคือ รู้ได้ด้วยตา และหู ศรัทธาท่ีมีเหตุผลเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า "อาการวัตีสัทธา" ส่วนศรัทธาที่
ไม่มีการตริตรองตามหลักเหตุผลมักจะเป็นศรัทธาในศาสนาประเภท เทวนิยมเรียกว่า "ศรัทธาแบบภักดี" ศรัทธาชนิด
นี้มิใช่ว่าไม่ดีเสมอไปแต่มักจะเป็นศรัทธาที่ไปไม่ถึงอริยมรรค แต่ในแง่ของสวรรค์ศรัทธาชนิดนี้ก็ไปถึงได้ แต่
พระพุทธศาสนาไม่สรรเสริญ เพราะเป็นศรัทธาที่ท าให้ไม่น าไปสู่ ปัญญาคือเป็นการติดอยู่กับที่ไม่ไปไหน ดังพระ
วัดกลิ ที่มีแต่ความศรัทธาในพระพุทธองค์ จึงเห็นได้ว่า ศรัทธามีความส าคัญกับการปฎิบัติธรรมอย่างมากคือเป็น
ขั้นตอนแรกในการปฏิบัติเลยทีเดียวเมื่อมีศรัทธา ความเช่ือมั่นในสิ่งนั้นจิตย่อมดิ่งลงไปในสิ่งที่เช่ือสามารถพัฒนาจิต
ขึ้นไปเรื่อยๆ จนถึงการบรรลุถึงความจริงตามขั้นตอนข้างต้น 

พระพุทธศาสนายังแสดงให้รู้ว่าความพอใจในสิ่งที่สืบทอดต่อๆ กันมาการใช้เหตุผลล้วนมีลักษณะ
เหมือนกับความเช่ือคือเป็นมาตรฐานในเกณฑ์วัดตัดสินความจริงและความเท็จไม่ได้เพราะความเช่ือท่ีเราว่าจริงบางที
ไม่จริงและบางสิ่งเราไม่เช่ือว่าจริงบางทีก็จริงการใช้เหตุผลก็คือความเช่ือนั่นเองพระพุทธศาสนาช้ีให้เห็นว่าเกตุผล



 

 

 
27 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

หรือการใช้เหตุผลไม่ใช่วิธีที่จะท าให้เราบรรลุความจริงได้เท่ากับพระพุทธศาสนาให้คุณค่าเหตุผลว่าเป็นเพียงความ
เชื่อที่ผ่านมาการไตร่ตรองอย่างดีแล้วนั้นและความจริงเป็นเพียงความเข้าใจเรื่องความจริงเท่านั้นถ้าจริงก็บังเอิญจริง
มิใช่เพราะรู้ว่าจริง 

ความรู้ 

ในทางพระพุทธศาสนามีศัพท์ที่เกี่ยวกับ "ความรู้" อยู่ด้วยกันหลายค าเช่น ปัญญา ญาณ วิชชา (สุเชาว์ 
พลอยชุม. 2549 : 110) วิญญาณซึ่งลักษณะการใช้ในบางครั้งอาจแตกต่างกันบ้างแต่โดยความหมายกว้างๆ ก็
สามารถใช้แทนกันได้ในภาษาไทยนิยมใช้ค าว่า "วิชา" สิ่งที่ก่อให้เกิดความรู้หรือท่ีรับข้อมูลเบื้องต้นประกอบไปด้วยสิ่ง
ที่เรียกว่า "อายตนะ" ทั้งที่เป็นอายตนะภายในและอายัตนะภายนอกซึ่งอาศัยการท างานร่วมกัน จึงจะเกิดเป็น
วิญญาณ (ที.ปา.อ.(ไทย)11/304/255) ได้ดังนี้ 

อายตนะภายใน 6 ได้แก ่จักขุ (ตา), โสตะ (หู), ฆานะ (จมูก), ชิวหา (ลิ้น),กาย, มโน (ใจ) 
อายตนะภายนอก 6 ได้แก่ รูป. เสยีง. กลิ่น. รส. สิ่งที่ต้องกาย. สิ่งที่ใจนึก      
การท างานของอายตนะภายนอกและภายในและเกิดขึ้นของวิญญาณขั้นตอนสุดท้ายในการรับรู้

คือ จักข ุเป็นแดนรับรู้ รูป เกิดเป็นความรู้คือ จักขุวิญญาณ      
โสตะเป็นแดนรับรู ้สัททะ เกิดเป็นความรู้ คือ โสตวิญญาณ     
ฆานะ เป็นรับแดนรับรู ้คันธะ เกิดเป็นความรู้ คือ ฆานวิญญาณ      
ชิวหา เป็นแดนรับรู ้รส เกิดเป็นความรู้คือ ชิวหาสิญญาณ 
กาย เป็นแดนรับรู้ โผฎฐัพพะ เกิดเป็นความรู้คือ กายวิญญาณ 
มโน เป็นแดนรับรู้ ธรรมารมณ์ เกดิเป็นความรู้คือ มโนวิญญาณ 
อย่างไรก็ตามแม้นว่าวิญญาณต้องอาศัย อายตนะและอารมณ์กระทบกันจึงสามารถเกิดขึ้นได้เท่านั้นไม่พอ 

ต้องมีความเอาใจใส่จดจ่อก าหนดในใจใฝ่ใจประกอบอยู่ด้วยวิญญาณนั้นๆ จึงจะเกิดขึ้นได้ สรุปได้ก็คือขั้นตอนในการ
เกิดความรู้ต้องมีองค์ประกอบ๓ประการมาสัมผัสกัน (ผัสสะ) คือ อายตนะ อารมณ์วิญญาณ 

เนื่องจากความรู้มีภาวะเป็นนามธรรมจึงสามารถแบ่งความรู้ตามนามขันธ์ (ขันธ์ที่เป็นนามธรรม)
ได้ 3 ประเภท คือ   

1. สัญญาคือ ความจ าได้หมายรู้รวมถึงความรู้ที่ก าหนดหมายไว้แล้วเก็บบันทึกไว้เพื่อเป็นวัตถุดิบของ
ความคิดต่อๆ ไปท าให้มีการรู้จัก จ าได้เข้าใจและคิดได้ยิ่งๆ ขึ้นไป สัญญาแบ่งได้เป็น 6 อย่าง คือ รูปสัญญา สัทท
สัญญา คันธสัญญา รสสัญญา โปฎฐัพพสัญญา ธัมมสัญญา นอกจากนี้ สัญญายังสามารถแบ่งเป็น 2 ประเภท 
คือ    สัญญาขั้นต้นคือการรู้ลักษณะอาการตามสภาวะของสิ่งนั้นๆ โดยตรงเช่นการรับรู้ด้วยประสาทสัมผัสทางตา
หู จมูก ลิ้น และสัญญาที่หมายรู้ไปตามความคิดปรุงแต่งหรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า  ปปัญจสัญญา  เป็นสัญญาที่เกิด
จากการปรุงแต่งของ ตัญหามานะ และทิฎฐ ิอันน าไปสู่ทรงแห่งความไม่รู้จริง  



 

 

 
28 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

2. วิญญาณ หมายถึง ความรู้ในขันธ์ได้แก่รู้เข้าใจในอารมณ์ทั้ง๕คือการได้ยินการเห็นการได้กลิ่นการได้
รส การสัมผัสทางกายและการรู้อารมณ์ทางใจและรับรู้ทุกกิจกรรมของจิต 

3. ปัญญา คือ ความรู้รอบรู้ทั่วรู้ชัดรู้ตามความเป็นจริงเช่นรู้ว่าสิ่งไหนเป็นประโยชน์ไม่เป็นประโยชน์รู้คุณรู้
โทษรู้เหตุรู้ผล ปัญญาเป็นภาเวตัพพธรรม คือเป็นสิ่งที่ควรฝึกอบรม ท าให้มากท าให้เจริญขึ้น ปัญญาหรือความรู้ยัง
แบ่งได้อีกคือ  

3.1 โลกียปัญญา คือ ความรู้มนขั้นปุถุชนเช่นความรู้ในเรื่องที่จะใช้เป็นประโยชน์ในการประกอบ
อาชีพ สามารถท าให้ชีวิตไม่ล าบากมากนัก 

3.2 โลกุตรปัญญา คือ ปัญญาตามแนวทางของพระพุทธศาสนาเป็นความรู้ของพระพุทธองค์ที่ใช้
เวลาแสวงหาถึง 6 ปี ไม่มีในศาสนาอื่นหรือลัทธิอื่นคนที่มีปัญญาประเภทนี้จะสามารถด าเนินการตามทางสายกลาง
คือถึงมรรคมีองค์ 8 เท่าน้ันอันเป็นเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาเข้าถึงอริยสัจ 4 ตามความเป็นจริงบรรลุวิชา 
3 ของพระสัมมาสัมมาพุทธเจ้า (องฺ.ฉกฺก.(ไทย)22/38/5) คือ 

3.2.1 ปพุเพนิวาสานุสติญาณ คือ ญาณหรือความรู้ขันธ์ท่ีเกิดมาในอดีต 
3.2.2 จุตูปปาตญาณ คือ ญาณก าหนดรู้จุติการอุบัติของสรรพสัตว์ท่ีเป็นไปตามกรรมดีกรรมชั่ว  
3.2.3 อาสวักขยญาณ คือญาณที่ท าให้สิ้นอาสวะ รู้ตามความเป็นจริง สุตะท าให้เกิดปัญญาคือ

การเรียนรู้เป็นเหตุให้เกิดปัญญาเรียกว่า สุตมยปัญญาคือปัญญาที่ได้จากการเรียนรู้การ
ฟังผู้มีสุตะ เราเรียกว่า "พหูสูตร" 
1 ฟังมากศึกษามาก (สุตธโร) 
2 จ าข้อความได้มาก (ธคา) 
3 ว่าได้คล่อง (วจสา ปริจิตา) 
4 ใคร่ครวญใส่ใจขบคดิ (มนสานเุปกฺขตา) 
5 เข้าใจทะลุปุโปร่ง (ทิฎฐยา สุปฺปฎิวิทฺธา) 

ในสังคีติสูตร พระสารีบตุรได้จ าแนกปัญญาไว้ 3 ระดับคือ 
1. จินตามยปัญญา คือความรู้ที่ได้จากการใช้เหตุผลเป็นการพัฒนาการมาจากความรู้ที่เป็นสุตะพิจารณา

เหตุผลเรียกว่า ทิฎฐิเหตุผลนี้จะจริงหรือไม่จริงก็ได้        
2. สุตมยปัญญา ความรู้จากการเล่าเรียนสดับฟังถ่ายทอดจากต าราในพระสูตรต่างๆ ของพระพุทธศาสนา

ก็มีเข่นกันดังค าขึ้นต้นด้วยค าว่า "เอวมฺเม สุต " ในศาสนาพราหมณ์ก็มีเขาเรียกว่า "ศรุติ" คือการฟัง สุตะประเภทนี้
ท่านเรียกว่า เป็น ปรโตโฆสะท่านเน้นในแหล่งที่มาว่าต้องเป็นกัลยาณมิตรซึ่งจะน าไปสู่สัมมาทิฎฐิเข้าสู่ขั้นตอนของ
พระอริยมรรค ในนาถกรณธัมมสูตร ทสกนิบาตอังคุตตรนิกาย (24/25) มีผู้ถามพระพุทธองค์ว่านักปราชญ์ทั้งหลาย
กล่าวว่ามีชีวิตอย่างไรจึงจะประเสริฐที่สุด พระพุทธองค์ตรัสว่าผู้มีชีวิตด้วยปัญญาเป็นชีวิตที่ประเสริฐที่สุด (ปญฺญาชีวี 
ชีวิตมาหุ เสฎฐ ) 



 

 

 
29 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

3. ภาวนามยปัญญา คือความรู้ที่ได้มาจากการลงมือปฎิบัติตามที่มีความเช่ือน้ันๆ ท่ีด าเนินต่อเนื่องมาจาก
จินตามยปัญญา เป็นความรู้ที่ต้องรู้ด้วยตนเองอย่างเช่นการบรรลุธรรมของพระอริยบุคคลหรือของพระอรหันต์ต้องรู้
เองในทางพระพุทธศาสนาท่านหมายเอาความรู้ที่เป็นโลกุตระ หยั่งรู้สภาวธรรมใช้ปัญญาไตร่ตรองใคร่ครวญพิจารณา
อย่างยิ่งในสภาวธรรมพุทธพจน์ในปมาทวิหารีสูตร ย้ าว่าการรู้ความจริงจะเกิดขึ้นได้ก็เมื่อจิตตั้งมั่นเป็นสมาธิเท่านั้น  
พุทธพจน์ในจังกีสูตร ที่แสดงถึงการรู้สัจจ (สัจจานุโพธ) ทรงใช้ค าลักษณะเดียวกันว่า เห็นแจ้งแทงตลอด ปรมัตถ
สัจจะนั้นด้วยปัญญา 

กล่าวโดยสรุปแล้วความรู้ในทางพระพุทธศาสนานั้นจัดได้เป็น 3 ระดับคือ  
1. ความรู้จากการฟัง เรียกว่า สุตมยะปัญญา  
2. ความรู้จากความคิดไตร่ตรองการใช้เหตุผล เรียกว่า จินตามยปัญญา  
3. ความรู้ที่ เห็นได้ด้วยปัญญาจักขุประสบการณ์และเหตุผลเรียกว่า  ภาวนามยปัญญาความรู้ ใน

พระพุทธศาสนามิใช่เพียงจุดประสงค์เพียงเพื่อรู้ให้หายสงสัยเท่าน้ันแตม่ีไว้เพื่อความหลุดพ้นจากการพันธนาการจาก
สิ่งทั้งหลายทั้งปวง 

ความจริง 

ความจริงคือ สัจจะหรือเรียกการบรรลุสัจจะหมายถึงการรู้แจ้งในเรื่องของอริยสัจ 4 ประการในทาง
พระพุทธศาสนาเรียกสภาวะเช่นน้ีว่า "พระนิพพาน"  นิพพานคือการหลุดพ้นของดวงจิตสิ้นอาสวะทั้งปวงเป็นบรมสุข 
ในปฎิจจสมุปบาท ได้แบ่งเป็น 2 ฝ่ายคือ 

1. ขบวนธรรมฝ่ายปฎิจจสมุปบาทสมทยวาร (ฝ่ายเกิด) ในขบวนการนี้นั้นมีตัวอวิชชาเป็นตัวต้นเหตุแห่ง
การดับทุกข์หรือเป็นเหตุให้มนุษย์เวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฎ 

2. ขบวนฝ่ายปฎิจจสมุปบาทนิโรธทวาร 2 (ฝ่ายดับ) ในขบวนการนี้ฝ่ายปฎิจจสุปบาทนิโทวาร ในฝ่ายดับ 
อวิชชาที่เป็นตัวเหตุเบื้องต้นเมื่อใดดับตัวอวิชชาได้เมื่อนั้นก็ช่ือว่าดับชาติภพได้ 

ภาวะของการบรรลุความจริง (สัจจะ) หรือนิพพาน 
1. ภาวะทางปัญญาเป็นผู้ที่มองสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงรู้เท่าทันอารมณ์ไม่ติดอยู่  อารมณ์ต่างจาก

ปุถุชนท่ัวไป เห็นภัยของภพชาติรู้อริยสัจรู้สิ่งใดเป็นโทษสิ่งใดเป็นประโยชน์ 
2. ภาวะจิต จิตของผู้บรรลุนิพพานนั้นเป็นจิตที่หลุดพ้นจากอาสวะแล้วอันมี  กามาสวะ ภวาสวะ และ

อวิชชาสวะ เมื่อเป็นเช่นนี้จิตของผู้บรรลุนิพพาน จะร่าเริงไม่เศร้าหมองไม่ยึดติดกับอารมณ์ต่างๆ แม้จะมีชีวิตอยู่ใน
โลกนี้ก็ไม่คิดมนเรื่องของโลกเป็นจิตที่บริสุทธ์ิผุดผ่องแม้จะกระทบหรืออยู่ในที่เศร้าหมองจิตก็ไม่เศร้าหมองเพราะไม่
ติดในสิ่งเหล่านี้ไม่คิดในความหลังไม่หวังอนาคตอยู่กับปัจจุบัน คือ จิตไม่ตามจับอารมณ์ที่น่าใคร่หรือไม่น่าใคร่ดังเช่น
พระพาหิยะในสมัยที่เป็นนักบวชนอกพระพุทธศาสนา ท่านพาหิยะได้ฟังค าสอนโอวาทอันโดยย่อของพระพุทธองค์
เพียงเล็กน้อยก็เข้าใจความหมายอย่างแจ่มแจ้ง จิตของท่านก็หลุดพ้นจากอาสวะได้ส าเร็จเป็นพระอรหันต์ทั้งที่ยัง



 

 

 
30 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

ไม่ได้อุปสมบทในพระพุทธศาสนาท่านได้รับยกย่องจากพระพุทธองค์ว่าเลิศกว่าพระอรหันต์สาวกท้ังปวงในด้านบรรลุ
ธรรมได้รวดเร็ว (พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตฺวณฺโณ). 4(7) : 40-41)  

3. ภาวะทางความประพฤติหรือการด าเนินชีวิตในเรื่องนี้ท่านก็มีศีลและจริยวัตร อันเป็นของพระภิกษุที่
ต้องกระท าอยู่แล้วแต่ในความเป็นจริงท่านผู้ที่บรรลุพระอรหันต์นั้นท่านมีกิจของตนท าเสร็จแล้วพร้อมพรั่งด้วย
ประโยชน์ตนดังนั้นสิ่งที่ท่านเหล่านั้นกระท าย่อมเป็นไปเพื่อประโยชน์ของผู้อื่นโดยมาก คือท่านไม่มีความเห็นแก่ตัว
และการกระท าของท่านก็ไม่ขึ้นช่ือว่าเป็นบุญและเป็นบาปเพราะเป็นการกระท าที่ไม่เจือด้วยกิเลส ฉะนั้น ช่ือว่าบุญ
และบาปย่อมไม่มีแก่ตัวท่านกิจของพระอรหันต์ ผู้ช่ือว่าเป็นพระอริยสาวกนั้น เป็นไปเพื่อมนุษยโลก พรหมโลก เท
วโลก และมารโลก และเพื่ออนุเคราะห์ชาวโลกแล้วเพื่อประโยชน์เกื้อกูลซึ่งความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ซึ่ง
พระสาวกล้วนเป็นพระจีณาสพทั้งสิ้น  ซึ่งแสดงให้เห็นชัดถึงจุดมุ่งหมายอย่างหนึ่งของพระพุทธศานาในฐานะที่เป็น
ปัจเจกบุคคลได้เรียนรู้ส าเร็จแล้วในสิ่งท่ีพระพุทธศาสนาถือเป็นเป้าหมายหลักคือการบรรลุพระนิพพาน 

บทสรุป 

ความสัมพันธ์ระหว่างความเช่ือความรู้และความจริงในพุทธปรัชญา  ในค าสอนของพระพุทธศาสนานั้น
ความเช่ือความรู้ความจริงนั่นสัมพันธ์กันคือ ความเช่ือ (ศรัทธา) ในพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งส าคัญเบื้องต้น ที่น าไปสู่
การปฏิบัติผู้ปฎิบัติย่อมตั้งความเพียรแน่วแน่ย่อมเห็นแนวทางตลอดจนถึงขั้นปรมัตถ์สัจจะ ด้วยปัญญา คือความรู้
สูงสุดซึ่งจะน าบุคคลอื่นไปให้เขาได้บรรลุความจริงขั้นปรมัตถ  ความรู้ดังกล่าวจะน าไปสู่ความจริงหลังจากบุคคลได้
ปฏิบัติได้ดีแล้วตามจุดมุ่งหมายสงูสุดคือมรรคมีองค์ 8 อันจะน าสรรพสัตว์เข้าสูพ่ระนิพพาน  ความรู้ทั้ง 3 ประการคือ
ความเชื่อ (ศรัทธา) ความรู้  ความจริงเป็นสัจจะแม้นบุคคลปฏิบัติครบอย่างจริงจังก็จะเป็นพลังเกื้อหนุนกันเพื่อบรรลุ
เป้าหมายคือพระนิพพานนั่นเอง 

References 

สุเชาว์ พลอยชุม. (2549). พุทธปรัชญาในพระสุตตันตปิฎก. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2545). วารสารบัณฑิตศาสนต์ มมร. 4(7) : 40-41. 
มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลกรณราชวิทยาลัย.  

 

 


