
 

 

 
37 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

ชีวิต : เวลา คุณค่า  และอิสรภาพ 

Life : Time Value and Freedom 
 

พระครูสิริสุตานุยุต (สมาน จนฺทรํสี. ดร.) 
ผู้อ านวยการวิทยาลัยสงฆ์ล าพูน 

saman2507@gmail.com 

บทคัดย่อ 

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์กระแสแห่งชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนา จากการศึกษา
วิเคราะห์พบว่า ค าว่า “ชีวิต”  ในมุมมองทางพระพุทธศาสนามี 2 องค์ประกอบ คือ รูปธรรมและนามธรรม มีสภาพ
เสมอกันทั้งในการเกิด  การแก่  การเจ็บ  และการตาย อันบ่งบอกถึงเวลาที่มนุษย์ควรมีการละเว้นความช่ัว  มั่นท า
ความดี  และท าจิตใจให้ผ่องใสควรปฏิบัติตามพระสัทธรรมให้ครบสมบูรณ์ทั้งด้านปริยัติธรรม และด้านปฏิบัติธรรม 
เป็นต้นเหตุแห่งคุณค่าที่แท้น ามาซึ่งคุณค่าแท้ ได้แก่  คุณค่าที่สนองตอบความต้องการคุณภาพชีวิต  จนสามารถหลุด
ออกไปจากสิ่งร้อยรัดทั้งหลายเพราะบุคคลใดท่ียังไม่เป็นพระอรหันต์หรือหลุดพ้นจากกองทุกข์แล้วไซร้บุคคลนั้นก็ยัง
ถือว่าเป็นนักโทษท่ีต้องถูกจ าคุกในวัฏฏะสงสาร   
คําสําคัญ: ชีวิต. เวลา. คุณค่า.  และอิสรภาพ. 

Abstract 

  This article aims to analyze the flow of life according to Buddhist principles. The study 
found that the word "life" in the view of Buddhism has two elements. namely. the physical and 
the abstract. There is a constant condition in both the occurrence of pain and death. which 
indicates the time when human beings should abstain from wickedness. do good deeds and 
make the mind clear. And Dhamma, The value of the true value is the value that meets the 
quality of life. It can be out of the hundreds of straps because any person who is not a saint or 
release from the troop then he is still considered a prisoner to be imprisoned in the path of pity. 

Keyword : Life, time, value, and freedom. 

บทนํา   

 การด าเนินชีวิตนั้น  เริ่มต้นด้วยการค้นหาตัวตนว่ามาจากที่ใด และมีจุดหมายปลายทางที่ใด ซึ่งมุมมองที่
ค้นพบบางครั้งก็เป็นจริง  บางครั้งก็ลางเลือน  บางครั้งแทบไม่มีอนาคต  ในทางพระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับ
การค้นหาตนเองดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้จุดประกายความคิดของสหายภัททวัคคีย์  30  คน  ให้เปลี่ยนจากการ
ค้นหาคนอ่ืนมาเป็นแสวงหาตนเอง (วิ.ม.  (ไทย)  4/36/45) เพราะว่าเวลาของเรามีไม่มากในโลกใบนี้ ทั้งที่ในโลกนี้
แต่ละวันมี 24  ช่ัวโมงเหมือนกัน แต่เวลาที่ถูกใช้ของแต่ละคนเกิดคุณค่าแตกต่างกัน  บางคนใช้เวลาไปในทางที่ผิด  



 

 

 
38 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

บางปล่อยเวลาให้เสียเปล่า  แต่บางคนพยายามสร้างคุณค่าให้เกิดขึ้นในช่วงเวลาที่อยู่บนโลก แต่เพราะเรายังไม่เข้าใจ
ชีวิตจึงมองไม่เห็นว่าอะไรคือสาระ และอะไรคือไร้สาระ  อะไรคือเป้าหมาย  และอะไรคือความประมาทการศึกษาจึง
เข้ามามีบทบาทในการค้นหาความจริงเหลา่นั้น  ซึ่งเราโชคดีที่เกิดมาและมีลมหายใจอยู่ในยุคสมัยของพระสมณโคดม
พุทธเจ้าและยังมีโอกาสได้ศึกษาหลกัธรรมท่ีพระองค์ตรัสไว้มานานมากกว่า  2,600  ปี  นอกจากน้ียังมีความโชคดีคือ
เราสามารถน าธรรมะที่ได้ศึกษานั้นไปปฏิบัติได้จริงให้เกิดคุณค่าแม้จะใช้หลักธรรมเพียงข้อใดข้อหนึ่งหรือทั้งหมดก็มี
ผลท าให้ผู้ปฏิบัติอย่างน้อยมีอุปนิสัยในการบรรลุธรรมชั้นสูงมีอิสรภาพในภพนี้หรือในภพต่อไป 
  การค้นหาค าตอบเกี่ยวกับชีวิตจึงด าเนินไปพร้อมกับการใช้ชีวิตในบางเวลาอาจจะต้องศึกษาปริยัติธรรม
ก่อนแล้วค่อยปฏิบัติแต่ในบางขณะอาจจะต้องปฏิบัติก่อนแล้วค่อยตรวจสอบว่าเป็นไปตามหลักการหรือหลักธรรม
หรือไม่ถ้าเป็นไปตามหลักการนั้นย่อมจะสนับสนุน  ส่งเสริม  หรือก่อเกิดความดีทวีคูณ  และท าลายล้างกิเลศเครื่อง
เศร้าหมองหรือคุกขังอิสรภาพได้  ชีวิตจึงเป็นเรื่องที่น่าศึกษา  เวลาเป็นเรื่องที่เราต้องจัดการ  คุณค่าที่เราต้อง
ประสานและบันดาลให้เกิดประโยชน์เพื่อจุดหมายปลายทางคืออิสรภาพแห่งจิตใจ 

ชีวิต (Life) 

  “ชีวิต”  ในมุมมองทางพระพุทธศาสนามี 2 องค์ประกอบ คือ รูปธรรมและนามธรรม หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง
ว่าเป็นขันธ์ 5  ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร  วิญญาณ องค์ประกอบเหล่านี้มีความเกี่ยวเนื่องด้วยลมหายใจเข้า
และลมหายใจออก  เกี่ยวเนื่องด้วยมหาภูตรูป  (ธาตุ  4)  ได้แก่ ดิน น้ า ไฟ ลม  เกี่ยวเนื่องด้วยอาหารที่กลืนกิน  
เกี่ยวเนื่องด้วยวิญญาณ (ขุ.ม.  (ไทย)  29/10/52) และมีสภาพเสมอกันทั้งในการเกิด  การแก่  การเจ็บ  และการ
ตาย  อันเป็นกฎธรรมชาติ  นอกจากนี้ชีวิตยังอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์คือ ไม่เที่ยง  เป็นทุกข์  เป็นอนัตตา  ซึ่ง
ลักษณะเหล่านี้แสดงไว้ในพระไตรปิฎกเพื่อให้พุทธศาสนิกชนได้เห็นถึงเส้นทางที่น ามาสู่ความมีชีวิตที่สมบูรณ์ แต่
มนุษย์ส่วนมากก็ยังมีค าถามว่า  “ชีวิตคืออะไร”  และน่าแปลกที่ค าถามนี้โดยมากจะเกิดขึ้นกับมนุษย์ผู้ได้ประสบกับ
ความทุกข์  และพยายามค้นหาค าตอบเพื่อแก้ไขหรือหลุดพ้นจากความทุกข์นั้นให้กับตัวเอง แม้บางคนจะพยายามท า
เป็นไม่สนใจในประเด็นนี้  แต่ส่วนลึกของหัวใจก็ยังตั้งค าถามอยู่อย่างนั้นเพราะชีวิตเป็นเรื่องใกล้ตัวเรา  ถ้าเรายังไม่
สามารถหาค าตอบเกี่ยวกับชีวิตได้ก็ดูเหมือนว่าชีวิตนี้ยังมืดบอด  หรือถ้าเราไม่รู้จักชีวิตแล้วเราจะใช้ชีวิตได้อย่างไร  
ดังนั้นมนุษย์จึงพยายามค้นหาความหมายของชีวิตที่มีอยู่ 
  พจนานุกรม  ฉบับราชบัณฑิตยสถาน  พ.ศ.  2525  ได้ให้ความหมายของชีวิตว่า  “ชีวิต  คือ  ความ
เป็นอยู่  ตรงกันข้ามกับความตาย” (ราชบัณฑิตยสถาน. 2556) เช่นเดียวกันกับความหมายตามพจนานุกรมของ
มหาวิทยาลัยอ๊อกฟอร์ด  ว่า  “ชีวิต  (Life)  คือ  ความสามารถที่จะหายใจ  เติบโต  สืบพันธุ์  ของมนุษย์  สัตว์และ
พืช  ซึ่งเขาเหล่านั้นมีชีวิตก่อนที่จะตาย  ส่วนวัตถุสิ่งของถือว่าไม่มีชีวิต” (Sally Wehmeier and others. 2005 : 
886) ในขณะที่พระธรรมปิฎก  (ป.อ.  ปยุตฺโต)  มีความเห็นตรงกับความหมายของชีวิตในฐานะการรวมตัวของขันธ์  
5  และแดนรับรู้สภาวะเสพเสวยโลก คือ อายตนะภายใน 6 ได้แก่  ตา  หู  จมูก  ลิ้น กาย และใจพระพรหมคุณภรณ ์ 
(ป.อ.  ปยุตฺโต). 2538 : 15) ซึ่งลักษณะของชีวิตนั้นเป็นเอกเทศในแต่คนไม่สับสนปนเปกัน และทุกคนมีสิทธิและ



 

 

 
39 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

เสรีภาพในชีวิตของตนเหมือนความในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย  พ.ศ.  2550  หมวด  3  ว่าด้วยสิทธิและ
เสรีภาพของชนชาวไทย  ระบุไว้ในวรรคหนึ่งความว่า  “บุคคลย่อมมีสิทธิและเสรีภาพในชีวิตและร่างกาย” 
(รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย  พ.ศ.  2550)บุคคลอื่นจะล่วงละเมิดมิได้ดังนั้นชีวิตที่มีอยู่จะไม่สามารถแยกออก
จากร่างกายเพราะถ้าแยกจากกันแล้วก็จะเป็นเพียงธาตุ 4 ที่ไม่มีใจครอง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของท่านพุทธทาส  
ภิกขุ  ที่กล่าวไว้ว่า  ชีวิตมี  2  ประการ  คือ  ชีวิตฝ่ายวัตถุกับชีวิตฝ่ายวิญญาณ (พุทธทาสภิกขุ . 2557 : 61) 
นอกจากน้ีในมุมมองของนักปรัชญาได้ตั้งค าถามไว้มากมายเกี่ยวกับชีวิตและพยายามค้นหาค าตอบ  เช่น  ชีวิตเกิดขึ้น
ได้อย่างไร  ชีวิตขึ้นอยู่กับอะไร  ชีวิตด าเนินไปอย่างไร  ชีวิตมีเป้าหมายอย่างไร  เป็นต้น (Terry  Eagleton.  2007 : 
135-175) 
  ความหมายของชีวิตข้างต้นส่วนมากจะกล่าวถึงสภาพที่เกิดเป็นตัวมนุษย์แล้ว  แต่ในความเป็นจริงชีวิต
เกิดขึ้นตั้งแต่อยู่ในครรภ์ของมารดาและมีความสัมพันธ์กับบิดาโดยมีองค์ประกอบแห่งการเกิดเป็นชีวิตในครรภ์  3  
ประการ ได้แก่  มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน  มารดามีระดู  และคันธัพพะหรือสัตว์ที่พร้อมจะมาเกิดเป็นมนุษย์ก็ปรากฏ  
จึงจะเกิดเป็นชีวิต” (ม.มู.  (ไทย)  12/408/444) ถ้าขาดองค์ประกอบข้อใดข้อหนึ่งแล้วชีวิตก็ไม่สามารถเกิดขึ้นได้  
เมื่อชีวิตเกิดขึ้นในครรภ์แล้วเราเรียกว่า “ทารก” มีพัฒนาการเป็น “กลละ”ก่อนจากกลละเกิดเป็น  “อัพพุทะ” จาก
อัพพุทะเกิดเป็น “เปสิ”  (ช้ินเนื้อเล็ก) จากเปสิเกิดเป็น “ฆนะ”  (เป็นก้อน) จากฆนะเกิดเป็น  “ปัญจสาขา” (ปุ่ม  5  
ปุ่ม)  ตอ่จากนั้นผม  ขนและเล็บ  จึงเกิดขึ้น” (ส .ส.  (ไทย)  15/235/337) 

เมื่อครบก าหนด  9  เดือน หรือ  10  เดือน  เด็กจึงคลอดออกมาเป็นตัวมนุษย์มีชีวิตที่ประกอบด้วย
องค์ประกอบแห่งชีวิต  3  ประการ  คือ  (1)  อายุ  (2)  ไออุ่น  และ (3)  วิญญาณ (ขุ.ป.อ.  2/232/201) ถ้าแม้ว่า
ขาดสิ่งหนึ่งสิ่งใดก็ถือว่าชีวิตนั้นได้ขาดไป  ดังนั้น  “การได้เกิดเป็นมนุษย์ก็นับว่ายาก  การด าเนินชีวิตของเหล่าสัตว์ก็
นับว่ายาก  การได้ฟังพระสัทธรรมก็นับว่ายาก  การที่พระพุทธเจ้าทั้งหลายจะอุบัติขึ้นก็ยิ่งยาก ” (ขุ.ธ.  (ไทย)  
25/182/90.) อย่างไรก็ตาม  ถึงแม้ว่าการเกิดเป็นมนุษย์จะยาก  แต่ปัจจุบันประชากรของโลกยังเพิ่มขึ้นอย่าง
ต่อเนื่องไม่มีทีท่าว่าจะลดลง  และคงจะห้ามไม่ให้เกิดได้ยากเช่นกัน  ดังนั้น  สิ่งที่ต้องค านึงถึงคือเมื่อเกิดมาแล้วควร
ปฏิบัติตนอย่างไร ดังที่พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.  ปยุตฺโต)  กล่าวว่า  “เมื่อเกิดมาแล้วต้องพยายามเป็นอยู่ให้ดี  
เริ่มตั้งแต่เป็นอยู่ให้รอด  คือ  ให้มีชีวิตรอด  แต่แค่รอดคงไม่พอ  ต้องพยายามเป็นอยู่ให้ดี  โดยการศึกษาเรียนรู้ ” 
(พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตฺโต). 2556 : 3) ถ้ายังไม่มีความชัดเจนในชีวิต  การศึกษาเรียนรู้จึงเป็นทางออกเพื่อ
การค้นหาเส้นทางที่ถูกท่ีควรและสามารถด าเนินไปด้วยดีมีสุคติก่อนท่ีเราจะตายหรือจากโลกนี้ไป  แม้ว่าจะไม่รู้ว่าเรา
จะตายจากโลกนี้ไปเมื่อไหร่ แต่ถ้าเรารู้จักชีวิตว่า “เวลานี้เรายังมีชีวิต  เรายังหายใจ  และเรามีสิทธิในชีวิต ในลม
หายใจ มีสิทธิในการใช้เวลาเท่าเทียมกัน”  ก็ควรใช้เวลาให้มีคุณค่าและหายใจให้มีคุณภาพเพื่อประโยชน์ต่อตนเอง  
ต่อผู้อื่น  และต่อสังคม   

 
 



 

 

 
40 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

เวลา (Time) 

  หัวใจพระพุทธศาสนาคือการละเว้นความช่ัว  มั่นท าความดี  และท าจิตใจให้ผ่องใส  ในฐานะบริษัท 4  
พระสงฆ์ควรปฏิบัติตามพระสัทธรรมให้ครบสมบูรณ์ทั้งด้านปริยัติธรรม (คันถธุระ) และด้านปฏิบัติธรรม (วิปัสสนา
ธุระ)  ในขณะที่อุบาสกอุบาสิกามีหน้าที่ในการท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาและควรมั่นบ าเพ็ญบุญกิริยาวัตถุ  คือ การ
ให้ทาน การรักษาศีล  และการเจริญจิตภาวนา  แต่มีหลายคนที่พยายามสร้างข้อโต้แย้งว่า “งานยุ่ง  ไม่มีเวลา”  ใน
เรื่องนี้พระโพธิญาณเถระ (ชา  สุภทฺโท) ได้ถามคนเหล่านั้นว่า “มีเวลาหายใจหรือไม่” ซึ่งค าตอบปรากฏว่า “ทุกคนมี
เวลาหายใจ เพราะถ้าไม่หายใจก็คือตาย” ดังนั้น  พระมหาเถระจึงสอนต่อไปว่า “ตราบใดที่เรามีลมหายใจ เราก็มี
เวลาในการปฏิบัติ” ข้อโต้แยงเรื่องไม่มีเวลาจึงเป็นเพียงข้ออ้างเท่านั้น 
  เงื่อนไขของเวลาที่ใช้เป็นข้ออ้างอีกอย่างคือ “ตอนนี้ยังไม่ใช่เวลาปฏิบัติธรรมหรือเข้าวัด”  โดยให้เหตุผลว่า 
“ตอนนี้ฉันยังหนุ่ม ยังสาว  ยังเที่ยวไม่เต็มอิ่ม  ยังไม่รวย  ยังไม่พร้อม  เอาไว้ฉันเป็นคนแก่คนเฒ่าแล้วค่อยไปวัดและ
ปฏิบัติธรรมก็แล้วกัน” ซึ่งในความเป็นจริงแล้วคนเหล่านั้นยังไม่รู้ด้วยซ้ าว่า แท้จริงเวลาชีวิตของเราจะอยู่รอดได้นาน
เพียงใด  เพราะชีวิตนั้นยาวสั้นไม่เท่ากัน  บางคนตายตั้งแต่ยังไม่คลอดจากครรภ์  บางคนตายตั้งแต่เวลายังเป็นเด็ก  
บางคนตายตั้งแต่ยังเป็นหนุ่ม  เมื่อเป็นเช่นนี้การก าหนดเวลาว่าจะท าความดีในเวลาตอนแก่เฒ่า  ย่อมจะเป็นความ
ประมาทในชีวิตอย่างน่าสงสาร  ดังนั้น  เราควรใช้เวลาบ าเพ็ญบุญและปฏิบัติธรรมให้ได้ทุกขณะที่เราหายใจอยู่  
เหมือนอย่างนายสตีฟ จ๊อบ (Steve Jobs) ได้กล่าวสุนทรพจน์ในพิธีจบการศึกษาของนักศึกษามหาวิทยาลัยแสตน
ฟอร์ด ในปี 2548  ว่า  “ตลอด 33 ปี ที่ผ่านมา ผมมองดูกระจกในทุกๆ  เช้า เฝ้าถามตัวเองว่า ถ้าวันนี้เป็นวัน
สุดท้ายของชีวิต  ผมยังจะอยากท าสิ่งที่ผมก าลังจะท าในวันนี้หรือเปล่า”  ซึ่งค ากล่าวนั้นเป็นการกระตุ้นตัวเองเสมอ
ว่า “เวลาของคุณมีจ ากัด”  เมื่อเรารู้อยู่เสมอทุกลมหายใจ  เราจะไม่ต้องกังวลในอนาคตว่าความตายจะมาเมื่อไหร่ 
  แต่ก็ยังมีคนไม่น้อยที่ตั้งค าถามในใจว่า “เราจะตายเมื่อไหร่”  ทั้งที่เรารู้อยู่แล้วว่า “เราทุกคนต้องตาย
แน่นอน”  เพียงแต่เราไม่รู้ว่า “เราจะตายเมื่อไหร่”  และ “ท าไมเราต้องตาย” ค าถามเหล่านี้เคยเกิดขึ้นกับเจ้าชาย
สิทธัตถะ  เมื่อครั้งเสด็จประพาสต้นและทอดพระเนตรเห็นคนก าลังหามศพไปทิ้งในป่าช้า  จากเหตุการณ์ครั้งนั้น
น าไปสู่การเสด็จออกจากพระราชวังเพื่อค้นหาค าตอบ  ซึ่งพระองค์ใช้เวลาถึง 6 พรรษา  จึงทรงสามารถค้นพบ
ค าตอบนั้น  และเพราะอาศัยพระมหากรุณาธิคุณของพระองค์จึงทรงแบ่งปันองค์ความรู้ช้ันสูงที่ค้นพบให้กับเหล่า
ปัญจวัคคีย์  คือ พระโกณฑัญญะ พระวัปปะ พระภัททิยะ พระมหานามะ และพระอัสสชิ   
  พระอัญญาโกณฑัญญะเป็นสาวกรูปแรกที่ได้ดวงตาเห็นธรรมเป็นสักขีพยานในการตรัสรู้ของพระพุทธองค์ 
จากวันนั้นถึงวันนี้พระพุทธศาสนาแผ่ขยายไปทั่วโลก  แต่สิ่งที่พุทธศาสนิกชนไม่ควรลืมคือปัจฉิมโอวาทที่พระพุทธ
องค์ตรัสก่อนจะปรินิพพานอันมีนัยส าคัญเกี่ยวกับเวลาว่า “หนฺทานิ  ภิกฺขเว  อามนฺตยามิ โว วยธมฺมาสงฺขารา  อปฺป
มาเทน สมฺปาเทถ” แปลว่า “ภิกษุทั้งหลาย บัดนี้เราขอเตือนเธอทั้งหลาย สังขารทั้งหลายมีความเสื่อมสิ้นไปเป็น
ธรรมดา เธอทั้งหลายจงท าหน้าที่ให้ส าเร็จด้วยความไม่ประมาทเถิด” (ที.ม. (ไทย) 10/218/166) ดังนั้น ความไม่



 

 

 
41 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

ประมาทจึงเป็นความพยายามในการใช้เวลาชีวิตและเป็นหลักธรรมที่ต้องเกิดพร้อมกับสติสัมปชัญญะตลอดเวลาไม่
เผลอเลอหรือหลงงมงายในมายาของกิเลสตัณหา   

สตินั้นแปลว่าความระลึกได้หรือรู้ตัวทั่วพร้อมในฐาน 4  ฐาน  เรียกว่า  สติปัฏฐาน  คือ การตามระลึกเห็น
ได้ในกาย (กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน) การตามระลึกเห็นได้ในเวทนา(เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน)  การตามระลึกเห็น
ได้ในจิต (จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน) และการตามระลึกเห็นได้ในเรื่องธรรม  (ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน)  ซึ่งสติปัฏ
ฐานน้ีเป็นกระบวนการบริหารเวลาแบบช้ันสูงด้วยการภาวนาทางจิตให้เห็นตามสภาพความเป็นจริงในทุกขณะเวลา 
ยิ่งเจริญสติมากเท่าไรย่อมจะมีผลที่ละเลียดอ่อนมากขึ้นตามล าดับ เปรียบเหมือนการท าธุรกิจที่ลงทุนต่ าแต่ได้ก าไร
มากและเพิ่มพูนข้ึนเรื่อยๆ 

ในทางโลก (โลกิยะ) เวลาตามมาตรฐานสากล  คือ 60 นาทีเป็น 1 ช่ัวโมง  24 ช่ัวโมงเป็น 1 วัน  
ส าหรับมนุษย์แล้วไม่ว่าใครจะสวมนาฬิกายี่หอ้หรูหราราคาแพงเพียงใด  ทุกคนต่างมีเวลาเท่ากันเพียงแต่ว่าจะช้าหรอื
เร็วข้ึนอยู่กับภูมิภาคที่ถูกก าหนดไว้  และแม้ว่ามนุษย์เราจะมีเวลาที่ชัดเจนส าหรับบอกโมงยามในแต่ละวัน  แต่เมื่อ
ถามถึงเวลาชีวิตแล้ว  ไม่มีใครสามารถระบุได้ว่าจะหมดลงเมื่อไหร่หรือสิ้นสุดลงเมื่อใด  ถึงกระนั้นคนส่วนมากก็ยัง
มองไม่เห็นความส าคัญของเวลา  ปล่อยให้มันผ่านไปอย่างเปล่าประโยชน์ เรียกคืนไม่ได้หรือขอให้ย้อนกลับมาก็ไม่ได้  
ท าให้บางคนเสียโอกาสในบางสิ่งแล้วจึงได้นึกถึงคุณค่าของเวลา   

คุณค่าของเวลานั้นมีความส าคัญส าหรับมนุษย์ดังตัวอย่างเช่น 
  ถ้าอยากรู้ว่า เวลา 4 ปี  มีค่าขนาดไหน  ให้ไปถามนิสิตนักศึกษาท่ีพึ่งรับปริญญาจากมหาวิทยาลัย 
  ถ้าอยากรู้ว่า เวลา 1 ปี มีค่าขนาดไหน  ให้ไปถามนักเรียนที่สอบไล่ตก 
  ถ้าอยากรู้ว่า เวลา 1 ช่ัวโมง มีค่าขนาดไหน  ให้ไปถามคนรักที่รอพบกัน 
  ถ้าอยากรู้ว่า เวลา 1 นาที มีค่าขนาดไหน  ให้ไปถามคนที่พลาดรถไฟ  รถประจ าทาง หรือเครื่องบิน ถ้ า
อยากรู้ว่า เวลา 1 วินาที  มีค่าขนาดไหน  ให้ไปถามคนท่ีรอดตายจากอุบัติเหตุอย่างหวุดหวิด 
  ถ้าอยากรู้ว่าเวลาเสี้ยววินาทีมีค่าขนาดไหน  ให้ไปถามนักกีฬาโอลิมปิกท่ีได้เหรียญเงิน 
 ทางพระพุทธศาสนาแบ่งเวลาออกเป็น 3 กลุ่มคือ เวลาอดีต  เวลาปัจจุบัน  และเวลาอนาคต  ในบรรดา
เวลาเหล่านั้น  เวลาปัจจุบันส าคัญที่สุด  ดังคาถาในภัทเทกรัตตสูตร แห่งมัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ ว่า 

 
“...บุคคลควรท ำควำมเพียรตั้งแตว่ันน้ีทีเดียว 
ใครเล่ำจะรู้ว่ำ    ควำมตำยจักมีในวันพรุ่งนี้ 

เพรำะว่ำควำมผดัเพี้ยนกับมจัจุรำชผู้มีเสนำมำกนั้น 
ย่อมไมม่ีแก่เรำทั้งหลำย...” (ม.อุ. (ไทย) 14/272/319) 

 
 



 

 

 
42 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

คุณค่า (Value) 

เมื่อกล่าวถึงคุณค่า ต้องท าความเข้าใจก่อนว่า หมายถึงความรู้สึกนึกคิดของมนุษย์ที่ให้คุณค่าให้ราคา
ต่อสิ่งต่างๆ  ซึ่งอาจจะเทียบเคียงด้วยวัตถุสิ่งของหรือเงินทอง ของมีค่าอื่นๆ  คุณค่านี้กล่าวอีกนัยหนึ่งคือทัศนคติที่
เป็นบวกต่อบุคคล พฤติกรรม หรือสิ่งต่างๆ  เช่น  การวัดระดับคุณค่าของคนด้วยผลของงาน ดังค ากล่าวที่ว่า “ค่า
ของคนอยู่ที่ผลของงาน” หรือค่าของคนอยู่ที่ความสวยงาม  เป็นต้น  ในส่วนของสิ่งของบางอย่างมีราคาแพง 
บางอย่างมีราคาถูกขึ้นอยู่กับความต้องการของผู้ซื้อหรือผู้บริโภค  หรือขึ้นอยู่กับความยากง่าย  ความหยาบหรือ
ละเอียดของสิ่งนั้น หรือข้ึนอยู่กับจ านวนท่ีมี  แต่เมื่อมองให้ลึกลงไปว่า ชีวิตเรานั้นมีมาตรฐานการให้คุณค่าที่แตกต่าง
กันข้ึนอยู่กับภูมิหลังทางสังคมหรือสภาพแวดล้อม  แต่บางครั้งการตีค่าหรือให้ระดับคุณค่าในบางสิ่งบางอย่างอาจจะ
ผิดเพี้ยนไปเพราะปัจจัยแทรกซ้อนบางอย่าง เช่น  ความไม่รู้ ความไม่เข้าใจ  จึงท าให้คนถูกภาพมายาหลอกได้ง่ายจน
เข้าใจผิด 
  ในทางจิตวิทยา “การมองไม่เห็นค่าของตัวเอง (Regression)”ถือว่าเป็นความถดถอยของจิต จนบางครั้ง
เกิดความรังเกียจในตัวเอง  เช่น ไม่ชอบร่างกาย รูปลักษณะที่เกิดติดตัวมาแต่ก าเนิด ไม่ชอบความรู้สึกที่เกิดขึ้นใน
จิตใจ  เมื่อมนุษย์ลดทอนคุณค่าของตนเองและเกิดความถดถอยบ่อยๆ  จึงพยายามสร้างกลไกการปกป้องจิต 
(Defend mechanism) หรือกดทับทัศนคติเหล่านั้นไว้ครั้งแล้วครั้งเล่า (อาจิณกรรม)  จนท าให้เกิดความตรึงเครียด 
(Anxiety) และมีแรงกดดันมากข้ึน ส่งผลให้เกิดโรคร้ายแรงท่ีก าลังระบาดอย่างหนักอยู่ในขณะนี้ เช่น  โรคจิตวิปริตร  
โรคอัลไซเมอร์  โรคซึมเศร้า เป็นต้น  สอดคล้องกับพระพุทธศาสนาที่มองว่าความตรึงเครียดนั้นคือความทุกข์ (ทุกขอ
ริยสัจ)  ซึ่งเกิดได้ทั้งจากการกระทบกันระหว่างปัจจัยทั้งภายนอกคือ รูป เสียง กลิ่น รส  โผฏฐัพพะ  และปัจจัย
ภายใน คือ ตา หู จมูก ลิ้น  กาย ใจ  สร้างสัมผัส (ผัสสะ) และเกิดความรู้สึก (เวทนา) 2 ขั้ว  ได้แก่ ความรู้สึกชอบ 
(อิฏฐารมณ์) และความรู้สึกไม่ชอบ (อนิฏฐารมณ์)  น าไปสู่การตีค่าความรู้สึกนั้นด้วยอ านาจกิเลสโดยการให้คุณค่าต่อ
สิ่งที่ตนรู้สึกชอบว่ามีราคาแพงและให้คุณค่าในสิ่งที่ตนไม่ชอบว่าไม่มีราคาหรือราคาน้อย  แต่บางครั้งการให้คุณค่า
อาจจะเกิดจากประสบการณ์หรือความจ าได้หมายรู้ (สัญญา) ในอดีต  ซึ่งบางคนมีอุปนิสัยหรือมีพฤติกรรมต่างกัน 
(จริต) จึงให้คุณค่าแต่ละอย่างแตกต่างกัน  บางคนชอบแบบหนึ่ง  ไม่ชอบอีกแบบหนึ่ง  ในขณะที่อีกคนหนึ่งชอบใน
สิ่งที่อีกคนหนึ่งไม่ชอบก็มี  เกิดเป็นรสนิยมหรือค่านิยมเฉพาะบุคคลไป  เช่น ค่านิยมตั้งแต่อดีตที่ปลูกฝังให้เยาวชน
เรียนให้สูงๆ จะได้เป็นเจ้าคนนายคน หรือจะได้มีเงินมีทองร่ ารวย  ซึ่งสร้างแรงกดดันให้เกิดกับผู้เรียนในขณะเรียน
และเมื่อเรียนจบแล้วยังมีการแข่งขันของบัณฑิตที่ต่างพยายามสอบแข่งขันให้ได้มียศ มีต าแหน่งและเส้นทางการ
ท างานท่ีดีมีค่าตอบแทนสูง และส่งผลต่อการปรับเปลี่ยนบริบททางสังคมที่ต้องปฏิรูปการศึกษาเพื่อการผลิตบัณฑิต
ส าหรับตอบสนองความต้องการในตลาดแรงงานมากกว่าตอบสนองความต้องการของผู้เรียน และอีกตัวอย่าง คือ  
ค่านิยมในสังคมปัจจุบันท่ีกัดกล่อนชีวิตประดุจว่าตายทั้งเป็นคือ การแข่งขันทางด้านวัตถุ  จนครอบง าวิถีชีวิตของคน
ในชาติและเสพติดความหรูหรา ให้ราคากับผู้มีเงินและรูปลักษณะภายนอก อันเป็นปัจจัยท าให้คนบางคนยอมกู้หนี้
ยืมสินเพื่อน าเงินมาซื้อความสะดวกสบายหรือใช้สอยความฟุ้งเฟ้อโดยเข้าใจผิดว่าเป็นการยกระดับสถานภาพทาง



 

 

 
43 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

สังคมให้ทัดเทียมกับคนอื่น ด้วยการมีบ้าน มีรถ มีเครื่องประดับ มีปัจจัย 4 ที่มากเกินความจ า เป็น ติดกับดักอยู่กับ
ความกระเสือกกระสนในการด ารงชีวิตในทุกระดับทั้งเด็กและผู้ใหญ่ทั้งชายและหญิง แน่นอนว่าคุณค่าเป็นระดับของ
ความพึงพอใจ (Satisfaction) ที่เกิดจากการตีความต่อปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายในดังที่กล่าวมาแล้วและมีผลใน
เชิงรูปธรรมคือสร้างราคาโดยการสมมติสิ่งแทนค่า ดังนั้น  เมื่อกล่าวถึงคุณค่าในเชิงมิติ หมายถึง (1) มิติคุณค่า
ภายนอก ได้แก่ วัตถุสิ่งของหรือพฤติกรรมทางกายวาจาที่แสดงออกให้เห็นได้ และ (2) มิติคุณค่าภายใน ได้แก่  
ความรู้สึกนึกคิดที่เกิดขึ้นในจิตใจแล้วตีราคาต่อสิ่งนั้น  ซึ่งในความเป็นจริงอาจจะเป็นคุณค่าแท้หรือคุณค่าเทียมก็ได้ 
แต่ที่มองไม่เห็นคุณค่าแท้เพราะถูกอวิชชาคือความไม่รู้ปิดบังไว้  ถูกกิเลสคือความต้องการจูงใจ 
  ความต้องการนั้นเป็นต้นเหตุแห่งคุณค่า เพราะความต้องการแท้น ามาซึ่งคุณค่าแท้ ได้แก่  คุณค่าที่
สนองตอบความต้องการคุณภาพชีวิต   ส่วนความต้องการเทียมน ามาซึ่งคุณค่าเทียม ได้แก่ คุณค่าเพื่อสนองตอบ
ความอยากเสพสิ่งปรนเปรอตน (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต). 2543 : 90) ดังนั้น  คุณค่าที่ขึ้นอยู่กับปัจจัย
ความต้องการ ความปรารถนา หรือความอยากก็เป็นส่วนหนึ่งของกิเลสอันจะน ามาซึ่งการกระท าหรือที่เราเรียกว่ า
กรรม  หมายถึงการกระท าดี  กระท าช่ัว  แต่ก่อนท่ีจะเกิดกรรมนั้นเราสามารถใช้สติเข้าไปก าหนดรู้และก ากับความ
ต้องการ ความปรารถนา และความอยากนั้นได้  เมื่อสติระลึกได้แล้วเราจะสามารถพลิกจากความคิดที่ช่ัวให้
กลายเป็นความคิดที่ชอบ  ส่งผลให้เราท าดี  ท าถูกต้อง ท าถูกทาง และพึ่งตนเองได้ (ขุ.ธ.  (ไทย)  25/160/82) 

การสร้างที่พ่ึงต่อตนเองนั้นเป็นการสร้างคุณค่าให้เกิดกับตนลดความถดถอยเพิ่มความรู้สึกว่าตนเองมี
ประโยชน์ส าหรับตน  ซึ่งในการปฏิบัตินั้นมีความจ าเป็นต้องเริ่มจากกระบวนการแห่งไตรสิกขา คือ  ศีล  สมาธิ  และ
ปัญญา  เพื่อให้เกิดผลคือ การมองตนออก  บอกตนได้ ใช้ตนเป็น เห็นตนชัด  หมายถึง  การรู้จักตัวเอง   ว่าเป็นใคร  
มาจากไหน  มีหน้าท่ีอะไร  และต้องการเป็นอย่างไร  เหมือนค ากล่าวที่ว่า  “นกเห็นฟ้า  ปลาเห็นน้ า”  แต่การมอง
ตัวเองออกนั้นไม่ใช่ใช้ตาเปล่ามองอย่างเดียวแต่ต้องใช้ใจเมตตามองตนออกด้วย  ส่วนการบอกตัวเอง  เป็นการ
พัฒนาด้านคุณลักษณะภายในที่ส าคัญของความเป็นมนุษย์ผู้มีใจสูง  เป็นการพัฒนาศักยภาพที่มีวัตถุประสงค์เพื่อ
สร้างความสมบูรณ์และน าไปสู่การใช้ประโยชน์ตัวเองให้เต็มศักยภาพในความเป็นมนุษย์  เช่น  ใช้ความรู้ที่ได้ผ่าน
กระบวนการอบรมตามหลักไตรสิกขาสู่การพัฒนากายวาจาและใจ  ให้ด าเนินไปในทางที่ถูกท่ีควร  ดังพุทธสุภาษิตว่า 
“ทนฺโต  เสฏฺโฐ  มนุสฺเสสุ”  แปลว่า  “บุคคลผู้ฝึกแล้วประเสริฐที่สุดในหมู่มนุษย์ทั้งหลาย” (ขุ.ธ.  (ไทย)  
25/321/133) และเมื่อตัวเองฝึกฝนจนสามารถใช้ตัวเองให้ท าความดีได้ ก็หมายความว่า ตนเป็นคนไม่หลงทาง ไม่
หลงถิ่น ไม่หลงใหลในมายา เป็นผู้มีความชัดเจนผ่องใส  ใจบริสุทธิ์  ผุดผ่องด้วยสัมผัสแห่งจิตใจที่งดงามและ
ปราศจากความเศร้าหมองที่เกิดขึ้นกับมนุษย์  เข้าใจชัด  ตามทันอาการและอารมณ์ของกาย  เวทนา  จิต  และธรรม  
ที่เกิดขึ้นด้วยสติอันเป็นท่ีตั้งแห่งชีวิต ดังพุทธสุภาษิตที่ว่า “สุทฺธิ  วิสุทฺธิ  ปจฺจตฺต ”  แปลว่า  “บริสุทธิ์หรือปราศจาก
ความบริสุทธ์ิเป็นเรื่องเฉพาะตน” (ขุ.ธ.  (ไทย)  25/165/84) 

คุณค่าเฉพาะบุคคลนั้นเป็นฐานส าคัญในหมู่มนุษย์เพราะเราต่างเห็นพ้องต้องกันว่า  ความเห็นแก่ตัว
เป็นภัยร้ายของสังคม  ความเห็นแก่ตัวเป็นสาเหตุแห่งการท าร้ายล้างสิ่งต่างๆ  แต่เมื่อได้ละทิ้งความเห็นแก่ตัวแล้ว
ย่อมจะน ามาซึ่งความเห็นอกเห็นใจเพื่อนมนุษย์และสัตว์โลกด้วยกัน  เกิดความเข้าใจระหว่างกัน เห็นอกเห็นใจกันใน



 

 

 
44 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

หมู่มนุษย์ด้วยกันและสัตว์อื่นๆ โดยใส่ใจว่า คนอ่ืนเกลียดทุกข์  รักสุขฉันใด  เราก็เกลียดทุกข์  รักสุขฉันนั้น  ก่อเกิด
เป็นความรักท่ีประกอบด้วยหลักพรหมวิหารระหว่างมนุษย์กับมนุษย์หรือมนุษย์กับสัตว์หรือกับเหล่าเทวดาจึงเกิดขึ้น
เป็นสังคมแห่งสันติภาพมีสันติสุข 

การสร้างคุณค่าที่แท้จริงให้เกิดขึ้นกับชีวิตนั้น  ไม่ใช่เป็นไปเพื่อการยกตนข่มท่านหรือแกล้งสร้างคุณค่า
เทียมแล้วติดป้ายราคาประกาศเพียงเพื่อยกระดับสถานภาพทางสังคมของตน  แต่ควรเกิดจากความเพียรพยายามขัด
เกลากาย วาจา และใจ และทุ่มเทสร้างคุณค่าแท้ให้เกิดกับชีวิตด้วยความไม่ย่อท้อเหมือนทองแท้ที่ไม่กลัวไฟ และ
เพชรแท้ไม่กลัวการเจียรนัย  ค่อยๆ พัฒนาศักยภาพขึ้นเรื่อยจนมีบารมีในที่สุด  ดังนิทานเรื่อง “ต้นไม้แห่งคุณค่า”   

“ไม้ต้นเดียวกัน ท่อนหนึ่งกลายเป็นพุทธรูป ท่อนหนึ่งกลายเป็นไม้กระดาน วันหน่ึง  ไม้กระดานรู้สึกไม่
พอใจว่า ‘เราต่างก็เป็นไม้ที่มาจากต้นเดียวกัน ท าไมคนอื่นๆ ถึงเหยียบฉันเพื่อขึ้นไปกราบเธอ?’  พุทธรูปบอกกับไม้
กระดานว่า ‘เพราะเธอถูกเลื่อยเพียงครั้งเดียว แต่ฉันถูกแกะถูกกรีดเป็นพันเป็นหมื่นครั้ง!’ ชีวิตคนก็เช่นกัน ทนได้กับ
การหล่อหลอม ชีวิตจึงเกิดคุณค่า เมื่อใดก็ตามที่เธอเห็นความรุ่งเรืองของใครๆ อย่าได้เกิดความอิจฉา แต่จงถามตัว
เธอเองว่า เธออดทนและทุ่มเทมากกว่าใครคนนั้นแล้วหรือยัง?” 

อิสรภาพ (Freedom) 

  มนุษย์เกิดมามีสิทธิและเสรีภาพในชีวิต  ถ้าบุคคลใดละเมิดสิทธิของคนอื่นหรือปฏิบัติผิดกฎหมายของ
บ้านเมือง เจ้าหน้าท่ีทางการย่อมจับกุมบุคคลนั้นเข้าคกุเพื่อเป็นการลงโทษไปตามก าหนดเวลาและไม่ให้มีอิสรภาพใน
การออกไปใช้ชีวิตเหมือนคนอ่ืน  หรือมีจุดประสงค์เพื่อให้นักโทษที่ถูกจองจ าเกิดความเข็ดหลาบ  ไม่ประพฤติปฏิบัติ
ผิดอีก  ดังนั้นบุคคลที่ถูกจองนั้นจึงถูกเรียกว่า “บุคคลผู้ไร้อิสรภาพ” 
  พระพุทธศาสนามีมุมมองในทิศทางเดียวกันกับทางโลก แต่ที่ลึกซึ้งกว่าคือ คุกหรือเครื่องมือจองจ านั้นมั่นคง
เหนียวแน่นกว่า และยากต่อการท าลาย ซึ่งได้แก่ คุกที่เป็นบ่วงแห่งกิเลส ทั้งที่เป็นกิเลสกามและวัตถุกาม  แต่ถ้า
บุคคลใดสามารถปฏิบัติตามแนวทางของพระพุทธองค์แล้วได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ บุคคลนั้นก็เรียกว่า”เป็นผู้มี
อิสรภาพ” ดังพระโอวาทตอนหนึ่งที่ตรัสกับพระอรหันตสาวก 60 รูปก่อนไปประกาศพระศาสนาครั้งแรกว่า  

“ภิกษุท้ังหลำยเรำพ้นแล้วจำกบ่วงทั้งปวง  ทั้งที่เป็นของทิพย์  ทั้งที่เป็นของมนุษย์   
แม้พวกเธอก็พ้นแล้วจำกบ่วงทั้งปวง  ทั้งที่เป็นของทิพย์  ทั้งที่เป็นของมนุษย์...” (วิ.ม.  (ไทย)  4/32/40) 

 
  ดังนั้น  บุคคลใดท่ียังไม่เป็นพระอรหันต์หรือหลุดพ้นจากกองทุกข์แล้วไซร้  บุคคลนั้นก็ยังถือว่าเป็นนักโทษ
ที่ต้องถูกจ าคุกในวัฏฏะสงสาร  ไม่ได้รับอิสรภาพแห่งจิตซึ่งมีโทษมากกว่าคนที่ถูกจองจ าในคุกธรรมดา  และที่ส าคัญ
มนุษย์เกิดมามีชีวิตแล้วทุกคนจะต้องตาย  แต่ก่อนจะตายแต่ละคนมีเวลาเป็นของตนเอง สามารถบริหารจัดการโดย
ใช้เวลาให้เกิดคุณค่าแท้เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อตนเอง ผู้อื่น และสังคม  พร้อมทั้งมีอิสรภาพในชีวิต มีอิสรภาพใน
เวลา  และมีอิสรภาพในคุณค่าต่างๆ  ด้วยปฏิบัติตามธรรมเพื่อการหลุดพ้นจากคุกคือวัฏฏะสงสาร และไม่ตกอยู่ใน
อ านาจกิเลส ดังพุทธสุภาษิตในอรรถกถาธรรมบท (ขุ.ธ. (ไทย) 25/171/86) ว่า 



 

 

 
45 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

 
“ท่ำนทั้งหลำยจงมำดูโลกนี้  ท่ีวิจติรดุจรำชรถ 

ที่พวกคนเขลำหมกมุ่นอยู่    แต่พวกผู้รู้หำข้องอยู่ไม่” 
 

สรุปบทวิเคราะห ์

  ทัศนะทางพระพุทธศาสนาพยายามมองเห็นชีวิตของมนุษย์เป็นสิ่งที่จะต้องเรียนรู้ปัญหาและอุปสรรคเพื่อ
ปรับปรุงและพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีความสมบูรณ์แบบมากท่ีสุดจนสามารถยกระดับจิตใจไปสู่ความเป็นมนุษย์ทึ่ควร
จะเป็นแต่กระนั้นการเข้าถึงเป้าหมายและจุดมุง่หมายของชีวิตจริงๆ กลับพบน้อยมากท่ีมนุษย์คิดและพัฒนาตนเองให้
ได้รับการเติมเต็มอย่างท่ีพระพุทธศาสนาพยายามเสนอทางเลือกไว้ให้กับโลกนี้ แต่ถึงอย่างไรก็ตามค าว่า“ชีวิต”  ใน
มุมมองทางพระพุทธศาสนามี 2 องค์ประกอบ คือ รูปธรรมและนามธรรม และมีสภาพเสมอกันทั้งในการเกิด  การแก่  
การเจ็บ  และการตาย  อันเป็นกฎธรรมชาติ  อันบ่งบอกถึงเวลาที่มนุษย์ควรมีหัวใจพระพุทธศาสนาคือการละเว้น
ความช่ัว  มั่นท าความดี  และท าจิตใจให้ผ่องใส  ในฐานะบริษัท 4  พระสงฆ์ควรปฏิบัติตามพระสัทธรรมให้ครบ
สมบูรณ์ทั้งด้านปริยัติธรรม (คันถธุระ) และด้านปฏิบัติธรรม (วิปัสสนาธุระ) เพราะ ความต้องการนั้นเป็นต้นเหตุแห่ง
คุณค่าที่แท้น ามาซึ่งคุณค่าแท้ ได้แก่  คุณค่าที่สนองตอบความต้องการคุณภาพชีวิต  ส่วนความต้องการเทียมน ามาซึ่ง
คุณค่าเทียม ได้แก่ คุณค่าเพื่อสนองตอบความอยากเสพสิ่งปรนเปรอตน จนสามารถหลุดออกไปจากสิ่งร้อยรัด
ทั้งหลายเพราะบุคคลใดท่ียังไม่เป็นพระอรหันต์หรือหลุดพ้นจากกองทุกข์แล้วไซร้  บุคคลนั้นก็ยังถือว่าเป็นนักโทษที่
ต้องถูกจ าคุกในวัฏฏะสงสาร   
 

References 

 1. บรรณานุกรมภาษาไทย 
  (ก) ข้อมูลชั้นปฐมภูมิ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย .  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 
  (ข) ข้อมูลทุติยภูมิ 
  1) หนังสือ 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่  6. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  
_____________. (2543). เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งท่ี 7. กรุงเทพมหานคร:  สุขภาพใจ.  
_____________.  (2556). คู่มือชีวิต.  พิมพ์ครั้งที่  28.  กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของ

ธรรมสภา.   



 

 

 
46 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

พุทธทาส  ภิกข.ุ  (2557).  ชีวิตคืออะไร.  กรุงเทพมหานคร:  ส านักพิมพ์ธรรมสถาพร.   
___________ . (2523). ศิลปะสําหรับการมีชีวิตอยู่ในโลก. กรุงเทพมหานคร:ธรรมสภา.  
ราชบยัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม ฉบับรมชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตสถาน.  
 2. บรรณานุกรมภาษาอังกฤษ 
Sally Wehmeier and others.  Oxford Advanced  Learner’s  Dictionary . 7th  edition.  Oxford:  

Oxford  University  Press.  2005. 
Terry  Eagleton.  (2007). The  Meaning  of  Life.  Oxford:  Oxford  University  Press.   
 


