
 

 

 
58 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

พุทธวิธีการเจริญสัมพันธไมตรี 
Buddhist Way of Compassion 

 

ดร.กาญจนา  ด าจุต ิ
พระครูธรรมธรบงกช คนฺธาโร (ไกรทอง). ดร. 

พระครูสุจิตกิตติวัฒน์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หนว่ยวิทยบริการจันทบุร 

kanjanasao@yahoo.com. 
 

บทคัดย่อ 
  มนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่รวมกันเพื่อความอยู่รอด โดยความเป็นอยู่ที่เริ่มจากสังคมเล็กไปสู่สังคมใหญ่ ต้อง
อาศัยปัจจัยต่างๆ เพื่อให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันและสังคมมคีวามเป็นปกติสขุ เช่น การมีทัศนคติในตนท่ีมีต่อผู้อื่น 
(คิดบวก) โดยการสื่อสารให้เกิดความเข้าใจถูกต้องระหว่างสองฝ่าย เริ่มต้นการเข้าใจผู้อื่นก่อน เป็นผู้รับฟังและรู้จัก
ฟัง มีความสามารถท าให้ผู้อื่นฟังเราพูด มีความรู้รอบตัว มีความจ าเป็นเป็นเลิศ รู้เองตามสภาพความเป็นจริง ให้ผู้อื่น
รับรู้ได้ด้วย ฉลาดในการแยกแยะสิ่งมีประโยชน์ ไม่มีประโยชน์ และเป็นมิตรกับทุกคน มีพุทธวิธีในการเจริญ
สัมพันธไมตรี คือ จ าเป็นที่จะต้องฝึกฝนอบรมตนเองด้วยหลักกัลยาณมิตร คือ มีความน่ารัก (ปิโย) น่าเคารพน่านับ
ถือ (ครุ) มีความพร้อมที่จะฟังความคิดเห็นของผู้อื่น (ภาวนีโย) มีความพยายามในการอธิบายหรือช้ีแจง (วตฺตา) มี
ความอดทนอดกลั้นต่อกิริยา วาจา (วจนกฺขโม) มีความสามารถในการอธิบายได้อย่างลึกซึ้ง (คมฺภีรญฺจ กถ กตฺตา) มี
ความหวังดีเสมอ (โน จฏฺฐาเน นิโยชเย) เพื่อความสัมพันธ์ที่ดีต่อคนรอบข้างต่อสังคมต่อประเทศชาติ เพื่อความ
เจริญรุ่งเรือง ปลอดภัย และสงบสุขในสังคม 

ค าส าคัญ; พุทธวิธ.ี สัมพันธไมตรี. 

Abstract 

Human is a social animal living, together for survival and safety. By living. it will start from a small 
society to a large society and widen. respectively. The factors, that creole the good relationship and 
peaceful society  are having a positive attitude toward others (Thinking positive). Communication helps in 
understanding the correctness between the two parties. We need to start understanding others first, by 
being a good listener and  start listening, have the ability to make others listen to us speak; have 
Knowledge. There is a need for excellence. Know your own reality. Let others know it. Wise to distinguish 
useful things Useless. And friendly to everyone. There is a Buddhist way of doing things. The need to 
practice self-discipline includes cuteness (Piyo); Respectable (Garu); Be ready to hear the opinions of others 
(Bhavaniyo). Try to explain (Vatta); Have tolerance to Physical and verbal (Vacanakkhamo). The ability to 



 

 

 
59 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

explain deeply (Gambhiranca Katham katta); Have good relationships with people around the society (No 
cat thane niyojaye). Always good hope. For good relationships with people, the society, ang the nation. For 
prosperity, safety, and peace in the society. 

Keywords; Buddhist Way, Compassion. 

บทน า 
โดยธรรมชาติของมนุษย์ ซึ่งเป็นสัตว์สังคม มนุษย์ไม่ได้ถูกสร้างขึ้นมาเพื่อต่างคนต่างอยู่  ถึงแม้ว่าต่างคน

ต่างมีลักษณะที่ต่างกัน เช่น สีผิว ศาสนา ความเช่ือ และพฤติกรรมที่แตกต่างกัน แต่ทุกคนก็มีอิสระและเสรีภาพ 
หลักของความสัมพันธ์เป็นองค์ประกอบท่ีส าคัญที่ท าให้ความแตกต่างเหล่านั้นได้หล่อหลอมเป็นสังคมอันเดียวกันได้ 
เช่น การเจรจาที่ดี มีมิตรภาพ การคิดดี การท าดีต่อกัน การให้อภัยกัน การหวังดีต่อกัน และความสามัคคี เหล่านี้
เป็นต้น มนุษย์โดยธรรมชาติมีแนวโน้มที่จะอยู่ร่วมกันและด ารงชีวิตอยู่ในสังคมอันเดียวกัน โดยความเป็นอยู่ก็จะเริ่ม
จากสังคมเล็กไปสู่สังคมใหญ่ เช่น สังคม ครอบครัว สังคมหมู่บ้าน และขยายกว้างขึ้นตามล าดับ ดังนั้นการด ารงชีวิต
ของบุคคลต่างๆ เพื่อที่จะท าให้สังคมมีความเป็นปกติสุขได้ก็ต้องอาศัยปัจจัยหรือเครื่องมือต่างๆ ในการด าเนินชีวิต
เพื่อที่จะท าให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีที่ที่จะท าให้สังคมมีความเป็นปกติสุข เช่น หลักความเช่ือมั่น และหลักธรรม ที่
น าไปสู่ความสัมพันธ์ที่ดี เช่น หลักการทูต หลักเมตตาธรรม หลักความปรารถนาดีแก่กันหรือหลักความสามัคคี  

หลักความสัมพันธ์ เป็นปัจจัยส าคัญที่ช่วยให้เกิดความเข้าใจซึ่งกันและกันอย่างลึกซึ้ ง ในกระบวน
ความสัมพันธ์ไม่ว่าจะคิดเหมือนหรือคิดต่าง แต่ในโลกของความเป็นจริงเราอาจจะพบว่ามีคนจ านวนน้อยมากที่จะ
ยอมรับและอยู่ร่วมพฤติกรรมของบุคคลที่แตกต่างกัน เพราะคนเราชอบน าเอาความเหมือนกันมาเป็นมูลเหตุจูงใจให้
เกิดความสัมพันธ์ น่ันก็หมายความว่าบุคคลจะไม่คบหาสมาคมกับใครก็ตามที่คิดเห็นแตกต่างไปจากตน  

ดังนั้น หลักความสัมพันธ์ในยุคโลกาภิวัฒน์ ซึ่งเป็นโลกแห่งข้อมูลข่าวสารที่สื่อสารกันอย่างรวดเร็ว  ดังนั้น
มนุษย์จึงเปิดใจกว้างรับรู้ข้อมูลต่างๆ มากขึ้น มีผลท าให้การยึดติด ยึดมั่นอยู่กับความเช่ือเดิมๆ อย่างเหนียวแน่น ก็
เริ่มคลายออก ฉะนั้นความสัมพันธ์ระหว่างกันบนพ้ืนฐานของข้อมูลที่แตกต่างและหลากหลาย ดังนั้นมนุษย์ส่วนใหญ่
คิดเหมือนกันทุกรายละเอียดก็คงท าได้ยาก อย่างเช่นทุกวันน้ี จึงมีการแบ่งพักแบ่งพวกตามข้อมูลข่าวสารที่ได้รับ เป็น
ข้อมูลฝ่ายเดียว ที่รับรู้ข้อมูลเฉพาะที่คิดตรงกับเราเท่านั้น ไม่เปิดใจให้กว้าง ไม่เปิดตาในให้สว่าง 

แนวคิดและหลักการปฏิบัติ  

  แนวคิดและหลักการปฏิบัติเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างกันไม่อาจเกิดขึ้นได้โดยบังเอิญ แต่เราต้องสร้าง
ขึ้น ในประการแรก ของการสร้างความสัมพันธ์คือ ทัศนคติในตนท่ีมีต่อผู้อื่น ถ้าคนเราคิดดี หรือรู้สึกดีต่อผู้อื่น ท่าทาง
ที่แสดงออกมาก็จะดีด้วย แต่ถ้าคนเราทีทัศนคติที่หรือรู้สึกไม่ดีต่อคนอื่น เช่น มองคนอื่นไร้ค่า ไม่ชอบหน้าเพียง
เพราะไม่ถูกชะตา การแสดงออกก็จะไม่ดีไปด้วย เป็นก าแพงขวางกั้นความสัมพันธ์ต่อคนรอบข้าง แต่ถ้าคนเรารู้สึกดี
เข้าถึงศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ มีใจเมตตา ไม่ดูถูกดูแคลนผู้ที่มีแนวคิดหรือพฤติกรรมที่แตกต่างจากที่เราเป็น  
ท่าทีที่ดีอันนั้นก็จะน ามาสู่การสร้างท่าทางที่เป็นมิตร คือ บรรยากาศท่ีน าไปสู่ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันได้  



 

 

 
60 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

การสื่อสารช่วยให้เกิดความเข้าใจถูกต้องระหว่างสองฝ่าย แต่จะต้องเริ่มต้นที่พยายามเข้าใจผู้อื่นก่อน โดย
ที่เราต้องเริ่มต้นจากตัวเอง เพื่อที่จะเข้าใจผู้อื่น นั่นคือ ต้องฟังทั้งค าพูดด้วยหูและด้วยจิตใจ ถ้าท่าที การฟังไม่ดี เช่น 
ฟังเพื่อจับผิด หรือฟังเฉพาะเรื่องที่ตนสนใจ หรือฟังแบบเอาหูไปนาเอาตาไปไร่ การสร้างความสัมพันธ์จะล้มเหลวได้
เช่นเดียวกัน ดังนั้นเราจึงต้องฟังด้วยความตั้งใจ สนใจ และสัมผัสกับความรู้สึกของเขาที่จะสื่อออกมา  ดังนั้นผู้ฟังเขา
สามารถสัมผัสได้ว่า เราฟังด้วยหูหรือฟังด้วยใจ (เกรียงชัย  เหรียญวิริยะกุล. 2548 : 41) 

โดยปกติแล้วมนุษย์ชอบพูดให้คนอื่นฟังแต่ไม่ชอบฟังคนอื่นพูด ซึ่งถ้าเราต้องการจะสร้างความสัมพันธ์ที่ดี 
จ าเป็นที่เราต้องฟังเขาพูดด้วยการมีท่าทีที่ของการเป็นผู้ฟังที่ดี  ซึ่งอาจจะตรงใจ เจ็บใจ หรือถูกใจ บ้างเป็นเรื่อง
ธรรมดา แต่การตั้งใจฟังด้วยท่าทีที่ดีสามารถเปลี่ยนทัศนคติที่ผิดภายในตัวเองได้ เพราะการรับฟังสามารถแก้ความ
เข้าใจผิดได้ การสื่อสารไม่ได้จบลงเพียงแค่พยายามเข้าใจผู้อื่น แต่เราต้องสามารถท าให้คนอื่นเข้าใจเราด้วยเช่นกัน 
ดังนั้นการที่เราฟังคนอ่ืนพูดหรือจะพูดให้คนอื่นฟัง  เราจะต้องสร้างสถานการณ์ที่เป็นมิตรขึ้นมาก่อน เช่น พูดให้เขา
ฟังด้วยเหตุผล ด้วยความรัก และด้วยความจริงใจ ซึ่งหลักการต่างๆ เหล่านี้เรียกว่า “การเจริญสัมพันธไมตรี” เพื่อ
น ามาสู่การเป็นมิตรที่ดีต่อกัน 

หลักการปฏิบัติท่ีน าไปสูก่ารเจริญสัมพันธไมตรี  

หลักการปฏิบัติที่น าไปสู่พุทธวิธีการเจริญสัมพันธไมตรี และการเจริญสัมพันธไมตรีเหล่านี้ก็จะเป็นเหตุเป็น
ปัจจัยที่จะน าไปสู่ความเจริญทั้งในด้านบุคคลและองค์กรต่างๆ หลักการปฏิบัติที่น าไปสู่การเจริญสัมพันธไมตรี เป็น
เหตุเป็นปัจจัยที่จะน าไปสูค่วามเจริญทั้งในด้านบุคคลและองค์กรตา่งๆ จะเห็นว่าหลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนา
เราก็จะพบถึงแนวคิดต่างๆ ของพระพุทธเจ้าที่หลากหลายและมากมายทั้งทางตรงและทางอ้อม ซึ่งหลักค าสอน
เหล่านี้ส่วนหนึ่งเกิดมาจาก จริยาวัตรหรือการปฏิบัติตัวของพระพุทธองค์เองและอีกส่วนหนึ่งเกิดมาจากพระธรรมที่
พระพุทธองค์ได้ทรงตรัสรู้มา ในขณะนั้น เช่น หลักการทูต หลักกัลยาณมิตร เหล่านี้เป็นต้นน าไปสู่พุทธวิธีการเจริญ
สัมพันธไมตรี 

พระพุทธศาสนาได้บัญญัติหลักธรรมตา่งๆ ไว้มากมายในการเป็นแนวปฏิบัติ โดยมีเป้าหมายสูงสุด คือ “การ
บรรลุธรรม” โดยแนวทางการปฏิบัติทางพุทธศาสนาเหล่านั้นจะน าไปสู่ซึ่งความส าเร็จ 3 ประการ คือ  

1) ความส าเร็จส่วนบุคคล คือ ท าให้มีสุขมากและทุกข์น้อยลง และจนถึงระดับที่เรียกว่า ความพ้น
ทุกข ์นั่นเอง  

2) ความส าเร็จของส่วนรวม ซึ่งเกิดจากความร่วมมือทั้งภายในสังคมและระหว่างสังคม หรือทั้ง
ภายในประเทศ ระหว่างประเทศ เหล่านี้เป็นต้น ซึ่งก็คือ สังคมสงบ 

3) ความส าเร็จในสว่นของโลก เมื่อทุกคนมีความสงบสุขทุกสงัคมมคีวามสงบสุขและทุกประเทศมคีวามสงบ
สุข นั่นหมายความว่าโลกย่อมมี สันติภาพ เกิดขึ้น 

ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงได้บัญญัติหลักธรรมต่างๆ เหล่านั้นเพื่อเป้าหมายสูงสุด คือ การบรรลุธรรมใน
ระดับต่างๆ โดยหลักธรรมที่น ามาใช้เพื่อก่อให้เกิดประโยชน์สุขทั้งส่วนบุคคล ส่วนรวม และต่อโลก เช่น  



 

 

 
61 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

 “หิริโอตัปปะ” หรือ “เทวธรรม” คือ ธรรมเครื่องคุ้มครองโลก 
 “โอวาทของพระพุทธเจ้า” คือ การไม่ท าบาป การท าความดี การท าจิตให้ผ่องใส 
 “กศุลมูล 3” คือ การไม่โลภ การไม่คิดร้าย การไม่หลงผิด  
 “ความสามัคคี” คือ ความร่วมมือ เหล่านี้ เป็นต้น 
 พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับการเจริญสัมพันธไมตรีต่างๆ โดยเฉพาะหลักการทูตหรือหลักการเข้าหา
บุคคลที่ควรเข้าหา ดังนั้นหลักการทูตและหลักกัลยาณมิตร เหล่านี้เป็นแนวทางปฏิบัติของพระพุทธศาสนาที่ต้องการ
ให้บุคคลทุกคนมีความสุขและปราศจากความทุกข์ และโดยเฉพาะบุคคลที่อยู่ในฐานะผู้เผยแผ่และผู้รับการเผยแผ่ ยิ่ง
ต้องมีหลักธรรมหรือมีคุณสมบัติประจ าตัวมากกว่าบุคคลที่ด ารงตนตามปกติ ซึ่งเรียกหลักธรรมนี้ว่า (หลัก
กัลยาณมิตร) ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรงวางหลักกัลยาณมิตรเอาไว้ในพุทธวัจนะตอนหนึ่ง ซึ่งกล่าวว่า  
 ดูกรภิกษุท้ังหลาย ภิกษุผู้ประกอบด้วยธรรม 7 ประการควรเสพควรคบเป็นมิตร ควรเข้าไปนั่งใกล้ แม้ถูก
ขับไล่ ธรรม 7 ประการเป็นไฉน คือภิกษุเป็นที่รักใคร่พอใจ 1 เป็นท่ีเคารพ 1 เป็นผู้ควรสรรเสริญ 1 เป็นผู้ฉลาดพูด 1 
เป็นผู้อดทนต่อถ้อยค า 1 พูดถ้อยค าลึกซึ้ง 1 ไม่ชักน าในทางที่ไม่ดี 1  
 ดูกรภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้ประกอบด้วยธรรม 7 ประการนี้แล ควรเสพ ควรคบเป็นมิตร ควรเข้าไปนั่งใกล้ 
แม้ถูกขับไล่ ฯ  

ภิกษุเป็นท่ีรักใคร่ พอใจ เป็นท่ีเคารพ ควรสรรเสริญ ฉลาดพูด อดทนต่อถ้อยค า พูดถ้อยค าลึกซึ้ง ไม่ชักน า 
ในทางที่ไม่ดี ฐานะเหล่านี้มีอยู่ในภิกษุใด ภิกษุนั้นเป็นมิตรแท้ มุ่งอนุเคราะห์แต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ ผู้ประสงค์ จะคบ
มิตร ควรคบมิตรเช่นนั้น แม้จะถูกขับไล่ฯ (องฺ.สตฺตก. 23/34/35-36)  

ดังนั้นบุคคลที่ต้องการจะเจริญสัมพันธไมตรีกับบุคคลหรือหน่วยงานองค์กรใดก็ตาม ก็จ าเป็นที่จะต้องมี
หลักการทูตหรือหลักกัลยาณมิตร ในการสื่อสารเพื่อที่จะก่อให้เกิดความเจริญในด้านต่างๆ ที่จะตามมา การเข้าหา
บุคคลที่ควรเข้าหาเรียกว่า (หลักการแสวงมิตรที่ดี) ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าคุณสมบัตินักการทูตหรือ คือ นักการ
ทูตต้องรู้ว่า ตนท าหน้าที่อะไร และท าหน้าท่ีต่อใคร ท่ีไหนเมื่อไรอย่างไร  

คุณสมบัตินักการทูต  

การทูต เป็นศิลปะและทักษะการเจรจาสนทนาสื่อสาร รวมถึงการติดต่อธุระต่างๆระหว่างบุคคลที่  ได้รับ
การรับรองอย่างเป็นทางการให้เป็นตัวแทนการเจรจาขององค์กร หรือประเทศ  

การทูต เป็นการแสดงถึงการเช่ือมสัมพันธไมตรรีะหว่างกัน ให้มีความสัมพันธ์ทางด้านต่างๆ ที่ประเทศนั้นๆ 
มีต่ออีกประเทศหนึ่ง โดยจะมีข้อตกลงที่เป็นลายลักษณ์อักษร เช่น การทูตเช่ือมความสัมพันธ์  ระหว่าง ไทย–ญี่ปุ่น 
โดยมีท่านทูตไปประจ าทั้ง 2 ประเทศเป็นต้น หากเกิดความขัดแย้งระหว่างประเทศ เราสามารถเรียกทูตกลับประเทศ
ไทย หรือเรียกว่าการลดความสัมพันธ์ระหว่างกัน  

ทูตคือใคร นักการทูตคือผู้ที่ท าหน้าท่ีเป็นผู้แทนของผู้น าประเทศและเป็นผู้แทนในการติดต่อกับอีก รัฐหนึ่ง 
เช่นการพบปะหารือ ระหว่างผู้น าสิงคโปร์กับนายกรัฐมนตรีไทยถือเป็นการติดต่อรัฐทั้งสอง ในกรณีที่ผู้น ารัฐมีความ



 

 

 
62 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

สนิทกันก็อาจจะยกหูโทรศัพท์คุยระหว่างกันได้เลย ซึ่งก็ถือสิ่งที่พูดหรือตกลงกันทางโทรศัพท์นั้นคือความตกลง
ระหว่างประเทศทีเดียว นอกจากนี้การติดต่อกันจะท ากันทางหนังสือก็ได้เช่น สารแสดงความยินดีของนายกรัฐมนตรี
ไทยในโอกาสที่นายโดนัลด์ ทรัมป์ ได้รับเลือกตั้ง ซึ่งโดยปกติจะท าผ่านช่องทางการทูต ก็คือผ่านกระทรวงการ
ต่างประเทศ นอกจากการติดต่อตามรูปแบบ ดังกล่าวข้างต้นแล้วมีเหมือนกันที่การติดต่อระหว่างรัฐจะท าผ่าน
สื่อมวลชนโดยการให้สัมภาษณ์ของผู้น าประเทศหนึ่ง เช่น นายกรัฐมนตรีพาดพิงถึงอีกประเทศหนึ่ง ท าให้อีกประเทศ
ต้องตอบโต้ทางสื่อมวลชน อย่างน้ี เรียกว่าเป็นการติดต่อแบบตอบโต้ระหว่างรัฐซึ่งมักจะเป็นเรื่องที่มีความขัดแย้งกัน
มากกว่าท่ีจะสร้างสัมพันธ์ (จุฑารัตน์  โสดาศรี, เอกสารอัดส าเนา : 2)  

การทูตถือว่าเป็นหัวใจส าคัญของความสัมพันธ์ระหว่างประเทศเนื่องจากตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน การ
ด าเนินความสัมพันธ์ระหว่างประเทศที่เกิดขึ้นมีลักษณะข้ามพรมแดน มีทั้งความร่วมมือและความขัดแย้งดังนั้น
เพื่อท่ีจะหาขอ้ยุติ ข้อพิพาทและความขัดแย้งรวมถึงการส่งเสริมความสัมพันธ์อันดีระหว่างรัฐ จึงเกิดการเจรจาด้วย
เหตุนี้การเจรจาก็คือเครื่องมือทางการทูตนั่นเองการทูตจึงเป็นเครื่องมือส าคัญพื้นฐาน ในการแลกเปลี่ยนทาง
การเมืองระหวา่งรัฐบาลประเทศตา่งๆ โดยการเจรจา (จุฑาทิพ  คล้ายทับทิม, 2551 : 32) ดังนั้น นักการทูตต้องรู้ว่า 
ตนท าหน้าท่ีอะไร คุณสมบัติของนักการทูต 8 ประการ 

คุณสมบัตินักการทูต 8 ประการ อธิบายได้ดังนี้ 
1. โสตา การเป็นผู้รับฟัง ผู้เป็นนักการทูตจ าเป็นต้องเป็นผู้รู้จักฟังคนอื่น คือ ต้องฟังเป็น หรือต้องรู้จักฟัง 

ไม่ใช่คิดแต่จะพูดให้คนอ่ืนฟังอย่างเดียว นักการทูตจ าเป็นต้องเข้าใจความประสงค์หรือความมุ่งหมายของผู้อื่นอย่าง
ถูกต้องและรวดเร็ว วิธีที่จะให้เข้าถึงจุดมุ่งหมายนี้ได้ง่ายที่สุดก็คือการฟังผู้อื่นพูด การฟังเป็นและรู้จักฟัง ย่อมสามารถ
ท าให้ทราบและเข้าใจได้ว่าเรื่องที่ก าลังสนทนากันอยู่นั้นผู้อื่นมีความรู้สึกอย่างไร การได้ทราบเช่นนี้ย่ อมท าให้เรา
สามารถก าหนดท่าทีของเราได้ว่า เราควรพูดหรือปฏิบัติให้เหมาะสมแก่สถานการณ์นั้นๆ อย่างไร จึงจะสามารถถือเอา
ประโยชน์ได้มากที่สุดเท่าที่จะเป็นได้ 

2. สาเวตา ให้ผู้อื่นรับฟัง นักการทูตนอกจากจะต้องฟังและรู้จักฟังผู้อื่นพูดแล้ว ยังต้องเป็นผู้มี
ความสามารถที่จะท าให้ผู้อื่นรับฟังการพูดของตนด้วย เพราะการที่จะท าให้ผู้อื่นเข้าใจเราได้ตามที่เราประ สงค์ 
จ าเป็นต้องอาศัยการพูดเป็นเครื่องมือท่ีส าคัญที่สุด สุภาษิตโบราณไทยจึงว่า “ปากเป็นเอก เลขเป็นโท หนังสือเป็นตรี 
ช่ัวดีเป็นตรา” นักการทูตท่ีช านาญย่อมสามารถใช้ค าพูดคลี่คลายสถานการณ์ที่เลวร้ายให้กลายเป็นดีได้ สามารถพูด
ให้เกิดสันติภาพก็ได้ หรือจะพูดให้เกิดสงครามล้างผลาญกันก็ได้ ความสามารถในการท าให้ผู้อื่นรับฟัง จึงจัดเป็น
คุณสมบัติพิเศษอย่างหนึ่งของผู้เป็นทูต 

3. อุคคเหตา คงแก่เรียน นักการทูตจ าเป็นต้องมีความรู้ทางด้านประวัติศาสตร์ของโลกเป็นอย่างดี และ
ต้องมีความรู้เกี่ยวกับสถานการณ์ปัจจุบันเป็นอย่างดีด้วย กล่าวอีกอย่างหนึ่งก็คือนักการทูตจ าเป็นต้องมีความรู้
รอบตัว โดยเฉพาะอย่างยิ่งความรู้เกี่ยวกับประเทศที่ตนไปประจ าอยู่ในฐานะผู้แทนประเทศตน การที่จะมีความรู้
ดังกล่าวนี้ได้นักการทูตจ าต้องเป็นผู้สนใจใฝ่หาความรู้อยู่เสมอ และต้องท าให้ความรู้ของตนทันสมัยอยู่เสมอ จึงต้อง
เรียนมาก อ่านมาก และฟังมาก กล่าวอีกอย่างหนึ่ง ความรอบรู้ย่อมน าไปสู่ความส าเร็จทางการทูต 



 

 

 
63 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

4. ธาเรตา ความจ าดี นอกจากต้องเรียนมาก อ่านมากและฟังมากแล้ว นักการทูตจ าเป็นต้องมีความทรง
จ าดีด้วย สิ่งท่ีเรียน อ่าน และฟังมาแล้ว หากไม่สามารถจดจ าอะไรไว้ได้เลย ก็ไม่มีประโยชน์อะไร ยิ่งเป็นนักการทูต 
การสามารถจดจ าเรืองราวเหตุการณ์ ตลอดจนรายละเอียดต่างๆได้มากเพียงใด ก็ยิ่งเป็นประโยชน์แก่หน้าที่การงาน
และความรับผิดชอบของตนมากเพียงนั้น ส าหรับคนธรรมดาสามัญการหลงลืมบางสิ่งบางอย่างในบางครั้งอาจจะไม่
เสียหายอะไรมากนัก แต่ส าหรับผู้เป็นทูตหรอืนักการทูตการหลงลมืบางอย่างหรอืการนัดหมายบางครัง้ อาจก่อให้เกิด
ความเสียหายอย่างร้ายแรงแก่ตนเองและประเทศของตนได้อย่างเกินความคาดหมาย การทรงจ าไว้ดีหรือการมีความ
ทรงจ าดีจึงเป็นสิ่งที่มีอุปการคุณต่อหน้าท่ีทางการทูตเป็นอย่างมาก 

5. วิญญาตา รู้เอง ค าว่ารู้เอง ส าหรับนักการทูตในที่นี้หมายถึงความพยายามที่จะหยั่งรู้และเข้าใจ
ภาวการณ์และสถานการณ์ได้ตามสภาพความเป็นจริง และตามสภาพของเหตุปัจจัย เช่น เมื่อมีสถานการณ์อย่างหนึ่ง
เกิดขึ้นก็สามารถที่จะพิจารณาสาวไปหาเหตุได้ว่าสถานการณ์เช่นนั้นเกิดขึ้นจากสาเหตุอะไร อย่างนี้เรียกว่ ารู้อดีต 
และเมื่อเกิดสถานการณ์เช่นนั้นขึ้นแล้วจะน าไปสู่ผลอย่างไรบ้าง สามารถที่จะคาดการณ์ถึงผลที่จะเกิดตามมาใน
อนาคตได้อย่างถูกต้องหรืออย่างใกล้เคียงกับความเป็นจริง อย่างนี้เรียกว่ารู้อนาคต นอกจากนี้การรู้เองยังหมายถึง 
ความสามารถท่ีจะเข้าใจผู้อื่นได้อย่างถูกต้อง รู้และเข้าใจความหมายหรือความมุ่งหมายแห่งค าพูดของผู้อื่น ว่าที่เขา
พูดเช่นนั้นหมายความว่าอย่างไร หรือเขามีความมุ่งหมายอย่างไร 

6. วิญญาเปตา ให้ผู้อื่นรู้ตาม ความสามารถท่ีนับว่าจ าเป็นอีกอย่างหนึ่งของผู้เป็นนักการทูต ก็คือสามารถ
ท าให้ผู้อื่นรู้และเข้าใจความมุ่งหมายของตนได้อย่างถูกต้อง ความสามารถข้อน้ีคู่กับข้อท่ี 2 เรื่องให้ผู้อื่นรับฟัง ซึ่งต้อง
ไปด้วยกัน คือเมื่อสามารถท าให้ผู้อื่นรับฟังการทูตของตนแล้วก็จ าเป็นต้องให้เขาสามารถรู้ละเข้าใจในสิ่งที่ตนพูด 
รวมทั้งสามารถทราบความมุ่งหมายของตนด้วย เข้าท านองว่าเราต้องการให้ผู้อื่นรู้และเข้าใจเราอย่างไร ผู้อื่นก็
สามารถรู้และเข้าใจเราอย่างนั้น สิ่งใดเราต้องการให้เขาเข้าใจแจ่มแจ้ง สิ่งใดที่เราต้องการให้เขาเข้าใจอย่างคลุมเครือ 
เขาก็เข้าใจอย่างนั้น ความสามารถเช่นนี้เป็นสิ่งจ าเป็นอย่างหนึ่งส าหรับผู้เป็นทูต 

7. กุสโล สหิตาสหิตัสสะ เป็นผู้ฉลาดต่อสิ่งที่ดีมีประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ นักการทูตจ าเป็นต้องมีความ
เฉลียวฉลาดหรือต้องสามารถแยกแยะได้ว่าอะไรดีไม่ดี อะไรเป็นประโยชน์หรือไม่เป็นประโยชน์ เพราะความ
ประพฤติหรือการกระท าของตนย่อมมีผลกระทบต่อผลประโยชน์ของประเทศของตนเสมอ เนื่องจากทูตด ารงอยู่ใน
ฐานะเป็นผู้แทนแห่งรัฐบาลของประเทศของตน สิ่งใดดีและมีประโยชน์ต่อประเทศของตนผู้เป็นทูตต้องรีบฉวยโอกาส 
แต่สิ่งใดท่ีไม่เป็นผลดีต่อประเทศของตนก็ต้องหลีกเลี่ยง ผู้เป็นทูตจ าเป็นต้องค าค านวณถึงผลได้ผลดีก่อนที่จะกระท า
หรือพูดสิ่งใดออกไป 

8. โน กลหการโก ไม่ก่อการทะเลาะวิวาท ผู้เป็นทูตย่อมมีฐานะเป็นผู้แทนของรัฐบาลที่ส่งไปติดต่อกับ
ต่างประเทศหรือไปประจ าในต่างประเทศ ทูตมีหน้าที่ส าคัญ 2 ประการ คือ (1) เพื่อเจริญสัมพันธไมตรีกับมิตร
ประเทศ และ (2) เพื่อดูแลรักษาผลประโยชน์ของประเทศตน เมื่อหน้าที่มีอยู่อย่างนี้ การท าหน้าที่ให้สมบูรณ์ที่สุดผู้
เป็นทูตจึงต้องเป็นผู้เยือกเย็นสุขุม เก็บกดอารมณ์ได้ ไม่ลุอ านาจแก่โทสะ อันจะน าไปสู่การทะเลาวิวาท เพราะหาก



 

 

 
64 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

ก่อการทะเลาะวิวาทขึ้นเมื่อใด ประสิทธิภาพในการเป็นทูตจะหมดลงทันทีเมื่อนั้น การไม่ก่อการทะเลาะวิวาทจึงเป็น
คุณสมบัติส าคัญของผู้เป็นทตูอีกอย่างหนึ่ง (พระไตรปิฎก ฉบับบาลีสยามรัฐ (ภาษาไทย) 23/23/106) 

องค์แห่งผู้เป็นทูตทั้ง 8 ประการตามค าสอนของพระพุทธศาสนาดังกล่าวมาแล้ว จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้า
จะได้สอนเรื่องนี้ไว้ตั้งสองพันกว่าปีแล้ว ก็ยังสามารถน ามาใช้ได้ดีกับปัจจุบัน อาจกล่าวได้ว่าวงการทูตสมัยปัจจุบันได้
ใช้หลักการทูตทั้ง 8 ประการนี้อยู่  ซึ่งเป็นการแสดงให้เห็นว่าหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่ไม่ล้าสมัย แม้
กาลเวลาจะผ่านไปนานเพียงใดก็ตาม  ตัวอย่างเช่น ในสมัยอยุธยาสมเด็จพระนารายณ์มหาราช ครองราชย์ (พ.ศ.
2199-พ.ศ.2231) ทรงเป็นพระมหากษัตริย์ไทยสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย โดยในยุคสมัยของพระองค์นั้นกรุงศรี
อยุธยามีความเจริญ รุ่งเรืองทั้งด้านการทหาร วรรณคดี และการทูต ดังน้ันทางด้านกรุงศรีอยุธยาจึงได้ส่งคณะราชทูต
ไปเจริญสัมพันธไมตรีกับฝรั่งเศส ในรัชสมัยพระเจ้าหลุยส์ที่ 14 และทางฝรั่งเศสก็ได้ส่งคณะราชทูตมาเจริญ
สัมพันธไมตรีกับกรุงศรีอยุธยาถึง 3 คณะ โดยสองคณะแรกในรัชสมัยของพระองค์ และอีกหนึ่งคณะในรัชสมัยพระ
เพทราชา โดยทางฝรั่งเศสได้จัดเครื่องราชบรรณาการมาถวายโดยมีมูลค่าถึงสี่แสนปอนด์  โดยหนึ่งในบรรดาเครื่อง
ราชบรรณาการที่จัดมาถวายแก่สมเด็จพระนารายณ์มหาราช  คือ "แผนที่ดาราศาสตร์” เป็นลูกโลกท าด้วยทองแดง
ปิดทอง เส้นผ่าศูนย์กลางสองฟุตครึ่ง ฐานท าด้วยเงินอย่างงดงาม เหล่านี้เป็นต้น  

ดังนั้น การเจริญสัมพันธไมตรีจึงจ าเป็นที่จะต้องมีหลักการทูตและที่ส าคัญต้องเปิดใจให้กว้างเพื่อยอมรับ
กับแนวคิดที่แตกต่างออกไปจากทัศคติที่เรามี และการที่จะเปิดใจให้กว้างได้ก็จ าเป็นที่จะต้องลดละอัตตา หรือความ
เป็นตัวตนของเราก่อน เพื่อท่ีจะยอมรับความคิดเห็นของบุคคลอื่นที่ไม่เหมือนเราหรือต่างจากเราได้ ดังนั้นในขั้นนี้เรา
ต้องท าความเข้าใจกับหลักธรรม 2 ประเภทคือ “ทิฏฐิ กับ มานะ” ก่อนในเบื้องต้น ซึ่งทั้งทิฏฐิและมานะจะอยู่ใน
หลักธรรมที่เรียกว่า (ปปัญจธรรม ) 

โดย ปปัญจธรรม หมายความว่า “ธรรมเป็นเครื่องเนิ่นช้า” ซึ่งถือได้ว่าเป็นตัวแปรส าคัญประการหนึ่งที่ท า
ให้มนุษย์และสังคมเกิดความขัดแย้ง เหตุผลส าคัญที่ท าให้หมวดธรรมกลุ่มนี้ได้ช่ือว่า เนิ่นช้า  ก็เพราะเมื่อปปัญจธรรม
เกิดขึ้นหรือมีอยู่ในบุคคลใด หรือองค์กร หรือกลุ่มบุคคลใด ก็จะท าให้บุคคล หรือองค์กรนั้นเกิดการพัฒนาไปอย่าง
ล่าช้า หรือพัฒนาศักยภาพภายในได้อย่างล่าช้าน่ันเอง ปปัญจธรรม นี้ ประกอบไปด้วยหลักธรรมที่ส าคัญ 3 ประการ 
กล่าวคือ ตัณหา ทิฏฐิ และมานะ (ม.อุ. 14/393/445) 

ทั้งสามประการถือว่า มีอิทธิพล และมีความส าคัญอย่างยิ่ งที่จะเป็นตัวปัญหาหรืออุปสรรคในการเจริญ
สัมพันธไมตรี โดยเฉพาะ “ทิฏฐิกับมานะ”  

ทิฏฐิ หมายถึง “ความเห็น” ทิฏฐิในบริบทนี้ได้แก่ทิฏฐิในแง่ “ลบ” ประกอบไปด้วยสักกายทิฏฐิ 20 
มิจฉาทิฏฐิ 10 อันตคาหิกทิฏฐิมีวัตถุ 10 จนถึงทิฏฐิ 62 การที่มนุษย์ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิ (ทิฏฐุปาทาน) อย่างใดอย่าง
หนึ่งดังที่ได้กล่าวแล้ว จึงท าให้เกิดการทะเลาะวิวาทกันในกลุ่มของคนที่มีความเห็นแตกต่างกันแต่ไม่ยอมรับ (ขุ.ม. 
29/115/341) ความคิดเห็นของ คนอื่น เนื่องจากบุคคลแต่ละคนมีจุดยืนของตัวเอง ด้วยเหตุผลดังกล่าว 
พระพุทธเจ้าทรงย้ าว่า “ชนเหล่าใดยังถือทิฏฐิ (ขุ.ม. 29/82/244-245) ชนเหล่านั้น ย่อมเที่ยวกระทบกระทั่งกันใน
โลก” (ขุ.ม. 29/82/243) และ “สัตว์ทั้งหลายผู้ยึดถือในทิฏฐิทั้งหลายว่า ยอดเยี่ยม ย่อมท าทิฏฐิใดให้ยิ่งใหญ่ในโลก



 

 

 
65 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

กล่าวทิฏฐิอื่นทุกอย่างนอกจากทิฏฐินั้นว่าเลว เพราะฉะนั้น สัตว์เหล่านั้นจึงไม่ล่วงพ้นการวิวาทไปได้” (ขุ.สุ. 
25/803/694)  

ดังจะเห็นได้จากกรณีของพราหมณ์ที่ถือทิฏฐิต่างกันว่า สิ่งทั้งปวงเป็นที่พอใจแก่เรา สิ่งทั้งปวงไม่เป็ นที่
พอใจแก่เรา บางสิ่งเป็นที่พอใจแก่เรา และบางสิ่งไม่เป็นที่พอใจแก่เรา” จึงทุ่มเถียงกัน เมื่อทุ่มเถียงกัน ท าลายกัน 
และเบียดเบียนกัน (ม.ม. 13/202-204/239-242)  อย่างไรก็ตาม การขัดแย้งกันในลักษณะนี้มิได้เกิดขึ้นเฉพาะ
พราหมณ์ หรือเจ้าลัทธิต่างๆ แต่ประการใด แม้ในหมู่สมณะก็เช่นเดียวกัน ดังที่พราหมณ์อารามทัณฑะได้ถามพระ 
มหากัจจายนะว่า “อะไรเป็นเหตุ เป็นปัจจัยให้สมณะขัดแย้งกับสมณะ” ท่านก็ตอบว่า “เพราะความยึดมั่นทิฏฐิราคะ 
ตกอยู่ในอ านาจทิฏฐิราคะ ก าหนัดยินดีในทิฏฐิราคะ ถูกทิฏฐิราคะกลุ้มรุม และถูกทิฏฐิราคะครอบง าเป็นเหตุ  แม้
สมณะก็ขัดแย้งกับสมณะ” (องฺ.ทุก.อ. 2/38/48)  

มานะ ว่า “การถือตัว กิริยาที่ถือตัว ภาวะที่ถือตัว ความล าพองตน ความทะนงตน ความเชิดชูตนเป็นดุจธง 
ความเห่อเหิม ความที่จิตต้องการเชิดชูตนเป็นดุจธง” (ขุ.จู. 30/103/353) ปัญหาก็คือ “อะไรที่ท าให้มนุษย์ส าคัญตัว
ว่าดีกว่าคนอ่ืน” จากการศึกษาพบว่า มนุษย์ใช้สถานะของความเป็นชาติ โคตร ความเป็นบุตรของผู้มีตระกูล ความ
เป็นผู้มีรูปงาม ทรัพย์ การศึกษา หน้าที่การงาน หลักแห่งศิลปวิทยา วิทยฐานะ ความคงแก่เรียน ปฏิภาณ หรือ สิ่ง
อื่นนอกจากท่ีกล่าวแล้วว่า เราเลิศกว่าเขา” (ขุ.จู. 30/103/351-353) หากวิเคราะห์ในประเด็นนี้ก็คือ มนุษย์ได้อาศัย
คุณสมบัติดังกล่าวเป็นเครื่องมือส าคัญในการแสดงตน หรือแสดงตัวว่า “ตัวเองดี” หรือ “เด่นกว่า คนอื่น” ใน
คุณสมบัติเหล่านั้น และนั่นจึงเป็นที่มาของการ “ถือตัว” และ “ยึดมั่นในความถือตัว” 

ดังนั้นการถือตัว (มานะ) เป็นสาเหตุส าคัญที่น าไปสู่การลบหลู่ ดูหมิ่น และเกลียดชัง คน อื่น ดังจะเห็นได้
ชัดเจนจากกรณีของ “เจ้าศากยะ” มีความถือตัวว่า เผ่าพันธุ์ของตัวเองเป็นเผ่าพันธุ์ที่ดี บริสุทธิ์ และวิเศษกว่าคนอื่น 
ฉะนั้น จึงเป็นไปไม่ได้ที่ธิดากษัตริย์ศากยะจะต้องไปแต่งงานกับพระเจ้าปเสนทิโกศลที่มี “ที่มา” หรือ “ต้นก าเนิดไม่
ชัดเจน” และในขณะเดียวกัน การที่ลูกหลานของเจ้าศากยะจะไหว้พระเจ้าวิฑูฑภะ ก็เป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้เช่นเดียวกัน 
และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง การที่พระเจ้าวิฑูฑภะซึ่งเป็นลูกนางทาสีจะนั่งตั่งของเจ้าศากยะก็นับเป็นการกระท าที่ “น่า
รังเกียจ” ฉะนั้นจึงต้องใช้น้ านมล้าง การกระท า และแสดงออกในลักษณะนี้ ย่อมนับว่าเป็นการดูหมิ่น ชิงชัง และรังเกียจ
คนอื่น และการกระท าดังกล่าวนั่นเองได้น าไปสู่ “ภาวะแห่งการเกลียดชัง” ที่พระเจ้าวิฑูฑภะมีต่อเจ้าศากยะจนน าไปสู่ 
“สงครามฆ่าล้างเผ่าพันธุ”์ ในที่สุด 

และด้วยเหตุผลดังกล่าวจึงท าให้พระพุทธเจ้าต้องย้ าเตือนพระภิกษุท้ังหลายว่า (ขุ.ม. 29/153/420) “ภิกษุ
ไม่พึงส าคัญตนว่า เราเลิศกว่าเขา เราด้อยกว่าเขา หรือว่าเราเสมอเขาเพราะคุณธรรมนั้น” การย้ าเตือนในลักษณะ
ดังกล่าวนั้น ย่อมเป็นเพราะพระองค์ได้ทรงมองเห็นหายนะที่จะเกิดขึ้นแก่ตัวของพระภิกษุในแง่ของการฝึกฝนพัฒนา
ตนเอง และการด ารงตนอยู่ในสังคมสงฆ์และสังคมอื่นๆ นั้นเอง 

ดังนั้นเมื่อได้อธิบายถึงหลักทางการทูตในทางพระพุทธศาสนาแล้วก็จ าเป็นที่จะต้องอธิบายหลัก
กัลยาณมิตร ซึ่งมีความเช่ือมโยงกับหลักการทูต กล่าวคือการด าเนินการทูตต้องด า เนินบนฐานของความเป็น
กัลยาณมิตร คือความหวังดีความปรารถนาดีต่อกันนั่นเอง ไม่ว่าจะเป็นบุคคลต่อบุคคลหรือต่อองค์กรก็ตาม 



 

 

 
66 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

พุทธวิธีการเจริญสัมพันธไมตรี 

หลักธรรมหรือแนวคิดที่น าไปสู่การเจริญสัมพันธไมตรี ในพระพุทธศาสนามีหลักธรรมมากมาย ในทาง
พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นค าสอนของพระพุทธเจ้า เช่น การท าดีได้ดี การท าช่ัวได้ช่ัว การเข้าหาบัณฑิต การหลีกเลี่ยง
คนพาล การสมานฉันท์เพื่อยังประโยชน์ให้เกิดขึ้น หรือการท าจิตใจให้สงบ เหล่านี้เป็นต้น ซึ่งประโยชน์ที่เกิดขึ้นจาก
ค าสอนเหล่านี้ก็จะมีทั้งส่วนบุคคลและส่วนของมหาชน (รัฐ) ซึ่งในส่วนของมหาชน หรือรัฐ ทางพระพุทธศาสนาก็จะมี
หลักธรรมต่างๆ เพื่อท่ีจะให้ผู้น ารัฐหรือบุคคลที่ส าคัญของรัฐได้ท าหน้าที่ของตนเพื่อประโยชน์ของมหาชนหรือแก่รัฐ
เหล่านั้น เช่น คุณสมบัติของนักการทูต หรือหลักกัลยาณมิตร ซึ่งนักการทูตต้องท าหน้าที่เพื่อเจริญสัมพันธไมตรีกับ
หมู่มิตรประเทศต่างๆ เพื่อให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน หรือเพื่อป้องกันความขัดแย้งที่จะเกิดขึ้น และยังเป็นไปเพื่อ
การไกล่เกลี่ยยามเมื่อมีปัญหาหรือความขัดแย้งเกิดขึ้น ซึ่งหลักธรรมที่เกี่ยวกับการเจริญสัมพันธไมตรีกับบุคคลต่างๆ 
รวมถึงสังคมต่างๆ ที่ต้องการความเจริญและความสงบสุข  ซึ่งทางพระพุทธศาสนาได้จัดวางเอาไว้อย่างมากมาย 
ได้แก่ หลักกัลยาณมิตร  

หลักกัลยาณมิตร ซึ่งจัดได้เป็น 7 ประการ ดังนี้ 
1. ปิโย คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของความน่ารักน่าพึงพอใจ อธิบาย คือ บุคคลที่เป็นที่รักหรือมีความ

น่ารัก สามารถสร้างความประทับใจให้แก่คนรอบข้างได้ โดยเฉพาะคนที่จะมาสื่อสารด้วย เช่น ครูต้องท าตนให้เป็นที่
รักของศิษย์ พ่อค้าต้องท าตนให้เป็นที่รักของลูกค้า นายต้องท าตนให้เป็นที่รักของลูกน้อง เหล่านี้เป็นต้น ซึ่งคนที่จะ
ท าหน้าที่ในการสื่อสารจะต้องแสดงกิริยาในทางบวกอย่างต่อเนื่อง จนสามารถสร้างความรู้สึกที่ดีให้เกิดขึ้นแก่ผู้รับ
สาร มีความรัก ความหวังดี เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ตามสมควรแก่กรณีของบุคคล จนผู้รับสารมีความรัก
ไว้วางใจ อบอุ่น ความมั่นใจในตัวของผู้สื่อสาร  

2. ครุ คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของความน่าเคารพน่านับถือ วางตนให้สอดคล้องกับเหตุผลฐานะของตน 
ปฏิบัติสัมพันธ์ระหว่างตนกับคนอื่น เช่นมี กาละ เทศะ ความเหมาะสม ต่อ กลุ่มคนกลุ่มบุคคล มีหลักการในการ
พิทักษ์ความเป็นธรรม ความยุติธรรม ไม่มีปัญหาด้านความประพฤต ิความรอบรูใ้นเรื่องที่ตนจะสื่อสาร การจะยกย่อง
หรือต าหนิก็มีเหตุผลอาศัยการกระท าของเขาเป็นเหตุควรยกย่องหรือต าหนิ ซึ่งก่อนที่จะยกย่องใครหรือต าหนิใคร   
ก็จะต้องผ่านการใช้ปัญญาพิจารณาเทียบเคียงโดยรอบคอบเสียก่อน  

3. ภาวนีโย คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของการทรงคุณวุฒิน่าเจริญใจ มีการฝึกตนอยู่อย่างสม่ าเสมอ มี
ความพร้อมที่จะฟังความคิดเห็นของผู้อื่น สามารถพัฒนาตนจนมีความช านิช านาญเฉพาะด้านหรือหลายๆ ด้าน จนมี
ความสามารถในการท างาน มีความคล่องตัวในภารกิจที่ตนต้องรับรับผิดชอบ หากสามารถพัฒนาตนจนมีความโดด
เด่นในด้านความประพฤติสังคมยอมรับว่าเป็นปูชนียบุคคลของสังคมแล้วประสิทธิภาพในการสื่อสารเรื่องอะไรก็ตาม 
จะง่ายขึ้นมีผลส าเร็จได้เร็วขึ้น เพราะเป้าประสงค์หลักของการสื่อสารในพระพุทธศาสนา คือการส าแดงสิ่งที่เป็น
ประโยชน์ อันมีลักษณะเกื้อกูลสามารถอ านวยความสุขแก่ผู้รับสารเป็นประการส าคัญ  



 

 

 
67 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

4. วตฺตา คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของการรู้จักวิธีการอธิบายหรือช้ีแจงให้เข้าใจได้ มีความพยายามใน
การอธิบายหรือช้ีแจงเพื่อให้ผู้ฟังเกิดความรู้ความเข้าใจเพื่อให้เห็นคุณและโทษ ของสิ่งที่มีการช้ีแจงในขณะนั้นๆ การ
ใช้วาจาจริงเป็นท้ังศาสตร์และศิลปะในเวลาเดียวกัน ซึ่งการสื่อสารในแต่ละคราวนั้นแม้จะคงวัตถุประสงค์เดิมไว้แต่ก็
ต้องมีการยักย้ายเปลี่ยนแปลงวิธีการในการน าเสนอ คือ ยามใดควรพูดอย่างไรกับใครเรื่องอะไร โดยวิธีใด มี
ความสามารถช้ีแจงให้เกิดความชัดเจนในเรื่องที่ตนแสดง เพื่อช้ีให้เห็นโทษและมีความส านึกที่จะหลีกหนีจากโทษนั้น 
หรือเพื่อให้เห็นคุณและโดยความเป็นคุณประโยชน์ก็พร้อมที่จะก้าวไปสู่ผลส าเร็จในเรื่องนั้นๆ   

5. วจนกฺขโม คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของความอดทนต่อถ้อยค าผู้อื่น มีความอดกลั้นอดทนต่อการฟัง
คนอื่น ไม่ว่าจะเป็นการตอบ การถาม การช้ีแจง หรือการพูดในลักษณะใดก็ตาม คนเรามีความแตกต่างกันจนไม่
อาจจะพูดเพียงอย่างใดอย่างหนึ่งแก่คนทุกคนด้วยข้อความอันเดียวกันได้ ความพร้อมที่จะอดกลั้นอดทนต่อกิริยา 
วาจา ที่ไม่เป็นมิตรของคนอื่นมีความจ าเป็นอย่างยิ่ง ยิ่งต้องสื่อสารติดต่อกับคนจ านวนมากเท่าไหร่ ความอดทนก็
จะต้องมีเพิ่มมากขึ้นตามล าดับ ยิ่งในบางกรณีคนฟังมีความรู้สึกเป็นปฏิปักษ์ หรือบุคคลที่มีแนวคิดตรงข้ามกัน 
โดยเฉพาะความอดกลั้นความอดทนยิ่งต้องใช้มากเป็นพิเศษ  

6. คมฺภีรญฺจ กถ กตฺตา คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของการอธิบายให้เข้าใจอย่างลึกซึ้งได้ สามารถที่จะ
อธิบายขยายความเรื่องที่น าเสนอให้เห็นถึงที่ไปที่มาอย่างลึกซึ้งและแจ่มแจ้งในเรื่องนั้นๆ มีความเช่ือมโยงไปหาเหตุ
และผลต่างๆ ในสิ่งท่ีน าเสนอได้ จนผู้ฟังเกิดความความเข้าใจ มีความศรัทธาเลื่อมใสในเรื่องที่แสดงเหล่านั้น 

7. โน จฏฺฐาเน นิโยชเย คือ บุคคลที่ตั้งอยู่บนฐานของความหวังดีเสมอ ไม่ควรชักน าผู้ฟังไปในทางที่ไม่
ชอบไม่ควร เพราะการสื่อสารในทางพระพุทธศาสนาต้องการจะให้ผู้ฟังไดร้ับประโยชน์เปน็สิ่งท่ีส าคัญกว่าสิ่งอื่นใด ซึ่ง
บุคคลถ้ามีหลักของกัลยาณมิตรต่อกัน ก็จะก่อให้เกิดประโยชน์ทั้งส่วนของตนเองและส่วนผู้อื่นและสังคมส่วนรวม
ต่อไป  

บทสรุป 

การน าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นวิธีการเป็นแนวทางปฏิบัติ ในการเจริญสัมพันธไมตรี จึงจ าเป็นที่
จะต้องมีหลักการทูตและที่ส าคัญต้องเปิดใจให้กว้างเพื่อยอมรับกับแนวคิดที่แตกต่างออกไปจาก    ทัศนคติที่เรามี 
(คิดบวก) และการที่จะเปิดใจให้กว้างได้ก็จ าเป็นที่จะต้องลดละอัตตา หรือความเป็นตัวตนของเราก่อน เพื่อที่จะ
ยอมรับความคิดเห็นของบุคคลอื่นที่ไม่เหมือนเราหรือต่างจากเราได้ โดยธรรมชาติของการคบค้าสมาคมแล้วทุกคนไม่
ว่าจะเป็นใครก็ตามก็มักที่จะปรารถนาสิ่งที่ดีๆให้แก่ตัวเองกันทั้งนั้น เช่น ต้องการความเจริญรุ่งเรื่อง ต้องการความ
ปลอดภัย ต้องการความก้าวหน้า ต้องการคุณภาพชีวิตที่ดีกว่า ดังนั้น 1) สังคมที่ทุกคนมีทัศนคติที่ดีต่อกันใน
ความหมายที่ ที่เรียกว่า คิดบวก 2) สังคมที่ทุกคนปรารถนาก็คือสังคมในความหมายที่เรียกว่า สังคมเชิงบวก คือ
สังคมที่มีความหวังดีต่อกัน นั่นเอง และการที่จะสร้างความหวังดีหรือสร้างสายสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน  ต้องอาศัยเครื่องมือ
หรือแนวคิดในการสื่อสายสัมพันธ์ที่ดี ตามหลักท่ีพระพุทธองค์วางแนวทางไว้ ท าให้พระพุทธศาสนาสามารถเผยแผไ่ป
ได้ทั่วโลก   



 

 

 
68 

 Vol.1  No.2 July-December 2017 

ปีที่  1  ฉบับที ่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2560 

References 

เกรียงชัย เหรียญวิริยะกุล. (2548). เทคนิคการพูดเพ่ือความส าเร็จก้าวหน้า. กรุงเทพมหานคร : บริษัท ไพลินบุ๊คเน็ต 
จ ากัด.  

จุฑารัตน์  โสดาศรี. คู่มือการปฏิบัติงานการทูตและธรรมเนียมปฏิบัติทางการทูต. กรมประชาสัมพันธ์. เอกสารอัด
ส าเนา. 

จุฑาทิพ คล้ายทับทิม. (2551). หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ . กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. ส านักพิมพ์ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลกรณราชวิทยาลัย.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


