
 
 

 
59 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

พุทธปรัชญาเถรวาทกับหลักความจริง 

Theravada Buddhist Philosophy with Reality Principles 
 

สรวิชญ ์วงษ์สะอาด 

มหาวิทยาลัยราชภฏันครปฐม 

Ping_26_01@hotmail.com 
 

บทคัดยอ่ 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเนื้อหาของ “พุทธปรัชญาเถรวาทกับหลักความจริง” พบว่า  หลักความ

จริงของพุทธปรัชญาเถรวาทถือก าเนินเกิดจากประสบการณ์ที่ผ่านจากการพิสูจน์ทางความรู้ในการรับรู้อารมณ์จาก

สภาวะที่มุ่งแก้ไขปัญหาชีวิตที่น าไปสู่ความจริงที่เป็นเครื่องมือของการรับรู้ที่แท้จริงที่บริสุทธิ์และสิ้นความสงสัย     

และความหลงผิดของสังขาร (ไตรลักษณ์) รู้ชัดตามสภาวะ ที่ท าหน้าที่ก าจัดอวิชชาได้ ซึ่งเป็นความรู้ที่เกิดจากความ

จริงเฉพาะหน้า (อวิชชาหรือสัจจวีตวิชชา) ซึ่งเป็นกระบวนการที่ท าให้เกิดความรู้ 3 ประการ คือ สุตมยปัญญาจิน

ตามยปัญญา และภาวนามยปัญญา ที่ต้องอาศัยประสาทสัมผัสภายนอกและประสาทสัมผัสภายใน ที่ปราศจากข้อ

ขัดแย้ง   3 ประการ คือ ความถูกต้อง ปฏิบัติตามได้จริง และ เมื่อปฏิบัติตามแล้วต้องเกิดผลได้อย่างแท้จริง ตาม

ความจริง    2 อย่าง คือ ความจริงทางสมมติสัจจะ และความจริงทางปรมัตถสัจจะ ซึ่งตกอยู่ภายใต้ของกฎไตร

ลักษณ์ตามความเป็นจริงด้วยเหตุปัจจัย (ปฏิจจสมุปบาท) ที่เกิดจากการฝึกฝนอบรม (ไตรสิกขา) พัฒนาจิต (สมถะ) 

และพัฒนาปัญญา (วิปัสสนา) ที่ปรากฏในผัสสะหรือประสาทสัมผัสในการรับรู้และท าให้แจ้ง (สัจฉิกิริยา) อย่าง

สิ้นเชิงนั้นเอง 

ค าส าคัญ : พุทธปรัชญาเถรวาท, หลักความจริง, สมมตสิัจจะ, ปรมตัถสัจจะ, ปรมตัถธรรม 4 

Abstracts 

This article aims to study the contents of the “Theravada Buddhist Philosophy with Reality 

Principles” It is found that the truth of Theravada Buddhist philosophy is derived from the 

experience gained through the proof of knowledge in the perception of emotion from the state 

of mind. The problem of life that leads to truth is a tool of pure perception and the end of 

doubt, and the delusion of the faculty (Tilakkhana). That's the way to get rid of ignorance. This is 

knowledge of the truth. It is a process that causes knowledge. There are three types of 

knowledge: Sutamayapanya cintamayapanya and Bhavanamayapanya that, require external 

senses and internal senses. Without  3 conflicts: There are 2 types  of truth:  conventional truth 



 
 

 
60 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

and the also lute truth that are under the rule of Tilakkhana. These truth are from training (Three 

fold training). The development of mental (tranquility) and development of wisdom (vipassana) 

that appears in the senses or senses in the recognition and prompting. It is a completely natural 

way. 

Keywords: Theravada Buddhist Philosophy, Principles of Truth, Assumption, Truth, 4 
 

บทน า 

เมื่อเจ้าชายสิทธัตถะทรงเสด็จออกบรรพชาและทรงได้ศึกษาในส านักของดาบสด้วยวิธีต่างๆ ตามความเช่ือ

ของคนในยคุนั้นท่ีตั้งอยู่บนฐานของความรู้ถึง 6 ปี (ม.มู. (ไทย)12/377–382/412–416)ตามความเป็นจริง(ยถาภูตะ) 

ไม่ใช่ความรู้สึก (David J. Kalupahana, 1977 : 38-39) และสามารถตรวจสอบได้ด้วยประสบการณ์ที่เป็น

กระบวนการในการรับรู้ของมนุษย์ ท่ีมุ่งขจัดความไม่รู้ (อวิชชา) เพื่อเข้าถึงความจริงสูงสุด (นิพพาน) ที่ผ่านการลงมือ

ปฏิบัติด้วยตนเอง จากแหล่งความรู้ 3 แหล่ง ได้แก่ สุตมยปัญญา (ศัพทประมาณ) จินตามยปัญญา (อนุมาน

ประมาณ) และภาวนามยปัญญา (ประจักษประมาณ) จากการฝึกฝนจนเกิดประสบการณ์ที่ท าให้เกิดการรับรู้ทาง

อายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) และอายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์) ที่เป็น

สิ่งที่ถูกรู้หรือถูกรับรู้ ที่มากระทบกับวัตถุทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 ตามความเป็นจริงที่จะท าลายอวิชชา (ความไม่รู้

แจ้ง) และยังวิชชา (ความรู้แจ้ง) (สนิท ศรีส าแดง, 2544 : 228) แบบสามัญและแบบพิเศษ (ประจักษประมาณ) จาก

สิ่งที่ประจักษ์ โดยอาศัยความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งสองสิ่ง (อนุมานประมาณ) เป็นหลักฐานที่มีข้อมูลต่างๆ ตามความ

จริงที่เช่ือมโยงกับข้อเท็จจริง ที่น ามาพิสูจน์กับประสบการณ์ (ศัพท์ประมาณ) ที่เกิดจากการสัมผัส ที่น าไปสู่การรับรู้

ทางประสาทหรือผัสสะจากปรากฏการณ์ทางจิตและทางกายภาพ ที่ท าหน้าที่ในการสร้างความรู้หรือความเป็นจริง 

จึงไม่อาจใช้เหตุผลแบบเดียวกันได้ ซึ่งเป็นกระบวนการการรับรู้ของมนุษย์ระหว่างอายตนะภายนอกกับอายตนะ

ภายใน และวิญญาณ เรียกว่า “ผัสสะ”(Ediriwira Sarachchndra, 1994 : 4) ซึ่งเป็นกระบวนการการรับรู้ที่ด าเนิน

ไปอย่างต่อเนื่องที่เรียกว่า “สัจจภาวะในระดับประสบการณ์” หรือ “ประสบการณ์บริสุทธิ์” เพราะเหตุนี้ พุทธ

ปรัชญาเถรวาท จึงเห็นว่า ธรรมชาติของความรู้ ก็คือ การท าให้ปัญญาสามารถรู้แจ้งสภาวะที่ไม่รู้ท าให้รู้ ซึ่งเป็น

เป้าหมายหรือเป็นสิ่งที่มีคุณค่าในตัวเอง เพราะเราไม่ได้แสวงหาความรู้ เพื่อตอบสนองความอยากรู้ แต่เราแสวงหา

ความรู้เพื่อน ามาใช้เป็นเครื่องมือที่ช่วยให้บังเกิดผลในทางปฏิบัติในการแก้ปัญหาของมนุษย์ ตลอดจนท าชีวิตของ

มนุษย์ให้ดีขึ้น และน าไปสู่เป้าหมายที่แท้จริงของมนุษย์ ไม่ได้เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นจากธรรมชาติ  แต่เป็นสิ่งที่ถูก

ค้นพบ ด้วยปัญญาค้นหาความจริงนั้นเอง  

 



 
 

 
61 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

 

อะไรคือความจริง และความจริงคืออะไร  

พื้นฐานของชีวิตตามความจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท 2 ประเภท ได้แก่  

สมมติสจัจะและปรมัตสัจจะ 

1. สมมติสัจจะ หมายถึง ความจริงโดยสมมต ิกล่าวคือ ความจริงที่อาศัยธรรมเป็นเครื่องก าหนดและเป็นเหตุ

แหง่การสมมติของชาวโลก (อภิ.ก.  (ไทย)  4/1/220) ค าว่า “โลก” ในที่นี้ตรงกับค าว่า “ขันธ์ 5” เพราะเป็นสมมติ

สัจจะที่กล่าวถึงความเป็นจริงที่ผ่านการสมมติ ซึ่งหมายถึง สภาวะหรือความเป็นจริง (ขันธ์) โดยบัญญัติหรือสมมตินั้น 

ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงใช้บัญญัติแสดงความจริงแบบปรมัตถ์โดยถือว่า เป็นบุคคล ถูกก าหนดด้วยความจริง เช่น เห็นว่า

โลกเที่ยง นี้แหละจริง อย่างอื่นเปล่า หรือว่าโลกไม่เที่ยง นี้แหละจริง อย่างอื่นเปล่า ดังนี้ก็ดี ว่าโลกมีที่สุด นี้แหละจรงิ 

อย่างอื่นเปล่า หรือว่าโลกไม่มีที่สุด นี้แหละจริง ความยึดมั่น ความตั้งมั่น ความถือผิด ทางช่ัว ทางผิด ภาวะที่ผิด 

(อภิ.สงฺ.  (ไทย)  34/740-741/259-260)จึงไม่ถือเอาบุคคลเป็นหลัก ให้ถือเอาความจริงแท้ (ปรมัตถสัจจะ) เป็นหลัก 

แต่ปฏิเสธสมมติสัจจะไม่ได้ การเข้าใจความจริงแท้ได้นั้น ต้องอาศัยสมมติสัจจะ แต่ความจริงแท้ (ปรมัตถ์) ไม่มีใน 

สมมติสัจจะ ส่วน “ปรมัตถสัจจะ” หมายถึง ความจริงแท้ ซึ่งเป็นสภาวะของสรรพสิ่งที่มีอยู่จริงที่เรียกว่า “ธรรม”    

2 แบบ คือ  

สังขตธรรม คือ ความเป็นจริงที่มีเหตุปัจจัยปรุงแต่ง ที่มีลักษณะความเป็นจริง คือ มีความเกิดขึ้น ความเสื่อม

ไป และเมื่อตั้งอยู่มีความแปรปรวน ซึ่งลักษณะความเป็นจริงนี้ เป็นไปตามกฎแห่งธรรมหรือธรรมนิยาม                

ที่พระพุทธเจ้าได้น ามาพิจารณา 2 ค า คือ “สังขารกับธรรม” ค าว่า “สังขาร” ในไตรลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 คือ 

รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ทั้ง 5 นี้ ล้วนมีอยู่ภายใต้เง่ือนไขของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ตามความเป็นจริง

ของสังขารที่เช่ือมโยงไปสู่สภาวะที่เป็นสากล คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน เพราะเหตุนี้ พระพุทธเจ้าไม่ได้ระบุถึง

สิ่งเฉพาะว่ามีจริงหรือเป็นจริง แต่มีสภาวะที่เป็นจริงอยู่ภายใน ตัวอย่างเช่น เรากล่าวว่า นาย ก. ประกอบด้วยขันธ์ 5 

เพราะว่า นาย ก. เป็นสมมติ แต่ขันธ์ 5 ตรงกับความเป็นจริง ฉะนั้น การระบุถึงความเป็นจริงจากค าว่า “เมื่อสิ่งนี้มี 

สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ ” (ส .นิ. (ไทย) 

16/153/68) แต่คาลุปาฮานะ (David J. Kalupahana) ไม่ได้ใช้ค าว่า “สิ่ง” แต่ใช้ค าว่า “ภูต” หมายถึง ความจริง

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2543 : 1) ค าว่า “ภูต” (become) เป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นความเปลี่ยนแปลงความจริง จึงไม่มีสิ่ง 

(entity) หรือสารัตถะอยู่ภายใน มีแต่สิ่งที่เปลี่ยนแปลงเป็นความจริงที่ท าให้เกิดสิ่งใหม่ๆ ที่เรียกว่า “การเกิดขึ้น” 

(ภว) (David J. Kalupahana, 1999 : 79-80) ที่อยู่ภายใต้ลักษณะสังขตธรรมที่กล่าวถึงข้างต้นว่า สิ่งที่เปลี่ยนแปลง



 
 

 
62 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

ได้ปรากฏอยู่ในเฉพาะสังขตธรรมเท่านั้น เพราะยังเป็นสิ่งที่ปัจจัยปรุงแต่งได้ ในที่นี้หมายถึง ขันธ์ 5 ซึ่งตรงกับค าว่า 

“สังขาร” ที่ถูกปัจจัยปรุงแต่งให้ปรากฏในลักษณะรูปธรรม ก็คือ รูปธรรมและนามธรรม ตามสภาวะของสิ่งนั้นๆ  

ส่วนค าว่า “ธรรม” หมายถึง สภาพที่เกี่ยวข้องในแบบภูต (อดีต,เหตุ) ส่วน “ภว” (ปัจจุบัน, ปัจจัย คือ เป็น

ทั้งผลของเหตุในอดีตและเป็นเหตุให้เกิดผลต่อในอนาคต) หมายถึง สังขาร กล่าวคือ ขันธ์ 5 ทั้งรูปและนามที่เป็นฝ่าย

ของสังขตธรรม โดยมีปัจจัยปรุงแต่งให้เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป รวมไปถึงความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน 

หรือการบังคับให้อยู่ในอ านาจ ซึ่งหมายถึง สภาพที่ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง คือ นิพพานเป็น โลกุตตรภูมิ ไม่ควรน ามา

พิจารณาร่วมกับ “ธรรม” เพราะว่า “ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา” เพราะเป็นรูปแบบความจริงที่สัมพันธ์กับการเกิดขึ้น 

ตั้งอยู่ และดับไป ซึ่งเกี่ยวพันธ์กับเวลาทั้งอดีต อนาคต และปัจจุบัน ค าว่า “ธรรม” หมายถึง “ธรรมทั้งหลายทั้งปวง

ไม่ใช่ตัวตน” ซึ่งธรรมเหล่านั้นเป็นสุญญตะ (ว่างเปล่า) เพราะไม่มีแก่นสาร เพราะไม่เป็นไปในอ านาจ และช่ือว่าเป็น

อนัตตา เพราะปฏิเสธอัตตา ดังท่ี พระพุทธเจ้าทรงอธิบายเกี่ยวกับ “อัตตา”ที่ทรงยืนยันและปฏิเสธอัตตาของบุคคล

เกี่ยวกับเรื่องภพ และเวลาไว้ 2 ประเภท คือ           

(1) ประเภทที่ยืนยันอัตตา ประกอบด้วย 4 ประเภท คือ (1) เมื่อบัญญัติอัตตา มีรูปเป็นกามาวจรภพ ย่อม

บัญญัติว่า อัตตาของเรามีรูปเป็นกามาวจรภพ ย่อมบัญญัติในกาลบัดนี้มีความเห็นว่า เราจักยังสภาพอันไม่เที่ยงแท้    

ที่มีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่ เที่ยงแท้ (2) เมื่อบัญญัติอัตตามีรูปหาที่สุดมิได้ ย่อมบัญญัติว่าอัตตาของเรามีรูปหา

ที่สุดมิได้ ย่อมบัญญัติในกาลบัดนี้ หรือบัญญัติซึ่งสภาพท่ีเป็นอย่างนั้น หรือมีความเห็นว่า เราจักยังสภาพท่ีไม่เที่ยงแท้

อันมีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่เที่ยงแท้ (3) เมื่อบัญญัติอัตตาไม่มีรูปเป็นกามาวจรภพ ย่อมบัญญัติว่า อัตตาของ

เราไม่มีรูปเป็นกามาวจรภพ ย่อมบัญญัติในกาลบัดนี้ หรือบัญญัติซึ่งสภาพท่ีเป็นอย่างนั้น หรือมีความเห็นว่า เราจักยัง

สภาพ อันไม่เที่ยงแท้ท่ีมีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่ เที่ยงแท้ (4) เมื่อบัญญัติอัตตาไม่มีรูปหาที่สุดมิได้ ย่อมบัญญัติ

ว่า อตัตาของเราไม่มีรูปหาที่สุดมิได้ ย่อมบัญญัติในกาลบัดนี้ หรือบัญญัติซึ่งสภาพที่เป็นอย่างนั้น หรือมีความเห็นว่า 

เราจักยังสภาพท่ีไม่เที่ยงแท้อันมีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่เท่ียงแท้  

(2) ประเภทที่ปฏิเสธอัตตา 4 ประเภท คือ (1) เมื่อไม่บัญญัติอัตตามีรูปเป็นกามาวจร ย่อมไม่บัญญัติว่า 

อัตตาของเรามีรูปเป็นกามาวจร ย่อมไม่บัญญัติในกาลบัดนี้ หรือไม่บัญญัติซึ่งสภาพท่ีเป็นอย่างนั้น หรือไม่มีความเห็น

ว่า เราจักยังสภาพอันไม่เที่ยงแท้ท่ีมีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่เท่ียงแท้ (2) เมื่อไม่บัญญัติอัตตามีรูปอันหาที่สุดมิได้ 

ย่อมไม่บัญญัติว่า อัตตาของเรามีรูปหาที่สุดมิได้ ย่อมไม่บัญญัติในกาลบัดนี้ หรือไม่บัญญัติซึ่งสภาพที่เป็นอย่างนั้น 

หรือไม่มีความเห็นว่า เราจักยังสภาพอัน ไม่เที่ยงแท้ที่มีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่เท่ียงแท้ (3) เมื่อไม่บัญญัติอัตตา

ไม่มีรูปเป็นกามาวจร ย่อมไม่บัญญัติว่า อัตตาของเราไม่มีรูปเป็นกามาจร ย่อมไม่บัญญัติในกาลบัดนี้ หรือไม่บัญญัตซิึง่

สภาพที่เป็นอย่างนั้น หรือไม่มีความเห็นว่า เราจักยังสภาพอันไม่เที่ยงแท้ที่มีอยู่ให้ส าเร็จ เพื่อเป็นสภาพที่เที่ยงแท้   



 
 

 
63 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

(4) เมื่อไม่บัญญัติอัตตาไม่มีรูปหาที่สุดมิได้ ย่อมไม่บัญญัติว่า อัตตาของเราไม่มีรูปหาที่สุดมิได้ ย่อมไม่บัญญัติในกาล

บัดนี้หรือไม่บัญญัติซึ่งสภาพที่เป็นอย่างนั้น หรือไม่มีความเห็นว่า เราจักยังสภาพอัน ไม่เที่ยงแท้ที่มีอยู่ให้ส าเร็จ     

เพื่อเป็นสภาพท่ีเที่ยงแท้   

อสังขตธรรม คือ ความเป็นจริงที่ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง 3 ประการ คือ ไม่ปรากฏความเกิด ไม่ปรากฏความ

เสื่อม และเมื่อตั้งอยู่ไม่ปรากฏความแปรปรวน เป็นธรรมเหนือโลก (โลกุตตรธรรม) ตามทฤษฎีทาง พระศาสนา 3 วิธี 

ได้แก่   

1. วิธีการปฏิเสธ (negative) การอธิบายลักษณะที่ตรงข้ามกับสงัขตธรรมก็คือ อสังขตธรรมเพราะสังขตธรรม

นั้นมีปัจจัยปรุงแต่ง ส่วนอสังขตธรรม คือ ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง การอธิบายนี้ท าให้เข้าใจลักษณะดังกล่าวได้ง่ายขึ้น      

ที่ปฏิเสธสิ่งท่ีเราสัมผัสได้หรอืรับรู้ได้ คือ สภาวะอันหนึ่ง ซึ่งไม่มีความเกิด ไม่มีเบื้องต้น ไม่มีผู้สร้าง ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง 

ถ้าหากว่าไม่มีสภาวะอันไม่มีความเกิด ไม่มีเบื้องต้น ไม่มีผู้สร้าง ไม่มีปัจจัยปรุงแต่งนี้ การออกไปจากสภาวะอันมี

ความเกิด มีเบื้องต้น มีผู้สร้าง มีปัจจัยปรุงแต่งนี้ ก็มีไม่ได้ เนื่องจากมีสภาวะอันไม่มีความเกิด ไม่มีเบื้องต้น ไม่มี

ผู้สร้าง ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง การออกไปจากสภาวะ อันมีความเกิด มีเบื้องต้น มีผู้สร้าง มีปัจจัยปรุงแต่งจึงมีได้” (ขุ.อุ. 

(ไทย) 25/159/176) เพราะเหตุนี้ พระพุทธเจ้าอธิบายนิพพานด้วยการปฏิเสธว่า “สภาวะ” (อายตนะ) อันหนึ่งมีอยู่ 

แต่ไม่มีดิน น้ า ลม ลม ไฟ ไม่ใช่สภาวะแห่งอวกาศอันหาที่สุดมิได้  ไม่ใช่สภาวะแห่งวิญญาณอันหาที่สุดมิได้  ไม่ใช่

สภาวะแห่งความว่างเปล่า ไม่ใช่สภาวะแห่งสัญญาหรือความไม่มีสัญญา ไม่ใช่โลกนี้  ไม่ใช่โลกหน้า ไม่ใช่ทั้งโลกนี้และ

โลกหน้า ไม่ใช่พระอาทิตย์ ไม่ใช่พระจันทร์ ไม่มีการมา ไม่มีการไป ไม่มีการคงอยู่ ไม่มีการหาย ไม่มีการปรากฏ ไม่มี

เครื่องรองรับ ไม่มีการกระท า ไม่มีรากฐาน นี่แลคือที่สุดแห่งทุกข์ (นิพพาน)” นิพพานจึงเป็นสภาวะไม่ใช่สถานที่ 

ไม่ใช่ภพ ไม่มีการเกิด ไม่มีบุคคล ไม่มีสิ่งเฉพาะที่อยู่ภายใน ลักษณะของการอธิบายแบบนี้เพื่อแก้ไขปัญหาว่า       

เมื่อนิพพานไม่มีสภาวะที่เกี่ยวข้องกับจิต เจตสิกและรูปที่ เป็นความจริงแบบสังขตธรรมที่อธิบายด้วยข้อเท็จจริงได้       

แต่นิพพานไม่มีข้อเท็จจริงที่พิสูจน์ได้จึงจ าเป็นต้องอาศัยวิธีปฏิเสธ กล่าวคือ นิพพานว่า เป็นความสิ้นราคะ สิ้นโทสะ  

สิ้นโมหะ นิพพาน คือ ความสิ้นตัณหา (ส .ข. (ไทย) 17/367/233) นั้นเอง  

2. วิธีเปรียบเทียบ (Analogy) พระพุทธเจ้าทรงอธิบายลักษณะของนิพพานโดยการเปรียบเทียบกับสิ่งต่างๆ 

เช่น นิพพานเหมือนตาลยอดด้วน ถึงความไม่อยากมีอยากเป็นอีก มีความไม่เกิดต่อไปเป็นธรรมดา (ม.อุ. (ไทย) 

14/692/334)และการใช้เหตุการณ์บางอย่างเพื่อท าให้ทราบลักษณะของนิพพานเปรียบเหมือนมีบุรุษ 2 คน คนหนึ่ง

ไม่ฉลาดในหนทาง คนหนึ่งฉลาดในหนทางบุรุษคนที่ไม่ฉลาดในหนทางนั้นจึงถามทางบุรุษผู้ฉลาดในหนทาง บุรุษผู้

ฉลาดในหนทางนั้น พึงบอกอย่างน้ีว่า ท่านจงไปตามทางนี้แหละสักครู่หนึ่งแล้ว จักพบทาง 2 แพร่ง ในทาง 2 แพร่ง

นั้น ท่านจงละทางซ้ายเสีย ถือเอาทางขวาไปตามทางนั้นสักครู่หนึ่งแล้ว จักพบราวป่าอันทึบ ท่านจงไปตามนั้นสักพัก



 
 

 
64 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

หนึ่งแล้ว จักพบที่กลุ่มใหญ่มีเปือกตม จงไปตามทางนั้นสักครู่หนึ่งแล้ว จักพบหนองบึง จงไปตามทางนั้นสักครู่หนึ่ง

แล้วจักพบภูมิภาคอันราบรื่น เรากระท าอุปมานี้แล เพื่อให้เข้าใจเนื้อความ ในข้อนี้มี อธิบายอย่างนี้ ค าว่าบุรุษผู้ไม่

ฉลาดในหนทางนี้แล เป็นช่ือแห่งปุถุชน ค าว่าบุรุษผู้ฉลาดในหนทางนี้แล เป็นช่ือแห่งตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า 

ค าว่าทาง 2 แพร่งนี้แล เป็นช่ือแห่งวิจิกิจฉา ค าว่าทางซ้ายนี้แล เป็นช่ือแห่งมรรคผิดอันประกอบด้วยองค์ 8         

คือ มิจฉาทิฏฐิ ฯลฯ ค าว่า ทางขวานี้แล เป็นช่ือแห่งอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 คือ สัมมาทิฏฐิ ฯลฯ ค าว่า ราว

ป่าอันทึบนี้แล เป็นช่ือแห่งอวิชชา ค าว่าที่ลุ่มใหญ่มีเปือกตมนี้แลเป็นช่ือแห่งกามทั้งหลาย ค าว่าหนองบึงนี้แล เป็นช่ือ

แห่งความโกรธและความคับแค้น ค าว่าภูมิภาคอันราบรื่นนี้แล เป็นช่ือแห่งนิพพาน การใช้วิธีเปรียบเทียบนี้ท าให้

สามารถรับรู้ได้ว่านิพพานนั้นมีอยู่จริง เปรียบเหมือนคนตาบอดแต่ก าเนิดไม่เคยเห็นพระจันทร์หรือพระอาทิตย์แล้ว

พูดว่าสิ่งนั้นไม่มีอยู่ เพราะเราไม่เห็นสิ่งนั้นนั่นไม่ใช่ค าพูดที่ถูก ความจริงคือว่าไม่ว่าคนตาบอดนั้ นจะรู้หรือไม่ 

พระจันทร์หรือพระอาทิตย์ก็ยังคงอยู่อย่างนั้น เพียงแต่อธิบายไม่ได้เท่านั้น แต่เมื่อมีคนตาดีเห็นพระจันทร์หรือ     

พระอาทิตย์จะอธิบายให้คนตาบอดฟังจึงต้องเชื่อมโยงกับสิ่งท่ีเขาสามารถรู้ได้ ซึ่งก็คือสิ่งที่เขาสัมผัสได้เท่านั้น ฉะนั้น 

ค าอธิบายเกี่ยวกับนิพพานจึงสัมพันธ์กับสังขตธรรมที่หมายถึงนิโรธคือความดับทุกข์  นิพพานคือจุดจบของทุกข์   

และนิพพานคือความดับแห่งภพเป็นต้น  

3.วิธีอุปมา (Metaphor) เป็นการใช้การเปรียบเทียบกับสิ่งอ่ืน ซึ่งเป็นการใช้ค าที่ระบุถึงสิ่งนั้นเทียบกับค าอื่น

หรือเป็นการใช้ค าเปรียบเทียบกันระหว่างสองสิ่ง เช่น ค าว่า “เจ้าพระยาเป็นแม่น้ า” ค าว่า “แม่น้ า” เป็นการใช้ทั่วไป 

แต่เมื่อเราใช้ว่า “เวลา คือ แม่น้ า” ค าว่า “แม่น้ า” เป็นค า “อุปมา” เหมือนกับค าว่า “เวลาก็เหมือนกับแม่น้ า” 

เพราะมีลักษณะตรงกันคือไหลต่อเนื่องกันไป การใช้ค าอุปมานี้เพื่อท าให้ข้ อความนั้นสามารถรับรู้ได้ชัดขึ้น          

การอธิบายนิพพานด้วยวิธีอุปมาจึงเป็นการสร้างความเข้าใจความหมายของค าว่า “นิพพาน” ผ่านผัสสะของบุคคล

เป็นหลัก เช่น นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง ค าว่า “ความสุข” นั้นเป็นการรับรู้ทางอารมณ์ได้ว่าเป็นอย่างไร เช่น กินข้าว

อิ่ม นอนหลับก็มีความสุข ไม่มีโรคก็มีความสุข เป็นต้น เป็นการเข้าใจความสุขแบบท่ัวไป แต่นิพพานคือความดับทุกข์  

โดยความหมายของความดับทุกข์แบบปุถุชนก็คือ “ความสุข” แต่ถ้ากล่าวธรรมดาว่า “เป็นสุข” ก็ดูจะเป็นเหมือน

ความสุขทั่วไป แต่ถ้ากล่าวว่า “เป็นสุขอย่างยิ่ง” จึงเป็นการเพิ่มความหมายท าให้เข้าใจสิ่งนั้นชัดขึ้นว่า เป็นสุข

เหนือกว่าสุขท่ัวไป ข้ออุปมานี้ ส าหรับปุถุชนจะได้รับรู้ว่า นิพพานตามความรู้สึกได้ แต่การจะระบุว่า นิพพานนั้นคือ 

อันนี้ อันนั้น ต้องอาศัยจักษุของพระอริยะที่จะเห็นนิพพานได้จริง (อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) 1/1/376) นั้นเอง 

2. ปรมัตถธรรม 4  

ปรมัตถธรรม 4 หมายถึง สภาพธรรมที่มีจริง 4 ประเภท ได้แก่ 



 
 

 
65 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

1.จิต ในอรรถกถายังได้อธิบายไว้ว่า จิตมีอยู่ในอารมณ์สะสมสันดานของตนด้วยชวนวิถีท่ีเรียกว่า “จิต” ผลที่

กรรมกิเลสสั่งสมไว้ ก็เรียกว่า “จิต” จิตเป็นปัจจัยแก่วัฏฏะสะสมสังสารทุกข์ ก็เรียกว่า “จิต” และสภาพคิดโดย

สะสมอารมณ์เป็นต้น ก็เรียกว่า จิต ดังนั้น การท างานของจิต ได้แก่ (1.1) ภวังคจิต คือ จิตที่เป็นองค์แห่งภพ       

เป็นพื้นฐานระหว่างปฏิสนธิและจุติ ตั้งแต่เกิดจนตาย ในช่วงที่ไม่ได้เสวยอารมณ์ทางทวารทั้ง 6 มีจักขุทวารเป็นต้น 

ภวังคจิตก็คือ มโนหรือใจ เป็นจิตตามสภาพ ไม่ได้ขึ้นสู่วิถีการรับรู้อารมณ์ ภวังคจิต หมายถึง จิตเดิมที่ยังบริสุทธิ์ ยัง

ไม่เศร้าหมองเพราะกิเลสที่จรมาคือจิตที่ประภัสสรตามที่พระอรรถกถาจารย์อธิบายไว้ (1.2) ชวนจิต คือ จิตที่แล่นไป

ในวิถี ท าหน้าที่รับรู้เสพอารมณ์ทางทวาร (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) โดยชวนจิตจะท างาน 7 ขณะ เริ่มจากภวังคจิต 

(จิตในภวังค์) 1 อาวัชชนะ (การระลึกถึงอารมณ์) 1 ทัสสนะ (การเห็นอารมณ์) 1 สัมปฏิจฉนะ (การรับเอาอารมณ์) 1 

สันตีรณะ (การพิจารณาอารมณ์) 1 โวฏฐัพพะ (การตัดสินอารมณ์) 1 ชวนะ 1 (ม.มู.อ. (ไทย) 1/1/704-705)       

เมื่อภวังคจิตก่อให้เกิดการเกิดขึ้น กิริยามโนธาตุก็จะท าการระลึกอารมณ์  แล้วก่อเป็นการเห็นหรือการฟัง (ปัญจ

ทวาร)   วิปากมโนธาตุก็จะท าการรับอารมณ์แล้ว มโนวิญญาณที่เป็นวิบากธาตุก็จะพิจารณาอารมณ์นั้นต่อ จนมโน

วิญญาณธาตุฝ่ายกิริยา ท าการตัดสินแล้วดับไป ชวนจิตจะเกิดก็ต่อเมื่อทุกขบวนการเกิดครบถ้วน เปรียบเหมือนแขก

มาเยี่ยมเรือนแล้วเราท าการต้อนรับแขกอย่างดี แต่หากเราไม่ต้องรับแขก แขกจะไม่บังคับเราให้ต้อนรับ (1.3) วิถีจิต 

คือ     จิตในวิถี  เป็นจิตในวิถีแห่งการรับรู้เสพอารมณ์, จิตซึ่งเกิดขึ้นเป็นไปในวิถีคือพ้นจากภวังค์ หรือพ้นจากภาวะ

ที่เป็นภวังคจิต และมิใช่เป็นปฏิสนธิจิต หรือจุติจิต มีการรับรู้ทางทวารต่างๆ เช่น เห็น ได้ยิน ดู ฟัง เป็นต้น  

2. เจตสิก ในอภิธรรมได้แบ่งเจตสิกไว้ 52 ได้แก่ เวทนา 1 สัญญา 1 ที่เหลือเป็นสังขารแบ่งเป็นอกุศลจิต   

ฝ่ายไม่ดี, กุศลจิต ฝ่ายดี, วิปากจิต ฝ่ายผล, กิริยาจิต ฝ่ายกระท า การอธิบายถึงเจตสิกต้องอธิบายควบคู่ไปกับจิต 

(อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) 1/1/202-2) 3. ได้แก่ (1) ธรรมที่เกี่ยวข้องกับจิตตั้งแต่เกิดจนแตกดับ โดยการเข้าไปประกอบกัน

เป็นนิตย์ ช่ือว่า  จิตตสังสัฏฐะ (2) ธรรมแม้เมื่อเป็นไปพร้อมกับจิต แต่ไม่เกี่ยวข้องกับจิต เพราะการไม่เข้าไป

ประกอบกันเป็นนิตย์ ช่ือว่า วิสังสัฏฐะ (3) จิตเป็นสมุฏฐานของธรรมเหล่านั้น เพราะเหตุนั้น ธรรมเหล่านั้นจึงช่ือว่า 

จิตตสมุฏฐาน (4) ธรรมที่เกิดพร้อมกับจิต ช่ือว่า จิตตสหภู (5) ธรรมที่คล้อยตามกันไป (อนุปริวัตติ) คือ คล้อยตามจิต 

การคล้อยไปตามจิต ช่ือว่า จิตตานุปริวัตติธรรม นอกจากนี้ เจตสิกกับจิตมีลักษณะเป็นไปตามอารมณ์ (อารัมมณา

ธิปติปัจจัย) เช่นเดียวกับจิต 12 อย่างคือ (ขุ.ป.อ. (ไทย) 7/1/219) (1) กามอารมณ์ คือ อารมณ์ที่เป็นความใคร่   

(กามจิต 54 เจตสิก 52 รูป 28) (2) มหัคคตอารมณ์ คือ อารมณ์ใหญ่ (มหัคคตจิต 27 เจตสิก 35) (3) นิพพาน

อารมณ์ คือ อารมณ์นิพพาน (4) นามอารมณ์ คือ อารมณ์ที่เป็นนาม (จิต เจตสิก นิพพาน) (5) รูปอารมณ์ คือ 

อารมณ์ที่เป็นรูป (รูป 28) (6) ปัจจุบันอารมณ์  คืออารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน (จิต เจตสิก รูป) (7) อดีตอารมณ์ คือ 

อารมณ์ที่เป็นอดีต (จิต เจตสิก รูป) (8) กาลวิมุตติอารมณ์ คือ อารมณ์ที่พ้นจากกาล (นิพพาน บัญญัติ)  (9) บัญญัติ



 
 

 
66 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

อารมณ์ คือ อารมณ์ที่เป็นบัญญัติ (อัตถบัญญัติ สัททบัญญัติ) (10) ปรมัตถอารมณ์ คือ อารมณ์ที่เป็นปรมัตถ์ (จิต 

เจตสิก รูป นิพพาน) (11) อัชฌัตตอารมณ์ คือ อารมณ์ภายใน (จิต เจตสิก รูป) (12) พหิทธอารมณ์ คือ อารมณ์

ภายนอก (จิต เจตสิก รูป นิพพาน บัญญัติ) นอกจากนี้ จิตและเจตสิก ก็คือ ความจริงทั้งสองต้องอาศัยกันและกัน

ท างาน คือ จิตเกิดได้เพราะมีเจตสิกเป็นปัจจัย และเจตสิกเกิดได้เพราะมีจิต ทั้งสองจึงเป็นจริง แต่เป็นจริงในลักษณะ

ของการอาศัยกันและกันเท่านั้น ไม่ใช่ปรากฎเองตามล าพัง เมื่อเจตสิกเกิดร่วมกับจิต ไม่ใช่สิ่งเดียวกัน 2 ลักษณะ คือ 

(1) เจตสิกมีเพราะเกิดร่วมกับจิต คือ ประกอบเข้ากับจิต แต่ไม่ใช่เป็นจิต และ (2) เจตสิกนั้นมีข้อยืนยันผ่านพระพุทธ

ด ารัสที่ตรัสยืนยันไว้ เจตสิกจึงเป็นความเป็นจริงท่ีประกอบกับจิต แต่ไม่ใช่สิ่งเดียวกับจิต เช่น “จิตของภิกษุเหล่านั้น

พ้นแล้ว จากอาสวะทั้งหลาย เพราะไม่ถือมั่น” (วิ.ม. (ไทย) 4/31/31) 

3. รูป ในอภิธรรมได้อธิบายลักษณะของรูปไว้ 11 ประการ ดังน้ี ได้แก่ (3.1) ในรูปขันธ์น้ัน รูปอดีต เป็นไฉน?  

รูปใด ล่วงไปแล้ว ดับแล้ว ปราศไปแล้ว แปรไปแล้ว ถึงความดับแล้ว ถึงความดับสิ้นแล้ว ท่ีเกิดขึ้นแล้วปราศไปแล้ว ท่ี

เป็นอดีตสงเคราะห์เข้ากับส่วนอดีต ได้แก่ มหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูปที่อาศัยมหาภูตรูป 4 นี้เรียกว่ารูปอดีต (3.2) 

รูปอนาคต เป็นไฉน? รูปใด ยังไม่เกิด ยังไม่เป็น ยังไม่ เกิดพร้อม ยังไม่บังเกิด ยังไม่บังเกิดยิ่ง ยังไม่ปรากฏ ยังไม่

เกิดขึ้น ยังไม่เกิดขึ้นพร้อม ยังไม่ตั้งข้ึน ยังไม่ตั้งข้ึนพร้อม ที่เป็นอนาคตสงเคราะห์เข้ากับส่วนอนาคต ได้แก่มหาภูตรูป 

4 และอุปาทายรูปที่อาศัยมหาภูตรูป 4 นี้เรียกว่ารูปอนาคต (3.3) รูปปัจจุบัน เป็นไฉน? รูปใด เกิดแล้ว เป็นแล้ว เกิด

พร้อมแล้ว บังเกิดแล้ว บังเกิดยิ่งแล้วปรากฏแล้ว เกิดขึ้นแล้ว เกิดขึ้นพร้อมแล้ว ตั้งขึ้นแล้ว ตั้งขึ้นพร้อมแล้ว ที่เป็น

ปัจจุบันสงเคราะห์เข้ากับส่วนปัจจุบัน ได้แก่มหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูปที่อาศัยมหาภูตรูป 4 นี้เรียกว่ารูปปัจจุบัน 

(3.4) รูปภายใน เป็นไฉน? รูปใด ของสัตว์นั้นๆ เอง ซึ่งมีในตน เฉพาะตน เกิดในตน เฉพาะบุคคล อันกรรมที่สัมปยุต

ด้วยตัณหาทิฐิยึดครอง ได้แก่มหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูปที่อาศัยมหาภูตรูป 4 นี้เรียกว่ารูปภายใน (3.5) รูป

ภายนอก เป็นไฉน? รูปใด ของสัตว์อื่นของบุคคลอื่นนั้นๆ ซึ่งมีในตน เฉพาะตน เกิดในตนเฉพาะบุคคล อันกรรมที่

สัมปยุตด้วยตัณหาทิฐิยึดครอง ได้แก่มหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูปที่อาศัยมหาภูตรูป 4 นี้เรียกว่ารูปภายนอก (3.6) 

รูปหยาบ เป็นไฉน? จักขายตนะ โสตายตนะ ฆานายตนะ ชิวหายตนะ กายายตนะ รูปายตนะ สัททายตนะ คันธายต

นะ รสายตนะ โผฏฐัพพายตนะ นี้เรียกว่ารูปหยาบ (3.7) รูปละเอียด เป็นไฉน? อิตถินทรีย์ ปุริสินทรีย์ ชีวิตินทรีย์ 

กายวิญญัติ วจีวิญญัติ อากาสธาตุรูปลหุตา รูปมุทุตา รูปกัมมัญญตา รูปอุปจยะ รูปสันตติ รูปชรตา รูปอนิจจตากวฬิง

การา-หาร นี้เรียกว่า รูปละเอียด (3.8) รูปทราม เป็นไฉน? รูปใด ของสัตว์นั้นๆ ที่น่าดูหมิ่น น่าเหยียดหยาม         

น่าเกลียด น่าต าหนิ ไม่น่ายกย่อง ทราม รู้กันว่าทราม สมมติกันว่าทราม ไม่น่าปรารถนาไม่น่ารัก ไม่น่าชอบใจ ได้แก่ 

รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ นี้เรียกว่ารูปทราม (3.9) รูปประณีต เป็นไฉน? รูปใด ของสัตว์นั้นๆ ท่ีไม่น่าดูหมิ่น ไม่น่า

เหยียดหยาม ไม่น่าเกลียดไม่น่าต าหนิ น่ายกย่อง ประณีต รู้กันว่าประณีต สมมติกันว่าประณีต น่าปรารถนา น่ารัก 



 
 

 
67 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

น่าชอบใจ ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ นี้เรียกว่า รูปประณีต หรือพึงทราบรูปทรามรูปประณีต โดยอาศัย

เทียบเคียงรูปนั้นๆ เป็นช้ันๆไป (3.10) รูปไกล เป็นไฉน? อิตถินทรีย์ ฯลฯ กวฬิงการาหาร หรือรูปแม้อื่นใดมีอยู่ในที่

ไม่ใกล้ ในที่ไม่ใกล้ชิด ในที่ไกล ในที่ไม่ใช่ใกล้ นี้เรียกว่ารูปไกล (3.11) รูปใกล้ เป็นไฉน? จักขายตนะ ฯลฯ โผฏฐัพ

พายตนะ หรือรูปแม้อื่นใดมีอยู่ในที่ใกล้เคียงในท่ีใกล้ชิด ในที่ไม่ไกล ในที่ใกล้ นี้เรียกว่ารูปใกล้ หรือพึงทราบรูปไกลรูป

ใกล้ โดยอาศัยเทียบเคียงรูปนั้นๆ เป็นช้ันๆ ไป (อภิ.วิ. (ไทย) 35/2-7/1-3) 

4. นิพพาน (พระนิติเกษตรสุนทร, 2526 : 54) กล่าวคือ สภาวธรรมที่เกิดขึ้นทางกระบวนการทางโลกุดตรจิต

ของพระอริยบุคคลทั้ง 4 ประเภทมีพระอรหันต์เป็นต้น โดยมีความหมาย 2 ประการ คือ (4.1) การดับกิเลส หมายถึง 

การขจัดท าลายสภาพที่เศรา้หมองทางจิตอันเป็นสาเหตแุห่งความทุกข์ท้ังหลาย (4.2) การออกไปจากตัณหา หมายถึง 

การสลัดออกไปจากความทะยานอยากในความเกิดขึ้นของมนุษย์ คือ สอุปาทิเสสนิพพานและอนุปาทิเสสนิพพาน 

กล่าวคือ สอุปาทิเสสนิพพาน หมายถึง พระนิพพานของพระอรหันต์ที่ยังมีเบญจขันธ์เหลืออยู่คือยังมีการด ารงชีวิตอยู่

ในโลกนี้ด้วยขันธ์ 5 ได้แก่ ยังมีรูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ  ส่วนอนุปาทิเสสนิพพาน หมายถึง          

พระนิพพานของพระอรหันต์ที่ดับสิ้นจากเบญจขันธ์แล้ว คือ ไม่มีการด ารงชีวิตอยู่ในโลกนี้แล้วเป็นขันธวิมุตติ 

นิพพานทั้ง 2 อย่างนั้น ประเภทแรกส าหรับพระอรหันต์ที่ดับกิเลสทั้งปวงได้แล้ว แต่ว่าท่านยังด ารงชีวิตอยู่ในโลกนี้ 

เพื่อท าหน้าที่ในกรณียกิจตามกุศลวิบากที่เหลืออยู่ ประเภทที่สองส าหรับพระอรหันต์ที่ท่า นละกิเลสได้พร้อมทั้ง    

การดับท าลายขันธ์ 5 มีรูปขันธ์เป็นต้น (ธนิต อยู่โพธ์ิ, 2530 : 26) นอกจากนี้ นิพพานมีสภาวะโดยเป็นวิเสสลักษณะ

อยู่ 3 ประการ คือ (1) มีความสงบเป็นลักษณะ (2) มีความไม่เคลื่อนเป็นหน้าที่ (3) ไม่มีนิมิตเครื่องหมายเป็นอาการ

ปรากฎหรือมีคุณเครื่องสลัดออกไปจากภพเป็นผล มีข้อสังเกต คือ นิพพานนั้นไม่มีเหตุใกล้เป็นเครื่องให้เกิดขึ้น

เหมือนปรมัตถธรรมอื่นคืนจิต เจตสิก และรูป ย่อมจะมีวิเสสลักษณะครบ 4 ประการ คือ ลักษณะ หน้าที่ อาการ

ปรากฎ และเหตุใกล้ให้เกิดขึ้น และนิพพานปรากฎโดยอาการที่เข้าถึงสภาวะ 3 อย่าง คือ (1) สุญญตนิพพาน 

หมายถึง พระนิพพานที่มีช่ือว่า ว่างเปล่าจากกิเลสมีราคะ โทสะและโมหะ เพราะว่า เป็นธรรมชาติที่ว่างเปล่าจาก

สังขารทั้งปวงมีขันธ์ 5 เป็นต้น (2) อนิมิตนิพพาน หมายถึง พระนิพพานที่มีช่ือว่าไม่มีเครื่องหมาย เพราะไม่มี

เครื่องหมายคือราคะเป็นต้น หรือไม่มีเครื่องหมายคือสังขารทั้งปวงมีขันธ์ 5 เป็นต้น โดยไม่ปรากฏว่ามีรูปร่าง 

สัณฐาน สีสรรวรรณะแต่ประการใด (3) อัปปณิหิตนิพพาน หมายถึง พระนิพพานที่มีช่ือว่าไม่มีที่ตั้ง เพราะเว้นจาก

ที่ตั้งคือกิเลสมีราคะเป็นต้น หรือไม่มีที่ตั้งคือสังขารทั้งปวงมีขันธ์ 5 เป็นต้น โดยไม่มีอารมณ์ที่น าปรารถนาด้วยโลภะ

เป็นต้น นิพพานทั้ง 3 นี้ มีความต่างกัน 3 ประการ คือ ความว่างเปล่า ไม่มีเครื่องหมาย และไม่มีที่ตั้งอยู่ นิพพานทั้ง 

3 นี้ จึงเป็นอาการที่พระอริยบุคคลช้ันสูงจะต้องบรรลดุ้วยการก าหนดพิจารณาไตรลกัษณ์ในวิปัสสนากรรมฐาน อย่าง



 
 

 
68 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

นี้คอื ผู้ที่จะก าหนดพิจารณาใน อนิจจานุปัสสนาแล้วย่อมจะบรรลุนิมิตนิพพาน ผู้ที่ก าหนดพิจารณาทุกขานุปัสสนา

ย่อมจะบรรลุอัปปณิหิตนิพพาน และผู้ที่ก าหนดพิจารณาอนัตตานุปัสสนาย่อมจะบรรลุสุญญตนิพพาน 

 

พุทธปรัชญาเถรวาทกับหลักความจริง 

ธรรมชาติของมนุษย์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันที่เกิดมาตามเหตุปัจจัยของมนุษย์ 2 ประเภท ได้แก่ 

1. องค์ประกอบของมนุษย์และความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิต  

องค์ประกอบของมนุษย์และความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิต กล่าวคือ องค์ประกอบของมนุษย์ ก็คือ “ขันธ์ 

5” หรือกล่าวโดยย่อ ก็คือ รูปกับนาม ขันธ์ 5 หรือเบญจขันธ์ ได้แก่ (1) รูปขันธ์ คือ องค์ประกอบผ่านวัตถุที่เป็น

สสาร และพลังงาน ร่างกายของมนุษย์ประกอบขึ้นจากรูป รูปมี 25 ชนิด คือ มหาภูตรูป 4 อุปาทายรูป 24 มหาภูต

รูป หมายถึง สิ่งที่มีคุณภาพปฐมภูมิ คือ ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุไฟ ธาตุลม ส่วนอุปาทายรูป หมายถึง รูปที่เกิดสืบ

เนื่องมาจากมหาภูตรูปมีทุติยภูมิ มี 24 ชนิด เช่น ตา หู จมูก สิ้น กาย ใจ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส เป็นต้น           

(2) เวทนาขันธ์ ได้แก่ ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือไม่สุขไม่ทุกข์ (3) สัญญาขันธ์  ได้แก่ อาการที่จิตรับรู้หรือจ าได้หมายรู้ 

(4) สังขารขันธ์ ได้แก่ ลักษณะประกอบจิตและปรุงแต่งจิตให้ดี และเลว (5) วิญญาณ ได้แก่ ธรรมชาติที่รู้แจ้งอารมณ์

ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ฝ่ายอภิธรรมเรียกวิญญาณว่า “จิต” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/148/78) องค์ประกอบของ

มนุษย์ทั้ง 5 นั้น ตามทัศนะของนักปรัชญาฝ่ายจิตนิยม ( Idealism) นักปรัชญาฝ่ายสสารนิยมหรือวัตถุนิยม 

(Materialism) และส่วนนักปรัชญาฝ่ายทวินิยม (Dualism) มีความเห็นที่แตกต่างกัน กล่าวคือ นักปรัชญาฝ่ายจิต

นิยม เห็นว่า องค์ประกอบของมนุษย์นั้นแบ่งเป็น 2 ประการ คือ จิตกับกาย ที่เช่ือว่า จิตส าคัญกว่า เพราะกายเป็น

ตัวตนที่เปลี่ยนแปลงได้ ส่วนจิตหรือวิญญาณเป็นอมตะมีวิถีชีวิตของแต่ละคน ในการบังคับบัญชาของจิตของแต่ละ

บุคคล ร่างกายเป็นเพียงสนองเจตจ านงของจิตเท่าน้ัน ส่วนนักปรัชญาฝ่ายสสารนิยมหรือวัตถุนิยมมีความเห็นตรงกัน

ข้าม คือ องค์ประกอบของมนุษย์ไม่มีจิตหรือวิญญาณ มีแต่เพียงร่างกายเท่านั้น ร่างกายมนุษย์เป็นการรวมตัวของ

โปรตรอน อิเล็กตรอนเหมือนกับวัตถุอื่นๆ ต่างกันที่ว่าสลับซับซ้อนกว่าพฤติกรรมการแสดงออกของมนุษย์ ที่เรียกว่า 

“ปรากฏการณ์ทางจิต” ที่แท้คือการกระทบกระทั่งของอิเล็กตรอน โปรตรอน ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ทางสสารนั่นเอง 

(วิทย์ วิศทเวทย์, 2542 : 56–69)และนักปรัชญาฝ่ายทวินิยม มีความเห็นว่ามนุษย์มีองค์ประกอบ 2 ประการ คือ 

สสารและจิตหรือร่างกายและจิต มีความสัมพันธ์กัน โดยไม่มีใครสร้างใครหรือใครเกิดก่อนใคร จิตก็มีอยู่ สสารก็มีอยู่ 

ในความเป็นจริงของมัน หมายถึงจิตมีความเป็นจริงในความเป็นอสสาร กายมีความเป็นจริงในความเป็นสสาร ดังที่

ปรัชญาธรรมชาตินิยม ที่ยึดทฤษฎีวิวัฒนาการแบบก้าวกระโดด ที่ยอมรับว่า จิตเป็นผลของวิวัฒนาการ ซึ่งพุทธ



 
 

 
69 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

ปรัชญาเถรวาทถือว่า “คนเกิดมาจากเหตุปัจจัย มีองค์ประกอบหลายๆ อย่าง มารวมกันเป็นเหตุให้เกิดขึ้นเป็น

ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ มีรูปร่างลักษณะตามที่เห็นอยู่ในปัจจุบัน” 

2. อิสรภาพของมนุษย์ตามแนวปฏิจจสมุปบาท    

อิสรภาพของมนุษย์ตามแนวปฏิจจสมุปบาท    ถือว่า โลกและชีวิตตามความจริงของสภาวะธรรมล้วนๆ      

ที่เป็นเรื่องของขันธ์ 5 ธาตุ 18 ปฏิจจสมุปบาท ไตรลักษณ์ (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์), 2544 : 37)    

ที่ท าให้เห็นว่า พระพุทธองค์ไม่ตรัสตอบค าถามเชิงอภิปรัชญา (อพยากตปัญญา) แต่ทรงสอนเนื้อหาทางอภิปรัชญา   

มีขันธ์ และธาตุ เป็นจุดเริ่มต้นของนักปรัชญาที่มีการโต้แย้งในเรื่องของจักรวาลวิทยา (cosmological argument) 

ซึ่งเป็นการน าเสนอแบบดั้งเดิมด้วยวิธีการโต้แย้งเชิงนิรนัย (deductive) ดังที่ ฮิวจ์ เจ แม็กแคนน์ (Hugh J. 

McCann) อธิบายว่า กระท าด้วยการยืนยันความมีอยู่ของสิ่งเหล่านี้ คือ (1) เอกภพ ในความรู้สึกของมนุษย์แล้ว     

ไม่จ าเป็นต้องด ารงอยู่ (existed) นั่นคือ การด ารงอยู่นี้อาจเกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้นก็ได้ (2) การด ารงอยู่ของสิ่งที่อาจ

เกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้นนี้ จะต้องมีค าอธิบาย (3) ค าอธิบายที่ดีที่สุดเรื่องการด ารงอยู่ของเอกภพคือการสรรค์สร้าง

กิจกรรมแห่งการด ารงอยู่อย่างขาดมิได้ ได้แก่ “ปฐมเหตุ” ของสรรพสิ่ง (4) ดังนั้น จึงเกิดเอกลักษณ์หรือสัต เพื่อ

ศึกษาก าเนิดแห่งจักรวาล (5) เมื่อเช่ือมโยงเข้ากับหลักฐานในประสบการณ์ของมนุษย์แล้ว ย่อมเป็นเหตุผลที่ดีกว่า   

ที่จะคิดถึงการด ารงอยู่อย่างขาดมิได้ของปฐมธาตุแห่งเอกภพ มากกว่าการคิดหาเหตุผลอย่างอื่นมาอธิบาย (Hugh J. 

McCann, 2006 :585-586) ดังนั้น แนวคิดเรื่องปฐมธาตุขึ้นมาเพื่ออธิบายปรากฏการณ์ทางจักรวาลในแต่ละยุคสมัย 

ฮิวจ์ เจ แม็กแคนน์ (Hugh J. McCann) ยังกล่าวต่อไปอีกว่า “ความเช่ือว่า “สัต” โดยแท้จริงแล้ว คือ พระเจ้า

ส่วนตัว (personal God) ของลัทธิเอกเทวนิยมที่สืบต่อมาของชาวตะวันตก” จากหลักฐานดังกล่าวนี้เอง ที่ท าให้

ทราบถึงที่มาของการหาค าตอบ แท้จริงแล้วเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดทาง “เทวนิยม” ที่เช่ือว่า “จักรวาลที่ถูก

สร้างขึ้นโดยพระผู้สร้าง” ดังท่ี จอห์น เลสลี (John leslie) กล่าวว่า “จักรวาล” คือ ผลรวมทั้งหมดของสรรพสิ่งและ

เหตุการณ์ต่างๆ ที่มีอยู่ ซึ่งแนวคิดแบบเทวนิยมเช่ือว่าอาจมีพระเป็นเจ้า (God) รวมอยู่เป็นส่วนหนึ่งในนั้นด้วยใน

ฐานะที่เป็นพระผู้สร้าง และผู้จัดระเบียบแห่งจักรวาล” (John leslie, 2009) : 198) ว่าศาสนาพุทธเป็นแบบ    

อเทวนิยม (atheism) ที่ม ี“ความคิดเกี่ยวกับพระพรหมผู้สร้างนั้นเป็นความเข้าใจผิด” (วิทย์ วิศทเวทย์, 2553 : 14) 

ซึ่งถือว่า เป็นพระเจ้าสูงสุดของศาสนาพราหมณ์ และเป็นโลกทัศน์แบบเดิมในประเทศอินเดียก่อนพุทธกาล ซึ่งนับถือ

ศาสนาพราหมณ์เป็นหลัก “พระพุทธองค์ได้ทรงช้ีให้ทุกคนได้มองเห็นว่า ในความเป็นจริงนั้น โลกนี้ไม่ได้มีผู้ใด หรือ

ใครคนใดคนหนึ่งเป็นผู้สร้าง” (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร), 2550 : 41) จะเห็นว่า แนวความคิดแบบนี้ 

ก็คือ เป็นแบบอเทวนิยม ที่เช่ือว่า ความเป็นระเบียบที่ปรากฏในโลกและจักรวาลนี้ มิได้เกิดจากอ านาจหรือ         

การจัดสรรของพระเจ้าหรือเทพจ้าใดๆ รวมไปถึงปรากฏการณ์ต่างๆ ที่มิได้มากจากการเนรมิตจากพระเจ้าเช่นกัน   



 
 

 
70 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

แต่เป็นระเบียบนั้นมาจาก “กฎธรรมชาติ” ตามหลักปฏิจจสมุปบาทท่ีว่า “เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้นเพราะสิ่ง

นี้ดับไป สิ่งนี้จึงดับไป” ที่เป็นเหตุปัจจัย 24 ประเภท ได้แก่ เหตุปัจจัย, อารัมมณปัจจัย, อธิปติปัจจัย, อนันตรปัจจัย, 

สมนันตรปัจจัย, สหชาตปัจจัย, อัญญมัญญปัจจัย, นิสสยปัจจัย, อุปนิสสยปัจจัย, ปุเรชาตปัจจัย, ปัจฉาชาตปัจจัย,  

อาเสวนปัจจัย, กัมมปัจจัย, วิปากปัจจัย, อาหารปัจจัย, อินทรียปัจจัย, ฌานปัจจัย, มัคคปัจจัย, สัมปยุตตปัจจัย, วิปป

ยุตตปัจจัย, อัตถิปัจจัย, นัตถิปัจจัย, วิคตปัจจัย และอวิคตปัจจัย, (ส .นิ. (ไทย) 16/21/38) ดังที่พระพุทธองค์ตรัส

ถึงปฏิจจสมุปบาทตอนหนึ่งว่า “ปฏิจจสมุปบาท เป็นอย่างไร คือ เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรามรณะจึงมี ตถาคตเกิดขึ้น

ก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุอันนั้น คือ ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา ความที่มีสิ่งนี้เป็นปัจจัยของ

สิ่งนี้ ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตรู้ บรรลุธาตุนั้น ครั้นรู้ บรรลุแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ ก าหนด เปิดเผย จาแนก   

ท าให้ง่าย และกล่าวว่า ‘เธอทั้งหลายจงดูเถิด’ เพราะชาติเป็นปัจจัย ชราและมรณะจึงมี ฯลฯ...ในกระบวนการนี้    

ตถตา (ความเป็นอย่างนั้น) อวิตถตา (ความไม่คลาดเคลื่อน) อนัญญถตา (ความไม่เป็นอย่างอื่น) อิทัปปัจจยตา   

(ความที่มีสิ่งนี้เป็นปัจจัยของสิ่งนี้) ดังพรรณนามาฉะนี้แล น้ีเรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท”   (ส .นิ. (ไทย) 16/20/34) ซึ่ง

เป็นเป้าหมายที่สูงสุดที่มนุษย์จะพึงบรรลุได้ เป็นนิยามแห่งธรรม ที่เรียกว่า “ธรรมนิยาม” (ส .นิ. (ไทย) 16/20/35) 

ดังท่ี พระพุทธเจ้ามองประสบการณ์ของชีวิตทั้งหมดตามกระแสแห่งปฏิจจสมุปบาท ซึ่งเป็นกระบวนการที่มีแบบแผน 

ไม่ใช่เหตุบังเอิญ แต่เป็นเหตุปัจจัยอาศัยพร้อมกันอยู่ ดังน้ัน จึงไม่มีต้นก าเนิดเอกภพ ไม่มีปฐมเหตุ ไม่มีพระเป็นเจ้าผู้

เป็นผู้ขับเคลื่อนสรรพสิ่งด้วยความนิ่งสงบ (Richard Gombrich, 2009 :131) 

บทสรุป 

จากศึกษาววิเคราะแนวคิด “พุทธปรัชญาเถรวาทกับหลักความจริง” ที่ผู้เขียนได้ตั้งหัวข้อไว้ 2 หัวข้อ ก็คือ  

(1) อะไรคือความจริง และความจริงคืออะไร ? และ (2) พุทธปรัชญาเถรวาทกับหลักความจริง ? ผู้เขียน พบว่า    

หลักความจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทถือก าเนินเกิดจากประสบการณ์ ที่ผ่านจากการพิสูจน์ทางความรู้             

โดยปราศจากการปรุงแต่ง ไม่ยึดติด ไม่มีอคติ ไม่คล้อยตามหรือปฏิเสธ ในการรับรู้อารมณ์จากสภาวะที่มุ่งแก้ไข

ปัญหาชีวิตที่น าไปสู่ความจริง 4 ประการ คือ ความจริงทางสมมติสัจจะ ความจริงทางสภาวสัจจะ ความจริงทาง

อริยสัจจะ และความจริงทางปรมัตถสัจจะ ที่เกิดจากวัตถุ 3 อย่าง ได้แก่ อารมณ์ อายตนะภายใน และจิต ซึ่งเป็น

เครื่องมือของการรับรู้ที่แท้จริงและที่บริสุทธิ์สิ้นจากความสงสัย และความหลงผิดของสังขาร (ไตรลักษณ์) รู้ชัดตาม

สภาวะที่ท าหน้าท่ีก าจัดอวิชชาได้ เช่น อาสวะ เป็นต้น ซึ่งเป็นความรู้ที่เกิดจากความจริงเฉพาะหน้า (อวิชชาหรือสัจจ

วีตวิชชา)  ที่ท าให้เกิดความรู้ 3 ประการ คือ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และภาวนามยปัญญา ที่ต้องอาศัย

ประสาทสัมผัสทั้ง 2 อย่าง คือ ประสาทสัมผัสภายนอกกับประสาทสัมผัสภายใน โดยปราศจากข้อขัดแย้ง 3 ประการ 

คือ ความถูกต้อง ปฏิบัติตามได้จริง และเมื่อปฏิบัติตามแล้วต้องเกิดผลได้อย่างแท้จริง ที่มุ่งเน้นแก้ไขปัญหาชีวิตตาม



 
 

 
71 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

ความจริง 2 อย่าง คือ ความจริงทางสมมติสัจจะและความจริงทางปรมัตถสัจจะ ซึ่งตกอยู่ภายใต้ของกฎไตรลักษณ์

ตามความเป็นจริงจากเหตุปัจจัย (ปฏิจจสมุปบาท) ที่ต้องอาศัยการแยกแยะด้วยปัญญาที่เกิดจาก การฝึกฝนอบรม 

(ไตรสิกขา) และพัฒนาจิต ที่เรียกว่า “สมถะ” และพัฒนาปัญญา ที่เรียกว่า “วิปัสสนา”ตามความจริงที่ปรากฏ

ภายในผัสสะเป็นพ้ืนฐานในการรบัรู้ ซึ่งการท าให้แจ้ง (สัจฉิกิริยา) จนเกิดความรู้ขึ้น ที่เป็นไปตามหลักปฏิจจสมุปบาท

อย่างสิ้นเชิงนั้นเอง  

References 

ธนิต อยู่โพธ์ิ. (2530). พระนิพพาน. กรุงเทพมหานคร : หจก.ศิวพร.  

พระนิติเกษตรสุนทร. (2526). พระอภิธรรมสังเขป และธรรมที่น่าสนใจบางประการ. พิมพ์ครั้งที่  7. 

กรุงเทพมหานคร : อภิธรรมมูลนิธิ.  

พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์). (2544). พุทธปรัชญาสาระและพัฒนาการ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร). (2550). พุทธจักรวาลวิทยา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี. ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก . 2500.  กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2543). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน . พิมพ์ครั้งที่ 3.

กรุงเทพมหานคร : ราชบัณฑิตยสถาน,  

วิทย์ วิศทเวทย์. (2542). ปรัชญาทั่วไป. พิมพ์ครั้งท่ี 15. กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์.  

________.  (2553). ปรัชญาทรรศน์ : พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ คณะ

อักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

สนิท ศรีส าแดง. (2544). ปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

David J. Kalupahana. (1977). Buddhist Philosophy : A Histerical Analysis. 2 nd Printing. 

Honolulu : the University Press of Hawii.  

________.  (1999). The Buddha's Philosophy of Language. Sri Lanka : A Sarvodaya Vishva Lekha 

Publication.  



 
 

 
72 

 Vol.2  No.1 January - June 2018 

ปีที่  2  ฉบับที ่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561 

Ediriwira Sarachchndra. (1994).  Buddhist Psychology of Perception. Dehiwala: Buddhist Cultural 

Centre. 

John leslie. (2009).  “Cosmos”. A Companion to Metaphysics. Second Edition. Eds. by 

Jaegwon Kim, Ernest Sosa. Gary S. Rosenkrantz. Singapore : Utopia Press Pte Ltd.  

Hugh J. McCann. (2006). “Creation and Conservation”. Encyclopedia of Philosophy. Vol. 2. ed. 

by Donald M. Borchert. Second Edition. 10 Vols. Farmington Hills: Thomson Gale,  

Richard Gombrich. (2009). What the Buddha Thought. London: Chelsea Manor Studios. 

 

 


