
 

1 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

ศึกษาความเชื่อเรื่องเทวดาที่มีอิทธิพลต่อล้านนา 

A STUDY OF BELIEF IN DEVAS IN LANNA SOCIETY 

 
กันต์กวินต์ ทัดทาน 

 นิสิตปริญญาโท สาขาพระพุทธศาสนา  

 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

 bell_boy2006@hotmail.com  

 

บทคัดย่อ 

  การศึกษาวิจัยเรื่อง ความเชื่อเรื่องเทวดาท่ีมีอิทธิพลต่อสังคมล้านนาโดยมีวัตถุประสงค์คือ 1) เพ่ือ

ศึกษาเทวดาในคัมภีร์พระไตรปิฎก 2) ศึกษาความเชื่อเร่ืองเทวดาในสังคมล้านนา 3) เพ่ือวิเคราะห์อิทธิพลความ

เชื่อเร่ืองเทวดาท่ีมีต่อสังคมล้านนา โดยศึกษาข้อมูลจากตําราวิชาการทางพระพุทธศาสนา รวมถึงสัมภาษณ์จาก

ผู้ทรงคุณวุฒิ  

  ผลจากการศึกษาพบว่าเทวดาตามความหมายในทางพระพุทธศาสนา ก็คือ ผู้ท่ีอาศัยอยู่ใน  เทวโลก 

เทวดาผู้ชายคือเทพบุตร เทวดาผู้หญิงคือ เทพธิดา อาศัยอยู่ในชั้นสวรรค์มี 6 ชั้น จึงมีชื่อเรียกว่า ฉกามาพจร   

ซ่ึงมีความหมายถึง ภพภูมิท่ียังติดอยู่ในบ่วงกามตัณหา ยังมีความอยาก ความใคร่ มีการจุติ เกิด ดับ คล้ายปุถุชน

เหมือนดังโลกมนุษย์ และนอกจากนั้นในทางพระพุทธศาสนายังสามารถแบ่งแยกย่อยลงไปเป็นอีก 3 ประเภทคือ 

สมมุติเทพ อุบัติเทพ และวิสุทธิเทพ โดยการอุบัติข้ึนมาของเทวดาน้ันเกิดมาจาก ผลบุญท่ีได้เพียรกระทําสั่งสม

เอาไว้ และอาศัยคุณธรรมเบื้องต้น คือ หิริ โอตตัปปะ นําพาให้ไปเกิดบนสรวงสวรรค์ชั้นต่างๆ ได้เสวยทิพย์

สมบัติของเทวดา แต่กระนั้นเทวดาก็สามารถจุติดับลงจากภพสวรรค์ได้เช่นกัน หากหมดบุญหรืออายุขัย               

ในเทวโลกลงแล้ว 

  ในสังคมไทยมีความเชื่อเร่ืองเทวดามาจากวิวัฒนาการของความเชื่อทางจิตวิญญาณในธรรมชาติ 

ก่อให้เกิดคติความเชื่อในการนับถือ ผีสาง นางไม้ เทวดา สอดคล้องกับหลักการปฏิบัติในทางลัทธิความเชื่อ

ด้ังเดิม อิทธิพลของศาสนาพราหมณ์ฮินดู และอิทธิพลของพระพุทธศาสนา สําหรับในล้านนานั้นเทวดาได้มี

อิทธิพลทาง   ด้านต่างๆ คือ   1. ด้านประเพณีและพิธีกรรม เช่น การขึ้นท้าวท้ัง 4  เป็นต้น 2. ด้านวรรณกรรม 

เช่น ชาดกคาถา คําเวนทาน 3. ด้านศิลปกรรม เช่น งานจิตกรรมฝาผนัง ประติมากรรมปูนปั้น เป็นต้น 4. ด้าน

ความศรัทธา เช่น การบนบานและการขอพร เป็นต้น  

คําสําคัญ : ความเชื่อ. เทวดา. อิทธิพลต่อล้านนา 



 

2 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

Abstract 

 The research explores how the beliefs in Devas influent Lanna society. The objectives 

of this study are 1) to study about Deities in Tripitaka. the Buddhist scripture. 2) to examine 

the influence of the belief in Devas in Lanna society and 3) to analyze how the belief in 

Deities affects Lanna society by exploring from various academic works in Buddhism and 

interviewing many experts individually. 

  The results of the study have shown that the meaning of Devas in Buddhism refers to 

a group of non-human beings who live in the heavens called Deva Lokas. A god is called 

Deva and a goddess is called Devi. They live in Chakamapajorn, the six heavenly spheres, 

which means the realm of desire. These beings still indulge in their desires. They are stuck in 

the incarnation cycle as ordinary human beings. Furthermore, Devas in Buddhism are also 

classified into three classes which are Sommutthithep. Aubatthithep. and Visutthithep. The 

emergence of the Devas depends on the merits and the moral shame and fear of 

wrongdoing, Hiri and Ottappa they have accumulated over lifetimes. Those will bring them to 

arise in different heavens where they can enjoy their angelic treasure. However, Devas can 

also be extinguished from the heavens if their merit or life in heaven is depleted. 

  The concept of belief in Deva appeared in Thai society was influenced by beliefs 

from ancestors in ancient times which comes from the evolution of spiritual beliefs in nature. 

This causes belief in the spirit of deuce, goddess nymphs, in accordance with the principles of 

traditional beliefs and Hindu Brahmanism therefore creating relationships in each society.  

Lanna society influenced from Deva by various aspects including: 1. Traditions and rituals 

such as sacrifice to The Four deva of Heaven.    2. Literary aspects such as Jataka spells and 

the Introduction to offering sacrifice. 3. Fine arts such as wall artwork or Stucco sculpture. 4. 

Faith such as vowing and blessing. 

 

 

 



 

3 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

 บทนํา 

  ความเชื่อท่ีอ้างอิงตามพระไตรปิฎกว่า พระพุทธเจ้ามิได้ทรงปฏิเสธถึงความมีอยู่จริงของภพภูมิเทวดา 

แต่คําสอนหากเม่ือเอ่ยถึงความมีอยู่จริงของเทวดา พระองค์ก็มิได้ยกย่องให้เทวดาอยู่เหนือบุคคลผู้มีธรรมเป็นท่ี

พ่ึงอาศัยได้ เพราะหากมนุษย์ผู้ใดได้เข้าถึงพระรัตนไตรอันประเสริฐแล้ว เหล่าเทพเทวดายังมาบูชาตอบ ดังนั้น

เทวดาจึงหมายถึง ผู้ท่ีมีชีวิตและภาวะเป็นทิพย์ มีกายเป็นแสงสว่าง เปล่งรัศมีและเสวยสุขในสวรรค์ชั้นต่างๆ ไม่

มีอาการเจ็บไข้แต่จะมีรูปโฉมงดงาม สามารถคงความเป็นหนุ่มสาวอยู่เช่นนั้น ตลอดอายุขัยของเทวดาท้ังหลาย 

เทวดาท่ีอยู่ในชั้นสวรรค์ต่างๆท่ีอยู่สูงข้ึนไป แต่ในความเชื่อนั้นก็ยังมีเชื่อกันแบ่งออกมาอีกว่า ยังมีเหล่าเทวดาท่ี

อาศัยอยู่ในโลกมนุษย์อยู่ร่วมกับมนุษย์อยู่อีกได้แก่ ภุมมเทวดา รุกขเทวดา และอากาศเทวดา เป็นต้น 

  เทวดาท่ีคอยช่วยเหลือมนุษย์ตามประเพณีของไทย ได้แก่ท้าวสักกะ หรือพระอินทร์ นอกจากนี้แล้ว           

ในพระไตรปิฎกยังกล่าวถึง จตุโลกบาล เทพประจําทิศท้ังสี่ ท่ีสถิตอยู่ชั้นจตุมหาราชา ซ่ึงเป็นสวรรค์ชั้นท่ีอยู่ใกล้

กับภพภูมิของมนุษย์มากท่ีสุด หรือความเชื่อเร่ืองเจ้าท่ีเจ้าทาง เช่นเทพท้ัง 9 ท่ีเป็นบุตรของเจ้ากรุงพาลี ท่ีมา

เป็นพระภูมิตามสถานท่ีต่างๆ อย่างตามบ้านเรือนท่ีอยู่อาศัยก็ได้แก่พระชัยมงคล ในเมืองใหญ่ จะมีเทพารักษ์

ประจําเมือง เช่นเจ้าพ่อ-หลักเมือง ซ่ึงมีอยู่ทุกจังหวัดของไทย ในระดับประเทศ ก็มีเทพารักษ์ผู้ปกป้องคุ้มครอง

ประเทศไทยอย่าง  พระสยามเทวาธิราช พระเสื้อเมือง พระทรงเมือง พระกาฬไชษี เจ้าพ่อเจตคุป เจ้าพ่อ

หอกลอง นอกจากพระฤๅษีครูในศาสตร์ต่างๆ ยังมีความเชื่อเร่ืองเทพจากวิชาโหราศาสตร์ อย่าง เทพประจําวัน 

หรือประจําดาวต่างๆ แต่ในพระไตรปิฏกมีการกล่าวถึงอยู่เพียงสององค์ คือสุริยะเทพ และ จันทรเทพ  หรือ

แม้แต่เทวดาท่ีเป็นเจ้าท่ี เจ้าทาง เจ้าป่า เจ้าเขา รวมถึงเหล่าพญานาคท่ีได้ถูกเล่าขานกันมาแต่สมัยพุทธกาล ซ่ึง

ยังไม่ได้รวมเหล่ากุมารทอง นางไม้ หรือนางตะเคียน ท่ีผู้คนไปกราบไหว้บูชากันเรื่องโชคลาภเงินทอง และเทวดา

ในทางศาสนาพราหมณ์ฮินดู ซ่ึงแสดงให้เห็นว่าวิถีชีวิตของคนไทยเชื้อสายต่างๆยังมีความเชื่อความศรัทธา ท่ี

ได้รับอิทธิพลอยู่มากจากเทวดาน่ันเอง 

  ความเชื่อในทางล้านนาก็มีการเอ่ยถึง เทวดาต่างๆที่คล้ายคลึงกันกับทางภาคกลาง แต่อาจจะเรียกชื่อ
ต่างกันสักเล็กน้อย และพิธีกรรมก็จะมีความคล้ายคลึงเช่น ดังท่ีอยู่ในบทสวดอัญเชิญเทวดาในพิธีกรรมฟังธรรม
ขอฝนด้วยคําบูชาท้าวท้ัง 4 (อุดม รุ่งเรืองศรี . 2546 : 45) และเทวดาอีกสององค์ว่า“บัดนี้ขอเทพยดา อินทร์ 
พรหม   ยมราช และท้าวจตุโลกทัง 4 สักขิสากสี  ขอห้ือเทพบุตรตนชื่อ ปัชชุนนะ อันรักษายังน้ําฝน               
และเทวบุตรตนชื่อ วลาหก อักรักษายังเมฆ จุ่งนํามายังมหาเมฆ  และห่าฝนอันใหญ่ตกลงมา ในราชสัณฐาน
บ้านเมืองท่ีนี้ ห้ือชุ่มเย็นเป็นสุขยุท่าง กระทําไร่นา สวน เรือก เพ่ิงด้วยอานุภาวะสัจจะ-อธิษฐาน บารมีธรรม  
แห่งองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า” (ศรีเลา เกษพรหม 12 ตุลาคม 2560)  หรือในพิธีกรรม การบูชาขอฝนให้ตก
ต้องตามฤดูกาล ท่ีมีการบูชาพญาแถน คือเทวดาผู้บันดาลฝนว่า ““โภนโต เถน เทวราชา ดูราเจ้าพญา-แถนตน



 

4 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

ประเสริฐ  อันเป็นตนทิพย์เกิดเมืองบน อันเป็นเจ้าแก่น้ําฟ้าและสายฝน บัดนี้มนุสสโลกเมืองคน ก็เป็นอันแห้ง
แล้ง  หาน้ําฟ้าและสายฝนอันจักตกลงมาชุ่มบ้านเย็นเมืองก็หาบ่ได้”  
  จึงจะเห็นได้ว่าพุทธศาสนาได้ถูกลดความสําคัญลง นั่นคือผู้คนให้ความสําคัญกับหลักปฏิบัติในทางพุทธ

ศาสนาเพียงแค่ การมีศาสนาไว้เป็นเพียงสิ่งแทนตัวบุคคลว่าตนเองนั้นมิใช่บุคคลท่ีไร้ศาสนา แต่หาใช่การ

รับประกันได้ว่าพระพุทธศาสนาท่ีตนเองสมัครใจรับเอามาเป็นนั้น จะสามารถเป็นท่ีพ่ึงแก่ชีวิตหรือเป็นหลักยึด

เหนี่ยวทางจิตใจได้อย่างแท้จริง ดังคําท่ีตถาคตได้เคยตรัสกล่าวว่า “มนุษย์ท้ังหลายเป็นอันมาก ถูกความกลัว

คุกคามเอาแล้วย่อมถือเอาภูเขาบ้าง ป่าไม้ท่ีศักด์ิสิทธ์ิบ้าง สวนศักด์ิสิทธ์ิบ้าง รุกขเจดีย์บ้างว่าเป็นท่ีพ่ึงของตน 

นั้นไม่ใช่ท่ีพึงอันทําความเกษมให้ได้เลย. นั่นไม่ใช่ท่ีพ่ึงอันสูงสุด. ผู้ใดถือเอาสิ่งนั้นๆแล้ว ย่อมไม่หลุดพ้นไปจาก

ทุกข์ท้ังปวง” ด้วยเหตุนี้หากเราชาวพุทธ ละเลยคําสอนของพระศาสดาที่ได้ตรัสไว้กับอานนท์ว่า “อานนท์ 

เพราะเหตุนั้นแลพวกเธอจงมีตนเป็นเกาะ มีตนเป็นท่ีพ่ึง ไม่มีสิ่งอ่ืนเป็นท่ีพ่ึงมีธรรมเป็นเกาะ มีธรรมเป็นท่ีพ่ึง            

ไม่มีสิ่งอ่ืนเป็นท่ีพ่ึงอย่างนี้แลอานนท์ ภิกษุเหล่าใดเหล่าหนึ่ง ไม่ว่าจะในบัดนี้หรือเม่ือเราล่วงไปแล้ว ภิกษุ

เหล่านั้นจักอยู่ในความเป็นผู้เลิศกว่าเหล่าภิกษุผู้ใคร่ต่อการศึกษา”  มิเช่นนั้นเราท้ังหลายก็คงจะหลงกับการอ้อน

วอนร้องขอพรต่อเทวดา และไม่รู้จักหันกลับมาพ่ึงพาตนเองเสียแล้ว ความเป็นชาวพุทธของเราท้ังหลายก็คงจะ

กลายเป็นเพียงแต่ชื่อภายนอกท่ีไม่มีความหมายต่อความสําคัญภายใดของเราได้เลย 

   ผู้ วิจัยสนใจท่ีจะศึกษาวิ เคราะห์เร่ืองเทวดาในทางพระพุทธศาสนา ว่ามีขอบเขตเพียงใด               

และแนวทางในการศรัทธาเคารพต่อเทวดาท่ีเหมาะสมแก่ชาวพุทธในล้านนาเป็นอย่างไร เพ่ือจะได้นําผลวิจัยนี้

ไปเป็นประโยชน์แก่การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเพ่ือพัฒนาตนเอง และนําไปสู่ความศรัทธาอันเป็นสัมมาทิฐิ             

ยังประโยชน์แก่ผู้คนในสังคมต่อไป 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
   1. เพ่ือศึกษาเทวดาในคัมภีร์พระไตรปิฎก 

   2. เพ่ือศึกษา ความเชื่อเร่ืองเทวดาในสังคมล้านนา 

   3. เพ่ือวิเคราะห์อิทธิพลความเชื่อเร่ืองเทวดาท่ีมีต่อสังคมล้านนา 

วิธีดําเนินการวิจัย 

  การวิจัยคร้ังนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการวิจัยเอกสาร 

(Documentary Research) โดยทําการรวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) จากพระไตรปิฎก อรรถ

กถา รวมถึงการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) ผู้ทรงคุณวุฒิ และรวบรวมข้อมูลข้ันทุติยภูมิ 

(Secondary Sources) จากหนังสือ ตํารา เอกสารทางวิชาการ และงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องประกอบไปด้วย 



 

5 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

  1. ศึกษาค้นคว้าข้อมูลเอกสารชั้นต้น (Primary Sources) คือ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 และเอกสารชั้นรอง (Secondary Sources) จากเอกสารพระไตรปิฎก

ออนไลน์ ตลอดจนงานเขียนของพระอาจารย์นักปราชญ์ผู้ทรงคุณวุฒิ นักวิชาการทางพระพุทธศาสนา            

และนักการศึกษา ข้อมูลจากฐานข้อมูลหนังสือทางวิชาการ เครือข่ายสารสนเทศ (Internet) สารานุกรม 

(Encyclopedia) คัมภีร์และตําราทางพระพุทธศาสนาท่ีกล่าวถึง เทพ เทวดา รวมถึงเอกสารวิชาการท่ีเกี่ยวข้อง

กับการศรัทธานับถือบูชาเทวดาในทางพระพุทธศาสนาของไทย  

  2. ศึกษาจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก ได้แก่ ผู้ทรงคุณวุฒิท่ีมีความรู้ ความเข้าใจในเก่ียวกับพิธีกรรม               

ท่ีเกี่ยวกับการบูชา นับถือเทวดา จํานวน 10 รูป/คน 

  3. นําข้อมูลท่ีได้จากการศึกษา มาเรียบเรียงเป็นงานวิจัย โดยข้อคําปรึกษา ชี้แนะจากอาจารย์               

ท่ีปรึกษาและผู้ทรงคุณวุฒิ เพ่ือให้เกิดความสมบูรณ์ย่ิงข้ึน 

  4. นําเสนองานวิจัยฉบับสมบูรณ์และเผยแผ่งานวิจัย 

ผลการวิจัย 

  1. เทวดาตามความหมายในทางพระพุทธศาสนา ก็คือ ผู้ท่ีอาศัยอยู่ในเทวโลก เทวดาผู้ชายคือเทพบุตร 
เทวดาผู้หญิงคือ เทพธิดา อาศัยอยู่ในชั้นสวรรค์มี 6 ชั้น จึงมีชื่อเรียกว่า ฉกามาพจร ซ่ึงมีความหมายถึง  ภพภูมิ
ท่ียังติดอยู่ในบ่วงกามตัณหา ยังมีความอยาก ความใคร่ มีการจุติ เกิด ดับ คล้ายปุถุชนเหมือนดังโลกมนุษย์  
แบ่งออกได้เป็น ชั้นจตุมหาราชิกา ดาวดึงส์ ยามา ดุสิต นิมมานรดี และปรนิมมิตวสวัตดี ดังท่ีมีปรากฏยืนยัน            
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา คือ พระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก และนอกจากนั้นในทาง
พระพุทธศาสนายังหมายรวมถึงผู้ท่ีมีเทวธรรม มี 3 ประเภท (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2548 : 47–
48) คือ สมมุติเทพ คือเทพโดยสมมุติเช่น พระราชา พระมหากษัตริย์ อุบัติเทพ คือเทพท่ีเกิดโดยการอุบัติข้ึน 
และวิสุทธิเทพ คือผู้ท่ีชําระกิเลสให้ผ่องใสแล้ว เช่นพระอริยสงฆ์ โดยการอุบัติข้ึนมาของเทวดานั้นเกิดมาจาก           
ผลบุญท่ีได้เพียรกระทําสั่งสมเอาไว้ จนเกิดเป็นเหตุปัจจัยของกุศลกรรม ท้ังทางกาย วาจา และจิตใจ และอาศัย
คุณธรรมเบื้องต้น คือ หิริ โอตตัปปะ นําพาให้ไปเกิดบนสรวงสวรรค์ชั้นต่างๆ ได้เสวยทิพย์สมบัติของเทวดา  
เช่น มีกายทิพย์ รัศมีทิพย์ อํานาจทิพย์ และเสวยอาหารท่ีเป็นทิพย์ แต่กระนั้นเทวดาก็สามารถจุติดับลงจากภพ
สวรรค์ได้เช่นกัน หากหมดบุญหรืออายุขัยในเทวโลกลงแล้ว  หรือเกิดความโกรธทะเลาะวิวาทต่อกันดังนั้น จึงมี
ธรรมเนียมการปฏิบัติบูชาต่อเทวดาเพื่อการยกย่อง ในคุณงามความดีท่ีได้กระทําตนเป็นแบบอย่าง อีกท้ังยังใช้
เพ่ือระลึกเป็นสติ เรียกว่า เทวานุสติ เพราะด้วยคุณธรรมที่มีอยู่ในเทวดา คือ สัปปุริสธรรม ๗ ประการ เพ่ือให้
จิตใจบังเกิดกุศลธรรมนําไปสู่ความเบิกบานและผ่องใส รวมไปถึงการได้สละอุทิศบุญให้แก่เทวดา ในการทําพลี
กรรม คือเทวตาพลี เช่น การสงเคราะห์ บวงสรวง น้อมให้แก่เทวดา เพ่ือเป็นการแสดงออกถึงความเคารพ           
ยําเกรง และเป็นท่ีรักของเทวดา ซ่ึงเทวดานั้นมีคําสอนรองรับในคัมภีร์พระไตรปิฎก ว่ามีอยู่จริงและเป็นสิ่งท่ีอยู่



 

6 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

ร่วมกับมนุษย์ในฐานะของสัตว์ในสังสารวัฏ ท่ีต้องเวียนว่าย ตาย เกิด เช่นกันกับมนุษย์ ดังนั้นผู้ใดท่ีได้สั่งสม
กระทําคุณงามความดีเอาไว้ในคร้ังสมัยเป็นมนุษย์ ก็จะสามารถอุบัติเป็นเทวดา และผู้ท่ีได้เป็นเทวดาแล้วก็มี
โอกาสท่ีจะต้องกลับมาเกิดเป็นมนุษย์ หรือสัตว์ในภพภูมิอ่ืนๆตามเหตุตามปัจจัยของผลบุญและคุณธรรมของตน 

2.ความเชื่อเร่ืองเทวดาในสังคมล้านนา แนวคิดความเชื่อเร่ืองเทวดาท่ีปรากฏในสังคมไทย  ได้รับ
อิทธิพลจากคติทางความเชื่อจากบรรพบุรุษต้ังแต่สมัยโบราณ และได้สืบเนื่องกระจายไปตามแต่ละท้องถ่ิน
ภูมิภาค โดยอาศัยหลักของการยอมรับ นับถือ และปฏิบัติตามกันมาจากวิวัฒนาการของความเชื่อทางจิต
วิญญาณในธรรมชาติ ท่ีมีพลังอํานาจ ก่อให้เกิดคติความเชื่อในการนับถือ ผีสาง นางไม้ เทวดา ท้ังท่ีมีการ
เปลี่ยนแปลงรูปแบบทางพุทธศาสนา ต้ังแต่สมัยท่ีพระโสณะ และพระอุตตระ ได้นําพระธรรมคําสั่งสอนเข้ามา
เผยแผ่ในดินแดนสุวรรณภูมิ นํามาซ่ึงพิธีกรรม ประเพณี วัฒนธรรม ท่ีอิงอาศัยหลักคําสอนเร่ืองศีลธรรม               
และการกระทําความดี และที่ไร้รูปแบบแต่มีแบบแผนให้ปฏิบัติสืบต่อกันมา จึงกลายเป็นเพียงความเชื่อด้ังเดิม 
ท่ีมีเร่ืองไสยศาสตร์เข้ามาเก่ียวข้อง สอดคล้องกับหลักการปฏิบัติในทางลัทธิความเชื่อด้ังเดิม และศาสนา
พราหมณ์ฮินดู แต่แนวคิดความเชื่อท้ังสองนี้ ก็ได้สร้างความสัมพันธ์ให้เกิดข้ึนในสังคมแต่ละด้าน เช่น อิทธิพลต่อ
วรรณกรรม ศิลปกรรมด้านต่างๆ อธิ จิตรกรรม ประติมากรรม และได้ถูกผสมผสานแลกเปลี่ยนไปตามกาลเวลา
และยุคสมัยในเวลาต่อมา ชาวล้านนามีความเชื่อในเร่ืองของเทวดา จากคําสอนในทางพระพุทธศาสนาท่ีได้รับ
อิทธิพลมาจาก การเจริญรุ่งเรืองของอาณาจักร ท้ังจากนครหริภุญไชย สุโขทัย อยุธยา ศรีลังกา และพม่า            
และอิทธิพลจากท่ีมาของความเชื่อด้ังเดิมล้านนาเป็นหลักสําคัญ (สรัสวดี อ๋องสกุล. 2553 : 42) ท่ีเชื่อและอาศัย
ในสิ่งท่ีเป็นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ เพ่ือใช้เป็นแนวทางการดําเนินชีวิต อีกท้ังใช้เป็นเคร่ืองยึดเหนี่ยวจิตใจ     
จึงส่งผลให้ชาวล้านนามุ่งเน้นท่ีจะประกอบการบุญการกุศล นอกจากนี้ก็ยังมีความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติ            
เช่น ภูตผี วิญญาณ เทพเจ้า เหล่าเทวดา และความเชื่อในพลังลึกลับทางโหราศาสตร์อิทธิฤทธ์ิปาฏิหาริย์ ท่ีเป็น
เวทย์มนต์คาถา คอยปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายให้ออกไป และยังมีความเคารพยําเกรงต่อเทวดา หรือท่ีชาวล้านนาเรียกว่า 
“ผี” สามารถแบ่งแยกเป็นประเภทได้เป็น 3 ประเภท โดยการยกย่องจากลําดับผี ข้ึนสู่ความเป็นเทวดาชั้นสูง 
คือ 1) ผีฟ้า และผีแถน ลดหลั่นลงมาตามลําดับความสําคัญ 2) เทวดาอารักษ์   ท่ีรักษาประจําบ้านเมือง 
หมู่บ้าน เช่น ผีเจ้านาย เสื้อเมือง เสื้อผ้า เสื้อวัด และ 3) ผีบรรพบุรุษท่ีคอยรักษาต้นตระกูล เครือญาติสายเลือด 
เช่น ผีปู่ย่า ผีมด ผีเม็ง ผีลั้วะ ผียาง ผีปู่แสะ ย่าแสะ และนางแก้ว ซ่ึงแสดงให้เห็นว่าชาวล้านนาให้ความสําคัญ
กับเทพหรือเทวดาแต่ละลําดับชั้น ตามความสําคัญหน้าท่ีท่ีเทวดาเหล่านั้นดูแลรักษา เป็นท่ีมาของการบูชากราบ
ไหว้ตามแต่ละท้องถ่ิน โดยจะมีพิธีกรรมท่ีแสดงออกถึงความเชื่อด้วยการเซ่นไหว้เป็นประจําทุกปี นอกเหนือจาก
นี้ชาวล้านนายังเชื่อเร่ืองการดูฤกษ์ฤกษ์งามยามดี อันเป็นเวลามงคลในการประกอบกุศลกรรมต่างๆด้วย ซ่ึงอาจ
มีการเรียกชื่อท่ีแตกต่าง ผิดเพ้ียนกันไปบ้าง เกิดเป็นความสัมพันธ์ทางสังคมล้านนา ท่ีได้รับอิทธิพลมาจาก
แนวคิดความเชื่อเร่ืองเทวดาน่ันเอง 

3.วิเคราะห์อิทธิพลความเชื่อเร่ืองเทวดาท่ีมีต่อสังคมล้านนา แนวคิดความเชื่อของชาวล้านนาท่ีได้รับ
อิทธิพลมาจาก เทวดา เม่ือได้ศึกษาเปรียบเทียบแล้ว อาจไม่ต่างอะไรกับคนปัจจุบันท่ีมีความเชื่อท้ังในเรื่องพุทธ



 

7 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

ศาสนา โหราศาสตร์ และสิ่งเหนือธรรมชาติ เช่น “ผี”และการบูชาของชาวล้านนาก็นับเนื่องตามลําดับชั้นของผี
เจ้านาย ท่ีชาวล้านนาถือว่าคือระดับเทพท่ีมีอยู่ 9 ชั้น ซ่ึงจะมีเทพท่ีลงมาประทับร่างทรงได้เช่น เจ้าหลวงคําแดง   
เจ้าแสนเมือง เจ้าทิพย์เกศ เจ้าด่านฟ้า  เจ้าสามฝ่ังแกน เจ้าองค์อินทร์ เจ้าด้ายดอกแดง ฯลฯ (ฉลาดชาย รมิตา
นนท์. 2545 : 38-39) แต่โดยความเป็นจริงแล้วความเชื่อของชาวล้านนาดังกล่าวเป็นความเชื่อสั่งสม ท่ีผ่านการ
สั่งสอน และปลูกฝังจากคนรุ่นหนึ่งสู่อีกรุ่นหนึ่งท่ีสืบทอดต่อเนื่องกันมาด้วยระยะเวลาอันยาวนาน จึงปรากฏเป็น
หลักฐานให้เห็นเด่นชัดท้ังใน รูปแบบด้านประเพณี พิธีกรรม วัฒนธรรม เช่นการบูชาท้าวท้ัง 4  ท่ีบ่งบอกความ
เป็นอัตลักษณ์ของล้านนาท่ีอาศัยหลักความเชื่อด้ังเดิม กับเร่ืองราวในทางพุทธศาสนาเข้าด้วยกัน และในทาง
วรรณกรรมท่ีมีปราชญ์ผู้รู้ท้ังท่ีเป็นพระสงฆ์ และฆราวาส ได้รจนารังสรรค์เร่ืองราวให้สอดคล้องกับแนวคิดความ
เชื่อนี้ เช่น ชาดกคาถา ตามตํานานท้องถ่ิน และในรูปแบบทางศิลปกรรมด้านต่างๆ ท้ังจิตรกรรม ภาพเขียนตาม
ผนัง บานประตู หน้าต่าง ตามโบราณสถาน โบราณวัตถุ และจารึกบันทึกไว้ รวมถึงการสร้างสรรค์ของช่าง              
ในสมัยโบราณท่ีสร้างสถาปัตยกรรม และประติมากรรม ท่ีสอดแทรกแนวคิดความเชื่อ เร่ืองเทวดา ได้อย่าง
งดงาม หรือทางนาฏกรรม ฟ้อนรํา ท่ีสื่อถึงความเชื่อและการให้ความเคารพนับถือเทวดา สืบทอดเป็นความเชื่อ
ท่ีมุ่งเน้นให้คนประกอบคุณงามความดีโดยมีจุดมุ่งหมายให้เกิดความสุข ความเจริญแก่ตน ครอบครัว ชุมชน           
และบ้านเมือง อีกท้ังยังได้หล่อหลอมจนเกิดเป็นคติความเชื่อท่ีม่ันคง ดํารงไว้ได้ด้วยแนวคิดท่ีผูกติดกับหลักการ
ปฏิบัติทางรูปธรรม ถึงแม้ว่ากาลเวลาจะผ่านไปหลาย ร้อยปี และมีการรับ สอดแทรก แทรกแซง หรือปรับ             
ของเก่าให้เป็นของใหม่ ด้วยผลจากการแก่งแย่งทางการปกครองของแต่ละสมัยของกษัตริย์ของล้านนาก็ตาม  
แต่ว่าก็ยังคงรักษาแนวคิดท่ีเป็นหัวใจหลักเอาไว้ได้ว่าดังนั้นความเชื่อในเทวดา เป็นบุคลาธิษฐาน ท่ีอาจมี
ความหมายในทางธรรมาธิษฐานถึง ผู้ทํากรรมดี ผู้ท่ีปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ อยู่ในศีล อยู่ในธรรม จึงย่อมยังเกิด
ความสุขข้ึนในบันดลนั้นแบบโอปปาติกะก็ได้ คือเกิดความสุข ปีติความอ่ิมเอิบกายใจในบัดดลนั้น  หรือย่อม
ได้รับความสุขในภายหน้าเป็นผลตอบแทน นํามาซ่ึงผลผลิตทางความเชื่อ ท่ีขยายไปสู่สังคมล้านนา ท้ังด้าน
เศรษฐกิจ การท่องเที่ยว ท่ีมีผลต่อค่านิยมของคนรุ่นใหม่ ท่ียังคงเชื่อและรักษาแนวคิดเกี่ยวกับเทวดาตามหลัก
ศาสนาพุทธ และไสยศาสตร์ในศาสนาพราหมณ์ ยังผสมผสานเจือปนกันอยู่ ถึงแม้ว่าจะมีค่านิยมของผู้คน
สมัยใหม่ท่ีไม่พ่ึงพาศาสนา หรือเรียกว่า คนไร้ศาสนา เพ่ิมมากข้ึน แต่วิถีการใช้ชีวิตของชาวล้านนาก็ยังคงต้องพ่ึง
หลักแนวคิดความเชื่อนี้ ประโยชน์ท่ีก่อเกิดจากแนวคิดความเชื่อเร่ืองเทวดา ท่ีมีอิทธิพลต่อสังคมล้านนา นํามา
ซ่ึงองค์ความรู้ว่ามนุษย์และเทวดาต่างมีความสัมพันธ์ท่ีสามารถบรรลุธรรมข้ันสูงได้ด้วยหลักการปฏิบัติดีปฏิบัติ
ชอบ เพียรทําความดี และละเว้นความชั่ว ไม่หลงมัวเมาไปกับการทําผิดบาปท้ังหลาย เม่ือแนวคิดนี้สามารถชี้ชัด
ให้เห็นคุณค่าทางความเชื่ออิงตามหลักธรรมคําสอนแล้ว การเชื่อในเทวดาย่อมทรงคุณค่าในทางจิตใจอย่างมาก 
และเม่ือใดท่ีคนในสังคมเกิดความเข้าใจในทิศทางท่ีถูกต้องแล้ว ย่อมเข้าถึงความมั่นคงในศรัทธา คือไม่หว่ันไหว
ไปกับความเชื่อท่ีไม่สมเหตุสมผล ไม่ต้องคอยหวังพ่ึงสิ่งอ่ืนจากภายนอก ไม่ว่าจะเป็นสิ่งศักด์ิสิทธ์ิหรือเทวฤทธ์ิ
ใดๆ สามารถดํารงตนเป็นชาวพุทธได้อย่างชัดเจนและถูกต้อง ปัญหาท่ีจะตามมาจากศรัทธาท่ีคลาดเคล่ือนหรือ
งมงายก็จะกลายเป็นปัญหาท่ีแก้ไขได้ด้วยเหตุและผล ทําให้คนในสังคมล้านนาเกิดมีภูมิคุ้มกันท่ีเพียงพอ               



 

8 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

ไม่ประมาทกับการเอ้ือต่อมิจฉาชีพต่างๆท่ีจะเข้ามา ท้ังมิจฉาทิฐิท่ีจะแอบแฝงมาในสังคมแห่งศรัทธา และไม่ตก
เป็นทาสของผู้ท่ีใช้ความเชื่อนี้ในการชักจูงไปในทางท่ีผิด เพราะมัวหวังเพลินหวังผลจากฤทธานุภาพ             
และเทวดานุภาพดลบันดาล จนละเลยความถูกต้องดีงามตามหลักการบูชาเทวดาท่ีสมควรจะเป็น เช่นนี้จึงแสดง
ให้เห็นว่า แม้แต่เทวดาอย่างจอมเทพยังเคารพนบไหว้ มนุษย์ผู้มีศีล มีธรรม ท่ีถือว่าเป็นบุคคลผู้ประเสริฐท่ีควร
เคารพ ไม่ได้ข้ึนอยู่กับผู้ใดมีอํานาจวาสนากว่าใคร แต่ข้ึนอยู่กับคุณธรรมในตัวบุคคลนั้นๆ หรือแม้แต่การเข้าใจ
ผิดด้วยการดึงอํานาจฤทธ์ิของเทวดามาใช้ในการ ปลุกเสกเลขยันต์  ทําของขลังสิ่งศักด์ิสิทธ์ิลึกลับต่างๆ มาใช้
เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตคนในสังคม โดยไม่ได้ให้ความรู้ท่ีถูกต้อง ไม่พอยังเป็นตัวการในการทําลายศีลธรรมและหลัก
ปฏิบัติท่ีถูกต้องให้แก่สงัคม  

ซ่ึงหากผู้ท่ีนําไปเผยแผ่บอกต่อ หรือทําตามกันอย่างผิดๆ จนเกิดเป็นค่านิยมท่ีผิดต่อคนในสังคมเสีย

แล้ว  คงจะส่งผลเสียต่อภาพรวมของสังคมให้เสื่อมถอยลงไปและยากต่อการจะแก้ไขฟ้ืนฟูให้กลับมาดีได้

เหมือนเดิมนั่นเอง และท้ายท่ีสุดควรอาศัยแนวคิดความเชื่อเร่ืองเทวดา เพ่ือการพัฒนาตนเองและสังคม ด้วย

การใช้เป็นตัวขับเคล่ือนศูนย์รวมแห่งความศรัทธา ช่วยเหลือเยียวยาจิตใจเม่ือขาดกําลังใจ หรือสูญเสียความ

เชื่อม่ันในตัวเองลงไปเท่านั้นแต่อย่าให้มาสําคัญเกินกว่าหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา จนเกิดเป็นวิกฤตทาง

ศรัทธาข้ึนได้ 

ข้อเสนอแนะ 

  ผลการศึกษาในคร้ังนี้ เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ คือการศึกษาจากเอกสาร และการสัมภาษณ์เชิงลึก

กับผู้ท่ีมีความรู้ทางด้านแนวคิดความเชื่อเร่ืองเทวดาในเฉพาะล้านนา เพ่ือให้มีความรู้ความเข้าในท่ีถูกต้อง              

แต่อย่างไรก็ครอบคลุมเฉพาะในส่วนความเชื่อท้องถ่ินในล้านนาเท่านั้น จึงควรศึกษาเพ่ิมเติมในส่วนของแนวคิด

ความเชื่อเร่ืองเทวดาที่ปรากฏในสังคมไทยร่วมด้วย เพ่ือให้เกิดการศึกษาเปรียบเทียบ และกลั่นกรองเป็นองค์

ความรู้ท่ีสมบูรณ์มากย่ิงข้ึน สามารถนําไปประยุกต์ใช้ในการดําเนินชีวิตท่ีตรงตามจุดหมายสูงสุดคือ หลักธรรม 

คําสอน เพ่ือแก้ไขวิกฤตศรัทธาท่ีไม่ถูกต้องให้กลับกลายเป็นสัมมาทิฐิ และสัมมาปฏิบัติต่อไป 

  แม้ว่าเร่ืองเทวดาจะเป็นความเชื่อส่วนบุคคลท่ีมีเร่ืองราวและความเป็นมาอย่างชัดเจนในพระไตรปิฎก 

แต่ก็ยังมีความเคลือบแคลงสงสัยในหมู่คนท่ัวไปว่าเทวดามีจริงหรือไม่ เพราะเป็นเรื่องท่ีพิสูจน์ได้ยาก ทําให้ความ

เข้าใจเกี่ยวกับเทวดาไขว้เขวและถูกนําไปใช้ในทางท่ีไม่เหมาะสม เช่น เกิดร่างทรงข้ึนมาเป็นจํานวนมากโดยอ้าง

เป็นเทวดา นําเร่ืองราวเกี่ยวกับเทวดาไปสร้างช่องทางทํามาหากินท่ีผิดศีลธรรม เป็นต้น สังคมล้านนาจึงควร           

ท่ีจะมีการจัดระเบียบเรื่องท่ีเกี่ยวกับเทวดาอย่างเหมาะสมเพ่ือไม่ให้หนักไปในทางงมงายและให้เกิดการบูชาตาม

ทิศทางท่ีควรเป็น คือ การบูชาในคุณงามความดีและแนวทางปฏิบัติต่อเทวดาอย่างถูกต้อง เพ่ือให้ศรัทธา               

และปัญญาสามารถเดินไปคู่กันได้อย่างสมดุล และเกิดประโยชน์สูงสุดต่อคนในสังคมนั่นเอง 



 

9 
  Vol.3  No.1 January - June 2019 

ปีที่  3  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2562  

  

ข้อเสนอแนะในการทําวิจัยครั้งต่อไป 

1. การศึกษาความเชื่อเร่ืองเทวดาในล้านนาจากคัมภีร์อ่ืนๆทางพระพุทธศาสนามหายาน 

  2. การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อเร่ืองเทวดาในล้านนาและภาคอ่ืนๆของไทย 

  3. การวิเคราะห์ผลกระทบการบูชาเทวดาในล้านนาท่ีมีต่อหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 

References 
ฉลาดชาย รมิตานนท์. (2545). ผีเจ้านาย. พิมพ์คร้ังท่ี 2. เชียงใหม่ : ม่ิงเมือง.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2548) เรื่องเหนือสามัญวิสัยอิทธิ ปาฏิหาริย์เทวดา. กรุงเทพมหานคร: 

สํานักพิมพ์ธรรมดา. 
ศรีเลา เกษพรหม. พิธีฟังธรรมปลาช่อน. [ออนไลน์]. แหล่งท่ีมา: http://www.sri.cmu.ac.th/~ 

elanna/elanna51/cere/cere1-02.html [12 ตุลาคม 2560]. 
สรัสวดี อ๋องสกุล. (2553). ประวัติศาสตร์ล้านนา. พิมพ์คร้ังท่ี 7. กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์.  
อุดม รุ่งเรืองศรี. (2546). วรรณกรรมล้านนา. กรุงเทพมหานคร: สํานักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สวก.).  
 


