
ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

65 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

พุทธธรรมกับการพัฒนารัฐศาสตร์ 

Buddhadhamma and Political Sciences Development 
 

ไพศาล  เครือแสง 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค์ 

phisarn_sarn@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

   หลักพุทธธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวในการปกครองบริหารงาน หรือในการปฏิบัติ

หน้าท่ีของตน ใช้เป็นแนวทางในการพัฒนานักการปกครองว่าด้วยการน าเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนา

มาปฏิบัติในการอยู่ร่วมกันในสังคม เป็นเรื่องของระบบการปกครอง พุทธวิธีการปกครอง ที่สอดคล้องกับหลัก

รัฐศาสตร์พื้นฐาน เช่น พุทธธรรมที่เป็นฐานรากของปกครอง ให้ความส าคัญในการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันในสังคมอย่าง

ผาสุข การพัฒนาจริยธรรมของนักปกครอง คือจุดเริ่มต้นจากธรรมาธิปไตย ยึดถือธรรมเป็นใหญ่ ความถูกต้องดีงาม 

เพื่อเสริมสร้างความปรองดองสามัคคีธรรมของคนในสังคม นอกจากนี้ แนวคิดพุทธธรรมยังช่ วยพยุงรักษาฟื้นฟู

สิ่งแวดล้อม ด้วยหลักศีล5 และมรรค 8 เป็นเครื่องช้ีน า และน าไปสู่กระบวนการตื่นรู้คือพุทธรัฐศาสตร์ เป็นนัก

ปกครองที่ดี (Good government) และประชากรที่ดี (Good citizen) โดยอาศัยอ านาจความดีที่เกิดจากการ

ประพฤติตนให้มีคุณธรรม ใช้อ านาจนั้นในการปฏิสัมพันธ์กับคนอื่นในรูปแบบของการบริหารจัดการบ้านเมือง ให้เกิด

ประโยชน์สุขแก่คนหมู่มาก เป็นที่ยอมรับและพอใจของทุกฝุายในสังคม อ านวยประโยชน์สุขให้ทั้งตนเองและบุคคล

อื่น ในการอยู่ร่วมกันในสังคมและแห่งสันติสุข 

ค าส าคัญ : พระพุทธศาสนา, รัฐศาสตร.์ 

Abstract 

The principles of Buddhadhamma in Buddhism are the restrain of administration or 

performing their duties for being the guideline to governor development  on the application of 

the Buddhist teachings of Buddhism for the practice in coexistence in society, it’s about governing 

system, Buddhist ways about government that is consistent with the basic political principles,  

such as Buddhadhamma is the foundation of government, giving importance to living together in 

a society like happiness, the ethics development of governor is the beginning of the 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

66 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

Dhammādhipateyya (the supremacy of righteousness) which is the main adherence of Dhamma, 

the correctness of goodness in order to strengthen the harmony and unity of people in society. In 

addition, the concept of Buddhadhamma also helps to preserve the environment by five 

precepts and the noble eightfold paths, that guide and lead to the awareness process that is 

Buddhist political sciences, a good government and a good citizen by relying on the power of 

goodness arising from behavior for morality, interaction with other people in the form of city 

management for the benefit and happiness to many people, acceptance and satisfaction of all 

parties in society, providing happiness benefits to both themselves and others for living together 

in society and peace. 

Keywords: Buddhism, Political Science.         

บทน า 

 “แสงสว่างเสมอด้วยปัญญานั้น ไม่มี”  เป็นพุทธพจน์ที่สั้นกระชับแต่ชัดเจนในความหมายอันคมลึกนี้  
ถ้อยค านี้บ่งบอกถึงการด ารงอยู่จริงของแสงสว่างแห่งปัญญา  เพราะมีแสงสว่างเราจึงมองเห็นและเข้าใจสิ่งแวดล้อม
ของสรรพสิ่งอัน มองเห็น เข้าใจ  จึงเกิดปัญญา เหตุนั้น การเข้าถึงแสงสว่างและปัญญาถูกเปรียบให้มีนัยเดียวกัน อยู่
ที่ว่าเราจะมุ่งไปสู่ปัญญาอันสูงสุดหรือประดุจหนึ่งแสงสว่างที่เจิดจ้า ดังการเปรียบเทียบของถ้อยค าดังกล่าว  การ
ก าเนิดพุทธะน ามาซึ่งพุทธศาสนาอันเป็นกลจักรวงล้อแห่งธรรมขับเคลื่อนสรรพสิ่งในหลากหลายมิติ ประเทศไทยถือ
ว่าเป็นประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนาเป็นส่วนมากในอัตราเฉลี่ย 94.6 ของคนไทยทั้งประเทศ (ส านักงานสถิติ
แห่งชาติ, 2555) ประการส าคัญของการนับถือศาสนาพุทธนั้นน ามาซึ่งการหลอมรวมจิตใจการยึดถือปฏิบัติตามหลัก
แห่งพุทธธรรมของพระบรมศาสดาของคนในสังคมไทย ด้วยความส าคัญเกี่ยวเนื่องและถูกฝังรากลึกมาอย่างยาวนาน 
จึงมีความส าคัญอย่างมากในหลากหลายประเด็นในเชิงรัฐศาสตร์ที่เป็นศาสตร์แห่งการปฏิบัติที่เป็นรูปธรรม เช่น 
บทบาทเชิงพุทธที่เกี่ยวกับ “ธรรม” บทบาทเชิงพุทธที่เกี่ยวกับ “พระสงฆ์”มีส่วนเกี่ยวข้องกับการสร้างฐานอ านาจ
ทางการปกครองให้แก่ประชาชน โดยน าหลักพุทธธรรมที่เป็นแก่นแท้ของพุทธอย่างจริงจัง (เกษฎา ผาทอง, และธีร
ภัทร์ เสรีรังสรรค์,2561:195-196)   

พระพุทธศาสนาจึงเน้นการปกครองแบบธรรมาธิปไตยในหลักการปกครอง 3 ประเภท คืออัตตาธิปไตย 

ธรรมาธิปไตย และโลกาธิปไตย เพื่อใช้เป็นหลักของความดี ความถูกต้อง ความเสมอภาคใช้เป็นหลักในการปกครอง 

เพื่อให้สังคมส่วนรวมมีความเป็นปกติสุข ไม่มีการแบ่งพรรค แบ่งพวก หรือชนช้ันวรรณะ สี ผิว ชาติ ตระกูล มีความ

สมานฉันท์และคุ้มครองสิทธิของบุคคลทั่วไปให้ได้รับความเป็นธรรมการก าเนิดพุทธะน ามาซึ่งพุทธศาสนาอันเป็นกล

จักรวงล้อแห่งธรรมขับเคลื่อนสรรพสิ่งในหลากหลายมิติ  ประการส าคัญของการนับถือศาสนาพุทธนั้นน ามาซึ่งการ

หลอมรวมจิตใจการยึดถือปฏิบัติตามหลักแห่งธรรมของพระบรมศาสดา ถือเป็นระเบียบแบบแผนอันคงไว้ซึ่ง



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

67 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

วัฒนธรรม ประเพณีอันดีงามดั้งเดิมของไทย ซึ่งในปัจจุบันรัฐบาลได้ก าหนดนโยบายโดยการน ามิติทางศาสนาร่วม

แก้ไขปัญหาวิกฤติสังคมด้วยการส่งเสริมน าพลัง “บ ว ร” บ้าน วัด โรงเรียน ร่วมสร้างสังคมคุณธรรมประการส าคัญ

ของการนับถือศาสนาพุทธนั้นน ามาซึ่งการหลอมรวมจิตใจการยึดถือปฏิบัติตามหลักแห่งธรรมของพระบรมศาสดา

ของคนสังคม (กรมการศาสนา,2560 :18) ด้วยความส าคัญเกี่ยวเนื่องและถูกฝังรากลึกมาอย่างยาวนาน จึงมี

ความส าคัญอย่างมากในหลากหลายประเด็นเช่น บทบาทเชิงพุทธที่เกี่ยวกับ “ธรรม” บทบาทเชิงพุทธที่เกี่ยวกับ 

“พระสงฆ์” มีส่วนเกี่ยวข้องกับการสร้างฐานอ านาจทางการปกครองให้แก่ประชาชน โดยน าหลักพุทธธรรมที่เป็น

แก่นแท้ของพุทธมาปฏิบัติ    

ทรัพยากรมนุษย์ถือว่าเป็นทรัพยากรที่มีความส าคัญอย่างยิ่งยวดต่อการพัฒนาสังคมในทุกๆ กระบวนการ 

เพราะทรัพยากรอื่นๆ โดยเฉพาะทรัพยากรธรรมชาติเริ่มจะมีปริมาณลดลงเรื่อยๆตามล าดับ จึงเป็นหน้าที่ของมนุษย์

โดยตรง ที่จะต้องแสวงหาและสร้างสรรค์ทรัพยากรอื่นๆ ขึ้นมาทดแทน ซึ่งมนุษย์ที่จะสามารถกระท าเช่นนั้นได้

จะต้องเป็นมนุษย์ที่คุณภาพ จะเป็นมนุษย์ที่มีคุณภาพได้นั้น ต้องมีการบูรณการการเรียนรู้ตามศาสตร์ต่างๆ ความ

เข้าใจในหลักธรรมและระดับการปฏิบัติตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาของนักปกครองพร้อมทั้งแนวทางในการ

พัฒนานักการปกครองว่าด้วยการน าเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนามาปฏิบัติในการอยู่ร่วมกันในสังคม 

เป็นเรื่องของระบบการปกครอง พุทธวิธีการปกครอง ที่สอดคล้องกับหลักรัฐศาสตร์พื้นฐาน  (พระราชวรมุนี, 

2526:56-59)    

พุทธธรรมฐานรากของการปกครอง 

 กระแสโลกาภิวัตน์ที่น าความทันสมัยหลั่งไหลเข้าสู่สังคม ในระยะหลายสิบปีที่ผ่านมานี้ ได้น าเอาความ
เจริญก้าวหน้าสู่บ้านเมืองขนานใหญ่ในรูปแบบทางวัตถุ  ขณะเดียวกันก็ได้น ากระแสทุนนิยมที่เน้นระบบผลประโยชน์
เข้ามาครอบง าวิถีของคนไทย อย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ผู้คนพากันแสงหาความส าเร็จ ผ่านความมั่งคั่งพรั่งพร้อมทาง
วัตถุ ปรนเปรอ ด้วยการกิน กาม เกียรติ ประกอบกับสภาวะแวดล้อมทางสังคม ที่มีจุดอ่อนหลายอย่าง จึงเป็นผลให้
ภูมิคุ้มกันสังคม ไม่ว่าจะเป็นคุณธรรม ศีลธรรม จริยธรรม ค่านิยมที่ดีงามถูกท าลายอย่างรุนแรง มนุษย์ทุกคนที่อาศัย
อยู่ในสังคม ต่างปรารถนาความสุขด้วยกันทั้งนั้น เพราะความสุขเป็นความรู้สึกของความพอใจ ความช่ืนใจสบายใจ 
ความปราโมทย์ยินดี ความปลื้มใจ อ่ิมเอม ความรู้สึกดีๆ ในบางครั้ง การแสวงหาความสุข ต้องอาศัยหลักพุทธธรรม
ควบคู่กับการพัฒนาจิตใจ 

มนุษย์ในสังคมหนึ่งๆ ประกอบด้วยกลุ่มบุคคลต่างๆ ที่มีความเช่ือ ความคิด อุปนิสัย ทัศนคติ และ 
(Jerrold, S. 1967: 38) วัฒนธรรมที่แตกต่างกัน มารวมกันอยู่ภายในอาณาเขตเดียวกัน จึงท าให้มีความจ าเป็นที่
จะต้องหาการปกครองที่เหมาะสมมาใช้ในสังคม เพื่อให้สังคมนั้นๆ ด าเนินไปได้ด้วยดี คือมีความสงบเรียบร้อย มี
ความยุติธรรม มีความสามัคคี ปฏิบัติตนเป็นพลเมืองที่ดีของสังคม หากสังคมที่มีความแตกต่างกันอย่างหลากหลาย



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

68 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

ไม่มีการน าการปกครองที่เหมาะสมมาใช้แล้ว ก็อาจท าให้สังคมนั้นประสบกับความสับสนยุ่งเหยิง เกิดความแตกแยก 
แย่งชิงผลประโยชน์ตามมา อย่างไม่มีที่สิ้นสุด ดังท่ีเห็นได้ในสังคมต่างๆ ในปัจจุบันนี้การปกครองที่เหมาะสมจึงเป็นที่
ต้องการของทุกๆ สังคมเพราะถือว่าเป็นปัจจัยส าคัญที่จะท าให้ได้มาซึ่งการมีเสถียรภาพทางสังคมและการน าสังคม
ไปสู่ความเจริญก้าวหน้า ความผาสุก การบริหารและการปกครองของสังคมในอดีตมีความสัมพันธ์กับศาสนาอย่าง
ใกล้ชิด มีการพึ่งพิงอาศัยซึ่งกันและกัน ศาสนาจึงเป็นที่มาของอุดมการณ์รูปแบบเดียว เป็นเครื่องมือที่ส าคัญในการ
ธ ารงรักษาความชอบธรรมของการปกครองและการยอมรับของประชาชนที่มีต่อผู้ปกครองพระพุทธศาสนาทั้งที่เป็น
ส่วนพระธรรม คือค าสอน และพระวินัย คือ ค าสั่ง มีคุณค่าต่อการปกครองทั้งในด้านการปกครองตนเอง การ
ปกครองหมู่คณะและการปกครองประเทศหรือสังคมโดยส่วนรวมตลอดจนมีการปกครองโลกอยู่มาก กล่าวคือ มุ่ง
ส่งเสริมให้บุคคลหมั่นส ารวจ ฝึกฝน ปรับปรุง เคารพ ควบคุม บังคับภายใน คือ จิตใจ เช่ือมั่นรับผิดชอบต่อตนเอง 
เป็นการปกครองตนเอง รู้จักธรรมชาติและความต้องการของผู้อื่น ใช้พระคุณควบคู่กับการใช้พระเดช เป็นการ
ปกครองหมู่คณะและปกครองประเทศหรือสังคมโดยส่วนรวม ตลอดมีการใช้ธรรมเป็นโลกบาล คือหิริและโอตตัปปะ 
ซึ่งเป็นธรรมปกครองโลก  

สังคมไทยได้รับอิทธิพลค าสอนของพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการบริหารและการปกครอง โดยเฉพาะที่น ามา
จากคัมภีร์ชาดก เช่นทศพิธราชธรรม พละ ของกษัตริย์ เว้นจากอคติ ซึ่งเป็นธรรมของพระราชา ผู้น า ผู้ปกครอง
โดยตรง เมื่อมองในแง่รัฐศาสตร์ ก็คือหลักแห่งการบริหารและการปกครองกายและใจ ซึ่งเมื่อน ามาปฏิบัติตามแล้วจะ
ท าให้ชีวิตด าเนินไปในแนวทางที่ถูกต้องและก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนเองและสังคม พระพุทธศาสนา คือค าสั่ง
สอนทั้งหมดของพระพุทธเจ้า เป็นประมวลความรู้ทางศาสนาระบบหนึ่ง เช่นเดียวกับประมวลความรู้ทาง
มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และวิทยาศาสตร์ที่เรียนกันอยู่ตามสถาบันการศึกษาต่ างๆ ประมวลความรู้ทาง
พระพุทธศาสนา ว่าด้วยสิ่งส าคัญ 4 ประการด้วยกัน คือ (1) ธรรมชาติของชีวิต  (2) ธรรมชาติของจักรวาล  (3) 
จุดมุ่งหมายของชีวิต (4) ทางไปสู่จุดมุ่งหมายของชีวิต  สี่ประการนี้ หากประมวลความรู้ทุกอย่าง ย่อมมีแหล่งที่มา
หรือแหล่งก าเนิด การรู้แหล่งที่มาของศาสนาต่างๆ เป็นสิ่งในการศึกษาศาสนา เพราะเป็นความรู้ ภูมิหลังของศาสนา 
ท าให้เราเข้าใจศาสนานั้นๆ ได้ดีขึ้น กล่าวโดยสรุปพุทธธรรมฐานรากของการปกครองกล่าวคือการปกครองวิถีพุทธ  
เกิดจากค าสองค ารวมกัน คือค าว่า วิถี และค าว่า พุทธ ค าว่า วิถี แปลว่า หนทาง ช่องทางที่มีความหมายเช่นเดียวกับ
ค าว่า มรรค หรือมรรคา ซึ่งแปลว่า ทาง ถ้าให้ความหมายตามหลักพุทธศาสนา มรรคมีองค์แปดประการ เป็นการ
ปกครองที่เน้นอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ซึ้งเป็นหลักจริยธรรมขั้นพื้นฐานเพื่อพัฒนามนุษย์ โดยใช้หลักพุทธธรรม
เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวในการปกครองนั่นเอง 

พุทธธรรมกับการพัฒนาจริยธรรมของนกัปกครอง : จุดเร่ิมต้นจากธรรมาธิปไตย 

 บนโลกนี้การจัดสรรพื้นที่การปกครองมีสองแบบที่เด่นชัด คือ ผู้น า (Leader) และผู้ตาม (Followers) 
หรือ ผู้ปกครองและผู้ถูกปกครอง คงไม่มีสังคมใดหรือกลุ่มใดที่จะเป็นผู้น าทั้งหมดโดยไม่มีผู้ตาม ตรงกันข้ามคงไม่มี
สังคมใดหรือกลุ่มใดที่จะเป็นผู้ตามทั้งหมดโดยไม่มีผู้น า ผู้น าจะมีบทบาทส าคัญอย่างมากเพราะจะต้องก าหนดทิศทาง 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

69 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

ภาระหน้าที่ กฎเกณฑ์ กติกา เพื่อให้สังคมนั้นอาศัยอยู่ร่วมกันให้เกิดความผาสุก  มากที่สุดเท่าที่จะท าได้ ด้วยเหตุนี้
จึงมีแนวคิดหรือระบอบการปกครองเกิดขึ้น ว่าระบบใดหรือระบอบใดที่ดีหรือเหมาะสมต่อการปกครองในสังคมนั้นๆ 

ผู้น าตามหลักพุทธธรรม มีที่มาจากการเลือกสรรสมาชิกในสังคม โดยการมอบอ านาจให้แก่บุคคลที่มี

คุณสมบัติพิเศษ ต่างจากบุคคลอื่น เช่น มีผิวพรรณวรรณะดี มีร่างกายแข็งแรง นั่นหมายถึง ศักยภาพในการใช้อ านาจ

ซึ่งเป็นพื้นฐานส าหรับปกครองหมู่คณะ การใช้อ านาจตามที่ปรากฏในหลักพุทธธรรมมีวิธีการต่างๆ เพื่อสนองตาม

วัตถุประสงค์ของการใช้อ านาจตามลักษณะตามผู้น า อ านาจจึงมิใช่สิ่งสมบูรณ์ในตัวเอง   แต่เป็นวิถีทาง (Means) 

ไปสู่จุดหมาย (Purposes) จึงเป็นไปเพื่อประโยชน์โดยรวมของมวลสมาชิก ดังนี้ 

1. เพื่อท าลายอธรรม ความช่ัวร้าย หรือ ปัญหาต่างๆที่เกิดขึ้นจากสมาชิกในสังคม จึงมีการลงโทษเพื่อเป็น

การหยุดยั้งความช่ัวท่ีเกิดขึ้น 

2. เพื่อรักษาความเป็นธรรมของมวลสมาชิกในสังคม ถือเป็นแนวทางที่ดีงาม เป็นกิจกรรมที่ส่งเสริมและ

สนับสนุนความถูกต้องในรูปของกฎระเบียบของสังคม 

3. เพื่อสร้างความสงบสุข และความเจริญให้เกิดขึ้นในสังคมทั้งทางวัตถุและจิตใจอ านาจของผู้น า ตามที่

ปรากฏในพุทธธรรม แสดงให้เห็นถึงที่มาอันส าคัญของอ านาจดังกล่าวจากความยินยอม สละอ านาจของสมาชิกใน

สังคมนั้นๆได้รับรองความชอบของอ านาจผู้น าสังคม จึงมีสิทธิ์ใช้อ านาจในฐานะผู้น า ดังปรากฏออกมาในรูปของ

การเมือง โดยเนื้อหาก็คือการบริหารท าให้เกิดความสงบและผาสุข ในรูปการปกครอง   การยังประโยชน์ให้เกิดขึ้นแก่

มวลชน 

ผู้ปกครองจุดเร่ิมต้นจากธรรมาธิปไตย 

          จุดเริ่มของการปกครองคือ การพัฒนาตนเองทั้ งศีล สมาธิ ปัญญา  คุณธรรม จริยธรรม ต้องยึดหลัก

ประพฤติปฏิบัติที่ดี “ธรรมาธิปไตย (supremacy of the dharma)”  อยู่ในหลักอธิปไตย 3 ข้อที่สาม ธรรมาธิปไตย 

หมายถึง การถือธรรมหรือหลักการเป็นส าคัญ ผู้ปกครอง ต้องถือหลักการ ความจริง ความถูกต้อง ความดีงาม 

เหตุผลเป็นใหญ่กระท าการด้วยปรารภสิ่งที่ได้ศึกษาตรวจสอบตามข้อเท็จจริง และความคิดเห็นที่รับฟังอย่าง

กว้างขวางแจ้งชัดและพิจารณาอย่างดีที่สุด เต็มขีดแห่งสติปัญญาจะมองเห็นได้ด้วยความบริสุทธิ์ใจว่า เป็นไปโดย

ชอบธรรม และเพื่อความดีงาม เป็นปริมาณอย่างสามัญ ได้แก่ ท าการด้วยความเคารพหลักการ กฎ ระเบียบ กติกา

และต้องมีกลยุทธ์ที่เหมาะสมกับบริบทขององค์กร และประการส าคัญ คือ บุคลากรขององค์กร ตั้งแต่ระดับผู้บริหาร

ระดับสูงไปจนถึงเจ้าหน้าที่คนสุดท้ายต้องมีความเข้าใจและยอมรับในบทบาทหน้าที่ของการพัฒนาคุณธรรม 

จริยธรรม ผู้ปกครองต้องให้ความส าคัญ สนับสนุนและเป็นแบบอย่าง ผู้ให้การพัฒนาต้องมีความรู้ในหลักการเชิง

ทฤษฎี มีความเข้าใจในเชิงปฏิบัติ มีความศรัทธาในคุณงามความดี และลงมือท าด้วย “หัวใจ” ที่เต็มเปี่ยมด้วย 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

70 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

“ความรัก” ผู้รับการพัฒนาต้องเข้าใจ ยอมรับพร้อมที่จะเข้าสู่การพัฒนาด้วยความสมัครใจควรพัฒนาคุณสมบัติต่าง 

ๆ จากจุดเริ่มต้นจากธรรมาธิปไตย 6 ด้าน คือ (พระครูภาวนาโพธิคุณ, 2554 : 23)   

  1. ความมีวินัย เป็นจริยธรรมที่ต้องปลูกฝังและสร้างสรรค์เป็นล าดับแรก เพราะวินัยเป็นสิ่งที่มีความส าคัญ

ส าหรับการอยู่ร่วมกันเป็นอย่างยิ่ง วินัยเป็นมาตรการควบคุมการด าเนินชีวิตและการปฏิบัติหน้าที่ ไปสู่เปูาหมายที่

ต้องการ           เป็นเครื่องช้ีความถูกต้องทั้งส่วนบุคคลและหมู่คณะ การงานทั้งหลายถ้าเริ่มต้นที่วินัยจะมีโอกาส

ด าเนินไปด้วยดี ถ้าไม่มีวินัยอาจประสบความล้มเหลวในที่สุด ความมีวินัย จะแสดงออกโดยการยึดถือ ระบบ กฎ 

ข้อบังคับ ระเบียบ แบบแผน ขนบธรรมเนียมประเพณีและ ค่านิยมที่ถูกต้อง การปลูกฝังวินัย ต้องปลูกฝังที่นิสัย 3 

ประการ คือ การรู้จักระวังตัว (ศีล) การรู้จักควบคุม ตัว (ธรรม) และการรู้จักเช่ือฟัง (ศรัทธา) การฝึกนิสัยที่ดีต้องฝึก

ในเรื่อง การตรงต่อเวลา การปฏิบัติตามระเบียบ และการมีสัมมาคารวะ  

2. ความรับผิดชอบต่อหน้าท่ี คือความตั้งใจปฏิบัติหน้าที่ให้ถูกต้องเรียบร้อยและให้เสร็จสิ้นด้วยดี

ไม่ให้เกิดความผิดพลาด บกพร่อง เป็นความดีที่ประเสริฐที่สุดเหนือความดีทั้งหลายเพราะเป็นการช่วยเหลือตนเอง

ช่วยเหลือ ผู้อื่น และช่วยเหลือส่วนรวม  

3. การใช้หลักมนุษยธรรม หลักมนุษยธรรม มี 3 ประการ คือ  

3.1 ความซื่อสัตย์ประกอบด้วย ความซื่อตรง ความจริงใจ ความตรงไปตรงมา น าไปสู่

ความราบรื่นทั้งส่วนตัวและส่วนรวม  

3.2 ความเมตตา ประกอบด้วย ความรัก ความปรารถนาดี ความนับถือ การช่วยเหลือ 

การให้อภัย การเอาใจเขามาใส่ใจเรา มุ่งสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นอย่างกว้างขวางและมั่นคง 

3.3 ความสามัคคีประกอบด้วยการรวมก าลังทั้งในทางปูองกันและการสร้างสรรค์ที่

ชอบธรรมทุกกรณีโดยไม่ใช้ความรุนแรงต่อกัน ไม่ถือเอาความขัดแย้งแพ้ชนะเป็นเรื่องส าคัญ 

           4. การเคารพอาวุโส การรู้จักเด็กรู้จักผู้ใหญ่รู้จักผู้น้อยอาวุโสเป็นความรู้ที่มีคุณค่าสูงยิ่ง เพราะ

เป็นความรู้สภาพที่แท้จริงของตนและสังคม ท าให้อยู่ด้วยกันได้อย่างสบาย ไม่มีปัญหาระหว่างกัน จะช่วยในการ

ปกครองบังคับบัญชาได้มาก ผู้อาวุโสจะเห็นใจผู้น้อยก็เพราะรู้จักตัวเองว่าเราเป็นผู้ใหญ่และเขาเป็นเด็ก การรู้จักเด็ก 

รู้จักผู้ใหญ่ เป็นเอกลักษณ์ส าคัญของคนไทยมาแต่โบราณ จึงควรอนุรักษ์ไว้ อย่าสอนหรือท าตัวอย่างให้เด็กก้าวร้าว

ผู้ใหญ่ ความมั่นคงของสังคมอยู่ที่การรู้จักเด็ก รู้จักผู้ใหญ่ เสรีภาพท่ีถูกต้องมาจากการรู้จักเด็ก รู้จักผู้ใหญ่  

5. การก าหนดค่านิยมที่ถูกต้องของตนเอง ค่านิยมเป็นแนวทางความประพฤติความเช่ือถือและ

การกระท า เช่น การรักษาเกียรติ ความซื่อสัตย์ ความอ่อนน้อมถ่อมตน ความกล้าหาญ ความรับผิดชอบ เป็นค่านิยม

วิถีปฏิบัติ ทรัพย์สินมีค่าเพียงให้เกิดความสะดวกสบายบางประการ มิใช่ก่อให้เกิดความสะดวกในทุกประการ แต่คน



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

71 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

ที่มีค่านิยมที่ถูกต้องจะรู้จักความเป็นคน ย่อมก่อให้เกิดความสะดวกสบายในทุกประการ “มีทรัพย์สิน ไม่มีคน อยู่

ยาก แต่ถ้ามีคน ไม่มีทรัพย์สิน อยู่ง่าย” “การเสียคน เป็นการเสียมาก แต่การเสียทรัพย์เป็นการเสียน้อย” ค่านิยม

จริยธรรม มีจุดรวมอยู่ที่ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล มีความส านึกในความถูกผิด ดี ช่ัวและมีจุดรวมอยู่ที่ตนเองถ้า

ตัวเองละเมิดจริยธรรมและไม่ละอายใจคือผู้ที่ไม่มีค่านิยมจริยธรรม ดังนั้น การมีค่านิยมจริยธรรมที่ถูกต้อง ต้องไม่

หลงในค่านิยมที่ผิดๆ เช่น ค่านิยมของคนรวยต้องใช้ของราคาแพง คนจนจะไปใช้ค่านิยมของคนรวยไม่ได้ ถ้าขืนไปใช้

จะน าไปสู่การฉ้อราษฎร์บังหลวง  

6. การยึดมั่นในหลักศาสนา ศาสนา เป็นเครื่องคุ้มครองชีวิตจิตใจ ให้เกิดความสงบเรียบร้อย 

ความดีงาม และการมีสถานภาพที่น่าเช่ือถือไว้วางใจในสังคม พุทธศาสนามุ่งให้คนช่วยตนเองด้วยสติปัญญา  มุ่ง

ประพฤติแต่ความดี ละเว้นการท าช่ัว และพัฒนาจิตใจให้มีความสะอาด บริสุทธ์ิ โปร่งใส 

สรุปได้ว่า  หลักพุทธธรรม มิได้มีจุดหมายเพื่อการพัฒนาองค์กรหรือเป็นทฤษฎีขององค์กรหรือใน

หน่วยงาน ให้ความหมายส าคัญของสมาชิกทุกคนในสังคมที่ร่วมอยู่ด้วยกันนั้น คือพุทธธรรมมุ่งหมายให้มนุษย์ไม่ว่า

จะด ารงตนอยู่ในฐานะใดจะเป็นผู้น าหรือสมาชิกภายใต้การน าของกษัตริย์ ผู้ปกครอง หรือคณะบุคคลต่างๆ สามารถ

พัฒนาตนในทางคุณธรรม การพัฒนาจริยธรรมด้วยวิธีพัฒนาตนเองตามขั้นตอนดังกล่าว  เป็นธรรมภาระที่บุคคล

สามารถปฏิบัติได้ควบคู่กับการด าเนินชีวิตประจ าวัน  แต่มิใช่เป็นการกระท าในลักษณะเสร็จสิ้น  ต้องกระท าอย่าง

ต่อเนื่องจนเป็นนิสัย  เพราะจิตใจของมนุษย์เปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา  เฉกเช่น   กระแสสังคมที่เปลี่ยนแปลง

ตลอดเวลา  

พุทธธรรมกับการเสริมสังคมปรองดองคนในชาติ 

 ในสังคมโลกปัจจุบัน ปรากฏการณ์ที่ได้พบเห็นจากสื่อมารมวลชนที่ส าคัญประการหนึ่งคือ ความแตกแยก

ของผู้คนในสังคม ตั้งแต่ครอบครัวจนถึงประชาคมระหว่างประเทศ ทั้งที่มีกฎเกณฑ์ต่างๆ มากมายที่ก าหนดขึ้นมา

เพื่อให้อยู่ด้วยกันได้อย่างสันติปรองดอง ปัจจุบันสังคมไทยก าลังประสบกับวิกฤตการณ์ความขัดแย้งการแตกแยกของ

คนในชาติ ซึ่งได้ทวีความรุนแรงและยืดเยื้อมากในทุกวินาที ซึ่งมีสาเหตุเกิดจากความรุนแรงทางโครงสร้างที่ได้ฝังราก

ลึกอย่างยาวนานในสังคมไทย ท าให้เกิดความไม่เสมอภาคเท่าเทียมระหว่างชนช้ันของคนไทยในสังคม  ภาพของ

ประชาชนชาวไทยที่ประหัตประหารกันเองถูกถ่ายทอดมาสู่สายตาของคนไทยทั้งประเทศ และประชาคมโลกผ่านสื่อ

ต่างๆ อย่างต่อเนื่องเปรียบเสมือนการตอกย้ าความขัดแย้ง (ปรีชา เรื่องจันทร์, 2559 : 221) 

  รากฐานของความขัดแย้งในสังคมไทย สังคมไทยมีปัญหาความรุนแรงทางโครงสร้างที่เป็นเง่ือนไขของการ

ท าให้เกิดความขัดแย้งในตัวเอง เนื่องจากอ านาจนิยมและระบบอุปถัมภย์ังคงฝังรากลกึอยู่ในสังคมไทย โครงสร้างทาง

อ านาจยังเป็นของคนช้ันน าและนักการเมืองที่มีผลประโยชน์ร่วมกับกลุ่มนายทุน เกิดปัญหาความเลื่อมล้ าทางสังคม



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

72 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

เนื่องจากการกระจายรายได้ที่ไม่เป็นธรรม เกิดช่องว่างระหว่างคนจนกับคนรวย จนก่อให้เกิด ความแตกแยกทางชน

ช้ันของสังคม ผู้ด้อยโอกาสไม่มีส่วนร่วมอย่างจริงจังในการตัดสินนโยบายที่จะส่งผลกระทบต่อตนเอง ประชาชนไม่มี

ส่วนร่วมทางการเมืองอย่างแท้จริง ความไม่เท่าเทียมกันท้ังหมดนี้ก่อให้เกิดความขัดแย้งที่น าไปสูค่วามรนุแรงในสังคม 

ยิ่งช่องว่างระหว่างสิ่งที่ควรจะเกิด กับสิ่งที่เกิดขึ้นจริงในสังคมยิ่งห่างกันเท่าใด ความรุนแรงเชิงโครงสร้างทางสังคม

จะยิ่งมีมากข้ึนเท่านั้น (ณฐิญาณ์ งามข า, 2552 :73)   

3.2 ลักษณะความขดัแย้งของสังคมไทยในปัจจุบัน 

                 สังคมไทยในปัจจุบันมีพัฒนาการของความขัดแย้งอยู่ในระยะที่ 3 คือ ความขัดแย้งที่ปรากฏชัดเจน 

เป็นระดับของความขัดแย้งที่มีการเรียกร้องและมีการแสดงออกถึงความไม่พึงพอใจอย่างชัดเจน และจนจึงขั้นใช้

ความรุนแรง  โดยปฏิกิริยาดังกล่าวอยู่บนหลักเกณฑ์ของการมองประเด็นปัญหาความไว้วางใจแบบอิงการค านวณ

หรือ ความไว้วางใจที่อิงอยู่บนหลักประกันทั้งบวกและลบ โดยประชาชนมองว่าต้นทุนที่ต้องเสียไปจากสถานการณ์

ความขัดแย้งทางการเมืองลักษณะของความขัดแย้งแบบไม่สมมาตร ท่ีคู่ขัดแย้ง มีความไม่เสมอภาคกันหรือเท่าเทียม

กัน ผู้กุมอ านาจ มีการใช้อ านาจเหนือกว่าอีกฝุายที่เป็นผู้คัดค้าน เพื่อให้เกิดความยินยอม ความไม่สมมาตรมีแง่มุม

ของความไม่สมมาตรทางกฎหมาย และความไม่สมมาตรทางโครงสร้าง ความไม่สมมาตรทางกฎหมาย เกิดจากการ

ยอมรับหรือการปฏิเสธ ฐานะของอีกฝุายหนึ่ง ปฏิเสธสิทธิที่จะมีส่วนร่วมและมีเท่าที่เป็นปฏิปักษ์ โดยยึดกฎหมายที่

ให้ประโยชน์กับผู้กุมอ านาจและปฏิเสธฝุายที่ต่อต้าน ส่วนความไม่สมมาตรทางโครงสร้าง ได้แก่ การเข้าถึงอ านาจ

การตัดสินใจ ความสามารถในการควบคุมกลไกลและเครื่องของรัฐเป็นของผู้กุมอ านาจ  ความไม่สมมาตรเช่นนี้ส่งผล

ให้แต่ละฝุายมีทัศนะหรือความรับรู้เกี่ยวกับปัญหาความขัดแย้งไม่เหมือนกัน กลายเป็นปัญหาความขัดแย้งที่มีพลัง

ควบคุมโดยรัฐกับพลังท้าทายโดยประชาชน (ชัยวัฒน์ สถาอานันท์, 2554 : 34) 

 3.3 พุทธธรรมกับการเสริมสังคมปรองดองคนชาติ 

 ความหมายค าว่า ปรองดอง มีความหมายที่กว้าง ยากที่จะนิยาม แต่คนหมู่มากมีความเข้าในลักษณะความ

ถึง ความพร้อมเพียง ความสามัคคี สมานฉันท์ การออมชอม การประนีประนอม การยอมกัน การไม่แก่งแย่งกัน ตก

ลงกันด้วยความไกล่เกลี่ย ด้วยไมตรีจิต ความปรองดองในหลักพุทธธรรม จึงได้แก่ความประสานกลมกลืน ความ

สามัคคี การอยู่ร่วมกันอย่างประสานปรองดองน าไปสู่สันติสุข แม้จะมีความหลายหลายทางอัตลักษณ์ ชาติพันธุ์ก็ไม่

เป็นอุปสรรคแต่อย่างใด พุทธธรรมกับการปรองดองที่น าไปสู่การปกครองนั้น มีหลักธรรมนานัปการ อปริหานิยธรรม

นี้เป็นหลักธรรมส าหรับใช้ในการปกครองเพื่อปูองกันมิให้การบริหารหมู่คณะเสื่อมถอย แต่กลับเสริมให้เจริญเพียง

ส่วนเดียว สามารถน าไปใช้ได้ทั้งหมู่ชนและผู้บริหารบ้านเมืองและพระภิกษุสงฆ์ ดังนี้คือ อปริหานิยธรรมส าหรับหมู่

ชนและการบริหารบ้านเมือง (อฺง สตฺตก. (ไทย) 23/22/32) เป็นหลักในการปกครอง โดยปฏิบัติตามหลักการร่วม



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

73 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

รับผิดชอบท่ีจะช่วยปูองกันความเสื่อม น าไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองโดยส่วนเดียว มี 7 ประการคือ (1). หมั่นประชุมกัน

เนืองนิตย์ เป็นการประชุมพบปะปรึกษาหารือกิจการงานต่าง ๆ แลกเปลี่ยนความคิดเห็นซึ่งกันและกัน และหาแนว

ทางแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ร่วมกันโดยสม่ าเสมอ (2) พร้อมเพรียงกันประชุม เลิกประชุม และท ากิจกรรมร่วมกัน เป็น

การประชุมและการท ากิจกรรมทั้งหลายที่พึงกระท าร่วมกัน หรือพร้อมเพรียงกันลุกขึ้นปูองกันบ้านเมือง (3) ไม่

บัญญัติ หรือล้มเลิกข้อบัญญัติตา่ง ๆ เป็นการไม่เพิกถอน ไม่เพิ่มเติม ไม่ละเมิดหรือวางข้อก าหนดกฎเกณฑ์ต่าง ๆ อัน

มิได้ตกลงบัญญัติไว้ และไม่เหยียบย่ าล้มล้างสิ่งที่ตกลงวางบัญญัติไว้แล้ว ถือปฏิบัติมั่นอยู่ในบทบัญญัติใหญ่ที่วางไว้

เป็นธรรมนูญ (4) ให้ความเคารพและรับฟังความคิดเห็นของผู้ใหญ่ ผู้ใหญ่เป็นผู้มีประสบการณ์ยาวนาน ดังนั้นเรา

ต้องให้เกียรติ ให้ความเคารพนับถือ และรับฟังความคิดเห็นของท่านในฐานะที่เป็นผู้รู้และมีประสบการณ์มามาก (5) 

ไม่ข่มเหงสตรี เป็นการให้เกียรติและคุ้มครองสตรี มิให้มีการกดขี่ข่มเหงรังแก (6) เคารพบูชาสักการะเจดีย์ คือการให้

ความเคารพ  ศาสนสถาน ปูชนียสถาน อนุสาวรีย์ประจ าชาติ อันเป็นเครื่องเตือนความจ า ปลุกเร้าให้เราท าความดี 

และเป็นที่รวมใจของหมู่ชน ไม่ละเลย พิธีเคารพบูชาอันพึงท าต่ออนุสรณ์สถานที่ส าคัญเหล่านั้นตามประเพณีที่ดีงาม    

(7) ให้การอารักขาพระภิกษุสงฆ์หรือผู้ทรงศีล เป็นการจัดการให้ความอารักขา บ ารุง คุ้มครอง อันชอบธรรม แก่

บรรพชิต ผู้ทรงศีลทรงธรรมบริสุทธิ์  ซึ่งเป็นหลักใจและเป็นตัวอย่างทางศีลธรรมของประชาชน เต็มใจต้อนรับและ

หวังให้ท่านอยู่โดยผาสุก การปรองดอง (reconciliation) หมายถึง จัดการความขัดแย้งระหว่างกลุ่มการปรองดองจะ

เกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อต้นตอของความขัดแย้งในสังคมได้รับการแก้ไข และน าเสนอหลักพุทธธรรมเพื่อช่วยบรรเทาความ

ทุกข์ เปูาหมายที่ส าคัญคือจะต้องท าให้เกิดสามัคคีธรรม โดยทุกคนทุกฝุายจะต้องประพฤติปฏิบัติดีต่อกันด้วยเมตตา 

(เมตตากายกรรม) พูดจาดีต่อกันด้วยเมตตา (เมตตาวจีกรรม) คิดดีต่อกันด้วยเมตตา (เมตตามโนกรรม) แบ่งปันลาภ

ผล ที่ได้มาอย่างเท่าเทียม (สาธารณโภคี) ด ารงตนและยึดมั่นศรัทธาในศีล (สีลสามัญญตา) และมีความเห็นพ้อง

ต้องกันเป็นอาจิณ (ทิฏฐิสามัญญตา)ส่วนวิธีการหรือรูปแบบที่จะได้มาซึ่ง "สามัคคีธรรม" นั้นทุกคนทุกฝุายจะต้อง

พัฒนาและกอบกู้ความเป็นพี่เป็นน้องที่แสดงความรัก ความผูกพัน  ความห่วงหาอาทร  ความช่วยเหลือเกื้อกูล  

ความร่วมแรงร่วมใจ  และความเสมอภาคเท่าเทียม ให้เกิดขึ้นในชุมชนหรือท้องถิ่น แนวทางสมานฉันท์ คือแนวทาง

ของความปรองดอง เห็นพ้องร่วมกัน น่ันคือ การรับฟังปญัหาเพื่อเข้าถึง รับฟังความคิดเห็น ข้อเสนอแนะจากทุกภาค

ส่วนเพ่ือแก้ปัญหาให้หมดสิ้นในระยะยาว โดยไม่มุ่งเน้นการใช้ความรุนแรง แต่มุ่งสร้างความเข้าใจ ความไว้วางใจจาก

ประชาชนว่ารัฐจะอ านวยความยุติธรรม และความเท่าเทียมให้กับประชาชนได้       

พุทธธรรมกับการรักษาและฟื้นฟสูิ่งแวดล้อม 

การเปลี่ยนแปลง สภาพภูมิรัฐศาสตร์ สภาพภูมิอากาศ สภาวะโลกร้อน และปรากฎการณ์เรือนกระจก

กลายเป็นปัญหาสิ่งแวดล้อมโลกเรื่องเดียวกัน ซึ่งจะส่งผลกระทบอย่างมากต่อทุกประเทศในโลก ในช่วง 2-3 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

74 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

ทศวรรษท่ีผ่านมา ประเทศต่างๆ ได้ประสบกับภัยพิบัติดา้นภูมอิากาศ เช่น ภัยแล้ง น้ าท่วม พายุ คลื่นความร้อน และ

ไฟปุาเพิ่มขึ้น เหตุการณ์เหล่านี้โดยมากเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ และอาจน าไปสู่การ

เปลี่ยนแปลงระบบนิเวศของโลกอย่างไม่อาจกลับคืนได้ ดังนั้นจึงควรท าความเข้าใจถึงสาเหตุ ผลกระทบของการ

เปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศที่จะเกิดขึ้น เพื่อน าไปสู่การพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมอย่างยั่งยืน ปัจจุบันปัญหา

สิ่งแวดล้อมไม่ว่าจะเป็น ปัญหาสภาวะโลกร้อนและการใช้พลังงาน ปัญหาการเสื่อมโทรมของพื้นที่ปุา ปัญหาการ

เสื่อมโทรมของทรัพยากรชายฝั่ง ปัญหาการเสื่อมโทรมของแหล่งน้ าสะอาด และปัญหาการเสื่อมโทรมของดิน สาเหตุ

ของปัญหาที่ท าให้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเสื่อมโทรม ส่วนใหญ่เกิดจาก “คน” ฉะนั้นการแก้ไขปัญหา

สิ่งแวดล้อมต้องแก้ไขที่ การท าให้ “คน” เกิดความรู้เข้าความใจ เกิดความตระหนักจิตส านึกร่วม และมีพฤติกรรม

การใช้ทรัพยากรธรรมชาติที่ไม่ท าลายล้าง มีการจัดการดูแลรักษา ฟื้นฟู และใช้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม

อย่างยั่งยืน  การรักษาและฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืนนั้น  จะเน้นถึง จริยธรรมซึ่งครอบคลุมทั้งมนุษย์ สังคม และ

สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ คือ (1) จริยธรรมระหว่างมนุษย์ต่อมนุษย์ (2) จริยธรรมระหว่างมนุษย์ต่อสังคม และ (3) 

จริยธรรมระหว่างมนุษย์ที่สัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติของมนุษย์เอง ซึ่งยังไม่ได้พัฒนาและขาดหายไปหรือ

ถูกละเลย (Leopold, A. 1970)  

  เมื่อพิจารณาหลักจริยธรรมหรือหลักธรรมในพระพุทธศาสนาแล้วครอบคลุมรวมถึง มนุษย์ต่อมนุษย์ 
มนุษย์ต่อสังคมและยังรวมถึงมนุษย์ต่อสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติอีกด้วย  ซึ่งปัจจุบันวิธีคิดและทัศนะแบบ
พระพุทธศาสนาได้รับความสนใจมากขึ้นในกลุ่มขององค์กรพัฒนาต่างๆ ในอนาคตกระแสความคิดแบบนี้อาจขยาย
ตัวอย่างกว้างขวางมากขึ้น และอาจเป็นท่ียอมรับท้ังโลกตะวันตกและตะวันออกก็เป็นได้ แนวทางในการอนุรักษ์ปุาไม้ 
ที่ประยุกต์หลักธรรมค าสอนในทางพระพุทธศาสนามาใช้โดย ผนวกกับความเช่ือ ผสมผสานกับ วัฒนธรรมและ
ประเพณีท้องถิ่น หรือภูมิปัญญาชาวบ้านเป็นแนวทางหนึ่งที่มีความน่าสนใจ เพราะคนไทยยึดถือศาสนาอย่างดี ความ
ศรัทธาในหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาจะสามารถสร้างจิตส านึกที่ดีให้เกิดทั้งในตัวบุคคลและชุมชนให้กันมา
ช่วยกันอนุรักษ์ปุา ก่อนที่จะตอบว่า พระพุทธศาสนามีส่วนร่วมและมีวิธีการช่วยแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อมและการ
อนุรักษ์ปุาอย่างไร 

4.1 แนวทางการรักษาและฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมตามหลักพระพุทธศาสนา 
        การรักษาและฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมตามหลักพระพุทธศาสนานั้น สามารถประยุกต์อยู่บนพื้นฐานของกฎ
ธรรมชาติ สามารถก าหนดแนวทางในการจัดการสิ่งแวดล้อม โดยมีความตระหนักในเรื่องของความเปลี่ยนแปลงซึ่ง
ต้องเข้าใจการเปลี่ยนแปลงเพื่อการยุติปญัหาในการจัดการสิ่งแวดล้อมและแนวคิดในการจัดการฟื้นฟสูิ่งแวดล้อมตาม
หลักของความเป็นจริง ท าให้มนุษย์มีทัศนคติที่ถูกต้องว่าทุกอย่างมีความเกี่ยวข้องต้องพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน 
มนุษย์เป็นปัจจัยหนึ่งที่มีอิทธิพลต่อสิ่งแวดล้อมอื่นๆ การจัดการฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมที่ดีนั้น มนุษย์ต้องมีการบริหาร
จัดการตัวเองเสียก่อน (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์และคณะ, 2534 : 68)  ซึ่งแนวคิดการประยุกต์หลักธรรมค าสอนทาง



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

75 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

พระพุทธศาสนาต้องตั้งอยู่บนแนวทางของความเป็นจริง ต้องรู้ระบบนิเวศที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติที่เรียกว่า อุตุนิยม 
ได้แก่ ความจริงเกี่ยวกับสสารสิ่งแวดล้อมทางชีวภาพเรียกว่าพีชนิยาม ได้แก่ ความหลากหลายทาง ชีวภาพ 
พันธุกรรมซึ่งเป็นองค์ประกอบท่ีเป็นธรรมชาติที่เกี่ยวกับพฤติกรรม เป็นตัวเชื่อมโยงระหว่างมนุษย์กับสิ่งมีชีวิตและไม่
มีชีวิต เป็นกลไกท่ีเชื่อมโยงทุกสรรพสิ่งเข้าด้วยกัน ซึ่งทางพุทธศาสนาเรียกว่า “ธรรมนิยาม” หมายถึง สภาวะสิ่งทั้ง
มวลมีความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันตามกระบวนการแห่งเหตุและผลเสมอ ดังนั้นแนวทางการประยุกต์หลักค าสอนใน
การอนุรักษ์ทรัพยากรปุาไม้ตามหลักพระพุทธศาสนาสามารถประยุกต์หลักค าสอนให้สัมพันธ์กันทฤษฎีกฎธรรมชาติ 
5 ประการหรือ นิยาม 5 คือ ความเป็นไปอันมีระเบียบแน่นอนของธรรมชาติ หรือกฎธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกัน   ได้แก่ 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2554: 116) 

(1) อุตุนิยาม (Physical Laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับอุณหภูมิ โดยเฉพาะเรื่อง ดิน น้ า ลม ฟูา อากาศ อัน

เป็นสิ่งแวดล้อมส าหรับมนุษย์ และควรใช้อย่างประหยัด คือ การใช้เท่าที่มีความจ าเป็น เพื่อให้มีทรัพยากรไว้ใช้ ได้

นานและเกิดประโยชน์อย่างคุ้มค่ามากที่สุด 

(2) พีชนิยาม (Biological Laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการสืบพันธุ์ รวมทั้งพันธุกรรม การบ าบัดและการ

ฟื้นฟู เป็นวิธีการที่จะช่วยลดความเสื่อมโทรมของทรัพยากรฟื้นฟูเป็นการรื้อฟื้นธรรมชาติให้กลับสู่สภาพเดิม เช่น 

การปลูกปุา ดิน น้ า สรรพสัตว์ เพื่อฟ้ืนฟูความสมดุลของปุาให้กลับมาอุดมสมบูรณ์ 

(3) จิตนิยาม (Psychological Laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการท างานของจิต กล่าวถึงการพัฒนาคุณภาพ

ประชาชน ปลูกจิตส านึก ตระหนักถึงความส าคัญและความจ าเป็นในการอนุรักษ์ เกิดความรักความหวงแหน และให้

ความร่วมมืออย่างจริงจัง 

 (4) กรรมนิยาม (Moral Laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์ คือกระบวนการให้ผลของการ

กระท าการใช้มาตรการทางสังคมและกฎหมาย การจัดตั้ งกลุ่ม  ชุมชน ชมรม สมาคมเพื่อการอนุรักษ์

ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมต่างๆ ตลอดจนการให้ความร่วมมือทั้งทางด้ านพลังกาย พลังใจ พลังความคิด 

ด้วยจิตส านึกในความมีคุณค่าของสิ่งแวดล้อมและทรัพยากรที่มีต่อตัวเราและส่วนร่วม  

 (5) ธรรมนิยาม (Causal Laws) กฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์และความเป็นเหตุเป็นผลแก่กัน

ส่งเสริมให้ประชาชนในท้องถิ่นได้มีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ ช่วยกันดูแลรักษาให้คงสภาพเดิม ไม่ให้เกิดความเสื่อม

โทรม เพื่อประโยชน์ในการด ารงชีวิตในท้องถิ่นของตน การประสานงานเพื่อสร้างความรู้ความเข้าใจ และความ

ตระหนักระหว่างหน่วยงานของรัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นกับประชาชน ให้มีบทบาทหน้าที่ในการปกปูอง 

คุ้มครอง ฟ้ืนฟูการใช้ทรัพยากรอย่างคุ้มค่าและเกิดประโยชน์สูงสุด 

ดังนั้น กฎธรรมชาตินี้แสดงให้เห็นว่า พุทธธรรมกับการรักษาและฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมมนุษย์กับธรรมชาติมี

ความสัมพันธ์ที่เป็นเหตุเป็นผลซึ่งกันและกัน อันจะก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในตัวเอง แล้วส่งผลไปถึงความ



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

76 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

เปลี่ยนแปลงในสิ่งอื่นๆ จ าเป็นที่มนุษย์ พืช สัตว์ ต้องมีการพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน และหลักค าสอนต่างๆ ของ

ศาสนาก็มีการสอดแทรกเรื่องธรรมชาติไว้ เช่น เรื่องธรรมนิยาม ที่กล่าวถึงทุกสิ่งมีการเป็นไปตามเหตุและผล แม้แต่

การปฏิบัติธรรมตามค าสั่งสอน ถ้าปรารถนามุ่งให้เกิดความวิเวกก็ต้องพึ่งพาอาศัยความเป็นธรรมชาติ แนวทางการ

รักษาและฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมตามหลักค าสอนพระพุทธศาสนาโดยสรุปประกอบด้วย หลักศีล 5 ไตรสิกขา และมรรค 8 

และผสมผสาน แนวทางการอนุรักษ์รักษาและฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมปุาที่ยั่งยืนใช้หลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา

ควบคุมความประพฤติด้วยการสร้างวินัยให้กับตนเองและชุมชนด้วยศีล ถ้าทุกคนมีความรู้ ความเข้าใจในเรื่อง

ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมอย่างที่ควรจะเป็นแล้ว จึงต้องมีการสร้างกติกาหรือวินัยในการใช้ประโยชน์

ร่วมกัน ซึ่งศีลจะช่วยระมัดระวังควบคุม ผู้ที่ฝุาฝืน ปลูกจิตส านึก และสร้างภูมิคุ้มกันด้วยปัญญา ใช้หลักเมตตาธรรม 

หลักมัชฌิมาปฏิปทา หลักสันโดษ และมีความรักต่อทรัพยากรธรรมชาติพึ่งพาอาศัยซึ่งกันแบบพอเพียงเพื่อให้เกิด

ความยั่งยืน 

 

พุทธรัฐศาสตร์ 

 อัตลักษณ์ที่ใหญ่กว่าพุทธคือ ความความเป็นมนุษย์ ใหญ่กว่ามนุษย์คือสรรพสิ่ง มนุษย์มิได้ยิ่งใหญ่อะไรมาก

หนัก เป็นแค่สิ่งหนึ่งในสัตว์ทั้งหลาย เพียงแต่จ าได้ หมายรู้ เป็นเครื่องมือ มีจิตใจท่ีอ่อนโยน มีเมตตาเป็นเครื่องค้ าจุ้น 

มีการพัฒนาเปลี่ยนแปลงและน าไปสู่การรวมกลุ่มเป็นชนเผ่า ครอบครัว ชุมชน สังคม ประเทศ ชาติ โลก และโลกนี้

เองได้ผ่านพ้นช่วงเวลาที่เป็นจุดเปลี่ยนแห่งสหัสวรรษ(Millennium) ในปี ค.ศ. 2000 มาแล้ว ความทรงจ าแห่งรอบ 

100 ปี คือ 1 ศตวรรษที่ผ่านมาคือ มหาสงครามโลกครั้งท่ี 1 และครั้งที่ 2 เป็นปรากฏการณ์ที่เกี่ยวข้องกับรัฐศาสตร์  

ที่มีความเกี่ยวโยงกับเรื่องราวต่างๆมากมหาศาล เช่นเรื่องราวของชีวิตมนุษย์ที่อยู่ในสังคมร่วมกัน รวมทั้งเป็นองค์กร

ทางการเมือง นับตั้งแต่ตั้งเผ่าพันธุ์ขนาดใหญ่ หรือ ชนเผ่า (Tribe) หลายพันปีมาแล้ว จวบจนกระทั่งมีรูปแบบ

การเมืองการปกครองขึ้นมา อาทิ ความเป็นนครรัฐ ความเป็นรัฐชาติ (Nation-state) และน าไปสู่การรวมตัวกันใน

รูปของหลายชาติ-รัฐ หรือหลายรัฐประชาติ (จิรโชค วีระสัยและคณะ, 2542 : 3)   

รัฐศาสตร์ (Political Science) เป็นศาสตร์ที่เริ่มต้นในโลกตะวันตกในสมัยกรีกโบราณ ประมาณ 300-500 

ปี หรือปลายศตวรรษที่ 5 ก่อนคริสต์ศักราช หรือประมาณ 2500 ปีมาแล้ว ในระยะเริ่มแรกเป็นเพียงแนวความคิด

เชิงรัฐศาสตร์เพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการปกครอง ท าให้เกิดความเป็นธรรม มีการด ารงชีวิตที่ดี สามารถบรรลุ

ประโยชน์สุขร่วมกันของมนุษย์ในสังคม โดยหาวิธีในการจัดสรรอ านาจ และแบ่งปันผลประโยชน์ที่ดีและเหมาะสม

ที่สุดแก่ผู้ปกครองและผู้ถูกปกครองในการบริหารและการจัดการสังคมการเมือง  (Easton, D., 1960 : 35-36) 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

77 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

 พุทธ-รัฐศาสตร์ (Buddhist-Political Science)ค าว่า " พุทธ " ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 

แปลว่า " ตรัสรู้ " หรือ" ผู้ตื่นแล้ว " คือผู้ประจักษ์ความจริงอันเป็นเหตุให้พ้นจากความทุกข์ทั้งปวง หรือ ผู้ตื่นจาก

ความมัวเมาด้วยอ านาจของกิเลสและตัณหาต่าง ๆ ตามหลักพระพุทธศาสนาถือว่า ใครก็ตามที่มีความปรารถนาจะ

ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าและพยายามบ าเพ็ญบารมี คือ คุณความดีต่าง ๆโดยสมบูรณ์แล้ว ก็จะได้ตรัสรู้สัจจธรรมเป็น

พระพุทธเจ้าเช่นเดียวกับพระองค์ แต่การที่จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแต่ละองค์นั้น จะต้องบ าเพ็ญบารมีนานแสน

นาน ถ้าคนที่ไม่มีจิตใจมั่นคง มุ่งมั่นอย่างเด็ดเดี่ยวแล้ว ก็ไม่มีทางจะส าเร็จได้   แนวคิดพุทธมีความแตกต่างจาก

แนวคิดจากศาสนาอื่นตรงที่ว่า มนุษย์ประเสริฐได้ด้วยการตรัสรู้ เป็นพระพุทธเจ้า สภาวะนี้เกิดขึ้นกับทุกคนทุกช้ัน

วรรณะ ซึ่งมีความต่างจากศาสนาอ่ืนท่ีว่า ชีวิตเป็นของพระเจ้า และเราจะเป็นมนุษย์ผู้ประเสริฐได้ก็ด้วยการเข้ารวม

เป็นหนึ่งเดียวกับพระเจ้าเท่าน้ัน 

  แนวคิดพุทธ-รัฐศาสตร์ จึงเป็นแนวคิดที่พยายามเสนอมุมมองการอยู่ร่วมภายใต้กรอบความคิดด้านการ

ปกครองที่ตื่นรู้คือ พุทธะ ในปรัชญาพุทธศาสนา ที่มีค าสอนด้านการปกครองว่าด้วยเรื่องทศพิธราชธรรมและ

คุณธรรมอื่นๆ ที่ปรากฏเด่นชัด ปฏิบัติได้ผลจริง ไม่จ ากัดกาล เช่น มงคล 38 ประการ และหลักอปริหานิยธรรม สัปปุ

ริสธรรม 7 ประการ หลักพุทธธรรมที่ยกมานี้เป็นหลักรัฐศาสตร์เชิงพุทธ ที่น าไปลงมือปฏิบัติได้ผลอย่างแท้จริง 

กล่าวคือ ในอดีตกษัตริย์ของอินเดียที่โด่งดังพระองค์หนึ่งคือ พระอโศกมหาราช เป็นกษัตริย์องค์ที่สาม แห่งราชวงศ์

โมริยะ ครองราชย์สมบัติ ณ นครปาฏลีบุตร ในช่วงต้นทรงปกครองแบบเผด็จการรุนแรง ปราบปราม เด็ดขาด ต่อมา

พระองค์ทรงตื่นรู้ว่าปกครองแบบเผด็จการรุนแรง เด็ดขาดประชาราษฎร์ก็คงรับไม่ได้และไม่พอใจ พระองค์เปลี่ยน

รูปแบบการปกครอง ต่อมาทรงรับพระพุทธศาสนา ยึดหลักทศพิธราชธรรม ปกครองอาณาประชาราษฎร์ทรงยึดหลัก

เมตตา กรุณา เป็นหลัก และน าไตรสิกขา มาเป็นระเบียบและวิธีปฏิบัติในการปกครองตนเอง 3 วิธี คือ (1) ศีล 

ควบคุมกายวาจาให้เป็นปกติ ไม่ท าให้ตนเองและผู้อื่นเดือดร้อน (2) สมาธิ รักษาคุ้มครองจิตให้ตั้งมั่นในความดีงาม 

(3) ปัญญา ขัดเกลาจิตใจให้เข้าถึงความดีในขั้นที่ละเอียด เพื่อสร้างพลังความคิด ฉลาด รอบรู้  จะเห็นได้ว่า การ

แสวงหาอ านาจ การมีและการได้มาซึ่งอ านาจ หรือบุญบารมีนั้น เกิดขึ้นจากการปกครอง ควบคุม ดูแล รักษาตนเอง

เป็นเบื้องต้นก่อน จากนั้นก็ใช้อ านาจบุญบารมีที่มีอยู่ในตนนั้น ปกปูองคุ้มครองให้บุคคลอื่นในสังคมได้ปฏิบัติตาม 

ควบคุมปกครองรักษาความสุขให้อยู่กับตัวเองได้นานเท่านั้น และช่วยเหลือบุคคลอื่นๆ ให้ได้รับประโยชน์สุข เป็น

เครือข่ายขยายวงกว้างออกไปจากตนสู่คนอื่น จากบุคคลอื่นสู่สังคม จากสังคมสู่ประเทศ สู่นานาชาติ สู่มวล

มนุษยชาติ เป็นล าดับต่อเนื่องตลอดไป พุทธ-รัฐศาสตร์  กล่าวคือ ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่เกี่ยวข้องกับการ

ปกครอง การคุ้มครอง ควบคุม ดูแลตนเองและบุคคลอื่น ทั้งผู้ปกครองและผู้ถูกปกครอง ท าให้ได้นักปกครองที่ดี 

(Good government) และประชากรที่ดี (Good citizen) โดยอาศัยอ านาจความดีที่เกิดจากการประพฤติตนให้มี



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

78 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

คุณธรรม ใช้อ านาจนั้นในการปฏิสัมพันธ์กับคนอื่นในรูปแบบของการบริหารจัดการบ้านเมือง ให้เกิดประโยชน์สุขแก่

คนหมู่มาก โดยปราศจากผลร้ายใดๆ เป็นที่ยอมรับและพอใจของทุกฝุายในสังคม ซึ่งจะอ านวยประโยชน์สุขให้ทั้ง

ตนเองและบุคคลอื่น ในการอยู่ร่วมกันในสังคมและแห่งมวลมนุษยชาติ 

บทสรุป 

 จากการที่ประเทศไทยได้ถือเอาพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติมาตั้งแต่สมัยกรุงสุโขทัย ตราบ

จนกระทั่งถึงปัจจุบัน ซึ่งท าให้เห็นได้โดยชัดเจนว่า เป็นวิถีชีวิตของคนไทยโดยส่วนใหญ่ของประเทศ โดยเฉพาะอย่าง

ยิ่งค าสั่งสอนของพระพุทธศาสนาได้เข้ามามีอิทธิพลต่อการเมืองการปกครองในหลายกรณีด้วยกัน  ดังตัวอย่างที่

ผู้ปกครองจะต้องยึดถือหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นเครือ่งยึดเหนี่ยวในการบริหารงาน หรือในการปฏิบัติหน้าท่ี

ของตน ใช้เป็นแนวทางในการพัฒนานักการปกครองว่าด้วยการน าเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนามา

ปฏิบัติในการอยู่ร่วมกันในสังคม เป็นเรื่องของระบบการปกครอง พุทธวิธีการปกครอง ที่สอดคล้องกับหลักรัฐศาสตร์

พื้นฐาน (กมล สมวิเชียร,2516 : 57)  

หลักการเมืองการปกครองในแนวทางพระพุทธศาสนานั้นจะต้องประกอบด้วยหลักการ สามัคคี เสมอภาค

(ทางสถานภาพ ทางเพศ) การให้เกียรติ ศีลธรรม ซึ่งการปกครองในลักษณะนี้จะท าให้สังคมเจริญไม่ก้าวถอยหลังไปสู่

ความเสื่อม พอหันกลับมาดูสังคมไทยในปัจจุบันในเรื่องการปกครองแล้ว จะเห็นได้ชัดว่ามันแตกต่างจากแนวทาง

การเมืองการปกครองแบบแนวทางพุทธศาสนาโดยสิ้นเชิง ค าสอนของพระพุทธเจ้ามิได้มีจุดมุ่งหมายเพื่อจะสร้าง

สถาบันทางการเมืองแบบใหม่และมิใช่เพื่อสถาปนาโครงสร้างทางการเมืองการปกครองใดขึ้นมา แต่มีจุดมุ่งหมายเพื่อ

หาทางแก้ปัญหาของสังคมโดยเริ่มที่ตัวบุคคลไปสู่สังคมและโดยการให้ค าแนะน าหลักการทั่วไปบางอย่างที่จะช่วยให้

สังคมน ามาใช้เพื่อมนุษยธรรมอันยิ่งใหญ่เพื่อปรับปรุงสวัสดิการของสมาชิกของสังคม และเพื่อแบ่งปันทรัพยากรให้

เป็นไปอย่างยุติธรรมมีข้อจ ากัดในการที่ระบบการปกครอง และเสริมสร้างความสุขและความไพบูลย์ให้แก่ประชาชน

เพื่อบรรเทาความทกุข์ทั้งปวงนั้นเอง 

References 

กมล สมวิเชียร. (2516). ประชาธิปไตยกับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช. 

กรมการศาสนา. (2560). แนวทางการด าเนินงานชุมชนคุณธรรมและขับเคลื่อนด้วยพลัง “บวร”.กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เกษฎา ผาทอง, และธีรภัทร์ เสรีรังสรรค์,  พระพุทธศาสนากับการเมืองในสังคมไทย.(2561).  วารสารวไลย
อลงกรณ์ปริทัศน์ (มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2561.  



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562             Journal of MCU Haripunchai Review 

 

79 
วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.3  No.2 July-December 2019 

จิรโชค วีระสัยและคณะ.(2542).รัฐศาสตร์ทั่วไป.กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
ชัยวัฒน์ สถาอานันท์.  (2543). อภัยวิถี :  มิตร/ ศัตรู และการเมืองแห่งการให้อภัย.  กรุงเทพมหานคร: 

คณะกรรมการด าเนินงานฉลอง 100 ปี ชาติกาล นายปรีดี พนมยงค์ รัฐบุรุษอาวุโส 
ปรีชา เรื่องจันทร์. (2559). การเมือง เศรษฐกิจ สังคม Politics, Economy and Society. พิษณุโลก : 

ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยนเรศวร. 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์และคณะ(2534).พระพุทธศาสนาเพ่ือการอนุรักษ์ธรรมชาติ.กรุงเทพมหานคร : ธรรมศาสตร์. 

ณฐิญาณ์ งามขา. (2552). การเมืองแห่งอภัยวิถี กับความมุ่งมาดปรารถนาที่ไกลกว่าเทววิทยาในสังคมการเมือง.

รัฐศาสตร์สาร,30 (1).   

พระครูภาวนาโพธิคุณ.(2554) การเมืองวิถีพุทธ. ขอนแก่นฯ : คลังนานาวิทยา. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554).พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: 

พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระราชวรมุนี ประยุทธ์ ปยุตฺโต. (2526). พระพุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มูลนิธิโกมล

คีมทอง. 

ส านักงานสถิติแห่งชาติ. (2555). การส ารวจสภาวะทางสังคมและวัฒนธรรม พ.ศ. 2554.กรุงเทพมหานคร: 

คณะรัฐมนตรีและราชกิจจานุเบกษา. 

Easton, D. (1960). The Political System. New York: Alfred A. Knoff. 

Jerrold, S. (1967). The new face of Buddha: Buddhism and Political power inSoutheast Asia. 

London: Victor Gollancz LTD. 

Leopold, A. (1970). The Land Ethics in a Sand Almanac County. New York: Ballantine Books .p 

12 


