
ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
80 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

พุทธวิธีการบริหารความขัดแย้ง 

Buddhist Method for Conflict  Resolution 
 

พระครูโสภณวีรานุวัตร.ดร.. พระครูอุดมธรรมจาร.ีดร..  
พระครูศรีอรรถศาสก์.ดร.. ธนัชพร เกตุคง 

วิทยาลยัสงฆ์สุพรรณบุรี มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
aekmong123@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

ความขัดแย้งในองค์การเป็นวิถีแห่งธรรมชาติที่เกิดจากมนุษย์ขาดความเข้าใจ (ความหลง) มีพฤติกรรม
ของความมักได้ ใฝ่เอาเกินกว่าความจ าเป็นและพอดี (ความโลภ) จนส่งผลเป็นความขัดแย้งและรุนแรง (ความโกรธ) 
จากเหตุแห่งความไม่เข้าใจ ในวิถีพุทธก าหนดให้วางท่าทีใหม่ โดยแสดงออกต่อความขัดแย้งในองค์การอย่างเข้าใจ 
(ปัญญา) และวางท่าทีอย่างเหมาะสม (สติ) ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในองค์การมีสาเหตุเกิดจากระดับบุคคล จาก
พฤติกรรมการท างานภายในองค์การ และกลุ่มต่างๆ ในองค์การ ล้วนแล้วแต่มีผลท าให้เกิดความขัดแย้งที่ก่อให้เกิด
ทั้งผลเสียและผลดี เช่น ความไม่เป็นเอกภาพในงาน ขาดการยอมรับ ขาดความไว้วางใจ ไม่เคารพกัน ขาดความร่วมมือ
ในการท างาน เกิดการต่อต้าน การสื่อสารถูกบิดเบือน ประสิทธิภาพการท างานลดลง หรือผลดีคือ ความขัดแย้งที่ไม่รุนแรง
จะท าให้เกิดการแสดงความคิดเห็นสร้างความสามัคคีในกลุ่ม พุทธวิธีการบริหารความขัดแย้งในองค์การพระพุทธศาสนา 
ท าให้รู้จักควบคุมตนเอง มองความขัดแย้งเป็นเพียงเครื่องมือหรือกลไกที่จะน าไปสู่การขับเคลื่อนองค์การให้ก้าวไป
ข้างหน้า แบบชาวพุทธ คือ “การวางเฉย” อย่างเข้าใจ และแปลงความขัดแย้งเป็นการแข่งขันที่โปร่งใส หรือเป็นไป
ตามเจตจ านงขององค์การ และพัฒนางานความขัดแย้งสู่การสร้างแรงจูงใจ เป็นแรงขับให้เป็นประสิทธิภาพในการ
ท างาน ความขัดแย้งต้องแก้ไข โดยผ่านการยึดถือ “กฎ-เกณฑ์-กติกา-หลักการ” ที่ถูกต้องตามหลักธรรมาภิบาล 
ส าหรับโลกในยุคโลกาภิวัตน์  ยุคสื่อสารไร้พรหมแดนยุค Thailand 4.0 จ าเป็นต้องใช้หลักพุทธวิธีในการบริหาร
ความขัดแย้งเพื่อต่อยอดประโยชน์ให้เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องกับองค์การต่างๆในสังคม ทุกระดับจนถึงระดับประเทศ
ชาติ ต่อไป  
ความส าคัญ:   พุทธวิธี, การบริหารความขัดแย้ง. 

Abstract 

Organizational conflict is the path of nature that is born of a lack of human 
understanding (delusion). This kind of people often has unnecessary needs (greediness). It leads 
to conflict and aggressiveness (anger) as a result of misunderstanding. In Buddhist patterns. it is 
required to create new reaction by understanding organizational conflicts (intellectual) and acting 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
81 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

properly (consciousness). Organizational conflicts are occurred from individuals according to 
working behavior and various groups in the organization. This leads to positive and negative 
conflicts. for example. no unity in the workplace. not be accepted or reliable. no respect and no 
cooperation. Therefore. people in the organization tend to resist. The communication is 
misguided and work performance is decreased. For the positive conflicts. minor conflicts create 
opinions and harmony among people in the organization. Buddhist ways of conflict management in 
Buddhist Organization make people aware of self-control. People see conflict as a tool or mechanism 
that will lead the organization to move forward. This tool is called "putting" and "inaction". People 
understand and transform conflicts into a clean competition or the intent of the organization. In addition. 
they develop conflicts to motivation. This force will lead people to work efficiently. Conflict must solved 
by "Regulations - Criteria - Rules - Principles" which are follow good governance principles. For the 
Globalization World or Thailand 4.0 Era. Buddhist methods of conflict management are needed as they 
benefits to all small and national organizations. 
Keywords: Buddhist Method. Conflict Resolution 

บทน า 

  องค์การและความขัดแย้งในองค์การเป็นสิ่งคู่กัน ด้วยเหตุผลว่าสิ่งเหล่านี้เป็นวิถีแห่งธรรมชาติที่เกิดจาก
มนุษย์ขาดความเข้าใจ (หลง) มีพฤติกรรมของความมักได้ ใฝ่เอาเกินกว่าความจ าเป็นและพอดี (โลภ) จนส่งผลเป็น
ความขัดกัน (โกรธ)และขัดแย้งรุนแรงไปในที่สุด จากเหตุแห่งความไม่เข้าใจและมักได้ จึงกลายเป็นความขัดแย้ง วิถี
พุทธก าหนดให้วางท่าทีใหม่ โดยแสดงออกต่อความขัดแย้งในองค์การอย่างเข้าใจ (ปัญญา) และวางท่าที (สติ) อย่าง
เหมาะสม ด้วยลักษณะแบบชาวพุทธรวมทั้งไปพัฒนาภาระงานให้เป็นงานไปสู่เป้าหมายและเจตจ านงขององค์การ
อาทิเช่น ระบบบทบาท  ที่ประกอบเป็นโครงสร้างขององค์การย่อมแสดงบทบาทของกลุ่ม ซึ่งแตกต่างกันตามความ
ช านาญพิเศษ เช่น กลุ่มแพทย์ย่อมมีบทบาทแตกต่างจากกลุ่มบัญชี เป็นต้น( Michael J. Jucius. Personnel 
Management. 1971:245.)  

การบริหารความขัดแย้ง เป็นหน้าที่ที่ผู้บริหารต้องให้ความเอาใจใส่ เพราะโดยทั่วไป ความขัดแย้งใน
องค์กรนั้น มีทั้งผลดีและผลเสีย ในวิกฤตย่อมมีโอกาส ในบางครั้ง ความขัดแย้ง ย่อมน าไปสู่ความคิดริเริ่มใหม่ มีการ
ตัดสินใจอย่างเป็นระบบ ช่วยให้คุณภาพชีวิตการท างานดีขึ้น อนึ่ง ผู้บริหาร ต้องแปรเปลี่ยนความขัดแย้งในองค์กร 
ให้กลายเป็นพลังแห่งการสร้างสรรค์ โดยยึดหลักพุทธวิธีการบริหารความขัดแย้ง และหลักพุทธธรรมมาบูรณาการ
ภายในองค์กร  เพื่อเป็นองค์กรแห่งความสุข และปราศจากความขัดแย้ง 

พุทธวิธีการบริหาร( Buddhas Administration Method) 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
82 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

  พุทธะ หมายถึง พระพุทธเจ้า วิธี หมายถึงท านองหรือหนทางที่จะท า . แบบ. เยี่ยงอย่าง. กฎ. เกณฑ์. 
คติ. ธรรมเนียม บริหารหมายถึง ด าเนินการ. จัดการ. ปกครอง. ออกก าลัง 

ความหมาย (Meaning) การบริหาร หมายถึง การท างานให้ส าเร็จโดยอาศัยคนอื่น (Getting Things 
Done Through Other People) เพราะฉะนั้น พุทธวิธีการบริหาร จึงหมายถึง รูปแบบการบริหารจัดการของ
พระพุทธเจ้า 
  พุทธวิธีการบริหารตามกรอบหน้าท่ี ( Function)ของนักบริหาร คือ POSDC 

P = Planning : การวางแผน  O = Organizing :การจัดองค์กร  S = Staffing :การบริหารงานบุคคล  
D = Directing:การอ านวยการ    C = Controlling:การก ากับดูแล พุทธวิธีในการวางแผน Buddhas Planning 

1. ทรงวางแผนไปโปรดปัญจวัคคีย์ 
2. ทรงก าหนดวัตถุประสงค์ของการบวชที่ชัดเจนเช่นตัวอย่าง เธอจงเป็นภิกษุมาเถิด ธรรมอันเรากล่าว

ดีแล้ว เธอจงประพฤติพรหมจรรย์ เพื่อท าท่ีสุดแห่งทุกข์โดยชอบเถิด (วิ. มหา. 1/18/23) 
3. ทรงให้ผู้บริหารต้องมี จักขุมา คือ มีสายตา ที่ยาวไกล หรือมองการณ์ไกล หรือมีวิสัยทัศน์ (องฺ. ติก. 

20/459/146) 
4. ทรงก าหนดเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติธรรม คือ ความหลุดพ้นทุกข์ หรือวิมุตติ ตัวอย่างเช่น 

เปรียบเหมือนมหาสมุทรมีรสเดียว คือ รสเค็ม ฉันใด ธรรมวินัยนี้ก็มีรสเดียว คื อ วิมุตติรส ฉันนั้น (วิ. จุล. 
7/462/291) 

5. ทรงวางแผนเพื่อประกาศพระศาสนาไปในทิศต่าง ๆ 
ตัวอย่างเช่น ภิกษุทั้งหลาย...เธอทั้งหลายจงเที่ยวจาริกไป เพื่อประโยชน์และความสุขแก่ชนหมู่มาก 

เพื่ออนุเคราะห์แก่ชาวโลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย แต่อย่าไปทางเดียวกัน
สองรูป...แม้เราเองก็จะไปยังต าบลอุรุเวลเสนานิคม เพ่ือแสดงธรรม (วิ. มหา. 1/32/39) 

6. ทรงวางแผนให้เผยแผ่ธรรมด้วยหลักสมานฉันท์ ตัวอย่างเช่น ให้เผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยขันติ คือ 
ความอดทน ไม่ให้ว่าร้ายหรือการเข่นฆ่าประหัตประหาร เพื่อบีบบังคับให้คนหันมานับถือพระพุทธศาสนา  (ขุ. ธ. 
25/24/39) 
  ความหมายความขัดแย้ง 
  ความขัดแย้ง (Conflict) หมายถึง การไม่ลงรอยกันการต่อสู้กันหรือการเป็นปฏิปักษ์  มีผลต่อจิตใจฃอง
คนในองค์การ  ความขัดแย้งเป็นลักษณะประการหนึ่งขององค์การที่มีอยู่โดยทั่วไปและเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ ความ
ขัดแย้งอาจเกิดจากความแตกต่างของเป้าหมาย ค่านิยม ความเช่ือ ทัศนคติหรือความต้องการในเรื่องของทรัพยากร
องค์การ 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน  พ.ศ.2542  ได้ให้ความหมายของค า “ขัดแย้ง”ว่าหมายถึง  ไม่ลง
รอยกัน  ยังได้อธิบายว่า “ขัด”หมายถึง  ไม่ท าตาม  ฝ่าฝืน  ขืนไว้และให้ความหมายค าว่า “ขัดแย้ง”ว่าหมายถึง  ไม่



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
83 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

ตรงหรือลงรอยเดียวกัน ต้านไว้ ทานไว้ ดังน้ัน จึงพอเห็นได้ว่าความขัดแย้งนั้น ประกอบด้วย อาการทั้งขัดทั้งแย้ง นั่น
หมายถึง แต่ละฝ่ายไม่ท าตามกันแล้ว  ยังขัดขืนต้านทานไว้อีกด้วย 

ความขัดแย้งในองค์การแบ่งเป็น 3 ระดับคือ  ระดับบุคคล ระดับกลุ่ม และระดับองค์การ ซึ่งพฤติกรรม
องค์การทั้ง 3 ระดับดังกล่าว  ส่งผลกระทบโดยตรงต่อองค์การโดยรวม  

1.ระดับบุคคล  ลักษณะเฉพาะของแต่ละคนเป็นผลต่อพฤติกรรมการท างาน  เช่น เพศ  อายุ  
สถานภาพ  ค่านิยมและทัศนคติ รวมถึงความสามารถ ลักษณะเฉพาะบุคคลจะมีผลต่อการรับรู้ การจูงใจและการ
เรียนรู้ แตกต่างกัน การรับรู้ การจูงใจและการเรียนรู้  

2.ระดับกลุ่ม เมื่ออยู่ในกลุ่มอาจจะแตกต่างจากลักษณะส่วนตัว ก็เป็นได้ทั้งนี้ เนื่องจากกลุ่มมีอิทธิพล
ต่อการก าหนดพฤติกรรมด้วยการเข้าใจพฤติกรรมกลุ่ม เช่น ภาวะผู้น า การติดต่อสื่อสาร ความขัดแย้ง อ านาจและ
การเมือง รวมถึงปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มอื่น  

3.ระดับองค์การ  เช่น โครงสร้าง รูปแบบ นโยบาย การปฏิบัติ และวัฒนธรรมองค์การ พฤติกรรม
องค์การทั้ง 3 ระดับคือ  ระดับบุคคล ระดับกลุ่ม และระดับองค์การทั้ง 3 ระดับจะมีความสัมพันธ์กันเชิงปฏิสัมพันธ์ 
เป็นต้น  
  สาเหตุของความขัดแย้ง 
  ความขัดแย้งขององค์การเกิดมาด้วยเหตุผลหลายประการ ความขัดแย้งบางอย่างเกิดขึ้นมาก่อนหน้านี้
และเป็นเง่ือนไขส าคัญก่อให้เกิดความขัดแย้งขึ้นในปัจจุบัน ความขัดแย้งภายในองค์การ ( Inter-organizational 
conflict) มีสาเหตุเกิดขึ้น สรุปได้ ดังนี ้

1. ความขัดแย้งตามสายการบังคับบัญชาตามแนวดิ่ง  (Verticalconflict) ความขัดแย้งเกิดขึ้นตาม
ระดับสายการบังคับบัญชาเป็นความขัดแย้งระหว่างผู้บังคับบัญชาและผู้ใต้ผู้บังคับบัญชาในเรื่องต่างๆ  เช่นการ
จัดสรรทรัพยากร  การท างานให้ส าเร็จตามเป้าหมาย  การท างานให้เสร็จทันตามก าหนดเวลา  การประเมินผลการ
ปฏิบัติงาน  เป็นต้น 

2. ความขัดแย้งตามสายการบังคับบัญชาตามแนวนอน (Horizontal conflict) ความขัดแย้งเกิดขึ้น
ระหว่างบุคคลหรือกลุ่มในระดบัสายการบงัคับบัญชาในระดับเดียวกัน  เช่นความขัดแย้งในเรื่องเป้าหมายที่ไปด้วยกัน
ไม่ได้  การแข่งขันการได้มาซึ่งทรัพยากร  เป็นต้น 

3. ความขัดแย้งระหว่างสายงานหลักกับสายงานท่ีปรึกษา (Line-Staff conflict) ความขัดแย้งระหว่าง
กลุ่มโดยทั่วๆ ไปแล้วสายงานที่ปรึกษาจะให้ค าแนะน าแก่สายงานหลัก  แต่สายงานหลักจะเช่ือหรือไม่จะปฏิบัติตาม
หรือไม่ก็ได้  ความขัดแย้งอาจเกิดจากการที่สายงานหลักเห็นว่าสายงานท่ีปรึกษามาก้าวก่ายงานตน 

4. ความขัดแย้งของบทบาท  (Role conflict) ความขัดแย้งที่อาจเกิดขึ้นได้ใน 3 ลักษณะ คือ           
1) ความขัดแย้งในบทบาทของบุคคล (Personal-role conflict) ที่เกิดขึ้นเมื่อบุคคลนั้นต้องแสดงบทบาทที่จ าเป็นใน
หน้าท่ีขัดกับค่านิยม ความคิด ความเช่ือ ทัศนคติ หรือความต้องการส่วนตัว  2) ความขัดแย้งในบทบาท ( Intra role 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
84 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

conflict) ที่เกิดขึ้นเมื่อบุคคลมีหลายบทบาท  3) ความขัดแย้งในความคาดหวังของบทบาทที่ขัดกัน ( Inter role 
conflict) เช่นหัวหน้างานมีบทบาทในการพิจารณาโทษของเพื่อนตนเองในหน้าท่ีการงาน ซึ่งอาจเกิดความคาดหวังที่
ขัดกันในบทบาทของบุคคลผู้นั้นท่ีแสดงออก เพราะต้องแสดงทั้งบทบาทของเพื่อนและผู้บังคับบัญชา เป็นต้น 

จากสาเหตุหลักดังกล่าว สรุปได้ว่า  ความขัดแย้งท่ีเกิดขึ้นในองค์การมีสาเหตุเกิดขึ้นมาจากทั้งตัวบุคคล
หรือกลุ่มภายในองค์การที่มีความสัมพันธ์กันข้ึนต่อกันไม่ว่าจะเป็นไปในเรื่องของสายการบังคับบัญชา ลักษณะงานที่
ขึ้นตรงต่อกัน ลักษณะการจัดโครงสร้างองค์การ การแข่งขันในเรื่องการได้มาซึ่งทรัพยากร เป้าหมายที่แตกต่างกัน
หรือเข้ากันไม่ได้  ปัญหาความขัดแย้งต่างๆ ที่เคยเกิดขึ้นมาก่อนหน้านั้นแล้วและยังไม่ได้รับการแก้ไข  ล้วนแล้วแต่มี
ผลท าให้เกิดความขัดแย้งข้ึนมาได้ในองค์การ 
  ข้อดีข้อเสียของความขัดแย้ง 
  ความเป็นเอกภาพในการท างาน หรือความเป็นกลุ่มก้อนภายในองค์การ ในทางกลับกันความไร้เอกภาพ 
ก็เป็นผลตรงข้ามและมีผลเป็นความขัดแย้งในองค์การด้วยเช่นกันโดยในความไร้เอกภาพเหล่านั้นได้ก่อให้เกิดผลเสีย
ต่อองค์การ สังคม และประเทศชาติอย่างส าคัญดังกรณีปรากฏเป็นหลักฐานอยู่เนืองๆ ส่วนในพุทธศาสนา ก็มี
หลักการแนวคิดที่เสนอให้เห็นความส าคัญถึงความเป็นเอกภาพ ที่ปรากฏเป็น หมวดค าที่ว่า “สังฆะ” อันหมายถึง 
“หมู่คณะ” และเมื่อมาอยู่รวมกันเป็นหมู่กลุ่ม แล้ว ค าว่าเอกภาพ ที่อาจหมายถึง “สามัคคี” ย่อมเป็นเป้าหมายและ
สาระส าคัญขององค์การ  

ดังแนวคิดว่า “พระธรรมวินัย” เพื่อทุกคน แปลง่ายๆ คือมนุษย์ขัดแย้งกันได้ แต่หลักการต้องไม่เป็น
สาเหตุของการขัดแย้งต่อหมู่คณะ หลักการจึงต้องออกแบบมาเพื่อเป็นหลักปฏิบัติของทุกคน ผู้บวชเมื่อมาอยู่ในธรรม
วินัยนี้แล้วจัดเป็นสงฆ์สาวกผู้รู้ธรรม สอดรับกับแนวคิด “ความสุขจากความไม่ขัดแย้ง” ที่ว่า“สุขา สังฆัสสะ สามัคคี” 
ความสามัคคี น ามาซึ่งความสงบสุขของหมู่คณะ ชุดค า แนวคิดเหล่านี้ก่อให้เกิดการขับเคลื่อนอย่างเป็นระบบ และ
เป็นความส าเร็จขององค์การ มีกรณีตัวอย่างความขัดแย้งที่น าไปสู่ความเสียหายต่อชีวิต ทรัพย์สิน เผ่าพันธุ์ ซึ่งไม่
เฉพาะแต่องค์การใดองค์การหนึ่ง แม้องค์การคณะสงฆ์ก็ตาม กรณีพระเทวทัต ท าสังฆเภท ( พระไตรปิฎกเล่ม 7 : 
วินัยปิฏก.) ท าให้องค์การสงฆ์แตกแยกดังปรากฏเป็นหลักฐานในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา  

นอกจากน้ียังมีกรณี เหตุความขัดแย้งที่พอจ าแนกได้คือ  
ก) ความขัดแย้งในเรื่องความเชื่อ อาจหมายถึง ศาสนา การเมือง เศรษฐกิจ สังคม หรือวัฒนธรรม 
ข) ความขัดแย้งในเรื่องพฤติกรรม หมายถึง พฤติกรรมในการท างาน วัฒนธรรมองค์การ หรืออื่นๆ ที่

เป็นเหตุของข้อขัดแย้งในการกระท า หรือไม่กระท า ต่อภาระงาน  
ค) ความขัดแย้งในเรื่องชาติ ก าเนิด เผ่าพันธุ์ พื้นฐานความเช่ือ วัฒนธรรม ที่อาจหมายถึง พื้นถิ่นของ

การเกิด การศึกษา ช่ือช้ันของสถานศึกษาพื้นฐานความเช่ือ วิถีวัฒนธรรมประเพณีในเชิงบุคคล หรือความแตกต่าง
ระหว่างศาสนาและการถือปฏิบัติที่แตกต่าง อาจเป็นสาเหตุของความขัดแย้งในองค์การ จนท าให้ความขัดแย้งเพิ่มทวี
ขึ้น จนกลายเป็นผลเสียต่อองค์การ  



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
85 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

ดังนั้นประวัติศาสตร์บันทึกไว้เป็นข้อเท็จจริงทางสังคมว่า ความไร้ซึ่งเอกภาพ ความแตกแยก กลายเป็น
ผลเสียต่อองค์การ ตั้งแต่ระดับบุคคล ไปจนถึงประเทศชาติ ดังกรณีความแตกสามัคคีท าให้อยุธยาต้องเสียกรุง 
(ศรีศักร วัลลิโภดม. ภูมิวัฒนธรรม. 2553:43)  ความไร้เอกภาพของการท างานของบริษัท Apple ท าให้ต้องปิดตัว
และเปลี่ยนผู้บริหาร ( Deutschman. Alan.2001:34.) การขาดเอกภาพท าให้ เกิดความเสียหาย เกิดความขัดแย้ง
ทั้งระดับบุคคล ภาระงานและองค์การ ทั้งการบริหารจัดการภายในและความสัมพันธ์กับองค์การภายนอกด้วยเช่นกัน  

นอกเหนือจากผลเสียแล้วยังมีผลดีของความขัดแย้ง มีผู้ได้ท าการศึกษาไว้ตามตารางซึ่งน ามาอธิบาย
ขยายความได้ว่า  

ก)  ท าให้เกิดความสามัคคีในกลุ่ม เมื่อความขัดแย้งนั้นเป็นการขัดแย้งภายใต้ความแตกต่างของแต่ละ
กลุ่ม 

ข)  ถ้าเป็นความขัดแย้งที่ไม่รุนแรง แล้วมีการแสดงความเห็นออกมา จะท าให้เกิดการแสดงความ
คิดเห็นในกลุ่มมากข้ึน  

ค)  ความขัดแย้งกันอาจช่วยให้ความสัมพันธ์คงอยู่ต่อไป 
ง)  ป้องกันไม่ให้องค์การหยุดอยู่กับที่หรือเฉื่อยชา เพราะมีคนอื่นคิดเห็นแตกต่างไปจากเดิม การ

เปลี่ยนแปลงโดยท าให้บุคคล และองค์การเกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างเหมาะสม  
จ)  ท าให้ปัญหาต่างๆกระจ่างชัดขึ้น เพราะมีการพูดอภิปรายให้เข้าใจกันมากข้ึน  
ฉ)  กระตุ้นให้เกิดการแสวงหาข้อมูลใหม่ๆ วิธีการแก้ปัญหาใหม่ๆ  
ช)  ความคิดเห็นที่แตกต่างกัน ท าให้มีความรอบคอบ มีการระดมความคิดอย่างระมัดระวังและเป็น

เอกภาพดังนั้นความขัดแย้งอาจเป็นได้ทั้งความเสื่อม และแรงขับเคลื่อนในการบริหารจัดการภายในองค์การ ท าให้
เกิดการแข่งขัน เพื่อสร้างงาน เป็นความสามัคคีภาพ เอกภาพ และ/หรือการพัฒนาองค์การไปภายใต้การ “แข่ง” ถ้า
ผู้บริหารสามารถที่จะบริหารจัดการได้ แต่ในทางกลับกันถ้าไม่สามารถบริหารได้อาจกลายเป็นความเสื่อมสะสมที่
พอกอยู่ในตัวองค์การเองและล่มสลายไปในท่ีสุดก็ได้ 
  วิธีการแก้ไขและลดความขัดแย้ง 

  Johnson David. & Johnson Roger (1987) มีแนวคิดการจัดการแก้ไขความขัดแย้ง ว่าบุคคลแตกต่าง

กัน จึงใช้กลยุทธ์ในการจัดการความขัดแย้งโดยแต่ละคนมีรูปแบบการแก้ปัญหา เป็นของตน สามารถเปลี่ยนแปลง

การเรียนรู้และหาวิธีการใหม่ ๆ ท่ีมีประสิทธิภาพในการจัดการ ความขัดแย้งในภาวะขัดแย้ง ประเด็นหลักที่ต้องใส่ใจ 

คือ การบรรลุวัตถุประสงค์ส่วนตัว เมื่ออยู่ใน ภาวะขัดแย้ง คนแต่ละคนจะมีวัตถุประสงค์ที่แตกต่างจากผู้อื่น และการ

รักษาสัมพันธภาพกับบุคคล อ่ืน แบบพฤติกรรมในการจัดการความขัดแย้ง 5 แบบ คือ 

1)  ลักษณะแบบ "เต่า" (ถอนตัว. หดหัว) มีลักษณะหลีกหนีความขัดแย้ง ยอมละ วัตถุประสงค์และ
ความสัมพันธ์ส่วนตัว โดยการหลีกเลี่ยงไม่เผชิญกับคู่กรณี จะไม่ตัดสินใจอย่างใด อย่างหนึ่งเพื่อแก้ปัญหา 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
86 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

2)  ลักษณะแบบ "ฉลาม" (บังคับ. ชอบใช้ก าลัง) เป็นการแก้ปัญหาความขัดแย้งโดยใช้ อ านาจตาม
ต าแหน่ง ค านึงถึงเป้าหมายงานหรือความต้องการของตนเองมากกว่าความสัมพันธ์กับ เพื่อนร่วมงาน 

3)  ลักษณะแบบ "ตุ๊กตาหมี" (สัมพันธภาพราบรื่น) เช่ือว่าความขัดแย้งหลีกเลี่ยงได้เพื่อ เห็นแก่ความ
กลมเกลียว ยอมยกเลิกเป้าหมาย เพื่อรักษาสัมพันธภาพอันดีไว้ 

4)  ลักษณะแบบ "สุนัขจิ้งจอก" (ประนีประนอม. แก้ปัญหาเฉพาะหน้า) จะค านึงถึง เป้าหมายส่วนตน
และสัมพันธภาพกับบุคคลอื่นในระดับปานกลาง แสวงหาการประนีประนอม พร้อมและเต็มใจที่จะสละวัตถุประสงค์
และสัมพันธภาพบางส่วนเพ่ือหาข้อตกลงร่วมที่ดี 

5)  ลักษณะแบบ "นกฮูก" (เผชิญหน้ากัน. สุขุม) จะมองความขัดแย้งว่าเป็นปัญหาที่ จะต้องแก้ไข ให้
คุณค่าแก่เป้าหมายและสัมพันธภาพ สิ่งท่ีต้องการคือการบรรลุเป้าหมายของตนเอง และผู้อื่น 

การแก้ปัญหาความขัดแย้งมีหลายวิธี ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ และบุคลิกของผู้ขัดแย้งว่า เป็นอย่างไร เรา
ต้องเลือกวิธีการแก้ปัญหาให้ถูกวิธีและพยายามท าให้ทุกคนเป็นผู้ชนะ องค์กรจึงจะประสบความส าเร็จ 

ผู้เขียนมองว่าสามารถเปลี่ยนจากการท าลายที่เกิดจากความขัดแย้ง (Destructive Conflict) ให้
กลายเป็นความขัดแย้งที่สร้างสรรค์ (Constructive Conflict) ก็คือ เราต้องมองลงไป ที่เนื้อหาของความขัดแย้ง
แทนที่จะมองที่ตัวบุคคลวิธีการนี้เป็นการมุ่งที่จะแก้ปัญหาที่เกิดขึ้น มากกว่าการต าหนิ (Blaming) คู่กรณี ซึ่งไม่
สามารถสร้างผลดี อย่างไรเลย แต่กลับเป็นการก่อให้เกิด ความขัดแย้งเพิ่มมากขึ้น 

เมื่อมีความขัดแย้งเกิดขึ้นเราจึงจ าเป็นจะต้องเลือกหาวิธีการต่างๆ มาจัดการกับความขัดแย้งนั้นๆ ซึ่ง
จ าแนกตามพฤติกรรมที่เป็นหลักส าคัญอันเป็นวิธีการแก้ไขความขัดแย้งพ้ืนฐาน 5 วิธี ได้แก ่

1.  การหลีกเลี่ยง (Avoidance) 
ผู้เขียนมองว่าการหลีกเลี่ยงเป็นวิธีการที่ให้ประสิทธิภาพผลน้อยที่สุดใน 5 วิธีการแก้ไข ความขัดแย้ง

ทั้งหมด เพราะเนื่องจากการหลีกเลี่ยงมิได้ท าให้ความขัดแย้งน้ันหมดไป แต่เป็นเพียง การหลบเลี่ยงจากปัญหาที่ไม่ได้
เกิดการแก้ไข และพร้อมที่จะกลับมาเจอกับปัญหาได้อีกตลอดเวลา รวมทั้งยังอาจเป็นการก่อให้คู่กรณีเกิดโทสะได้ 
เช่น ฝ่ายตรงข้ามอาจจะคิดว่า เราไม่ให้ความส าคัญ หรือสนใจเพียงพอในการรับฟัง จึงกลับกลายเป็นการเพิ่มความ
ขัดแย้งมากขึ้นไปอีก ผู้ที่ใช้วิธีการนี้ มักจะพยายามให้ตนเองหนีไปจากเหตุการณ์ที่เป็นปัญหาขัดแย้ง โดยไ ม่ยุ่ง
เกี่ยวกับฝ่ายตรงข้ามที่จะน าข้อโต้แย้งเข้ามาหาตน หรือโดยวิธีการเปลี่ยนประเด็นการสนทนา (Changing Issues) 
ดังนั้น วิธีการหลีกเลี่ยงจึงเป็นการหนีปัญหา ผู้ที่ใช้วิธีการหลีกเลี่ยงอาจต้องคอยหวาดระแวงว่าวันใดวัน หนึ่งจะ
หลีกเลี่ยงไม่ได้ จึงนิยมใช้ส าหรับผู้อ่อนแอ ไม่มีความสามารถในการเผชิญหน้า แต่อาจจะใช้ได้ดีส าหรับประเด็น
ปัญหาที่ไม่ค่อยจะส าคัญนัก (Smit Sachchukorn.2007) 

เทคนิคส าคัญในการแก้ไข้ความขัดแยง้วินิจฉัยสาเหตุและรปูแบบความขัดแย้งให้ได้ เพื่อสามารถจัดการ
ได้อย่างสร้างสรรค์โดยอาศัยทักษะการสื่อสารการท างานแบบกลุ่ม โอเวนส์ กล่าวว่าต้องมี การปรองดอง การ
ประนีประนอม การแข่งขัน การร่วมมือ (Owens. 1991) 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
87 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

2. การปรองดอง (Accommodtion) 
ผู้เขียนมองว่าเป็นวิธีการแก้ปัญหาด้วยการยอมเสียสละความต้องการของตนเอง เพื่อที่จะให้ฝ่ายตรง

ข้ามบรรลุความต้องการของตน เป็นการสร้างความพึงพอใจให้แก่อีกฝ่าย เพื่อหลีกเลี่ยงความขัดแย้ง แต่วิธีน้ีมักจะไม่
ก่อให้เกิดความพึงพอใจแก่ผู้ยินยอมให้ เพราะตนต้องยอมสละความต้องการและเป้าประสงค์ของตนให้แก่ผู้อื่น จึง
เป็นการสร้างความคับแค้นใจที่ติดอยู่ในใจ วิธีการนี้จึงไม่ใช่ทางเลือกที่ดีนักในการแก้ปัญหาความขัดแย้ง  (Smit 
Sachchukorn.2007) 

3. การประนีประนอม (Compromise) 
ผู้เขียนมองว่าเป็นวิธีที่บุคคลทั้ง 2 ฝ่ายที่มีความขัดแย้ง สามารถตกลงกันได้โดยวิธี “พบกันครึ่งทาง” 

ต่างฝ่ายต่างต้องยอมลดความต้องการของตนบางส่วน ดังนั้น วิธีการนั้นจึงเป็น การที่แต่ละฝ่ายต้องเสียสละบางส่วน 
เพื่อให้ได้ข้อตกลงที่สามารถยุติปัญหาความขัดแย้ง มักจะพบ ได้ว่าบุคคลทั้งสองฝ่าย จะไม่ค่อยเห็นด้วยอย่างเต็มที่
นักในระยะยาวเพราะต่างฝ่ายต่างก็ต้องยอม เสียบางส่วนของตน อาจจะด้วยความไม่เต็มใจ อย่างไรก็ดี การใช้วิธี
ประนีประนอมเพื่อลดข้อขัดแย้งอาจจะใช้ได้ผลกับความขัดแย้งในผลประโยชน์อันเกิดจากความจ ากัดของทรัพยากร 
(Scarce Resources) ที่จะมีผลสนองต่อความต้องการของแต่ละฝ่ายได ้

4. การแข่งขัน (Competition) 
ผู้เขียนมองว่าเป็นการใช้วิธีเอาแพ้เอาชนะ เพื่อให้ตนเองสามารถบรรลุความต้องการ อาจจะต้องใช้

อ านาจหรือการแสดงความก้าวร้าวรุนแรง อันอาจจะเกิดมาจากเมื่อมีอุปสรรคหรือสิ่งขัดขวางมิให้บรรลุเป้าหมาย จึง
ใช้วิธีการที่อาจจะต้องท าลายอีกฝ่ายหนึ่ง เพื่อให้ได้ในสิ่งที่ตนหวังไว้ ผู้ที่อยู่ในลักษณะของการแข่งขันมักจะแสวงหา
ข้อโต้แย้งอยู่เสมอและจะค านึงถึงจุดหมายเฉพาะของตนโดยใช้การบีบบังคับให้มีการยอมรับ เพื่ออ านาจที่เหนือกว่า 
และจะรับรู้เฉพาะจุดดีของตน มองหาจุดบกพร่องของฝ่ายตรงข้ามวิธีการนี้เป็นการสร้างความพึงพอใจให้แก่ผู้ที่เป็น
ฝ่ายชนะ แต่ในทางตรงกันข้ามผู้ที่เป็นฝ่ายแพ้อาจจะเก็บความคับแค้นใจไว้ในขณะหนึ่ง เพื่อรอเวลาที่จะหาทางแก้
แค้นในที่สุด อย่างไรก็ดีวิธีการแข่งขันถือได้ว่าเป็นวิธีการแก้ปัญหาความขัดแย้งวิธีหนึ่งที่ใช้ได้ผล เมื่อทั้ง 2 ฝ่าย มี
ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกันเพียงช่วงระยะเวลาอันสั้น และไม่มีความจ าเป็นที่จะต้องรักษา สัมพันธภาพในระยะยาว    
การแข่งขันจึงเป็นวิธีท่ีรวดเร็วของการแก้ไขข้อขัดแย้งในกรณีนี้ 

5. การร่วมมือ (Collaboration) 
ผู้เขียนมองว่าโดยทั่วไปการแก้ไขความขัดแย้งด้วยการเผชิญหน้า เป็นวิธีที่มปีระสิทธิภาพมากที่สุด จาก

วิธีการแก้ปัญหาความขัดแย้งท่ีกล่าวมาแล้วท้ังหมดคู่กรณีทั้งสองฝ่าย ยินยอมที่จะหันหน้าเข้าหารือกันเพื่อหาวิธีที่ดี
ที่สุดในการช่วยกันบริหารความขัดแย้ง การร่วมมือกันเป็นการท าความตกลงกันในลักษณะของการบรรลุถึงข้อยุติ
โดยวิธีการซึ่งคู่กรณีทั้งสองฝ่ายที่เกี่ยวข้องมีความพึงพอใจ และยินยอมพร้อมใจ รวมทั้งยอมที่จะปฏิบัติตามผลของ
ข้อยุตินั้น อย่างไร ก็ตาม วิธีการนี้จ าเป็นจะต้องใช้ระยะเวลามากในการจัดการแก้ไขปัญหา แต่ก็เป็นวิธีที่ดีที่สุด 
ส าหรับบุคคลที่เกี่ยวข้องกับข้อขัดแย้งทุกฝ่ายที่มีสัมพันธภาพในการท างานอยู่ร่วมกันในระยะยาว 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
88 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

นอกจากวิธีการแก้ไขความขัดแย้ง 5 วิธี ดังกล่าวมาแล้ว ยังมีวิธีอื่นๆ ซึ่งเป็นรูปแบบที่ ใช้กันได้ผล ทั้ง
ในระดับประเทศและระดับความขัดแย้งทั่วๆ ไป ดังนี้ 

การนั่งลงเจรจา (Bargain Table) เป็นวิธีหนึ่งในลักษณะของการที่ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้อง กับความขัดแย้ง
มีความยินยอม ตกลงที่จะร่วมมือกันแก้ไขปัญหา โดยการที่ทุกฝ่ายต้องมานั่งคุยกัน แลกเปลี่ยนข้อคิดเห็น และหา
วิธีการเพื่อให้สามารถส่งเสริมอีกฝ่ายให้บรรลุเป้าประสงค์ในขั้นที่ท้ังสองฝ่ายได้รับความพึงพอใจ 

การใช้บุคคลที่สาม (Third Party) มาท าหน้าที่ในการช่วยไกล่เกลี่ยข้อขัดแย้ง ในลักษณะที่คู่กรณีไม่
สามารถจัดการแก้ปัญหาหรือหาข้อยุติจากข้อขัดแย้งได้   บุคคลที่สามอาจจะเป็นเพื่อน บุคคลที่คู่กรณีทุกฝ่ายให้
ความเคารพ ไว้เนื้อเช่ือใจ. บุคคลที่อยู่ในระดับสูงกว่าในหน่วยงาน. ฝ่ายบุคคล(ที่มีหน้าที่ในการแก้ไขปัญหาและยุติ
ข้อโต้แย้งโดยเฉพาะ) และยังรวมถึงการใช้ อนุญาโตตุลาการ (Arbitrator) หรือผู้ประนอมข้อพิพาท (Conciliator) 
ในการเจรจาท าความตกลง โดยใช้บุคคลที่สามเข้ามาช่วยไกล่เกลี่ยนั้น จะต้องได้รับการยินยอมพรอ้มใจจากคู่กรณีทั้ง
สองฝ่าย ในการที่จะมาช่วยไกล่เกลี่ย บุคคลที่สามจึงจะท าให้เกิด ประสิทธิผลในการแก้ไขความขัดแย้ง ในทางตรงกัน
ข้ามบุคคลที่สามจะกลายเป็นส่วนหนึ่งในความขัดแย้งเพ่ิมขึ้นมา ถ้าฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง ของคู่กรณีไม่ยอมรับให้มีบุคคลที่
สามเข้ามาเกี่ยวข้อง บุคคลที่สามจ าเป็นต้องเลือกจากผู้มีทักษะใน การที่จะวินิจฉัยหาสาเหตุที่แท้จริงของความ
ขัดแย้งได้ รวมทั้งต้องสามารถชักน าให้คู่กรณีมาพบปะ เจรจากันอย่างเปิดเผยจริงใจเพื่อสื่อสารท าความเข้าใจและ
ตกลงยุติข้อขัดแย้ง 

เมื่อกล่าวโดยสรุป ผู้เขียนมองว่าทุกๆ คนต้องรู้จุดหลักในการเจรจา หรือจุดประสงค์ ของการเจรจาว่า
ต้องการอะไร แล้วก็จะสามารถเห็นด้วยทิศทางเมื่อเริ่มเจรจา ควรหลีกเลี่ยง ช่วงเวลา หรือการแทรกแซงที่ท าให้เกิด
ส่วนเบี่ยงเบน ในการพิจารณาข้อตกลง จะต้องใช้ความรู้สึก ของตนเองเป็นส าคัญ เพราะว่ามันแสดงว่าคุณรู้จัก
ตนเอง มีความมั่นคง แข็งแรง ไม่อ่อนแอ เมื่อคุณรู้จักตนเอง คุณจะสามารถมองเห็นส่วนดี และข้อบกพร่องของ
ค าแนะน าในเรื่องที่เจรจา ตกลงกัน และเมื่อมีความเชื่อมั่นในตนเอง คุณจะรู้ว่าคุณต้องการอะไรและไม่ต้องการอะไร 

 5. สันติวิธี : อีกทางเลือกการแก้ไขความขัดแย้ง 

สันติวิธีเป็นวิธีการเดียวที่สนับสนุนการคิด และการปฏิบัติการในการจัดการความ ขัดแย้งโดยไม่ใช้

ความรุนแรงในทุกรูปแบบ ทั้งทางร่างกาย ทางเพศ ทางจิตใจ ทางเศรษฐกิจและ สังคม (UNESCO. 2000) 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งการไม่ใช้ความรุนแรงดังกล่าวนั้น ประกอบไปด้วยความเป็นธรรม ทั้งในแง่ของความยุติธรรม 

ความเที่ยงธรรม การยกย่องและให้เกียรติมนุษย์ในสถานะของ เพื่อนร่วมโลกคนหนึ่งที่รักสุขและเกลียดกลัวความ

ทุกข์เช่นเดียวกันส าหรับรูปแบบการแก้ไขปัญหา ความขัดแย้งแบบสันติวิธี (Hansa Dhammahaso.2005) นั้น มี

วิธีการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ทางการทูตเชิงสันติ (Peaceful Diplomatic Means) ซึ่งผู้เขียนเห็นว่าเป็น

ทางเลือกในหลายทางเลือกที่เหมาะสมกับยุคปัจจุบันประกอบด้วยแนวทางในการแก้ไขหลายวิธ ี

พุทธวิธีการบริหารความขัดแย้งภายในองค์การ 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
89 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

พฤติกรรมความขัดแย้งเป็นปรากฏการณ์ที่มีอยู่ในทุกองค์การ ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็น
พฤติกรรมธรรมชาติของมนุษย์ แต่ท่านมีหลักการให้มองปรากฏการณ์เหล่านั้นเป็นเพียงเครื่องมือหรือกลไก ที่จะ
น าไปสู่การกระท าท่ีให้เกิดการขับเคลื่อนก้าวไปข้างหน้า ผ่านความไม่ขัดแย้งไม่รุนแรง ได้คือ 

1. ความขัดแย้งเป็นวิถีธรรมชาติ หมายถึง พระพุทธศาสนาได้สะท้อนหลักการและวิธีคิดไว้อย่าง
ชัดเจนว่า พฤติกรรมความขัดแย้ง มันคือปรากฏการณ์ของความเป็นจริง ที่จะก่อให้เกิดการขับเคลื่อนในภาพรวม 
เป็นธรรมชาติของมันเช่นนั้นเอง ความโกรธนั้นมี แต่ความโกรธที่ดีต้องรู้จักควบคุมหรือจัดการให้มีผลในทางบวก  
พระพรหมบัณฑิตท่านให้ทัศนะเกี่ยวกับความโกรธ และผลของความโกรธไว้ว่า “ความโกรธขัดเคืองใจ เพราะไม่ได้ดัง
ปรารถนากลายเป็นความอาฆาตพยาบาท จ าพิฆาตเพื่อนรักให้ตักษัย ผลประโยชน์ขัดกันก็บรรลัย ตายเสียได้ข้าง
หนึ่งถึงจะดี” (พระพรหมบัณฑิต. พุทธวิธีการบริหาร. 2555:26) นัยหนึ่งอาจอธิบายได้ว่า “ความโกรธ” เป็น
ธรรมชาติพื้นฐานของมนุษย์ ที่ในทางพุทธศาสนาให้รู้จักควบคุม ป้องกันไม่ให้เกิดความรุนแรงจากความโกรธนั้น 
พระพุทธเจ้าได้ตรัสเป็นแนวคิดเป็นพุทธพจน์ไว้ว่า “อุปปาทา วา ภิกฺขเว ตถาคตาน  อนุปฺปาทา วา ตถาคตาน  ฐิตา 
วา สา ธาตุ ธมฺมฎฐิตตา ธมฺมนิยามตา” เป็นต้น แปลว่า ภิกษุทั้งหลาย พระตถาคตเจ้าทั้งหลาย จะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็
ตาม ธาตุนั้นคือธรรมฐิติ (ความด ารงอยู่ตามธรรมชาติ) ธรรมนิยาม(กฎธรรมชาติ) อิทัปฺปัจยตา (ภาวะที่สรรพสิ่งเกิด
ดับตามเหตุตามปัจจัย) ก็ยังมีอยู่ พระตถาคตเจ้าย่อมตรัสรู้ทั่วถึงซึ่งธาตุอันนั้นแล้วบอกแสดงบัญญัติ แต่งตั้งเปิดเผย 
จ าแนก ท าให้เข้าใจง่าย” ข้อความแนวคิดต้องการยืนยันว่าเมื่อถึงที่สุดความโกรธ หรือข้อขัดแย้งในองค์การเป็นสิ่งที่
เป็นธรรมชาติ เพราะมันมาพร้อมกับความเป็นมนุษย์  

ความโลภน ามาซึ่งความโกรธ ความไม่เข้าใจอย่างถูกต้อง (หลง) เป็นสาเหตุน ามาซึ่งความโกรธความ
ไม่พอใจ และในความโกรธ ก็น ามาซึ่งความรุนแรง “ผลได้” ที่มีคนนับถือพระพุทธศาสนามากขึ้นกลายเป็นการเสีย
ประโยชน์ของ “เดียรถีร์” น าไปสู่การว่าจ้าง “นางสุนทรี” ให้สร้างสถานการณ์ พร้อมฆ่านางสุนทรีหมกไว้ในวัด แล้ว
ใส่ความว่า พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาจากวัดแห่งน้ี เป็นผู้ฆ่านาง (ขุ.อุ.(ไทย)เล่ม 25: 246-250) พร้อมกระจาย “ข้อ
เท็จ” ด้วยการโพนทะนาต่อไปอีกว่า“สมณศากยบุตรเหล่านี้ไม่มีความละอาย ทุศีล มีธรรมเลวทราม พูดเท็จ ไม่
ประพฤติพรหมจรรย์” แปลง่ายๆ ก็คือ “ศพ” พบในวัด “พระ” ต้องฆ่าแน่นอนเท่ากับว่าสถานการณ์ถูกสร้าง เพื่อ
การสื่อสารอันเป็น “เท็จ” เป้าหมายมุ่งท าลายภาพลักษณ์ของอีกฝ่ายหนึ่ง ท าให้เกิดความเสียหายต่อความเช่ือความ
ศรัทธา โดยสร้างความเท็จเพื่อให้คนเช่ือว่าเป็นเรื่องจริงเพื่อลดเครดิตของคู่แข่งทางศาสนาในครั้งพุทธกาล เมื่อ
เปรียบเทียบกับสมัยปัจจุบัน เทียบประยุกต์กับการใช้ความรุนแรงของ“แรงงานต่างชาติ” ต่อนายจ้าง ในหลายๆ 
คราวตามที่ปรากฏเป็นภาพข่าว นัยหนึ่งเกิดจากความโลภโดยประสงค์ต่อทรัพย์ นัยหนึ่งเป็นความโกรธ สะสม ที่ถูก
เอาเปรียบ ถูกกระท าความรุนแรงในเบื้องต้นจึงคืนกลับต่อความรุนแรงนั้น แม้กระทั่งชีวิตผู้เป็นเจ้าของ นอกจากนี้
ในทางพระพุทธศาสนามองว่าความโลภ (โกรธ หลง) ท าให้เสียสุขภาพใจ พออยากได้แล้วไม่ได้ดั่งใจ ก็ผิดหวัง เกิด
ความคับข้องใจ(frustration) ยมฺปิจฺฉ  ล ลภติ ตมฺปิ ทุกฺข  ปรารถนาสิ่งใดแล้วไม่ได้สิ่งนั้นเป็นทุกข์ ปิเยหิ วิปฺปโยโคทุกฺ



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
90 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

โข พลัดพรากจากของรักคนรักเป็นทุกข์ อปฺปิเยหิ สมฺปโยโค ทุกฺโข ประสบสิ่งที่เราไม่รักก็เป็นทุกข์  (พระพรหม
บัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) พุทธวิธีการบริหาร 2555:26) 

ดังนั้นพฤติกรรมความขัดแย้งในองค์การ มีฐานมาจากความโกรธ ที่สัมพันธ์กับความอยากได้(โลภ) 
สัมพันธ์ กับความเข้าใจผิด คิดไปเอง (หลง) พร้อมน าไปสู่พฤติกรรมแสดงออกต่อความรุนแรงเป็นเครื่องมือในการ
แก้ไขหรือยุติปัญหานั้นไปก็มี ดังนั้นเพื่อยุติ และแก้ปัญหา ท่าทีต่อความขัดแย้งในองค์การต้องถูกท าให้มองว่าเป็น
ธรรมชาติ แต่ต้องเป็นธรรมชาติที่ควบคุมได้ ไม่ให้เกิด หรือถ้าจะเกิด ต้องเกิดให้น้อยที่สุด พร้อมพัฒนาไปสู่การสร้าง
วัฒนธรรม “ขัดแย้ง” ในอันที่จะ “แข่งขัน” ในการท างานเพื่อความก้าวหน้าและความส าเร็จขององค์การเป็นส าคัญ 

2. ใช้วิธีการมองความขัดแย้งเป็นเพียงปรากฏการณ์ แปลว่าเมื่อเกิดความขัดแย้งภายในการท างาน
ร่วมกันเป็นเรื่องปกติ ไม่ได้พิสดารหรือแปลกอย่างไร เมื่อมาสู่ท่าทีแบบชาวพุทธดังกรณีพระพุทธเจ้าถูกพราหมณ์ด่า
แต่พระองค์ไม่รับค าด่า ดังปรากฏใน “อักโกสกสูตร” เป็นพุทธพจน์ที่ว่า “ท่านด่าเราผู้ไม่ด่าอยู่ ท่านโกรธเราผู้ไม่
โกรธอยู่ ท่านหมายมั่นเราผู้ไม่หมายมั่นอยู่ เราไม่รับเรื่องมีการด่าเป็นต้นของท่านนั้น ดูก่อนพราหมณ์ เรื่องมีการด่า
เป็นต้นนั้นก็เป็นของท่านผู้เดียว ( พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค เล่ม 1 ภาค 2–หน้า 201) 
พระพุทธเจ้าใช้วิธีการมองสิ่งเหล่านั้นเป็นเพียงปรากฏการณ์ และไม่รับต่อความขัดแย้ง หรือค าด่า บริภาษ อัน
หมายถึงความโกรธ เกลียดพยาบาท และด าเนินชีวิตท าหน้าท่ีต่อไปหรือท าหน้าที่ตามภาระงานต่อไป ให้มีมุมมองต่อ
ความขัดแย้งเป็นเพียงปรากฏการณ์ด้วยท่าทีในแบบ“เกิดขึ้น-มีอยู่-และสลายไป” รวมไปถึงเหตุการณ์ที่ปรากฏใน 
“ปุณสูตร” ( พระไตรปิฎก เล่มที่ 18พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 10 สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค ปุณณสูตร ข้อ 112-
117) ที่กล่าวถึงเหตุการณ์ของพระปุณณะกับท่าทีต่อความรนุแรง โดยเป็นวิธีการยุติความรุนแรงท่ีไม่ “สะท้อนกลับ” 
ดังวจนะที่ว่า “เขาด่า ดีกว่าเขาท าร้าย ท าร้ายดีกว่าฆ่า ถ้าแม้นจะถูกฆ่าก็ถือว่าเป็นการสละร่างกายเพื่ อหลีกหนี
ร่างกายอันเป็นทุกข์ไปเสียได้” ดังนั้นพฤติกรรมแบบน้ีเป็นท่าทีแบบชาวพุทธ คือ “การวาง” และ “เฉย” อย่างเข้าใจ 
เมื่อน าแนวคิดทางพระพุทธศาสนาในท่าทีแบบนี้มาใช้ อาจเทียบเคียงได้ว่า กรณีมีการประชุมจะโต้แย้งในภาระงานที่
เกิดขึ้น อาจเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ และต้องมีผลเป็นการต่างอย่างสร้างสรรค์ได้ แต่ “ต้อง” จบ โดยให้ถือเป็นเพียง
ปรากฏการณ์ ขัดแย้ง เห็นต่างได้ แต่งานต้องเดิน เมื่อมีความขัดแย้งในงาน ผู้ปฏิบัติจึงต้องรู้จักวางท่าทีต่อความ
ขัดแย้งภายในองค์การให้ถูกต้อง งานเป็นงาน หรืองานต้องไม่สัมพันธ์กับความเป็นส่วนตัว จนกลายเป็นเสียทั้งงาน
และเสียทั้งคน 

3. การลดความขัดแย้งในองค์การ เป็นพุทธวิธีในการพัฒนาคุณธรรม แปลว่าต้องใช้ความอดทน 
และข้ามผ่านความขัดแย้ง ความโกรธ พยาบาท อาฆาต ดังกรณีที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปยังโกสัมพี นางมาคันทิยา ที่มี
ความแค้นกับพระพุทธเจ้าได้ให้มหาดเล็กไปว่าจ้างชาวบ้าน มารุมด่าพระพุทธเจ้า เยื้องย่างจาริกไปสถานที่แห่งใดใน
เมืองนี้ ก็ถูกด่าประจาน ประณาม จนพระอานนท์ทูลให้พระพุทธเจ้าเสด็จไปยังที่อื่น พระพุทธเจ้าได้ตรัสตอบพระ
อานนท์ว่า “ถ้าไปเมืองอื่น และคนในเมืองนั้น ด่าและบริภาษเราเหมือนที่นี่ เราจะไปที่ไหนต่อ” พระอานนท์ตอบว่า 
“เราก็จะไปที่เมืองอื่น” พระพุทธเจ้าถามอีกว่า “ถ้าคนในเมืองนั้นยังด่าและบริภาษเราอีก จะไปไหนต่อ” พระ



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
91 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

อานนท์ตอบอีกว่า “ก็จะไปเมืองอื่นอีก ท่ีคนไม่ด่าไม่บริภาษเรา” พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เรื่องเกิดที่นี่ และเรื่องทั้งหมด
ก็จะจบลงที่น่ี เราจะไม่ไปไหนถ้าเราชนะท่ีนี่ได้ ที่ไหนๆเราก็ไม่แพ้คนในเมืองนั้นพากันด่าพากันบริภาษพระพุทธเจ้า
กับพระอานนท์เป็นเวลาเจ็ดวัน” เมื่อชาวเมืองหามูลใส่ร้ายไม่ได้ เรื่องก็จบลง ถ้าสรุปความสั้นๆ ได้ว่า “หนีจะหนีอยู่
ร่ าไป” แปลว่าการจัดการความขัดแย้งเห็นต่างเหตุต้องดับที่เหตุ ในทางตรงกันข้ามถ้าไม่ข้ามผ่าน ความโกรธ อาฆาต 
พยาบาทนั้น ก็จะเป็นท้ังอาวุธท่ีท าลายคนอื่น หรือคู่ขัดแย้ง  

ฉะนั้นการข้ามผ่านด้วยความอดทน และพยายามท าให้เป็นเพียงปรากฎการณ์ จึงเป็นความจ าเป็น 
และมีความหมายเป็นความสงบ หรือความสุขอันจะพึงเกิดขึ้น ในทางกลับกันถ้าไม่ปฏิบัติ หรือปฏิบัติได้ผลก็จะ
เกิดขึ้นในทางตรงกันข้าม ดังกรณีจิวยี่ (Zhou Yu. Chen Shou. History of the Three Kingdoms.  1959:717-
753) กระอักเลือดตายด้วยความโกรธ เมื่อแพ้กลศึกของขงเบ้ง (Zhuge Liang. พ.ศ.724-777:53) (Guanzhong. 
Luo. 1976) พร้อมวลีที่ถูกจดจ าที่ว่า “เทพดาองค์ใดหนอซึ่งให้เราเกิดมาแล้ว เหตุใดจึงให้ขงเบ้งเกิดมาด้วยเล่า”
ดังนั้นการพัฒนาคุณธรรมภายใน ผ่านความอดทน ระงับความโกรธให้เป็นไม่โกรธ จนไม่ให้พัฒนาไปเป็นพยาบาท 
อาฆาต จึงมีความหมายเป็นการพัฒนาองค์คุณธรรมภายในตนและองค์การของพนักงาน หรือบุคลากร ย่อมมี
ความหมายเป็นการลดขจัด หรือยุติข้อขัดแย้งในองค์การได้ด้วยเช่นกัน เมื่อพิจารณาโดยความไม่ขัดแย้ง ไม่รุนแรง
จากความโกรธ หรืออาฆาต พยาบาท ย่อมมีความหมายเป็นคุณต่อการบริหารจัดการองค์การภายในทั้งในส่วนของ
เจตจ านงของงาน เป้าหมายขององค์การและประสิทธิภาพของงานด้วยเช่นกัน ถ้าเข้าใจมิติของการพัฒนาองค์
คุณธรรมภายในตนและองค์การเพื่อเป็นภูมิคุ้มกันความขัดแย้งอย่างเข้าใจและวางท่าทีต่อความขัดแย้งได้อย่าง
เหมาะสมและเป็นประโยชน์ต่อการขับเคลื่อนองค์การในภาพรวมได้ 

4. ใช้ความขัดแย้ง แข่งขัน ไปสู่การแข่งกันท างาน เพื่อเป้าหมายของงาน หมายถึง ในทุกองค์การ 
การแข่งขันเป็นองค์ประกอบร่วมของการจัดการภายใน แต่ในเวลาเดียวกัน การแข่งขันอย่างสร้างสรรค์ โปร่งใส 
ตรวจสอบได้ และเป็นการแข่งขันบนหลักการที่ถูกต้อง และเป็นไปเพื่อประโยชน์สูงสุดขององค์การเป็นส าคัญ ดังนั้น
ต้องแปลงความขัดแย้งให้เป็นการแข่งขัน ที่โปร่งใส หรือเป็นไปตามเจตจ านงขององค์การ รวมทั้งเป็นไปเพื่อ
ประโยชน์ของสมาชิกในองค์การเป็นส าคัญดังพุทธพจน์ที่ว่า “เอโส หิ อุตฺตริตโร ภาราวโห ธุรนฺธโร โย ปเรสาธิปนฺ
นาน  สย  สนฺธาตุมรหติ” มีใจความว่า “ผู้ใดเมื่อคนเหล่าอื่นขัดแย้งกันอยู่ ตนเองเป็นผู้ประสานให้พวกเขาดีกัน ผู้นั้น
คนรับภาระและจัดการธุระที่ยอดเยี่ยม” ( พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).พุทธวิธีการบริหาร.2555:27) ใน
ความหมายก็คือการไกล่เกลี่ยประสานความขัดแย้งเพื่อเป้าหมายของงาน เป็นภาระส าคัญของสมาชิกในองค์การ 
เมื่อสามารถขับเคลื่อนการท างาน สลายความขัดแย้งได้ แล้วพัฒนางานจากความขัดแย้งหรือสร้างแรงจูงใจ แรงขับ
ในความแตกต่างให้เป็นประสิทธิภาพในการท างานย่อมเป็นประโยชน์กับองค์การได้ 

5. ความขัดแย้งต้องยึด หลักการธรรมาภิบาล และเป้าหมายสูงสุดขององค์การ เมื่อถึงที่สุดจะ
ขัดแย้งหรือแข่งขันด้วยเรื่องอันใด ต้องไปจบที่หลักการ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “นาห  ภิกขเว โลเกน วิวทามิ” 
เป็นต้น แปลความว่า “ภิกษุท้ังหลาย เราตถาคตย่อมไม่ขัดแย้งกับชาวโลก แต่ชาวโลกย่อมขัดแย้งกับเรา ธรรมวาที



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
92 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

ย่อมไม่ขัดแย้งกับใครๆ ในโลก” หลักการของพระพุทธศาสนาเป็นหลักการที่สอดคล้องกับธรรมชาติ และความจริง
ของธรรมชาติ แต่อาจขัดแย้งกับแนวคิด หรือพฤติกรรมธรรมชาติของมนุษย์หรือไหลไปตามธรรมชาติโดยไม่พยายาม
ปลดปลง หรือกระท าให้เกิด หรือด าเนินการเป็นไปตามความเหมาะสมแต่ประการใดไม่ในความหมายนี้ ต้องการ
อธิบายว่า ความขัดแย้งในองค์การสิ่งส าคัญ ที่จะต้องแก้ไข หรือบรรเทาให้ยุติหรือหมดไป โดยให้แก้ไขความขัดแย้ง 
ผ่านการยึดถือ “กฎ-เกณฑ์-กติกา-หลักการ” ที่ถูกต้อง และเป็นประโยชน์ส าหรับทุกคน อย่างไม่เลือกปฏิบัติ เป็น
หลักการกลาง หรือเจตจ านงขององค์การเป็นส าคัญ อาจรวมไปถึง “ธรรมาภิบาล” 

หลังจากใช้พุทธวิธีในการบริหารความขัดแย้งแล้วผลพวงเรายังสามารถต่อยอดประโยชน์ให้เกิดขึ้น
อย่างต่อเนื่องกับองค์การ สังคม ประเทศชาติ ได้ด้วย “หลักการมีส่วนร่วม” ส าหรับโลกในยุคโลกาภิวัตน์ ที่ทุกสิ่ง
อย่างปรับเปลี่ยนอย่างรุนแรงและรวดเร็ว  

ยุคสื่อสารไร้พรหมแดน ที่ข้อมูลข่าวสารทุกสื่อสามารถเผยแพรไ่ด้เหมือนสื่อสารด้วยจิต ยุค Thailand 
4.0 เป็นวิสัยทัศน์เชิงนโยบาย ที่เปลี่ยนเศรษฐกิจแบบเดิมไปสู่เศรษฐกิจท่ีขับเคลื่อนด้วยนวัตกรรม ประเทศไทยยังติด
อยู่ในโมเดลเศรษฐกิจแบบ “ท ามาก ได้น้อย” จึงต้องการปรับเปลี่ยนเป็น “ท าน้อย ได้มาก” ก็จะต้องเปลี่ยนจากการ
ผลิตสินค้า “โภคภัณฑ์” ไปสู่สินค้าเชิง “นวัตกรรม” และเปลี่ยนจากการขับเคลื่อนประเทศด้วยอุตสาหกรรม ไปสู่
การขับเคลื่อนด้วยเทคโนโลยี ความคิดสร้างสรรค์ และนวัตกรรม อย่างการเกษตรก็ต้องเปลี่ยนจากการเกษตรแบบ
ดั้งเดิม ไปสู่การเกษตรสมัยใหม่ ที่เน้นการบริหารจัดการและใช้เทคโนโลยีหรือ Smart Farming โดยเกษตรกรต้อง
ร่ ารวยขึ้น และเป็นเกษตรกรแบบเป็นผู้ประกอบการเปลี่ยนจาก SMEs แบบเดิมไปสู่การเป็น Smart Enterprises 
และStartups ที่มีศักยภาพสูง เปลี่ยนจากรูปแบบบริการแบบเดิมซึ่งมีการสร้างมูลค่าค่อนข้างต่ า ไปสู่บริการที่มี
มูลค่าสูง เปลี่ยนจากแรงงานทักษะต่ าไปสู่แรงงานที่มีความรู้และทักษะสูง โมเดลของ Thailand 4.0 นั่นคือ มั่นคง 
มั่งคั่ง และยั่งยืน โมเดลนี้จะสามารถส าเร็จได้เมือ่ผ่านพุทธวิธีในการบรหิารความขัดแย้งก่อนและโมเดลนี้    จะส าเร็จ
ได้ ต้องใช้แนวทาง สานพลังประชารัฐ โดยมุ่งเน้นการมีส่วนร่วมของภาคเอกชน ธนาคาร ประชาชน สถาบันศึกษา
และสถาบันวิจัยต่างๆ ประกอบกับการส่งเสริม SME และ Startup เพื่อขับเคลื่อนไปในทิศทางเดียวกัน พร้อมต้องมี
โครงสร้างด้านการสื่อสารและโทรคมนาคมที่มีคุณภาพ มีอินเตอร์เน็ตที่คลอบคลุมประชากรมากท่ีสุด เพื่อให้สามารถ
เชื่อมโยงทุกภาคส่วนได้อย่างไม่สะดุด ต้องใช้หลักการมีส่วนร่วมอีกหลักเข้าช่วยในการแก้ไขความขัดแย้งและต่อยอด
ประโยชน์ 

พุทธวิธีในการแก้ปัญหาความขัดแย้ง 

เมื่อศึกษาพระพุทธประวัติจะเห็นได้ว่าพระองค์นั้นมีเป้าหมายที่ชัดเจนที่จะด ารงพระองค์ให้เป็น
ประโยชน์ต่อบุคคลอื่นทุกลมหายใจ ตั้งแต่พระองค์อุบัติขึ้นในโลกเป็นเจ้าชายสิทธัตถะที่สวนลุมพินี กรุงกบิลพัตร์ 
ประเทศเนปาลปัจจุบัน จนยูเนสโกได้ประกาศให้เป็นมรดกโลกและจุดไฟสันติภาพต่อเนื่องจนถึงทุกวันนี้ เพราะเห็น
ความส าคัญของพระพุทธเจ้าที่สร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในโลกโดยไม่ใช้ก าลัง 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
93 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

              เมื่อเจ้าชายสิทธัตถะด ารงพระองค์ที่กรุงกบิลพัตร์เป็นล่วงถึง 29 ปีตามลักษณะฆราวาสวิสัยจนท าให้
อุดมการณ์ของพระองค์เกือบจะมอด แต่พระองค์ก็ได้น าเทียนนั้นขึ้นจุดให้สว่างในดวงจิตอีกครั้ง จึงได้ตัดสินใจละ
เพศฆราวาส ด ารงตนเป็นนักบวชที่แม่น้ าอโนมทา อันดับแรกท่ีพระองค์ทรงแสวงหานั้นก็คือ ความรู้ที่แท้จริง 
              จนกระทั้งได้ฝากตัวเป็นศิษย์ของอุทกดาบสและอาฬารดาบสที่ท าวิทยานิพนธ์ระดับปริญญาเอกขณะนั้น
เพราะมีความรู้ในระดับ "อรูปฌาน 4" ถือว่าสูงสุดในยุคนั้น เมื่อพระองค์ได้ศึกษาท้ัง 2 ส านักนี้แล้ว ได้ลงความเห็นว่า
ไม่ใช่ความรู้ที่แท้จริงอีก จึงได้ลาอาจารย์ทั้งสองปฏิบัติตนตามล าพังด้วยวิธีต่างๆ ท่ีโด่งดังในขณะนั้นก็คือ การบ าเพ็ญ
ทุกรกิริยาทรมานตนขั้นอุกฤษฎ์ก็ยังไม่พบความรู้ที่แท้จริงอีก จึงเปลี่ยนแนวทางมาใช้ทางสายกลาง จนบรรลุธรรม
เกิดสันติภายในอย่างถาวร ใต้ต้นโพธิ์เมืองพุทธคยาปัจจุบัน  สิ่งที่พระพุทธเจ้ารู้ใต้ต้นโพธิ์นั้นถือได้ว่าเป็นทฤษฎีใหม่ 
คือ ทางสายกลางหรือค าว่า "พอ" ได้พบพระเจ้าองค์ใหม่นั้นก็ "ธรรมชาติ"  พบปรัชญาใหม่นั้นก็คือ "อนัตตา" หรือ 
"อนาตมัน" คือรู้ว่าสรรพสิ่งทั้งหลายไม่แท้ ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ และจะไปยึดติดว่าเป็นตัวกูของกูตามที่พระพุทธ
ทาสใช้นั้นไม่ได้เป็นต้น   เมื่อพระพุทธเจ้ามีความรู้ที่เป็นทฤษฎีใหม่เช่นนี้แล้ว ก็เริ่มเรียบเรียงวิทยานิพนธ์ของ
พระองค์โดยใช้เวลา 1 เดือน และใครครวญว่าจะมีสรรพสัตว์หมู่ใดที่จะสามารถเข้าใจความรู้ของพระองค์ได้บ้าง ก็ได้
พบว่าสรรพสัตว์ทั้งหลายนั้นมี 4 ประเภทเหมือนบัว 4 เหล่าพอจะมีบุคคลรู้ธรรมของพระองค์ได้บ้าง จึงตัดสินใจ
เขียนบทความจากวิทยานิพนธ์ดังกล่าว เพื่อที่จะน าเสนอในเวทีต่างๆ เวทีแรกก็ คือ ป่าอิสิปตนมฤคทายวันเมือง
พาราณสีหรือสารนาถปัจจุบัน เพราะสถานท่ีแห่งนี้มีปัญจวัคคีทั้ง 5  ตนที่ปรนบัติพระองค์สมัยบ าเพ็ญเพียร แล้วใน
ทั้งที่สุดพระพุทธเจ้าก็ได้เสนอบทความครั้งแรกที่เรียกว่าการแสดงปฐมเทศนาจนท าให้ "อัญญาโกณฑัญญะ" ได้
ดวงตาเห็นธรรมก็ คือ รู้ว่าพระองค์ตรัสรู้ทฤษฎีใหม่ นั่นคืออะไร ท าให้เกิดพระพุทธศาสนาขึ้นอย่างสมบูรณ์ในโลกนี้    
หลังจากนั้นพระองค์ก็ได้เสนอบทความจากวิทยานิพนธ์ คือทฤษฎีใหม่นั้นตามเวทีต่างๆ ตลอดพระชนม์ชีพ 45 
พรรษา  มีผู้ที่ฟังแล้วเกิดสันติภายในก็มีส่วนช่วยในการเสนอทฤษฎีของพระองค์จนท าให้เกิดสังคมแบบใหม่เรียกว่า 
"อริยสงฆ์" ส่วนที่ยังไม่เป็นอริยสงฆ์บางครั้งก็เกิดความขัดแย้งภายใน พระองค์ก็ใช้วิธีการแก้ปัญหาจนเกิดพระวินัย
บัญญัติส าหรับฆราวาสทั่วๆไปก็คือศีล 5 และศีล 8 สามเณรศีล 10  พระภิกษุศีล 227 พระภิกษุณีศีล 311เมื่อมีผู้
ล่วงละเมิดพระวินัยบัญญัติ พระองค์ก็วิธีพิจารณาตัดสินอธิกรณ์หรือคดีหรือเรียก "อธิกรณสมถะ" ซึ่งเป็น
กระบวนการไกล่เกลี่ยความขัดแย้งเชิงพุทธประการหนึ่งที่พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส ผู้อ านวยการหลักสูตรพุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาสันติศึกษา มจร ได้ใช้เป็นหัวข้อในการท าวิทยานิพนธ์ปริญญาเอก  แต่พุทธวิธีในการ
แก้ปัญหาความขัดแย้งท่ีเห็นชัดตามลักษณะสันติศึกษาเชิงพุทธนี้ก็ คือ ความขัดแย้งของพระเมืองโกสัมพีที่ทะเลาะ
กันเพราะเรื่องเล็กน้อยแต่ลุกลามใหญ่โตแบ่งเป็นสองฝ่ายชัดเจนเหมือนเมืองไทย พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีให้พระทั้ง
สองกลุ่มเจรจาประนีประนอมกันแต่ไม่เป็นผล จึงปลีกวิเวกไปจ าพรรษาแต่เพียงพระองค์เดียวที่ป่าปาลิไลยกะ และ
คราวท่ีพระองค์เสด็จไปท่ีเมืองกบิลบัตร์เพื่อแก้ปัญหาความขัดแย้งของพระญาติเช่นกรณีที่ชาวนาเมืองสักกะกับวิเท
หะที่เป็นพระญาติทั้งสองฝ่ายทะเลาะกันเพราะแย่งน้ าท านา และการเสด็จไปห้ามพระเจ้าวิฑูรทัพพะโกรธเจ้าศาก
ยวงศ์ที่ไม่ให้เกียรติยกทัพไปสังหารจนหมดสิ้น อันแสดงให้เห็นว่าบางครั้งการปัญหาความขัดแย้งนั้นหากแก้ไม่ไ ด้ก็



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
94 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

ต้องให้เป็นไปตามเหตุปัจจัยตามหลัก"อนาตมัน"เป็นต้น   พุทธวิธีในการแก้ปัญหาความขัดแย้งที่มีการรวบรวมไว้ที่
เด่นชัดและมีการสวดกันเป็นประจ านั้นก็คือ "บทพาหุง" ซึ่งมีเนื้อหาที่ระบุถึงวิธีในการแก้ปัญหาของพระองค์บางครั้ง
ก็ต้องแลกด้วยชีวิตอย่างเช่นตอนท่ีพระเทวทัตกลิ้งก้อนหินหวังที่จะปลิดพระชนม์ชีพพระองค์ จนท าให้พระองค์บาท
เจ็บถือว่าเป็นกรรมหนักประการหนึ่ง เป็นต้น   พุทธวิธีในการปัญหาความขัดแย้งดังกล่าวนี้สามารถพิสูจน์ได้ว่า
พระองค์เป็นนักสันติภาพที่ยิ่งใหญ่ เพราะมีลักษณะต่างจากนักสันติภาพอื่นๆ คือ เป็นผู้สร้างสันติภายในและเป็น
สันติภาพที่ยั่งยืน จนสหประชาชาติประกาศให้ วันวิสาขบูชาเป็นวันวิสาขบูชาโลก เพื่อเป็นตัวอย่างที่กระตุ้นให้นัก
สันติภาพท้ังหลายเจริญรอยตาม  http://www.komchadluek.net/news/lifestyle/186339    

สรุปและข้อเสนอแนะ 

เมื่อถึงที่สุดมนุษย์ในสังคมนี้ขัดแย้งกันได้ เห็นต่างกันได้ แต่ต้องมีท่าที (สติ) ต่อพฤติกรรมต่างๆที่เข้ามา
กระทบ (ผัสสะ) ท้ังพึงใจ และไม่พึงใจ แต่ในเวลาเดียวกันให้ยึดเป้าหมายของ “งาน” เป็นส าคัญพร้อมวางท่าทีอย่าง
เหมาะสม (สติ-ปัญญา) เพราะเมื่อถึงที่สุดความขัดแย้งในองค์การ เป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นอยู่ ในระยะหนึ่งดับไปตาม
เหตุปัจจัย เมื่อถึงเวลาอันสมควร แต่ผู้อยู่ในองค์การต้องเข้าใจ และมองให้เป็นเพียงปรากฏการณ์ มองเป็นช่องทาง
ในการพัฒนาคุณธรรมภายใน และเป็นเรื่องส่งเสริมให้เกิดเอกภาพในการท างาน ให้องค์การก้าวไปสู่ความส าเร็จ 
หรือเป็นองค์การแห่งความส าเร็จได้จากแนวทางของการวางท่าทีต่อความขัดแย้งในองค์การอย่างเข้าใจและ
เหมาะสมต่อสภาพความเป็นจริงในแบบชาวพุทธ  หลังจากใช้พุทธวิธีในการบริหารความขัดแย้งแล้วเรายังสามารถ
ต่อยอดประโยชน์ให้เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องกับองค์การ สังคม ประเทศชาติ ได้ด้วย “หลักการมีส่วนร่วม” ส าหรับโลก
ในยุคโลกาภิวัต ยุคสื่อสารไร้พรหมแดน ยุค Thailand 4.0 เป็นวิสัยทัศน์เชิงนโยบาย การมีส่วนร่วมท าให้เกิดการมี
ส่วนเกี่ยวข้อง (Involvement) การมีส่วนเกี่ยวข้องก่อให้เกิดความผูกพัน (Commitment) กับภารกิจท่ีตนเองมีส่วน
ร่วม ก่อให้เกิดประโยชน์ในการท างาน ดังนั้นเมื่อน ามาร่วมกับพุทธวิธีในการบริหารความขัดแย้งแล้ว จึงก่อให้เกิด
การความร่วมมือในการพัฒนาระหว่างหน่วยงานภาครัฐและประชาชนในชุมชนผู้ที่จะได้รับประโยชน์หรือเสีย
ประโยชน์นั้น 

 
References 
นรินทร์ชัย พัฒนพงศา. (2538). แนวทางในการให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการพัฒนาชนบท. รายงานการวิจัย. 

กรุงเทพมหานคร : ส านักงานคณะกรรมการการวิจัยแห่งชาติ.  
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).(2555).พุทธวิธีการบริหาร. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  
ศรีศักร  วัลลิโภดม. (2553). ภูมิวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมชัย  ศรีสุทธิยากร.(2547). ทฤษฎีองค์การ. คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 



ปีที่  3  ฉบับที่  2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2562                         Journal of MCU Haripunchai Review 

 

 
95 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์    Vol.3  No.2 July-December 2019 

วารสารมหาจุฬาวิชาการ JOURNAL OF MAHACHULA ACADEMICISSN (2558) ปที่ 2 ฉบับพิเศษเนื่องใน
โอกาสเฉลิมฉลองวันวิสาขบูชาโลก (22 พ.ค. 2560). 

Davis and Newstrom. (1972).  Human Behavior of World-Man Relations and Organization Behavior. New 
York :McGraw – Hill Book Co.  

Michael J. Jucius. (1971). Personnel Management. Homewood. Ill.: Richard D. Irwin.  
Zhou Yu. Chen Shou. (1959).History of the Three Kingdoms. Reprint. 
 


