
ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
10 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

วิธีการประยุกต์ใช้หลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา 

THE METHOD OF APPLICATION ACCORDING TO MUDHITA PRINCIPLE  
IN BUDDHISM 

พระปราการ อุคฺคเตโช (เป็งพะยอม) 
PhraPrakar Ukhtecho (Pangpayom)  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆล์ าพูน 
Chompoo23101990@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การศึกษาวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อศึกษาหลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษาหลักการ
พัฒนามุทิตาในพระพุทธศาสนา และ3) เพื่อวิเคราะห์วิธีการประยุกต์ใช้หลักการมุทิตาในพระพุทธศาสนา เป็นการ
วิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยการเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร แล้วท าการวิเคราะห์เชิง
พรรณนา (Descriptive Analysis) ผลการวิจัยพบว่า 1) หลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มุทิตา หมายถึง ความ
เบิกบานพลอยยินดี เมื่อผู้อื่นได้ดีหรือได้รับความส าเร็จ มีความสุข ความเจริญก้าวหน้ า มุทิตาจึงเป็นคุณธรรมที่
สามารถก าจัดความอิจฉาริษยาได้ หลักมุทิตายังเป็นส่วนประกอบหนึ่งในหลักพรหมวิหาร ซึ่งสามารถน าไป
ประยุกต์ใช้กับการบริหารงานของผู้บริหาร 2) หลักการพัฒนามุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า ต้องพัฒนาจากจิตใจ
ก่อน เมื่อจิตใจเกิดมุทิตาแล้วก็จะแสดงต่อด้วยการกระท าหรือด้วยค าพูด การพัฒนามุทิตาด้วยหลักสมาธิ จึงเป็นการ
ฝึกจิตให้สงบ ฝึกให้จิตดี เกิดปัญญา คิดดี ท าดี แล้วจะเกิดมุทิตาต่อผู้อื่นด้วยความบริสุทธิ์ใจ 3) วิเคราะห์วิธีการ
ประยุกต์ใช้หลักการมุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มีหลักการประยุกต์ใช้มุทิตากับการพัฒนาจิต กับความศรัทธา 
และกับความกตัญญู ส่วนรูปแบบการประยุกต์ใช้มุทิตา พบว่ามีรูปแบบของการไหว้ การกล่าวสรรเสริญ และการ
สักการะ/สิ่งของ ซึ่งหลักมุทิตามีวิธีการประยุกต์ใช้ในหลากหลายโอกาสและเหตุการณ์ อาทิ ประยุกต์ใช้หลักมุทิตา
กับการด าเนินชีวิตประจ าวัน กับการบริหารงาน กับการเฉลิมฉลอง กับการต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง และกับการ
เข้ารับต าแหน่งใหม่ เป็นต้น 
ค าส าคัญ : การประยุกต,์ มุทิตา, พระพุทธศาสนา 

Abstract 

This research entitled “The method of application according to mudhita principle in 
Buddhism” has the objectives as follows:  1) to study the principle of empathy in Buddhism. 2) to 
study principles of empathy in Buddhism and 3) to analyze methods of applying the principle of 
empathy in Buddhism. It is a documentary research by collecting information from documents. 



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
11 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

The findings of this research are as follows: 1) The principle of empathy in Buddhism found that 
empathy means joy and joy. When others have been successful or have been successful, happy 
and prosperous. So it is a virtue that can get rid of jealousy. The principle of empathy is also a 
component of the principle of Brahma. Which can be applied to the administration of executives. 
2) The principle of empathy development in Buddhism found that it must first develop from the 
mind. When the mind is rejoicing, it continues with actions or words. The development of 
empathy through meditation This is to train the mind to be calm, to train the good mind, to be 
wise, to think well, to do good, and to become proud to others. 3) Analyzing the method of 
applying the principle of empathy in Buddhism, it was found that there was a principle for 
applying empathy to spiritual development. With faith And with gratitude As for the form of 
application of pleasure Found that there was a form of worship Praising And worship / things The 
principle of empathy is applied in a variety of occasions and events, such as applying the 
principle of empathy to everyday life. With administration With celebration With welcoming 
guests to the city And with the new position 
Keywords : Application, Mudhita principle, Buddhism 

บทน า 

พระโคตมพุทธเจ้าหรือพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน มีพระนามเดิมว่า เจ้าชายสิทธัตถะ เป็นพระราชโอรสของ
พระเจ้าสุทโธทนะและพระนางสิริมหามายา ประสูติในราชตระกูล ศากยวงศ์ แห่งกบิลพัสดุ์ ขณะที่พระพุทธองค์
ประสูตินั้น มีเหล่าทวยเทพได้เข้าเฝูาและต่างช่วยกันประคองพระโพธิสัตว์ไว้ ดังปรากฏหลักฐานในพระไตรปิฎกว่า 
“เวลาที่พระโพธิสัตว์ประสูติจากพระครรภ์ของพระมารดา ยังไม่ทันสัมผัสแผ่นดิน เทพบุตร 4 องค์ช่วยกันประคอง
พระโพธิสัตว์ไปไว้เบื้องพระพักตร์ของพระมารดา”(ม.อุ. (ไทย) 14/207/240) จากการที่เหล่าเทพบุตรเข้ามาเฝูา
พร้อมต้อนรับพระโพธิสัตว์นั้น เป็นการแสดงความมุทิตา(พลอยยินดี) ในการประสูติของพระพุทธองค์ผู้เสด็จมาโปรด
สัตว์ทั้งหลาย ที่จะช่วยให้สัตว์ทั้งหลายได้หลุดพ้นจากทุกขเวทนา หลังจากเจ้าชายสิทธัตถะประสูติได้ 5 วัน พระเจ้าสุ
ทโธทนะได้เชิญพราหมณ์ผู้เช่ียวชาญในไตรเวทย์จ านวน 108 ท่าน มาฉันโภชนาหารและให้พราหมณ์ 8 ท่าน ท านาย
ลักษณะของพระโอรสและขนานพระนาม การที่พระเจ้าสุทโธทนะได้เชิญพราหมณ์มาฉันโภชนาหารนั้น เป็นการท า
พิธีเพื่อการแสดงความยินดีที่พระองค์ได้ราชกุมาร ขณะเดียวกัน พราหมณ์ทั้งหลายที่ได้รับเชิญนั้น ได้แสดงออกถึงความ
มุทิตา คือ พลอยยินดีกับพระเจ้าสุทโธทนะ และจากเหตุการณ์เมื่อครั้งเจ้าชายสิทธัตถะออกมหาภิเนษกรมณ์
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2556, หน้า 886) จนกระทั่งทรงเจริญฌาน บรรลุอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระสัมมาสัม
พุทธเจ้า มีปรากฏการณ์ของการแสดงมุทิตาต่อพระพุทธเจ้า ดังความว่า “ขณะนั้น อัศจรรย์ก็บังเกิด มีพื้นมหาปฐพี
อันกว้างใหญ่ก็หวั่นไหว พฤกษาชาติทั้งหลายก็ผลิตดอกออกช่องามตระการตา เทพเจ้าทุกช้ันฟูาก็แซ่ซ้องสาธุการ 



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
12 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

โปรยปรายบุบผามาลัยท าการสักการบูชา เปล่งวาจาว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้นแล้วในโลก ด้วยปีติยินดี 
เป็นอัศจรรย์ที่ไม่เคยมีในกาลก่อน(พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548)  

หลังจากการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ได้มีการเผยแผพ่ระพุทธศาสนาโดยคณะสงฆ์ และเริ่มมีความขัดแย้งกัน
ภายในหมู่สงฆ์ เช่น กรณีพระเทวฑัต กรณีของภิกษุชาวโกสัมพี ซึ่งสามารถจ าแนกความขัดแย้งออกเป็น 2 ประเด็น 
คือ ความขัดแย้งในแง่ของธรรม (ทิฏฐิสามัญญตาวิบัติ) คือการที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลมีความต้องการ ความเห็น 
ทรรศนะ ค่านิยม และโครงสร้างที่มีความขัดกัน ไม่ลงรอยกัน ความขัดแย้งในแง่ของธรรมมีหลายนัย กล่าวคือ ความ
บาดหมาง การทะเลาะ การแก่งแย่ง การวิวาท การมุ่งร้าย การถกเถียงกัน และประเด็นท่ีสอง ความขัดแย้งในแง่ของ
วินัย (สีลสามัญญตาวิบัติ) หมายถึง ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในหมู่สงฆ์ที่เรียกว่า อธิกรณ์ เป็นความขัดแย้งที่เกี่ยวด้วย
ความประพฤติที่ไม่เสมอกัน แตกต่างกัน จนเป็นเหตุที่เกิดความแตกต่างและกลายเป็นความแตกแยกในที่สุด (อภิชัย 
โพธิ์ประสิทธ์ิศาสน์, 2551, หน้า 4 – 5) ท าให้เกิดเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจในการปฏิบัติตนต่อเพื่อนมนุษย์โดยชอบ ซึ่งก็
คือ หลักพรหมวิหาร 4  

พรหมวิหารธรรมหรือพรหมวิหาร 4 เป็นหลักท าให้เกิดเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจในการปฏิบัติตนต่อเพื่อน
มนุษย์โดยชอบ ค าว่า พรหมวิหาร 4 หมายถึง ธรรมที่เป็นเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ เป็นธรรมประจ าใจและปฏิบัติตน
ต่อเพื่อนมนุษย์โดยชอบ  โดยมุทิตาเป็นส่วนประกอบหนึ่งของหลักพรหมวิหาร มุทิตา หมายถึง ความพลอยยินดี ในเมื่อ
ผู้อื่นอยู่ดีมีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง ประกอบด้วยความแช่มช่ืน เบิกบานอยู่เสมอ ต่อสัตว์ทั้งหลายผู้ด ารงอยู่ปกติสุข พลอย
ยินดีด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญงอกงามยิ่งขึ้น นอกจากนี้ มุทิตา หมายถึง ความเป็นผู้มีใจช่ืนชมยินดีในเมื่อผู้อื่นได้ดีหรือ
ได้รับความส าเร็จอย่างใดอย่างหนึ่ง เป็นอาการที่เกิดขึ้นในใจเองโดยมิได้บังคับ เกิดขึ้นเพราะจิตใจปราศจากความอิจฉา
ริษยา เกิดขึ้นเพราะเป็นผู้มีปกติยอมรับในผลส าเร็จหรือความดีของคนอื่น(พระเทพมงคลญาณ (เสริมชัย ชยมงคโล), 2532, 
หน้า 49)   

การแสดงออกซึ่งมุทิตาจิต นั้นมิใช่หมายเพียงการน าสักการะไปถวาย การน ากระเช้าดอกไม้ไปให้ การเลี้ยง
กันหรือการกล่าวอวยพรกันเท่านั้น มุทิตาที่แท้จริงมุทิตานั้น จะต้องเริ่มต้นเกิดที่จิตใจก่อน(ส านักพัฒนาการ
ประชาสัมพันธ์, 2558, หน้า 1) คนที่ท าให้จิตเกิดมุทิตาได้ จึงเป็นบุคคลพิเศษที่ยกระดับจิตใจให้สูงกว่าคนธรรมดา
สามัญได้แล้ว เป็นคนเปิดใจกว้าง ยอมรับความดีของผู้อื่นและพร้อมเสมอท่ีจะแสดงความช่ืนชมยินดีดว้ยเมือ่ผู้อื่นไดด้ี 
ผู้ท าได้ดังนี้ท่านว่าเป็นผู้ยกระดับจิตใจถึงขั้นระดับเป็นพระพรหม เพราะมุทิตาจิตนั้นเป็น “พรหมธรรม” หรือ 
“พรหมวิหารธรรม”(ที.สี. (ไทย) 9/87/53) วิธีก าจัดความรู้สึกอิจฉาริษยาต้องสร้างมุทิตาจิตให้เกิดขึ้นแทนที่โดยการ
ค่อย ๆ มองหาความดีของคนอื่น แม้จะมีเพียงน้อย หาให้พบน ามากลบความไม่ดีของเขาเสีย โดยไปพูดถึง แล้วหัด
ชมผู้อื่น น าเอาส่วนดีที่พบมาชม และพยายามท าให้เกิดความเคยชินและชมให้มาก ๆ เมื่อชมเป็นแล้วก็แสดงความยินดี
ในความส าเร็จ ประพฤติแบบนี้ ไม่นานมุทิตาก็จะเกิดเต็มจิต ความหงุดหงิดงุ่นง่านก็จะหมดไป(พจนานุกรมฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน, 2525, หน้า 10) อย่างไรก็ตาม ปัญหาของสังคมไทยในปัจจุบันคือ การขาดมุทิตาต่อกัน ซึ่งโทษ
การขาดมุทิตาธรรมในสังคมไทยนั้น คือการเกิดขึ้นเพราะจิตใจมีแต่ความอิจฉาริษยาภาวะที่คิดปองร้าย ความพิโรธ 



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
13 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

ความแค้น ความดุร้าย ความเกรี้ยวกราด ความไม่แช่มช่ืนแห่งจิตเพราะขาดหลักมุทิตา บุคคลที่มีความริษยา ไม่
ยอมรับในความดีและความส าเร็จของคนอ่ืน แสดงความไม่ชื่นชมยินดีกับความส าเร็จของคนอ่ืนได้ด้วยความไม่เต็มใจ 
คือความคิดประทุษร้ายบุคคลที่มีจิตเต็มไปด้วยความอาฆาต ความพยาบาท สังคมทั้งในระบบการเมืองการปกครอง
จึงล่มจมเพราะมัวแต่ริษยาซึ่งกันและกัน เป็นต้น(พระมหาก้อง ฐานงฺกโร (โปฺะหนองแวง), 2560, หน้า 210) 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงต้องศึกษาวิธีการประยุกต์ใช้หลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา  เพื่อน าหลักมุทิตาใน
พระพุทธศาสนามาเผยแผ่ให้กับสังคมปัจจุบัน เพื่อให้คนในสังคมไม่มีความอิจฉาริษยาซึ่งกันและกัน ไม่เอารัดเอา
เปรียบกัน ให้มีความเห็นอกเห็นใจกัน และมีความยินดีเมื่อเห็นบุคคลอื่นได้ดี เพื่อให้สังคมเกิดความสงบสุข อยู่
ร่วมกันโดยสันติ และเป็นก าลังส าคัญในช่วยสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้เจริญมั่นคงยืนยาวสืบไป 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1. เพื่อศึกษาหลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา 
2.  เพื่อศึกษาหลักการพัฒนามุทิตาในพระพุทธศาสนา 
3.  เพื่อวิเคราะห์วิธีการประยุกต์ใช้หลักการมุทิตาในพระพุทธศาสนา 

วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ที่ศึกษาหลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา 
โดยมีรายละเอียดของวิธีการด าเนินการวิจัยดังนี้  

1. ศึกษาจากคัมภีร์ เอกสาร ข้อมูล ทั้งที่เป็นหนังสือ คือพระไตรปิฎก วิทยานิพนธ์ งานวิจัย ต าราวิชาการ 
บทความต่าง ๆ  จากห้องสมุด ข่าวสารหนังสือพิมพ์ เทปบรรยาย โทรทัศน์ ค้นหาจากอินเตอร์เน็ต และอื่น ๆ 

2. น าข้อมูลที่ได้เก็บรวบรวมมาศึกษา วิเคราะห์ สังเคราะห์ และเสนอความคิดเห็นของผู้ วิจัย เรียบเรียง
เขียนเป็นงานวิจัย 

ผลการศึกษา 

จากการศึกษาวิจัย ผู้วิจัยสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ 
1. หลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา 
หลักมุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มุทิตา หมายถึงความเบิกบานพลอยยินดี เมื่อผู้อื่นได้ดี เมื่อผู้อื่นได้รับ

ความส าเร็จ มีความสุข มีความเจริญก้าวหน้า ก็พลอยช่ืนชมยินดีในสิ่งที่เขาได้รับ ไม่มีความอิจฉาริษยาใน
ความส าเร็จของเขา ขณะเดียวกัน มีจิตใจผ่องใสบันเทิง แช่มชื่นเบิกบานอยู่เสมอ การแสดงความยินดีสามารถแสดง
กับผู้ที่ประสบความเจริญ เช่น การเลื่อนฐานะ ต าแหน่ง ยศ เป็นต้น มุทิตาเป็นคุณธรรมที่สามารถก าจัดความอิจฉา
ริษยาได้ เพราะการอิจฉาริษยาผู้อื่นยอ่มมีแตค่วามทุกข์จิตใจจะหาความสุขสงบไม่ได้ แต่บุคคลที่มีมุทิตาจะมีความสุข
ใจ หน้าตาสดชื่น แจ่มใส เป็นที่รักของคนท่ัวไป 



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
14 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

หลักมุทิตามีความส าคัญต่อการส่งเสริมให้การปกครองไปในทางที่ดี กล่าวคือ ผู้ปกครองที่มีมุทิตาจะขาด
ความริษยาเมื่อเห็นผู้อื่นได้ดี ขณะเดียวกัน จะมีความเมตตาต่อผู้อื่นเมื่อเห็นเขาเดือดร้อน ตกทุกข์ และให้ความ
ช่วยเหลือด้วยความบริสุทธ์ิใจ 

หลักมุทิตาเป็นส่วนประกอบหนึ่งในหลักพรหมวิหาร คือ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา หลักพรหม
วิหารสามารถน าไปประยุกต์ใช้กับการบริหารงานของผู้บริหาร โดยยึดปฏิบัติในการปกครองตนด้วยการมีความความ
กระตือรือร้น เป็นมิตรและมองโลกในแง่ดี ประพฤติปฏิบัติตนเป็นแบบอย่างที่ดีแก่ผู้ร่วมงานและผู้อื่น ต้องรู้จักยก
ย่องและชมเชยผู้ร่วมงานที่ท าความดีตามความเหมาะสม เผยแพร่ผลงานที่ดีของผู้ร่วมงานทุกคน ช่ืนชมผลงานการ
ปฏิบัติงานของบุคคลอื่นด้วยความบริสุทธิ์ใจ เป็นก าลังใจให้ผู้ร่วมงานหรือบุคคลอื่นประสบผลส าเร็จในงานที่ได้รับ
มอบหมาย การที่ผู้บริหารมีมุทิตาจะช่วยส่งเสริมสนับสนุนให้คนในองค์กรอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข น าพาองค์กรให้
บรรลุสู่เปูาประสงค์ขององค์กรได้ 

หลักมุทิตายังสามารถจัดเป็นรูปแบบเพื่อน าไปใช้กับการพัฒนาอาชีพในด้านอื่น อาทิ รูปแบบการใช้กับ
วิชาชีพพยาบาล คือ พยาบาลต้องเป็นผู้มีมุทิตา โดยไม่มีการเลือกปฏิบัติหรือเลือกให้บริการเฉพาะแต่ผู้ปุวยที่มีฐานะ
เพียงเพื่อต้องการทรัพย์จากการบริการเขาเหล่านั้น มุทิตาจึงจะเป็นมุทิตาที่บริสุทธิ์ให้บริการผู้ปุวยทุกคนอย่างเท่า
เทียมและมีมุทิตาเมื่อผู้บริการท่านอ่ืนได้รับของก านัลจากการปฏิบัติงาน พยาบาลต้องมีมุทิตาเพื่อผู้ปุวยที่รักษาหาย
จากอาการเจ็บปุวยแล้วได้กลับไปใช้ชีวิตตามปกติของเขาได้ เช่นนี้จึงเป็นการน ารูปแบบของมุทิตาไปใช้กับการพัฒนา
อาชีพ 

มุทิตายังมีรูปแบบท่ีใช้ได้กับการสร้างเสริมความเข้มแข็งของครอบครัว อาทิ บิดามารดาแสดงความเมตตา 
กรุณา มุทิตา อันเป็นความรู้สึกท่ีบิดามารดาแสดงต่อบุตร ซึ่งจะท าให้บุตรมีบุคลิกภาพและนิสัยใจคอที่ดี มีความรัก 
ความอบอุ่น เป็นคนอ่อนโยน ละมุนละไมและมีความสุข การแสดงมุทิตาต่อบุตรหลานเมื่อบุตรหลานเล่าเรียนส าเร็จ
หรือได้ท างาน ได้เลื่อนต าแหน่ง มีหน้าที่การงานท่ีดี อย่างไรก็ตาม สิ่งส าคัญของบิดามารดาที่ต้องแสดงออกคือ การ
เสริมสร้างปัญญาให้กับบุตร ฝึกเตรียมความพร้อมให้กับบุตรสามารถด ารงชีวิตด้วยตนเอง ขณะเดียวกัน บุตรหลาน
สามารถแสดงมุทิตาต่อบิดา มารดา ญาติ พ่ีน้อง เมื่อพวกเขาเหล่านั้นได้รับสิ่งที่เป็นมงคล การแสดงมุทิตายังสามารถ
แสดงออกในรูปแบบของการดูแลเอาใจใส่บิดามารดาเลี้ยงดูท่านในวัยชรา 

2. หลักการพัฒนามุทิตาในพระพุทธศาสนา 
การพัฒนาเป็นการท าให้เจริญก้าวหน้าหรือการเปลี่ยนแปลงไปสู่ทิศทางที่พึงปรารถนา ในพุทธศาสนา 

พระสงฆ์มีหน้าท่ีช่วยเหลือมนุษย์และสัตว์อื่น ๆ ให้พ้นจากความทุกข์ท้ังทางด้านวัตถุ และจิตใจ ทั้งในปัจจุบันและใน
อนาคต ลักษณะส าคัญของการพัฒนา คือเป็นการเปลี่ยนแปลงด้านต่าง ๆ มีลักษณะเป็นกระบวนการ เป็นพลวัต 
เป็นแผนและโครงการ เป็นวิธีการ เป็นปฏิบัติการ เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากการกระท าของมนุษย์ ผลที่เกิดขึ้น มีความ
เหมาะสมหรือพึงพอใจ และมีเกณฑ์หรือเครื่องช้ีวัด  



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
15 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

การพัฒนามุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า จะต้องเริ่มต้นเกิดที่จิตใจก่อน เมื่ อจิตใจเกิดมุทิตาแล้วก็จะ
แสดงต่อด้วยการกระท าหรือด้วยค าพูด ผู้ที่ท าให้จิตเกิดมุทิตาได้จึงเป็นบุคคลพิเศษที่ยกระดับจิตใจให้สูงกว่าคน
ธรรมดาสามัญ การพัฒนามุทิตาเป็นการเปิดใจกว้างยอมรับความดีของผู้อื่น และพร้อมเสมอที่จะแสดงความช่ืนชม
ยินดีด้วย เมื่อผู้อื่นได้ดี เพราะมุทิตาจิตนั้นเป็น “พรหมธรรม” หรือ “พรหมวิหารธรรม” มุทิตานี้เกิดได้ยากแต่ที่เกิด
ได้ง่ายนั้น เพราะมีการฝึกปฏิบัติอย่างสม่ าเสมอ การพัฒนามุทิตาตามหลักพรหมวิหารธรรมนั้น จึงเป็นการพัฒนา
ตามล าดับขั้น กล่าวคือ พัฒนาขั้นแรกด้วยการมีเมตตาธรรมก่อน จากนั้นให้มีความกรุณาต่อผู้อื่น แล้วจะเกิดความ
มุทิตาขึ้นในใจ และใช้อุเบกขาเพื่อรักษาความเป็นกลาง ไม่เอนเอียงไปทางใดทางหนึ่ง 

การพัฒนามุทิตาหรือการเจริญมุทิตานั้น สามารถพัฒนาได้กับการด าเนินชีวิตในประจ าวัน โดยการระวังใจ 
มิให้ริษยาเมื่อเห็นผู้อื่นได้ดกีว่าตน ระงับความโลภที่อยากได้สมบัตขิองผู้อื่น ให้ฝึกหัดคิดพลอยยินดีกับผู้อื่น และหมั่น
พิจารณาตรวจดูจิตมิให้ความริษยาเกิดขึ้น เมื่อไม่มีความริษยาแล้ว มุทิตที่เกิดขึ้นนั้นย่อมเป็นมุทิตาที่บริสุทธิ์ การ
เจริญมุทิตาจึงเป็นการอบรมกาย วาจา ใจ เพื่อให้มีมุทิตาที่เจริญขึ้น เพิ่มมากข้ึนจนแผ่กระจายไปยังผู้อื่น  

การพัฒนาหลักมุทิตายังสามารถพัฒนาได้ด้วยการสร้างความศรัทธาให้เกิดขึ้น เพราะเมื่อบุคคลใดมีความ
ศรัทธาในตัวบุคคลอื่นแล้วย่อมแสดงออกถึงการมีมุทิตาเกิดขึ้นด้วยความบริสุทธิ์ใจ เมื่อเห็นบุคคลที่ศรัทธาได้รับสิ่ง
อันเป็นมงคลก็ย่อมแสดงมุทิตาต่อบุคคลนั้น เปรียบได้กับการมีความศรัทธาในพระพุทธเจ้า ผู้น าทางให้มนุษย์หลุด
พ้นจากวัฏสังสาร โดยเช่ือว่าอานิสงส์ของการมีศรัทธาจะน าพาตนเองไปสู่สิ่งที่ดีทั้งในโลกนี้และโลกหน้า ด้วยเหตุนี้ 
การพัฒนามุทิตาจึงควรน าหลักศรัทธามาเป็นตัวเชื่อมเพื่อน าไปสู่การพัฒนามุทิตา  

การพัฒนามุทิตาด้วยหลักกตัญญู เป็นอีกหลักการหนึ่งที่จะสามารถน ามาใช้ ด้วยว่าความกตัญญูเป็น
คุณธรรมพื้นฐานของมนุษย์ ในสังคมมนุษย์ที่เกี่ยวข้องกับสิ่งอ่ืนและสัมพันธ์กับชีวิตผู้อื่น ชีวิตทางกายภาพด ารงอยู่ได้
เพราะได้รับการอุปการะเลี้ยงดูจากบุคคลต่าง ๆ มีบิดา มารดา ครูบา อาจารย์ ญาติพี่น้อง เป็นต้น การรู้คุณ และ
ตอบแทนท่านผู้มีพระคุณนั้น หมายถึงการร าลึกถึงพระคุณที่เคยให้ความอุปการะด้วยความเคารพยิ่ง ดังนั้น การ
พัฒนามุทิตาด้วยหลักกตัญญูจึงเป็นการแสดงออกต่อผู้ที่มีพระคุณ ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ว่า บุคคลผู้
ประกอบด้วยคุณธรรม 4 ประการ เหมือนถูกเชิญมาประดิษฐานไว้ในสวรรค์ ซึ่งธรรม 4 ประการนั้น คือ การสุจริต 
วจีสุจริต มโนสุจริต และความเป็นคนกตัญญูกตเวที 

การพัฒนามุทิตาด้วยการบูชาความดี การยอมรับคุณความดีของกันและกัน เพื่อให้สังคมอยู่ร่วมกันด้วย
ความเรียบร้อยดีงาม การบูชาจึงเป็นหลักธรรมที่มีความส าคัญอย่างยิ่ง แต่การบูชาที่ดีนั้นต้องประกอบด้วยปัญญา 
เพราะปัญญาเป็นพื้นฐานในการพิจารณาถึงเหตุผลต่าง ๆ แยกแยะว่าสิ่งใดควรแก่การบูชา สิ่งใดควรงดเว้นการบูชา 
เพราะมิเช่นนั้นแล้วจะเป็นการบูชาคนผิด บูชาสิ่งที่ผิดแทนท่ีจะเป็นคุณกลับเป็นโทษก็เป็นได้ การบูชาการกราบไหว้
การเคารพนี้พุทธศาสนิกชนควรปฏิบัติให้เป็นนิสัย ยึดถือปฏิบัติตามหลักธรรมอย่างจริงใจและควรท าความเข้าใจ
ยึดถือหลักทางศาสนาอย่างแท้จริง การบูชาจะเป็นการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนสืบไป การบูชายังแสดง
ให้เห็นว่าไม่ว่าบุคคลใดหรือสิ่งของที่มีประโยชน์ต่อสังคม ควรส่งเสริมให้มีการบูชา ยอมรับ ยกย่องกันและกัน การ



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
16 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

บูชาจึงเป็นหลักธรรมที่ส าคัญควรที่จะเอาใจใส่ให้มาก รวมทั้งเห็นคุณค่าของสิ่งนั้น ๆ ให้มากว่ามีความส าคัญและมี
ประโยชน์ การบูชาจึงมีความส าคัญต่อการแสดงออกด้วยการยกย่องเชิดชูหรือการแสดงออกเพื่ อการยอมรับนับถือ
คนดีมีคุณธรรม การบูชาเป็นการแสดงออกด้วยความบริสุทธ์ิใจ    เป็นหลักธรรมที่ส าคัญอีกข้อในการประพฤติปฏบิตัิ
ของมนุษย์เพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคม 

หลักการพัฒนามุทิตาด้วยหลักสมาธิ การฝึกสมาธิเป็นการพัฒนาในด้านจิตใจซึ่งมีความส าคัญเป็นอย่างยิ่ง 
เพราะจิตใจเป็นฐานของพฤติกรรม เนื่องจากพฤติกรรมทุกอย่างเกิดขึ้นจากความตั้งใจหรือเจตนาและเป็นไปตาม
เจตจ านงนั้น และมีแรงจูงใจที่อยู่เบื้องหลัง ถ้าจิตใจได้รับการพัฒนาให้ดีงามแล้วก็จะควบคุมดูแล และน าพฤติกรรม
ไปในทางที่ดีงามด้วย แม้ความสุขความทุกข์ในที่สุดก็อยู่ที่ใจ ยิ่งกว่านั้น ปัญญาจะเจริญงอกงามได้ ต้องอาศัยจิตใจที่
เข้มแข็งสู้ปัญหา เอาใจใส่ มีความเพียรพยายามที่จะคิดค้นไม่ท้อถอย จิตที่ฝึกดีแล้วจึงเป็นฐานที่จะให้ปัญญาแก่การ
ท างาน การพัฒนามุทิตาด้วยหลักสมาธิ จึงเป็นการพัฒนาจิตให้มีปัญญา รู้เท่าทันต่อความโลภ ความริษยาที่ จะ
เกิดขึ้นในใจ เพราะเมื่อใดที่ความโลภริษยาเกิดขึ้นแล้ว ความพลอยยินดีหรือมุทิตาก็จะดับสูญสิ้นไป ไม่สามารถที่จะ
เกิดมุทิตาต่อผู้อื่นได้อย่างบริสุทธิ์ ดังนั้นแล้ว หลักการพัฒนามุทิตาด้วยหลักสมาธิจะช่วยก าจัดสิ่งที่ไม่ดี หรือการ
คิดร้ายต่อผู้อื่น ดังนั้น การพัฒนามุทิตาด้วยหลักสมาธิ จึงเป็นการฝึกจิตให้สงบ ฝึกให้จิตดี เกิดปัญญา คิดดี ท าดี 
แล้วจะเกิดมุทิตาต่อผู้อื่นด้วยความบริสุทธ์ิใจได้ 

การแสดงออกถึงการมีมุทิตาต่อกัน พบว่ามีการแสดงออกตั้งแต่ครั้งสมัยพุทธกาลจนถึงสมัยปัจจุบัน 
กล่าวคือ การแสดงมุทิตาต่อพระพุทธเจ้าตอนประสูติโดยเหล่าเทพบุตรด้วยการกล่าวสรรเสริญ การแสดงมุทิตาตอน
พระพุทธเจ้าประสูติได้ 3 วัน ของอสิตดาบสด้วยการกราบ การแสดงมุทิตาตอนพระพุทธเจ้าประสูติได้ 5 วัน ของ
พราหมณ์ 108 คน ด้วยการรับโภชนาหาร การแสดงมุทิตาของพระเจ้าสุทโธทนะต่อพระราชโอรส 2 ครั้งด้วยการ
กราบ การแสดงมุทิตาของเหล่าทวยเทพตอนพระพุทธเจ้าตรสัรูด้้วยการร่ายร า ขับร้องและสรรเสริญ การแสดงมุทิตา
ของมุจลินทนาคราชหลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้ด้วยการแผ่เบี้ยปกเศียรพระพุทธเจ้า การแสดงมุทิตาของตปุสสะ
และภัลลิกะหลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้ด้วยการน าข้าวสัตตุก้อนและสัตตุผงเข้าไปถวายและแสดงตนเป็นปฐมอุบาสก
ขอถึงพระรัตนะ 2 ประการ คือ พระพุทธเจ้าและพระธรรม เป็นสรณะที่พึ่งตลอดชีวิต การแสดงมุทิตาของปัญจ
วัคคีย์ด้วยการอภิวาทหลังรับรู้การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า 

รูปแบบการแสดงมุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มีการแสดงมุทิตาด้วยการไหว้ ในส่วนของพระภิกษุสงฆ์
จะนั้น ผู้อุปสมบทภายหลังควรไหว้ผู้อุปสมบทก่อน ควรไหว้ภิกษุนานาสังวาสผู้มีพรรษาแก่กว่า เป็นธรรมวาที และ
ควรไหว้พระตถาคตผู้เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้เองโดยชอบ ขณะเดียวกัน พิธีการแสดงมุทิตาในพระสงฆ์ที่แตกต่างจาก
บุคคลทั่วไปคือ การแสดงมุทิตาด้วยการท าสามีจิกรรม ซึ่งเป็นธรรมเนียมของสงฆ์อย่างหนึ่ง ที่ภิกษุสามเณรพึงท า
ความชอบต่อกันเพื่อความสามัคคี อยู่ร่วมกันด้วยความสงบสุข หมายถึงการขอขมาโทษกัน ให้อภัยกัน ซึ่งรูปแบบ
การแสดงมุทิตาด้วยการท าสามีจิกรรมนี้จะประกอบด้วย การไหว้ การกล่าวค าขมา การถวายสักการะ ด้วยดอกไม้ 
รูปเทียน เป็นต้น  



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
17 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

จากการศึกษาพบว่า ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันมีรูปแบบการแสดงมุทิตด้วยการถวายสักการะต่อผู้ที่ล่วงลับ
ด้วยเป็นการระลึกถึงพระคุณูปการที่บุคคลนั้นได้ท าประโยชน์ต่อประเทศชาติ สังคมส่วนรวมไว้ ดังตัวอย่างการถวาย
สักการะสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆ ปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) และยังพบว่ามีการ
แสดงมุทิตาในงานเฉลิมฉลองต่าง ๆ อาทิ งานเฉลิมฉลองสิริราชสมบัติครบ 60 ปี ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว 
ในรัชกาลที่ 9 การแสดงมุทิตาด้วยขบวนฟูอนแห่เครื่องทูลเชิญพระขวัญ รับเสด็จ รัชกาลที่ 7 ประพาสเมืองเชียงใหม่ 
การถวายมุทิตาจิต สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก การแสดงมุทิตาจิตต่อ
พระเกตุ กฺนตสาโร (หลวงปูุเกตุ กฺนตสาโร)ของพระบาทสมเด็จพระปรเมนทรรามาธิบดีศรีสินทรมหาวชิราลงกรณฯ 
รัชกาลที่ 10 การแสดงมุทิตาจิตต่อเจ้าคณะจังหวัดล าพูนครั้งได้รับการแต่งตั้งเป็นเจ้าคณะจังหวัดล าพูน และการแสดง
มุทิตาสักการะพระราชปริยัติกวี, ศ.ดร. อธิการบดีในอายุวัฒนมงคล 59 ปี เป็นต้น 

3. วิเคราะห์วิธีการประยุกต์ใช้หลักการมุทิตาในพระพุทธศาสนา 
1) หลักการประยุกต์ใช้มุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มีการประยุกต์ใช้ด้วยวิธีการต่าง ๆ ดังนี ้

1.1) การประยุกต์ใช้มุทิตากับการพัฒนาจิต การฝึกจิตเพื่อลดความริษยาอันเป็นต้นเหตุที่ตัดทอน
มิให้มุทิตาเกิดขึ้น ผู้ที่เจริญมุทิตาต้องตัดเหตุของความริษยาให้ได้ก่อน การตัดริษยาออกไปได้นั้น ต้องใช้ปัญญาใน
การวินิจฉัยถึงเหตุและผลที่จะตนเองควรตัดความริษยานั้นออก แล้วจึงพัฒนาจิตของตนให้เกิดมุทิตาต่อไปได้ การ
เจริญมุทิตาด้วยการพลอยยินดีเมื่อเห็นผูอ้ื่นไดด้ีนั้น ให้ปฏิบัติโดยการแผ่จิตที่หวังดีนี้ออกไปโดยเจาะจงหรือไม่เจาะจง 
โดยก าหนดจิตคิดในทางที่เป็นคุณต่อผู้อื่น อวยพรให้เขารักษาสิ่งท่ีเขาได้ให้คงอยู่กับเขาอย่างยาวนานท่ีสุด 

1.2) หลักการประยุกต์ใช้มุทิตากับหลักศรัทธา ด้วยเหตุที่ว่าความศรัทธาเป็นบ่อเกิดที่จะน าไปสู่
การแสดงมุทิตาต่อกัน ดังที่ความศรัทธาที่มนุษย์ทั้งหลายมีต่อพระพุทธเจ้า น าไปสู่การคิดดี ท าดีต่อกัน ด้วยเช่ือว่า
หากท าดีต่อกันแล้วจะได้รับอานิสงส์ของผลบุญนั้น หลักความศรัทธาจึงเป็นตัวเชื่อมเพื่อน าไปสู่การเกิดมุทิตา 

1.3) หลักการประยุกต์ใช้มุทิตากับหลกักตัญญ ูเป็นการก าหนดความประพฤตกิารปฏิบัติตนในการ
รู้บุญ รู้คุณของผู้อื่นที่เคยเกื้อหนุน ทั้งบิดา มารดา ครู อาจารย์ ด้วยการตอบแทนบุญคุณกับเขาท้ังหลายเหล่านั้น 

2) รูปแบบการประยุกต์ใช้มุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มีการแสดงมุทิตาในรูปแบบต่าง ๆ ตั้งแต่
อดีตจนถึงปัจจุบัน มีการประยุกต์ใช้ที่หลากหลายรูปแบบดังนี้ 

2.1) การไหว้ การไหว้มีสัญลักษณ์ของการแสดงออกถึงความเคารพ นับถือ บุคคลใดที่ถูกผู้อื่นไหว้ 
ย่อมมีเกียรติและศักดิ์ศรี ขณะเดียวกันในหมู่สงฆ์จะมีวิธีการปฏิบัติของการไหว้ ซึ่งพระพุทธองค์ทรงก ากับไว้ว่า 
บุคคลที่ภิกษุควรไหว้ 3 จ าพวก คือ 1) ผู้อุปสมบทภายหลังควรไหว้ผู้อุปสมบทก่อน 2) ควรไหว้ภิกษุนานาสังวาสผู้มี
พรรษาแก่กว่า เป็นธรรมวาที และ3) ควรไหว้พระตถาคตผู้เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้เองโดยชอบในโลกพร้อมทั้งเทวโลก 
มารโลก พรหมโลก ในหมู่สัตว์พร้อมทั้งสมณพราหมณ์เทวดา การไหว้ในสมัยพุทธกาลยังมีปรากฏว่า อสิตดาบส ได้
อภิวาทพระเจ้าสุทโธทนะ และกราบพระบาททั้งสองของพระพุทธเจ้า และแม้แต่พระเจ้าสุทโธทนะ ก็ได้ไหว้พระราช
โอรสถึง 2 ครั้ง รวมถึงการไหว้พระพุทธเจ้าจากปัญจวัคคีย์ทั้ง 5  



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
18 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

การไหว้จึงเป็นการแสดงออกถึงการให้เกียรติ แสดงถึงความมีสัมมาคารวะแก่กันและกัน แสดงถึง
การขอบคุณ การขอโทษ การยกย่อง หรืออื่น ๆ ตามแต่โอกาส การไหว้ในปัจจุบันนั้น มีการไหว้พระรัตนตรัย อัน
ได้แก่ พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ ทั้งยังรวมไปถึงโบราณสถานหรือศาสนสถานอันเนื่องจากพุทธศาสนา การ
ไหว้ผู้มีพระคุณหรอืผู้อาวุโส ได้แก่ บิดา มารดา ปูุ ย่า ตา ยาย ญาติผู้ใหญ่ ครูบาอาจารย์ หรือผู้ที่ควรเคารพ และการ
ไหว้บุคคลทั่วไปและบุคคลเสมอกัน วัยไม่สูงกว่าผู้ไหว้ การไหว้นั้น ผู้ไหว้ยังได้รับอานิสงส์ในโลกหน้าด้วยการมีรูปงาม 
ผิวพรรณดี มั่งคั่งด้วยโภคทรัพย์และสูงศักดิ์ด้วย 

2.2) การกล่าวสรรเสริญ รูปแบบการประยุกต์ใช้มุทิตาด้วยการกล่าวสรรเสริญ พบตั้งแต่สมัย
พุทธกาลเริ่มจากการประสูติของพระพุทธเจ้า ด้วยการทูลของเหล่าเทพบุตร เป็นการแสดงมุทิตาด้วยการกล่าว
สรรเสริญถึงความยิ่งใหญ่ของพระพุทธเจ้าในภายหน้า รวมถึงการแสดงมุทิตาด้วยการร่ายร า ขับร้อง การกล่าวค า
สรรเสริญ ล้วนแล้วแต่เป็นรูปแบบการประยุกต์ใช้มุทิตาทั้งสิ้น แม้แต่ในปัจจุบัน ยังมีการใช้รูปแบบดังกล่าวนี้อย่าง
ต่อเนื่อง อาทิ การกล่าวสรรเสริญเมื่อไปแสดงความยินดีกับการรับต าแหน่งใหม่ การกล่าวสรรเสริญถึงผู้ที่มี
คุณประโยชน์ต่อประเทศชาติ ต่อสังคมส่วนรวม หรือระหว่างบุคคลต่อบุคคล 

2.3) การสักการะ/สิ่งของ เป็นการแสดงออกถึงรูปแบบการประยุกต์ใช้มุทิตาอีกรูปแบบหน่ึง ซึ่งใน
ปัจจุบันการมอบสิ่งของเป็นการแสดงมุทิตาอีกรปูแบบหน่ึงที่ได้รบัความนิยมเป็นอย่างมาก สิ่งของที่มอบให้แก่ผู้อื่น มี
ลักษณะที่แตกต่างกันตามแต่โอกาสหรือสถานการณ์ เหตุการณ์นั้น ๆ นอกจากนี้ การถวายสักการะกับผู้ที่ล่วงลับไป 
ซึ่งเป็นการระลึกถึงมุทิตาจิตในพระคุณูปการของท่าน ดังที่มีการถวายสักการะสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน)ผู้มีพระคุณอันประเสริฐที่ได้สิ้นพระชนม์ ได้มีการขอแสดง
ความอาลัยและระลึกถึงมุทิตาจิตในพระคุณูปการของสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชฯ ในฐานะเป็นพระ
เถระของประชาชนโดยแท้ และผู้น าคณะสงฆ์สูงสุดแห่งโลกพระพุทธศาสนาองค์แรก และในพิธีกรรมของหมู่สงฆ์ยังมี
การแสดงมุทิตาด้วยรูปแบบการท าสามีจิกรรมของคณะสงฆ์ ซึ่งมีองค์ประกอบของเครื่องสักการะ คือ ดอกไม้ ธูป
เทียน เพ่ือขมาลาโทษระหว่างพระสงฆ์ด้วยกัน 

3) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตาในพระพุทธศาสนา พบว่า มีการวิธีการประยุกต์ใช้ในหลากหลาย
โอกาสและเหตุการณ์ โดยสรุปได้ดังนี้ 

3.1) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตากับการเผยแผ่ของพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าได้ทรงใช้หลัก
มุทิตาเพื่อสร้างให้พระภิกษุผู้เผยแผ่ศาสนาเป็นผู้ที่มีความเมตตา มีความยินดีต่อผู้อื่น ๆ เมื่อเห็นผู้อื่นได้รับสิ่งของ 
โดยให้มีอุเบกขา คือ ความวางเฉยในความริษยา และสร้างความปรองดองให้เกิดแก่หมู่สงฆ์ ขณะเดียวกัน การแสดง
มุทิตาจากผู้ที่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา มีการแสดงออกด้วยการถวายข้าวปลาอาหาร สิ่งของ ผ้าครอง และการมอบ
สิ่งปลูกสร้างที่เป็นวิหาร เพื่อการถวายเป็นพุทธบูชาเป็นต้น พระพุทธองค์ยังทรงใช้วิธีเจริญมุทิตาภาวนาด้วยการแผ่
จิตไปให้กับบุคคลอื่น ที่แม้จะไม่ใช่ญาติของตนเอง แสดงให้เห็นว่า แม้แต่พระสงฆ์ผู้เจริญแล้วยังต้องมีจิตที่



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
19 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

ประกอบด้วยมุทิตาเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพราะหากไม่มีจิตที่เมตตาต่อผู้อื่นแล้ว มุทิตาย่อมไม่เกิดขึ้น จึง
เป็นเหตุใหพ้ระพุทธศาสนาเจริญอยู่ถึงกาลปัจจุบัน 

3.2) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตากับการด าเนินชีวิตประจ าวัน คือการฝึกให้มีความพลอยยินดี 
กิริยาที่พลอยยินดี ภาวะที่พลอยยินดี โดยปราศจากความริษยาเมื่อผู้อื่นอยู่ดีมีสุข ซึ่งการจะประพฤติตนโดยไม่ให้เกิด
ความริษยาต่อผู้อื่น เมื่อเห็นผู้อื่นได้รับสิ่งที่เป็นมงคลหรือได้มาซึ่งลาภ ยศ สักการะ หรือแม้แต่ต าแหน่ง ช่ือเสียงเงิน
ทองนั้น ต้องมีฝึกการเจริญมุทิตาให้เกิดขึ้นกับการด าเนินชีวิตในประจ าวัน ให้มีจิตที่บริสุทธิ์เพื่อเกิดการเกื้อกูลต่อ
ผู้อื่น ทั้งกลับบุคคลในครอบครัวของตนเองและบุคคลอื่น ๆ เพื่อนร่วมงานหรือเพื่อนมนุษย์ด้วยกันบนโลก หรือมี
ความเมตตาต่อสรรพสัตว์ท่ีมีบุคคลต่อมนุษย์ 

3.3) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตากับการบริหารงาน การน าหลักมุทิตามาใช้ในการบริหารงาน
เป็นสิ่งที่ผู้บริหารควรประพฤติปฏิบัต ิบริหารงานด้วยการมีคุณธรรม ท าจิตใจแจ่มใส จิตใจสุขุมเยือกเย็น ความพลอย
ยินดี เมื่อผู้อื่นได้ดีมีสุข และแสดงถึงความเมตตาเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่อุดหนุนจุนเจือ เมื่อเห็นผู้อื่นประสบความทุกข์และมี
น้ าใจพลอยยินดี เมื่อประสบความสุขความส าเร็จในหน้าท่ีการงาน อย่างไรก็ตาม มุทิตาจะเกิดขึ้นได้ต้องเริ่มจากการ
มีเมตตาก่อน เพื่อสลัดซึ่งความพยาบาท แล้วกรุณาจะเกิดขึ้น คือ การไม่คิดร้ายต่อผู้อื่น เมื่อไม่คิดร้ายต่อผู้อื่นแล้วจะ
ไม่เกิดความล าเอียง ไม่คิดว่าจะชอบหรือไม่ชอบเมื่อพบเห็นการกระท าที่ไม่ถูกใจ แล้วมุทิตาจะเริ่มเกิดขึ้น เมื่อไม่มี
ความพยาบาท ไม่คิดร้าย ไม่ล าเอียงแล้ว จิตจะบริสุทธิ์จนน าไปสู่การมีความพลอยยินดีเกิดขึ้นจากความจริงใจเมื่อ
เห็นผู้อื่นได้ดี มีความปรารถนาที่จะเห็นผู้อื่นได้ดี หรือสังคมดี 

3.4) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตากับการเฉลิมฉลอง วิธีการมุทิตาจิตสามารถประยุกต์ใช้เข้า
กับเหตุการณ์เฉลิมฉลอง เพื่อแสดงความยินดีได้ มุทิตาที่เกิดขึ้นจากการเฉลิมฉลองนี้ จะสร้างไมตรีจิต เช่ือม
ความสัมพันธ์น าไปสู่มิตรไมตรีที่จะเกิดขึ้นอย่างยั่งยืนต่อไปในอนาคต 

3.5) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตากับการต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง พบว่า มีการต้อนรับแขก
บ้านแขกเมือง หรือผู้ปกครองเมือง มีการแสดงมุทิตาด้วยการแต่งขบวนฟูอนแห่พร้อมกับเครื่องสักการะในพิธี การ
แสดงออกนี้เป็นการแสดงออกถึงการมีมุทิตาต่อผู้มาเยือน โดยทั้งนี้ ยังเป็นการแสดงออกทางการเมือง ที่บ่งบอกถึง
การยอมรับการอยู่ใต้อาณัติของผู้มาเยือน ซึ่งในปัจจุบัน มีการน าพิธีการนี้มาใช้กับการต้อนรับ ผู้ปกครองที่มา
ประจ าการในหน้าท่ี อาทิ พิธีการต้อนรับผู้ว่าราชการจังหวัด 

3.6) วิธีการประยุกต์ใช้แนวทางมุทิตากับการเข้ารับต าแหน่งใหม่ พบว่า มีการประยุกต์ใช้มุทิตา
สามารถใช้กับการรับต าแหน่งใหม่ ซึ่งเป็นการแสดงมุทิตายินดีกับต าแหน่งใหม่ที่ผู้อื่นได้รับ แม้ว่าจะเป็นฝุายตรงข้าม
หรือมีความแตกต่างทางความคิด ก็ย่อมท่ีจะใช้โอกาสนี้แสดงมุทิตาต่อกันได้ 

ข้อเสนอแนะ 
1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะเชิงนโยบายที่ส าคัญดังนี้ 



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
20 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

1) ภาครัฐ ควรส่งเสริมกิจกรรมเพื่อสรา้งเสรมิการมีมุทิตาต่อกันสังคมส่วนรว่มให้เกิดพื้นฐานของการมี
จิตที่เกื้อกูลต่อกันด้วยความจริงใจ  

2) ภาครัฐ ควรสนับสนุนงบประมาณให้กับองค์กรทางศาสนาเพื่อน าไปใช้กับการพัฒนาจิต อันเป็น
ฐานรากของการคิดดี ท าดี การเสริมสร้างปัญญาให้เกิดขึ้นเพื่อใช้กับการด ารงชีวิตที่ไม่มีความริษยาต่อกัน  

2. ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 
1) ภาครัฐ ควรส่งเสริมการประพฤติตนเป็นแบบอย่างที่ดีแก่เหล่าข้าราชการ เพื่อให้มีมุทิตาต่อการ

ให้บริการแก่ประชาชน 
2) ภาครัฐ ควรเปิดช่องทางและสนับสนุนงบประมาณการแสดงการมีมุทิตาต่อพระสงฆ์ที่สูงอายุและ

พระสงฆ์ที่อาพาธ  
3. ข้อเสนอแนะเพื่อการท าวิจัยครั้งต่อไป 

1) การศึกษาวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาวิจัยเฉพาะเรื่องของมุทิตาในพระพุทธศาสนาและเฉพาะใน
ประเทศไทย ยังไม่ครอบคลุมถึงการแสดงมุทิตาของประเทศอื่น ๆ ดังนั้น การวิจัยครั้งต่อไปจึงควรด าเนินการศึกษา
เปรียบเทียบการมีมุทิตาของประเทศอื่น ๆ ด้วย  

2) การวิจัยในครั้งต่อไปควรจัดให้มีการประชุมกลุ่มย่อย (Focus Group) เพื่อรับฟังความคิดเห็นและ
เปิดโอกาสให้ผู้เชี่ยวชาญในสาขาวิชาต่าง ๆ มีส่วนร่วมในการแสดงความคิดเห็น 

References 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑติยสถาน. (2525). วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์กรุงเทพมหานคร. 
พระเทพมงคลญาณ (เสริมชัย ชยมงคโล). (2532). ธรรมสร้างสุข. กรุงเทพมหานคร : วัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ป.ธ. 9 ราชบัณฑิต. (2548). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด ค าวัด. 

วัดราชโอรสาราม : กรุงเทพมหานคร. 
พระมหาก้อง ฐานงฺกโร (โปฺะหนองแวง). (2560). “การศึกษามุทิตาธรรมที่ปรากฏในพุทธศาสนาเถรวาท”. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑติยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์ จ ากดั.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 ส านกัพัฒนาการประชาสัมพันธ.์ (2558). ปัญหาสังคมไทยในปัจจบุัน. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
กรุงเทพมหานคร. 



ที่  5  ฉบับท่ี  1 มกราคม – มิถุนายน 2564 
 

 
21 

Vol.5  No.1 January - June 2021 

 อภิชัย โพธ์ิประสิทธ์ิศาสน์. (2551). พระพุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ
มหาวิทยาลยั. 

 


