
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
217 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูม ิ
The Castle of Creatures in Abāyabhūmi 

 
พระครูปลัดทนง ชยาภรโณ (วงค์สายะ) Phrupalad Thanong Chayaparano (Wongsaya)  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ล าพูน 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Lamphun Buddhist College 

Thanong2608@gmail.com 

 
Haripunchai Review 17/01/2023       Haripunchai Review 16/02/2023 

บทคัดย่อ 

พระพุทธศาสนามีความเชื่อเกี่ยวกับวิมาน ซึ่งเกิดจากกุศลกรรมความดีทั้งหลายที่ได้
กระท าไว้ในขณะที่ยังเป็นมนุษย์ หลังจากได้จุติจากภพภูมิมนุษย์ก็ได้มาอุบัติในสัคคภูมิเป็นเทวดาที่มี
วิมานสวยงามเป็นที่อยู่อาศัย วิมานที่ปรากฏแก่เหล่าเทวดานั้นมีความสวยงามที่ท าให้ด้วยทองค า แก้ว
ไพฑูรย์ เพชรนิลจินดาประดับตกแต่ง และยังมีปัจจัยบริวารทั้งหลายอย่างอุดมสมบูรณ์  แต่ใน
ขณะเดียวกันวิมานยังได้ปรากฏแก่เหล่าสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ ซึ่งมีสภาพที่ความคล้ายคลึงกับวิมาน
ของเหล่าเทวดา คือ มึความสวยงามประดับด้วยทองค า แก้วไพฑูรย์มากมาย แต่ความเป็นอยู่นั้นไม่ได้
เป็นวิมานที่มีความสุขเหมือนกับเหล่าเทวดา เพราะยังเป็นวิมานที่ยังเจือด้วยทุกข์อยู่เนืองนิจ จึงได้ชื่อ
ว่าเป็นวิมานแห่งความทุกข์ คือ มีวิมานสวยงามเป็นที่อยู่อาศัยก็จริงอยู่แต่ก็ต้องได้รับทุกขเวทนา คือ 
มีรูปร่างน่าเกลียดน่ากลัวบ้าง ต้องอยู่ผู้เดียวบ้าง ไม่มีผ้าไว้นุ่งห่มบ้าง เป็นต้น วิมานที่ปรากฏแก่สัตว์ที่
อุบัติในอบายนี้ได้ปรากฏแก่พวกเปรตและอสุรกายบางจ าพวก เหตุที่ท าให้ต้องมาอุบัติในอบายภูมิและ
มีวิมานเป็นที่อยู่อาศัยได้นั้น มาจากกระท าอกุศลกรรมไว้ในสมัยที่ยังเป็นมนุษย์ แต่ในขณะเดียวกันก็
เป็นผู้ให้ทานแก่พระภิกษุสงฆ์ หลังจากตายไปแล้วด้วยวิบากกรรมจากอกุศลกรรมท าให้ต้องมาอุบัติใน
อบาย คือ เป็นเปรตและอสุรกาย แต่อานิสงส์จากการให้ทานท าให้มีวิมานสวยงามเป็นที่อยู่อาศัยของ
ตนเอง แต่ก็ต้องได้รับความทุกขเทวนาตามภูมิของตน ไม่สามารถพ้นจากความทุกข์ได้ ดังนั้น 
พุทธศาสนิกชนชาวพุทธทั้งหลายนอกจากจะเป็นผู้ให้ทานแล้ว ก็ควรจะละเว้นจากอกุศลกรรมทั้วปวง
และท ากุศลกรรม ซึ่งจะท าให้พบกับความสุขทั้งชาตินี้และชาติหน้า 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
218 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

ค าส าคัญ: วิมาน อบายภูมิ 

Abtract 

Buddhism has beliefs about castles. which arises from all good deeds that have 
been done while still being a human being After reincarnating from the human realm, 
he was born in the Sakkha realm as a deity who lived in a beautiful castle. The castle 
that appears to the angels is beautiful, decorated with gold, sapphire glass, precious 
stones. And there are also many retinue factors in abundance But at the same time, 
the castle also appeared to the animals that were born in the Abyss. which has a 
condition similar to the castle of the angels, which is beautiful decorated with gold 
Lots of sapphires But that existence is not a happy paradise like the angels. because it 
is still a paradise that is still laced with constant sorrow Therefore, it is known as the 
paradise of suffering, that is, there is a beautiful castle to live in. It is true, but it must 
suffer, that is, it has some ugly shape. Do you have to be alone? There are no clothes 
to wear, etc. The castle that appears to the creatures that occur in this misfortune has 
appeared to some kind of ghosts and monsters. The reason for having to emerge in 
the Abyss and having a castle as a residence Comes from doing unwholesome deeds 
in the days when we were still humans. But at the same time he was the one who 
gave alms to the monks. after death due to unwholesome karma resulting in 
misfortune That is, they are ghosts and monsters. But the virtue of giving alms made 
him have a beautiful castle to live in. but must receive suffering according to their 
landscape cannot be freed from suffering. should abstain from all unwholesome deeds 
and perform meritorious deeds which will bring happiness in both this life and the next 
life 

Keywords: castle, Abāyabhūmi. 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
219 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

บทน า 
วิมาน คือ ที่อยู่ของเทวดา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543: 279) สถานที่เล่น ที่อยู่ ของ

เหล่าเทวดา เป็นสถานที่อันประเสริฐ เกิดจากอานุภาพของเทวดา อรรถกถาจารย์ให้ค านิยามถึงเหตุ
แห่งการอุบัติของวิมานไว้ว่า “วิมานเหล่านั้นบังเกิดด้วยอานุภาพของกรรมส่วนสุจริตของเทวดา
เหล่านั้น รุ่งเรืองด้วยรัตนะต่างๆ มีสีและทรวดทรงอันวิจิตร เพราะประกอบด้วยขนาดพิเศษมี 1 โยชน์
และ 2 โยชน์ เป็นต้น” (ขุ.วิ.อ. (ไทย) : 2/1/4) วิมานบังเกิดด้วยกรรมส่วนสุจริต หมายถึง กุศลกรรม 
คือ ทาน ศีล และภาวนา โดยกุศลกรรม หรือ กรรมดีนั้น เรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ อันหลักในการบ าเพ็ญ
ความดีในทางพระพุทธศานาเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต 3 อย่าง ได้แก่ ทานมัย ศีลมัย และภาวนามัย  
วิมานมีทั้งหมด วิมานที่เกิดจากกุศลกรรมจากการให้ทานมีจ านวน 68 วิมาน วิมานที่เกิดจากกุศล
กรรมการรักษาศีลมี 20 วิมาน วิมานที่เกิดจากการเจริญภาวนามี 4 วิมาน และจากการประกอบกุศล
กรรมอ่ืนๆ จ านวน 18 วิมาน (พระพีร์ญาภพพ์ ธารพนาลี, 17 (1) : 65-72) ดังนั้น มนุษย์ผู้ได้กระท า
กุศลกรรม ตั้งอยู่ในบุญกิริยาวัตถุ 3 หลังจากตายแล้วย่อมไปบังเกิดเป็นเทวดาบนสรวงสวรรค์ มีวิมาน
งดงามเป็นที่อยู่อาศัยในภพภูมิเบื้องหน้า 

วิมานนอกจากจะเป็นที่อยู่ของเหล่าเทวดาในสัคคภูมิแล้ว ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาก็ยังได้
กล่าวถึงวิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ ที่ชื่อว่าอบายภูมิเพราะเป็นถิ่น ดินแดน ภูมิ หรือสถานที่อัน
เป็นที่อยู่อาศัยของสรรพสัตว์ผู้กระท าอกุศลกรรมบท ทางกาย ทางวาจา และใจ ท าให้ต้องไปอุบัติอยู่
ในภพภูมิที่ปราศจากจากความเจริญ มีแต่ความทุกข์ ปราศจากความความสุขและความยินดีทั้งปวง 
ได้แก่ เดรัจฉาน เปรต อสุรกาย และนรก (มานพ รักการเรียน และพระภาวนาพิศาลเมธี วิ., 3 (1) : 
29-48) แต่ถึงกระนั้นสัตว์ในอบายภูมิบางจ าพวกได้มีวิมานเป็นที่อยู่อาศัย เช่น อสุรกายและเปรตซึ่ง
เป็นสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิบางจ าพวกมีวิมานเป็นของตน ดังในรถการเปติวัตถุมาณพคนหนึ่งได้
สนทนากับนางเวมานิกเปรตตนหนึ่งว่า “นางเทวีผู้มีอานุภาพมาก เธอขึ้นวิมานที่มีเสาแก้วไพฑูรย์งาม
ผุดผ่องแสนจะงดงาม สถิตอยู่ในวิมานนั้น” (ขุ.จู. (ไทย) 26/439/236) ในขัลลาฏิยเปติวัตถุพ่อค้าได้ไต่
ถามนางเปรตศีรษะล้านว่า “ท่านเป็นใครกัน อยู่แต่ในวิมาน ไม่ออกมาข้างนอกเลย” (ขุ.จู. (ไทย) 
26/58/177) นอกจากนี้แล้วอสุรกายหรืออสูรหนึ่งในอบายภูมิที่มีรูปลักษณะคล้ายคลึงกับเปรต มี
วิมานเป็นของตน คือ มีบ้านเมืองงดงาม ดาดไปด้วยแผ่นทองค า มีเมืองใหญ่อยู่ 4 เมือง มีพระยาอสูร
ปกครองทุกเมือง พระยาอสูรเหล่านี้อยู่ปราสาทงดงาม ประดับด้วยทองค า แก้วสัตตพิฑรัตนะ (พญาลิ
ไทย, 2536 : 34) จากหลักฐานดังกล่าวได้ให้แนวคิดว่า วิมาน ไม่ได้เป็นอานิสงส์จากการท าความดี



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
220 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

หรืออุบัติในสัคคภูมิเท่านั้น แต่วิมานยังเป็นอานิสงส์จากการการะท าอกุศลกรรมด้วย จึงเป็นประเด็นที่
น่าสนใจว่าอบายภูมิที่ชื่อว่าเป็นทุคติ คือ ดินแดนที่มีแต่ความทุกข์หาความสุขมิได้นี้ เหตุใดสัตว์บาง
ชนิดถึงได้เสวยผลบุญที่เป็นวิมานปราสาทสวยงาม และสัตว์ที่ไปอุบัติในอบายภูมิมีวิมานเป็นของตนได้
อย่างไร 

วิมานในพระพุทธศาสนา 

ค าว่า วิมาน หมายถึง ที่เล่นที่อยู่ของเหล่าเทวดาหรือเทพพยดา ซึ่งถือว่าเป็นสถานที่อัน
ประเสริฐ เพราะเกิดขึ้นด้วยอานุภาพแห่งกุศลกรรมของเทวดาผู้เป็นเจ้าของวิมาน วิมานมีความรุ่งเรือง
สว่างไสว แพรวพราว และมีสีสันหลากหลายด้วยอ านาจแห่งรัตนชาติต่าง ๆ มีรูปทรงที่วิจิตรบรรจง 
วิมานมีขนาด 1 โยชน์บ้าง 2 โยชน์ บ้าง 12 โยชน์บ้าง กว่า 12 โยชน์บ้าง เป็นต้น นอกจากนั้นภายใน
วิมานเหล่านั้นก็ยังมีเครื่องประดับตกแต่งสวยงาม และเพียบพร้อมด้วยเครื่องอุปโภคบริโภคมากมาย
อันเป็นทิพย์ เพียบพร้อมไปด้วยกามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ที่น่าปรารถนา เป็นที่น่ าใคร่ 
น่าพอใจ ความแตกต่างของแต่ละวิมานนั้นขึ้นอยู่กับบุญบารมีที่เจ้าของวิมานได้สั่งสมไว้เมื่อครั้งเป็น
มนุษย์ เช่น เป็น วิมานทองค า วิมานเงิน วิมานแก้วมณี วิมานแก้วไพฑูย์ วิมานแก้วผลึก หรือต่างกันที่
ขนาด เช่น วัดโดยรอบ 3 โยชน์บ้าง 2 โยชน์บ้าง 12 โยชน์บ้าง เป็นต้น นอกจากนี้แล้ววิมานที่ปรากฏ
ก็ยังมีลักษณะแต่กันไป เช่น วิมานตั่ง วิมานช้าง วิมานเรือ วิมานบัลลังก์ วิมานรถทิพย์ เป็นต้น (ขุ.วิ. 
(ไทย) 26/1-1289/1-165) วิมานจะบังเกิดก่อนก็ได้หรือเมื่อเทวดาผู้เป็นเจ้าของวิมานได้จุติจากภพนั้น 
วิมานนั้นก็จะหายไปด้วย (สิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ และพระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, 6 (2) : 101-111) จะเห็น
ได้ว่าวิมานในพระพุทธศาสนาเป็นสถานที่หรือที่อยู่อันสวยงามตระการตา ทั้งยังมีสวยงามที่มีลักษณะ
แตกต่างกันตามที่ได้พรรณนาแล้ว วิมานยังเป็นเครื่องเสวยสุขของเหล่าเทวดาทั้งหลายที่ได้มาอุบัติใน
สรวงสวรรค์ 

ในคัมภีร์ขุททกนิกาย วิมานวัตถุ ได้กล่าวถึงวิมานอันเป็นสถานที่เล่น และยังเป็นสถานที่อยู่
อาศัยเสวยสุขของเหล่าเทวดา ถือว่าเป็นสถานที่อันประเสริฐ (ขุ.วิ.อ. (ไทย) 2) รุ่งเรืองด้วยรัตนะต่างๆ 
มีสีและทรวดทรงอันวิจิตร เพราะประกอบด้วยขนาดพิเศษมี 1 โยชน์ และ 2 โยชน์ เป็นต้น เรียกว่า 
วิมาน (ขุ.ท.อ. (ไทย) 2/1/4) ซึ่งวิมานในพระพุทธศาสนาสามารถแบ่งประเภทและลักษณะของวิมาน
ได ้ดังนี้  
  



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
221 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

ประเภทของวิมาน 
วิมานในพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในคัมภีร์วิมานวัตถุสามารถแบ่งประเภทได้ 2 ประเภทใหญ่ 

และแต่ละประเภทก็มีวรรคที่ว่าด้วยหมวดแต่ละประเภทของวิมาน ดังนี้ (พระมหาชาญชัย ชุตินฺธโร, 
(2558). 

ก. อิตถีวิมาน หมายถึง วิมานของเทพธิดาหรือเทวดาผู้หญิง เป็นสถานที่ส าราญส่วนตัว
ส าหรับเทพธิดา โดยอิตถีวิมานจ านวน 50 วิมาน และสามารถแบ่งแยกย่อยออกเป็น 4 วรรค ได้แก่ 

1) ปีฐวรรค หมวดว่าด้วยวิมานต่ังทองค า  มีวิมานปรากฏในปีฐวรรคจ านวน 17 วิมาน 
ได้แก่ ปฐมปีฐวิมาน ทุติยปีฐวิมาน ตติยปีฐวิมาน จตุตถปีฐวิมาน กุญชรวิมาน ปฐมนาวาวิมาน ทุติย
นาวาวิมาน ตติยนาวาวิมาน ปทีปวิมาน ติลทักขิณวิมาน ปฐมปติพพตาวิมาน ทุติยปติพพตาวิมาน 
ปฐมสุณิสาวิมาน ทุติยสุณิสาวิมาน อุตตาวิมาน สิริมาวิมาน และเปสการิยวิมาน 

2) จิตตลตาวรรค หมวดว่าด้วยสวนจิตรลดาของเหล่าเทวดาในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ มี
วิมานปรากฏในจิตตลตาวรรค 11 วิมาน ได้แก่ ทาสีวิมาน ลขุมาวิมาน อาจามทายิกาวิมาน จัณฑาลี
วิมาน ภัททิตถิกาวิมาน โสณทินนาวิมาน อุโบสถาวิมาน สุนิททาวิมาน สุทินนาวิมาน ปฐมภิกขาทายิ
กาวิมาน และทุติยภิกจาทายิกาวิมาน  

3) ปริจฉัตตกวรรค หมวดว่าด้วยดอกปริชาต มีวิมานปรากฏปริจฉัตตกวรรคจ านวน 
10 วิมาน ได้แก่ อุฬารวิมาน อุจฉุทายิกาวิมาน บัลลังกวิมาน ลตาวิมาน คุตติลวิมาน ทัททัลลวิมาน 
เปสวตีวิมาน มัลลิกาวิมาน วิสาลักขิวิมาน และปาริจฉัตตกวิมาน 

4) มัญชิฏฐกวรรค หมวดว่าด้วยวิมานแก้วผลึกสีแดง มีวิมานปรากฏมัญชิฏฐกวรรค 
จ านวน 12 วิมาน ได้แก่ มัญชิฏฐกวิมาน ปภัสสรวิมาน นาควิมาน อโลมวิมาน กัญชิกทายิกาวิมาน 
วิหารวิมาน จตุริตถีวิมาน อัมพวิมาน ปีตวิมาน อุจฉุวิมาน วันทนวิมาน และสัชชุมาลวิมาน 

ข. ปุริสวิมานวิมาน หมายถึง วิมานของเทพบุตรหรือเทวดาผู้ชาย ปุริสวิมานมีจ านวน 35 
วิมาน และสามารถแบง่ได้ 3 วรรค ได้แก่ 

1) มหารถวรรค หรือหมวดว่าด้วยรถใหญ่ ว่าด้วยมหารถวิมานที่มีรถใหญ่เทียบม้า 
1,000 ตัว มีวิมานปรากฏในมหารถวรรคจ านวน 14 วิมาน ได้แก่ มัณฑูกเทวปุตตวิมาน เรวตีวิมาน 
ฉัตตมาณวกวิมาน กักกฎกรสทายกวิมาน ทวารปลาลกวิมาน ปฐมกรณียวิมาน ทุติยกรณียวิมาน ปฐม
สูจิวิมาน ทุติยสูจิวิมาน ปฐมนาควิมาน ทุติยนาควิมาน ตติยนาควิมาน จูฬรถวิมาน และมหารถวิมาน 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
222 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

2) ปายาสิกวรรค หรือหมวดว่าด้วยเทพบุตรู้ผู้คยเป็นคนรับใช้เจ้าปายาสิ มีเนื้ อหา
กล่าวถึง วิมานอันเกิดขึ้นแก่ขุนคลังของเจ้าปายาสิ ที่ชื่ออุตตระ ไม่ใช่วิมานที่เกิดขึ้นแก่พระเจ้าปายาสิ 
มีวิมานปรากฏในปายาสิกวรรคจ านวน 10 วิมาน ได้แก่ ปฐมอคาริยวิมาน ทุติยอคาริยวิมาน ผลทายก
วิมาน ปฐมอุปัสสยทายกวิมาน ทุติยอุปัสสยทายกวิมาน ภิกขาทายกวิมาน ยวปาลกวิมาน ปฐมกุณฑลี
วิมาน ทุติยกุณฑลีวิมาน และปายาสิวิมาน 

3) สุนิกขิตตวรรค หรือหมวดว่าด้วยเทพบุตรผู้จัดดอกไม้ให้เป็นระเบียบ มีวิมาน
ปรากฏอยู่ในสุนิขิตตวรรคจ านวน 11 วิมาน ได้แก่ จิตตลถาวิมาน นันทนวิมาน มณิถูกณวิมาน สุวัณณ
วิมาน อัมพวิมาน โคปาลวิมาน กัณฐกวิมาน อเนกวัณณวิมาน มัฏฐกุณฑลีวิมาน เสริสสกวิมาน และสุ
นิกขิตตวิมาน 

สรุปได้ว่าประเภทของวิมานที่ได้กล่าวไว้เบื้องต้นสามารถแบ่งลักษณะของวิมานได้ 9 ประเภท 
ได้แก่ 1) วิมานที่เป็นตั่ง (ที่ส าหรับนั่ง ไม่มีพนักพิง) ในวิมานตั่งนั้นก็มีวิมานตั่งทองค า, วิมานตั่งแก้ว
ไพฑูรย์ 2) วิมานที่เป็นช้าง คือ วิมานที่มีช้างเป็นพาหนะ 3) วิมานที่เป็นเรือ คือ วิมานที่มีเรือเป็น
พาหนะ  4) วิมานที่เป็นบัลลังก์ 5) วิมานที่เป็นแก้วผลึก 6) วิมานที่เป็นปราสาท 7) วิมานที่เป็นเทียม
ม้า 8) วิมานที่เป็นสวน และ9) วิมานที่เป็นภูเขาทองค า (พระพีร์ญาภพพ์ ธารพนาลี, 17 (1) : 65-72) 
ดังนั้น จ านวนวิมานที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในคัมภีร์วิมานวัตถุมีจ านวนวิมานทั้งหมด 85 
วิมาน คือ อิตถิวิมานจ านวน 50 วิมาน และปุริสวิมานจ านวน 35 วิมาน  

เหตุที่ท าให้ได้วิมาน 
สิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ และพระมหายุทธนา นรเชฏโฐ ได้วิเคราะห์แนวคิดเรื่องกรรมวิมานวัตถุ ซึ่ง

ได้กล่าวถึงเหตุที่ท าให้ได้มาซึ่งวิมานในสัคคภูมิว่าเกิดจากกุศลกรรมในสมัยที่ยังเป็นมนุษย์ คือ บุญ
กิริยาวัตถุ 3 ได้แก่ 1) ทานมัย บุญส าเร็จด้วยการให้ทาน 2) สีลมัย บุญส าเร็จด้วยการรักษาศีล และ  
3) ภาวนามัย บุญส าเร็จด้วยการเจริญภาวนา หลังจากตายแล้วก็ได้มาอุบัติเป็นเทวดาที่มีวิมานเป็น
ของตัวเอง (สิรีรัศม์ิ สิงห์สนธิ และพระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, 6 (2) : 101-111) ดังตัวอย่างต่อไปนี้  

ก. วิมานที่เกิดจากการให้ทาน (ทานมัย)   
1) ปฐมปีฐวิมาน กล่าวถึงเทพธิดาผู้มีวิมานตั่งทองค า ขนาด 12 โยชน์ในสวรรค์ชั้น

ดาวดึงส์ เพราะได้ท าทานให้แก่พระเถระ คือ จัดตั่งถวายให้พระเถระรูปหนึ่งซึ่งเที่ยวบิณฑบาตมาถึง
เรือนตน พร้อมทั้งถวายข้าวและน้ าตามก าลังทรัพย์พร้อมทั้งปฏิบัติรับใช้พระเถระจนฉันเสร็จ ด้วย



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
223 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

อานิสงส์จากการถวายตั่งและข้าวน้ าดังกล่าว ท าให้เกิดเป็นเทพธิดาที่มีวิมานตั่งทองค าเป็นที่อยู่ (ขุ.วิ. 
(ไทย), 26/1-7/1-2) 

2) ทุติยปีฐวิมาน กล่าวถึงเทพธิดาผู้มีวิมานตั่งแก้วไพฑูรย์ อุบัติขึ้นในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ 
เพราะได้จัดตั่งถวายให้แก่พระเถระผู้ก าลังบิณฑบาตร พร้อมทั้งได้ถวายข้าวและน้ าตามก าลังทรัพย์
และได้ปฏิบัติรับใช้พระเถระจนฉันเสร็จ ด้วยอานิสงส์จากการถวายตั่งและข้าวน้ าดังกล่าว ท าให้เกิด
เป็นเทพธิดาที่มีวิมานตั่งแก้วไพฑูรย์เป็นของที่อยู่ (ขุ.วิ. (ไทย), 26/8-14/2-3) 

3) ปทีปวิมาน กล่าวถึงเทพธิดาผู้มีวิมานโชติช่วง ได้อุบัติขึ้น ณ สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ด้วย
อานิสงส์จากการจุดถวายประทีปหรือจุดเทียนขึ้นตั้งไว้หน้าธรรมาสน์แล้วฟังธรรม หลังจากจุติจากภพ
ภูมิก็ได้อุบัติเป็นเทพธิดาที่มีวิมานส่องสว่างไปทั่วทั้ง 10 ทิศเป็นที่อยู่ (ขุ.วิ.อ. (ไทย), 2/1/83-84) 

4) ติลทักขิณวิมาน กล่าวถึงเทพธิดาผู้มีวิมานทองค าขนาด 12 โยชน์ ณ สวรรค์ชั้น
ดาวดึงส์ ด้วยอานิสงส์จากการให้ทานแก่พระพุทธองค์ “ตะล่อมงาเป็นกอง กอบด้วยมือทั้ง 2 เกลี่ยงา
เต็มอัญชลีลงในบาตรของพระผู้มีพระภาคเจ้า” ด้วยอานิสงส์ดังกล่าวหลังจากจุติจากโลกมนุษย์ก็ได้
อุบัติเป็นเทพธิดา มีวิมานทองค ากว้าง 12 โยชน์เป็นที่อยู่ (ขุ.วิ. (ไทย), 26/85-92/15-16) 

ข. วิมานที่เกิดจากการรักษาศีล (สีลมัย) 
1) อัตตราวิมาน กล่าวถึงวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางอุตตรา ด้วยอานิสงส์จากการรักษาศีล

อุโบสถเป็นนิตย์ คือ เข้าจ าอุโบสถศีลทุกวัน 14 ค่ า 15 ค่ า 8 ค่ าแห่งปักษ์และตลอดปาฏิหาริยปักษ์ 
ด้วยอานิสงส์ดังกล่าวหลังจากท่ีได้จุติจากโบกมนุษย์แล้วก็ได้มาอุบัติในสรวงสวรรค์มีวิมานเป็นที่อยู่ (ขุ.
วิ. (ไทย), 26/124-136/21-23) 

2) อุโปสถาวิมาน กล่าวถึงวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางอุโปสถาอุบาสิกา เพราะได้ปฏิบัติธรรม 
รักษาอุโบสถศีลเป็นประจ า และได้ถวายทานแด่พระอริยสงฆ์ด้วยความเคารพ ด้วยอานิสงส์ดังกล่าว
เมื่อจุติจากโลกมนุษย์ไปแล้ว นางก็ได้อุบัติในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ 60,000 ปีทิพย์ และมีวิมานเป็นที่อยู่
(ขุ.วิ. (ไทย) 26/229-245/39-41) 

3) ลขุมาวิมาน กล่วถึงวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางลขุมา ด้วยอานิสงส์จากการส ารวมระวังใน
ศีลตลอดเวลา ยินดีในศีล 5 และถือศีลอุดบสถตลอด หลังจากได้จุติจากโลกมนุษย์แล้วนางก็ได้อุบัติ
เป็นเทพธิดาบังเกิดวิมานเป็นที่อยู่ (ขุ.วิ. (ไทย) 26/173-184/31-32) 

ค. วิมานที่เกิดจากการภาวนา (ภาวนามัย) 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
224 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

1) อุตตราวิมาน กล่าวถึงวิมานที่เกิดขึ้นแก่อุตตรา ซึ่งเป็นธิดาของปุณณเศรษฐีชาวกรุง
ราชคฤห์นางได้เจริญภาวนาขณะฟังธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จนบรรลุสกทาคามิผล  

2) สิริมาวิมาน กล่าวถึงวิมานที่เกิดขึ้นแก่นางสิริมา โสเภณีในกรุงราชคฤห์ ซึ่งเป็น
น้องสาวของหมอชีวกโกมารภัจจ์ นางได้ฟังธรรมจากพระผู้มีพระภาคและได้บรรลุโสดาปัตติผล ใน
คราวเดียวกับนางอุตตราได้บรรลุสกทาคามิผล วิมานของนางรุ่งเรืองในสวรรค์ชั้นนิมมานรดี  

3) เปสการิยวิมาน คือ วิมานที่เกิดขึ้นแก่ธิดาช่างหูก ชาวกรุงพาราณสี เป็นวิมานที่มี
เสาท าด้วยแก้วไพฑูรย์เปล่งแสงเรืองรองอยู่เป็นนิตย์ มีต้นไม้ทองขึ้นอยู่โดยรอบ ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ 
สาเหตุเนื่องจากนางได้ปฏิบัติธรรมกรรมฐาน จนบรรลุโสดาปัตติผล (พระสุรพล อาจารสมฺปนฺโน, 
2565: ม.ป.น. ) 

สรุปได้ว่าวิมานในพระพุทธศาสนา หมายถึง ที่อยู่ของเทวดา เชื่อว่าเป็นสถานที่ประเสริฐ
เพราะอุบัติขึ้นด้วยอ านาจแห่งกุศลกรรม ประเสริฐด้วยความสวยงาม คือ ปรากฏความงามด้วยอ านาจ
ของรัตนะชาติหลากสี มีทองค า แก้วไพฑูรย์ และสัตว์ทิพย์เป็นยานพาหนะ ประเสริฐด้วยความยิ่งใหญ่
ขนาดหลายโยชน์ เป็นต้น วิมานแต่ละวิมานมีความสวยงามและมีความแตกต่างกันตามกุศลกรรมของ
ผู้เป็นเจ้าของวิมาน เช่น วิมานตั่งทองค าจากการถวายตั่งแก่พระเถระ วิมานแสงสว่างจากการจุดถวาย
ประทีป เป็นต้น เหตุที่ท าให้ได้มาซึ่งวิมานนั้นมาจากการประพฤติปฏิบัติกุศลกรรมที่ได้กระท าไว้ใน
สมัยที่เป็นมนุษย์ คือ บุญกิริยาวัตถุ 3 หรือบุญกิริยาวัตถุ 10 อันเป็นที่ตั้งแห่งการท าบุญ กุศลกรรมที่
ท าเหล่านี้ ส่งผลให้ได้รับวิมานต่างๆ เป็นที่อยู่และสถานที่ส าราญของเหล่าเทวดา 

วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ 

อบายภูม ิหมายถึง ถิ่น สถานที่ตกไปของหมู่สัตว์ที่ท าชั่ว (ม.มู. (ไทย) 12/54/61) เป็นชื่อเรียก
ของภพภูมิแห่งความทุกข์ ได้แก่ อบาย ทุคติ วินิบาต นรก ที่ชื่อว่า อบาย เพราะปราศจากความงอก
งาม ไม่มีความเจริญหรือความสุข ที่เรียกว่า ทุคติ เพราะเป็นคติคือเป็นที่ตั้งแห่งทุกข์ ที่เรียกว่า วินิบาต 
เพระเป็นสถานที่ตกไปของหมูสัตว์ที่ท ากรรมชั่ว ที่เรียกว่า นรก เพราะปราศจากความยินดี เหตุเป็นที่
ไม่มีความสบายใจ (ม.มู. (บาลี) 1/153/358) กลุ่มค าเหล่านี้มีความหมายที่ไม่เหมือนกันทั้งหมด เพราะ
อบาย และวินิบาต อาจถือได้ว่าเป็นค าที่ใช้แทนหรือเป็นไวพจน์ของทุคติ ส่วนนรกนั้นจัดเป็นส่วนหนึ่ง
ของทุคติ แต่หากพิจารณาความหมายตามการอธิบายของอรรถกถา จะเห็นนัยว่า พระพุทธเจ้าใช้
กลุ่มค าเหล่านี้เป็นชื่อเรียกภพภูมิฝ่ายไม่ดีเช่นเดียวกัน (ธนสิทธิ์ ฉัตรสุวรรณ, 2558: 29) สัตว์ส่วนใหญ่



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
225 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

ที่มาอุบัติในอบายภูมินี้เพ่ือเสวยวิกรรมและรับโทษอย่างเดียว ได้แก่ สัตว์นรก ก าเนิดสัตว์ดิรัจฉาน 
แดนเปรต และอสุรกาย (องฺ.จตุกฺก.อ. (ไทย) 2/199/434) ตามหลักพระพุทธศาสนานั้นหมู่สัตว์ที่ต้อง
ไปอุบัติในอบายภูมิมาจากการประกอบอกุศลกรรมบถ อันประกอบด้วยกายทุจริต วจีทุจริต และมโน
ทุจริต (ม.ม. (ไทย) 13/15/17-18) ดังนั้น แล้วจากนิยามและความหมายของอบายภูมิสามารถสรุปได้
ว่า อบายภูมิ ไม่ได้เป็นสถานที่ที่มีความสุข ความเจริญงอกงามเกิดขึ้นในภพภูมิแห่งนี้ เพราะได้กระท า
อกุศลกรรมบท คือ กายทุจริต วจีทุจริต และมโนทุจริต จึงท าให้สัตว์เหล่านั้นต้องมาอุบัติในอบายภูมิ
จนกว่าจะชดใช้กรรมนั้นให้สิ้นไป 

แต่ถึงกระนั้นแล้วในอบายภูมิก็ยังมีวิมานให้ปรากฏอยู่ คือ วิมาน ที่หมายถึงที่อยู่ ที่อาศัย 
ที่มีความสวยงามยิ่งใหญ่ส าหรับเทวดาทั้งหลายที่ปรากฏในสัคคภูมิแล้ว จากการศึกษายังพบว่าวิมาน
ได้ปรากฏในแก่สัตว์บางจ าพวกที่อุบัติในอบายภูมิด้วย โดยสัตว์ที่มาอุบัติในอบายภูมินั้นแล้วมีวิมาน
เป็นของตนเอง คอื พวกเปรตและเหล่าอสูรกาย 

เปรตผู้มีวิมาน 
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทปรากฏความมีอยู่ของเปรตผู้มีวิมานมีชื่อว่า เวมานิกเปรต 

เป็นเปรตผู้ที่มีวิมานสวยงามเป็นที่อยู่อาศัย ได้แก่ 
ก. ขัลลาฏิยเปติ นางเปรตศีรษะล้านผู้มีวิมานเป็นที่อยู่ เหตุที่ท าให้นางเปรตศรีษะล้าน

นั้นได้มีวิมานเป็นที่อยู่อาศัยมาจากอานิสงส์ที่ได้ถวายแป้งคั่วเจือด้วยน้ ามันแก่ภิกษุผู้เดินทาง แต่ใน
ขณะเดียวกันสมัยที่นางเป็นมนุษย์ได้ขโมยผ้าของคนเมาสุรา ด้วยผลกรรมที่คละกันนั่นเองจึงเกิดเป็น
หญิงโดดเดี่ยวในวิมานทอง แต่นางได้ขดมยผ้าของคนอื่น จึงได้เป็นหญิงเปลือยตลอดหนึ่งพุทธันดร (ขุ.
เปต.อ. (ไทย) 2/2/96) 

ข. กัณณมุณฑเปติ นางเปรตผู้ถูกสุนัขกัณณมุณฑกะกัดกินเนื้อ นางเปรตตนนี้มีวิมาน
คือปราสาท มีทองค าและเงินส่องแสงสว่างโชติช่วง มีเหล่าทาสีสวมก าไลและผ้าทองค า 500 คน คอย
บ าเรอ มีบังลังก์ทองค าและเงินอีกจ านวนมาก แต่ด้วยวิบากกรรมเมื่อถึงเวลาเที่ยงคืนนางเปรตจะออก
จากบัลลังก์ไปยังสระโบกขรณี แล้วจะถูกสุนัขท่ีชื่อว่ากัณณมุณฆกะกัดกินเนื้อเหลือแต่กระดูก เมื่อซาก
กระดูกนั้นลงไปยังสระโบกขรณีก็จะท าให้กลับมามีเนื้อหนังมังสาเหมือนเดิม ด้วยวิบากกรรมที่นางได้
ประพฤตินอกจากใจสามี และกล่าวเท็จสาบานว่าตนเองไม่ได้นอกใจ หากนอกใจก็ขอให้สุนัขชื่อกัณณ
มุณฑกะกัดกินตนเอง (ขุ.เปต. (ไทย), 26/348-367/222-224) 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
226 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

ค.รถการเปติ นางเปรตผู้อาศัยอยู่ที่สระรถการ นางเปรตตนนี้มีวิมานเสกแก้วไพฑูรย์ 
งามผุดผ่อง นางอยู่ในวิมานนั้นดังดวงจันทร์ในวันเพ็ญเด่นอยู่บนฟ้า นั่งอยู่บนบัลลังก์แต่ผู้เดียว (ขุ.เปต. 
(ไทย), 26/439-446/236-237) 

สรุปไดว้่าวามานิกเปรตหรือเปรตผู้มีวิมานเป็นผู้กระท าท้ังกุศลกรรมและอกุศลกรรม จึงท า
ให้ต้องมารับผลกรรมในรูปแบบทั้งสองอย่าง คือ ได้รับวิมานจากการท ากุศลกรรมและก็ต้องเป็นเปรต
อาศัยอยู่ในวิมานนั้นด้วย จึงเป็นการใช้วิบากและเสวยสุขไปพร้อมๆ กันเป็นระยะเวลานานแสนนาน 
คือ หนึ่งพุทธันดร 

อสรุกายผู้มีวิมาน 
ค าว่าอสุรกาย อสุร หมายถึง อมนุษย์พวกหนึ่งเป็นศัตรูต่อเทวดา แทตย์ ยักษ์ มาร ผี อสุรกาย 

และอีกนัยหมายถึงสัตว์เกิดในอบายภูมิพวกหนึ่ง เชื่อกันว่าชอบเที่ยวหลอกหลอนคนคู่กับเปรต 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542 : 1341) อสุรกาย ยังเป็นชื่ออบายประเภท เป็นจ าพวกท่ีในบาลีไม่กล่าวถึง
เลย ในอรรถกถาก็ได้พบเพียงสักว่าชื่อ ในปทานุกรมส สกฤต แก้อสุรศัพท์ว่าผู้เป็นอยู่ อธิบายว่า ได้แก่ 
ผีเป็นอทิสสมานกายประเภทที่ชั่ว ตรงกับผีไม่มีชื่อ ผู้เที่ยวหลอกมนุษย์ตกใจกลัว อาหารของอสุรกาย 
ไม่ได้ระบุไว้ชัดเทียบกับอาหารของยักษ์เลวๆ ของเกิดในสรีระแห่งสัตว์ด้วยกัน ไม่เลือกว่าดีหรือเสีย 
สกปรกหรือไม่ (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2539:47) อสุรกายมี 3 ประเภท (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี, 2548: 
29-31) ได้แก่ 

1) เทวอสุรกาย หมายถึง อสุรกายที่เป็นเทวดา ได้แก่ เวปจิตติอสุกาย ราหุอสุรกาย สพลิ
อสุรกาย ปหารอสุรกาย สัมพรตีอสุรกาย และวินิปาติกอสุรกาย 

2) เปตติอสุรกาย หมายถึง อสุรกายที่เป็นพวกเปรต ได้แก่ กาลกัญจิเปรตอสุรกาย เวมา
นิกเปรตอสุรกาย และอาวุธิกเปรตอสุรกาย 

3) นิรยอสุรกาย หมายถึง อสุรกายท่ีเป็นสัตว์นรก 
ในบรรดาทั้ง 3 ประเภทอสุรกายที่มีวิมาน คือ เทวอสุรากาย และเปตติอสุรกาย ซึ่งเทว    

อสุรกายเดิมแล้วเป็นเทวดาที่อยู่สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ต่อมาได้ดื่มสุราจนเกิดความเมามายไม่ได้สติ จึงถูก
มฆมาณพและพรรคพวกขับไล่ออกจากสวรรค์แล้วไปอยู่ใต้ขุนเขาสิเนรุ ด้วยกุศลกรรมที่เคยกระท ามา
สมัยที่ยังเป็นมนุษย์ท าให้มีวิมานปรากฏขึ้นในภพภูมิของตนเอง และด้วยความโกรธแค้น คือ โทสะ อัน
เนื่องถูกมฆมาณพไล่ออกจากสวรรค์จึงท าให้เกิดความแค้น เมื่อความแค้นอันเป็นผลจากโทสะได้
บังเกิดขึ้น จึงส่งผลให้มีรูปลักษณ์พิกลพิการเหมือนดั่งอสุรกาย ด้วยเหตุนี้จึงได้ชื่อว่า อสุรกาย แต่อีก



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
227 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

ความหมายก็แปลว่า ผู้ไม่ดื่มสุรา คือ หลังจากดื่มสุราจนเมามายไม่ได้สติอันเป็นเหตุให้ต้องตกสวรรค์
จึงตั้งสัตย์ปฏิญาณท่ีจะไม่ดื่มสุราอีกต่อไป จึงได้ชื่อว่า อสุรา 

ส่วนเปติอสุรกายนั้นมีความคล้ายคลึงกับพวกเปรต เปรตบางจ าพวกมีวิมานเป็นของ
ตนเองเพราะได้กระท ากุศลกรรมและอกุศลกรรมร่วมกันจึงท าให้ได้รับผลวิบากดีชั่วด้วยกัน อสุรกายมี
ความแตกต่างกับเปรตในด้านรูปร่างลักษณะ คือ มีความแปลกประหลาด มีรูปร่างพิกลพิการมากกว่า
เปรต และข้อแตกต่างระหว่างเปรตกับอสุรกายอีกอย่างนั่นก็คือ คือ พวกเปรตนั้นได้รับประสบ
ทุกขเวทนาเพราะความหิวอาหาร ส่วนเหล่าอสุรกายนั้นประสบทุกขเวทนาเพราะความหิวกระหายน้ า
อย่างหนัก (พระกฤษณุ ปญฺญาวชิโร กาแก้วมิตรมาร ภัรฑิลา น้อยเจริญ และคิด วรุณดี, 2 (1) : 19-3) 

สรุปได้ว่าสัตว์ทั้งหลายที่มาอุบัติในอบายภูมิที่มีความเป็นอยู่คือ ทุคติ เป็นคติแห่งความ
ทุกข์ สามารถมีวิมานเป็นที่อยู่อาศัยดั่งเช่นเดียวกับเทวดา คือ มีวิมาน ปราสาท ที่มีประดับประดาด้วย
ด้วยเพชรนิล ทองค า และยังมีบริวารรับใช้อยู่มากมาย แต่ถึงกระนั้นก็ยังต้องได้รับความทุกขเวทนา
ตามกรรมที่ตนได้กระท ามา นอกจากเหล่าอสุรกายที่อุบัติในอบายภูมิแล้วยังปรากฏถึงเหล่าเทวอสุร
กาย คือ อสุรกายที่ได้ตกสวรรค์อันเนื่องมาจากการดื่มสุราท าให้ต้องได้มาอุบัติอยู่ในอสุรภูมิ ที่
พระพุทธศาสนาเชื่อว่าตั้งอยู่ใต้ขุนเขาสิเนรุ มีวิมานเป็นที่อยู่อาศัยเหมือนกับเหล่าเทวดาทุกประการ 

วิเคราะห์วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ 
จากการศึกษาเรื่องราวของวิมานในพระพุทธศาสนาและวิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ 

ผู้เขียนจะวิเคราะห์ตามล าดับจากเปรตและอสุรกายได้ดังนี้ 
 วิมานตามนิยามของพระพุทธศาสนานั้น ไม่ได้อุบัติหรือเกิดขึ้นแก่เหล่าเทวดาเท่านั้น 

วิมานยังเป็นที่อยู่ของเปรตบางจ าพวก คือ เวมานิกเปรต ได้แก่ ขัลลาฏิยเปติวัตถุ กัณณมุณฑเปติวัตถุ 
รถการเปติวัตถุ เป็นต้น ซึ่งเปรตเหล่านี้ที่มีวิมาน คือ วิมานทองค า วิมานแก้วไพฑูรย์ วิมานบัลลังก์
สวยงาม วิมานปราสาท และยังมีบริวารมากมายปรากฏว่าคอยรับใช้เปรตตนนั้น เหตุที่เปรตเหล่านั้น
ได้มีวิมานเป็นที่อยู่ที่อาศัยนั้น มาจากการกระท ากุศลกรรม คือ ทานมัย เป็นส่วนใหญ่ คือ ได้ถวาย
สิ่งของ อาหาร ให้แก่ภิกษุ จึงท าให้ได้มาซึ่งวิมานตามทานที่ได้กระท าไว้ แต่เปรตเหล่านี้มักจะเป็น
ผู้กระท าอกุศลกรรม คือ แม้จะเป็นผู้ให้ทานก็ตาม แต่ก็เป็นผู้ทุศีล ไม่ส ารวมระวังในศีล เป็นเหตุให้เกิด
กระประพฤติกายทุจริต วจีทุจริต และมโนทุจริต ดังนั้นแล้วจะเห็นได้ว่าการให้ทานเพียงอย่างเดียวไม่
อาจจะท าให้หลุดพ้นจากอบายได้ ถึงแม้จะอยู่ในอบายก็ยังได้รับผลจากกุศลกรรมจากการท าให้ทาน
นั้น และแม้จะว่าจะอยู่ในวิมานสวยงามด้วยทองค า แก้วไพฑูรย์ก็ตามแต่ก็ยังต้องชดใช้กรรมในวิมาน



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
228 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

นั้น ในส่วนของอสุรกายจ าพวกเปรตก็เช่นกันคือมีความคล้ายคลึงกับเหล่าเปรตแต่มีรูปร่างหน้าตาพิกล
พิการมากกกว่าและจะได้รับทุกขเวทนาไปในทางความหิวกระหายในน้ า ซ่ึงในแง่ของวิมานนั้นอสุรกาย
บางจ าพวกก็มีความคล้ายคลึงกับเปรตประเภทเวมนิกเปรตที่มีวิมานของตนเองอาศัยอยู่ แต่จะหา
ความงามจากความพิกลพิการของอสุรายเป็นไปได้ยาก ดังนั้น  จะเห็นได้ว่าวิมานของเปรตและ
อสุรกายนั้นปรากฏทั้งความทุกข์และความสุขร่วมกัน ผู้เขียนขอเรียกวิมานของเปรตและอสุรกายว่า 
เป็นวิมานแห่งความทุกข์ วิมานแห่งความเศร้า มีทั้งทุกข์และสุขไปด้วยกัน ไม่ได้เป็นวิมานแห่งความสุข
ถ่ายเดยีวเหมือนกับเหล่าเทวดาในสวรรค์ 

ส่วนเหล่าเทวอสุรกายทั้งหลายที่มีท้าวเวปปจิตติเป็นประมุข เป็นผู้ดูแลเหล่าอสูรทั้งหลาย
ที่มีฤทธิ์ มีอานุภาพมากมายมากกว่าเหล่าเทวดา และมีผลบุญกุศลมากมายท าให้มีวิมานที่สวยงาม
บังเกิดขึ้นในภพภูมิที่กล่าวได้ว่าไม่แตกต่างจากสวรรค์ที่อยู่เดิมเลย แต่เนื่องจากเป็นผู้มักโกรธ มีความ
โทสะ คือ ติดอยู่กับอดีตที่เคยเป็นสมัยก่อนท าให้เกิดความแค้นและท าสงครามกับเหล่าเทวดาอยู่
ตลอดเวลา ด้วยความเป็นผู้มักโกรธแค้นท าให้มีรูปร่างอัปลักษณ์ พิกลพิการ แต่เทวอสุรกายทั้งหลายก็
ยังได้ชื่อว่าเป็นเทวะ คือ ยังเป็นเทวดา ไม่ได้ตกต่ าดั่งกับอสุรกายและเปรตทั้งหลาย สถานะของท่าน
เหล่านั้นยังอยู่ในสภาวะของเทพ คือ เป็นเทวดาที่มีความประมาท ภายหลังได้กระท ากรรมอันเป็น
อกุศลกรรม คือ การดื่มสุราจนเมามายส่งผลให้ต้องไปเป็นเทวอสุรกายแต่ยังคงอยู่ในเทวภูมิ ซึ่งเรื่อง
เทวดาที่ตกจากภพภูมิของตนนั้นก็ปรากฏอยู่ในพระพุทธศาสนา ดังที่ปรากฏในพระสุตตัตปิฎก ทีฆ
นิกาย ปาฏิกวรรคว่า “ภิกษุทั้งหลาย มีเทวดาพวกหนึ่งชื่อว่า ขิฑฑาปโทสิกะ เทวดาพวกนั้นหมกมุ่น
อยู่ในความสนุกสนานสรวลเสเฮฮาเกินเวลา เมื่อหมกมุ่นอยู่ในความสนุกสนานสรวลเสเฮฮาเกินเวลา
ย่อมหลงลืมสติ เพราะหลงลืมสติจึงพากันจุติจากชั้นนั้น” (ที.สี. (ไทย),9/45/18) ซึ่งสภาวะของเทว 
อสุรกายก็มาจากการดื่มสุรามากเกินไปท าให้เกิดความเมามาย เมื่อเกิดความเมามายจึงไม่มีสติ เมื่อไม่
มีสติจึงพากันจุติจากชั้นนั้นไปอยู่ใต้ขุนเขาสิเนรุนั่นเอง ในขณะที่เหล่าเปรตและอสุรกายที่มีวิมานนั้น
เกิดจากการให้ทานและประพฤติอกุศลกรรมร่วมกัน ส่งผลให้ต้องมาอุบัติในอบาย แต่ด้วยอานิสงส์ของ
การให้ทานจึงท าให้มีวิมานเป็นที่อยูอ่าศัย 

จึงสรุปได้ว่า วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมินั้นปรากฏแก่เวมานิกเปรตและอสุรกายบาง
จ าพวกนั้นมาจากการประพฤติอกุศลกรรมบถและการให้ทานในสมัยที่ยังเป็นมนุษย์ หลังจากตายแล้ว
ท าให้ต้องมาอุบัติในอบายภูมิที่มีวิมานเป็นของตนเอง ซึ่งมีสภาพทั่วไป คือ มีวิมานสวยงามที่ท าด้วย
ทองค า แก้วไพฑูรย์ เป็นต้น ที่ประดับตกแต่งในวิมานปราสาทของตน และยังมีทาสีบริวารรับใช้ด้วย 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
229 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

แต่ในด้านสภาพความเป็นอยู่นั้นแม้จะมีความสบายเหมือนกับเทวดา แต่ก็ไม่ได้มีความสุขเหมือนกับ
เหล่าเทวดา จ าต้องได้รับทุกขเวทนาอยู่เนืองนิจ จึงได้ชื่อว่าเป็น “วิมานแห่งความทุกข์” นั่นเอง 
พุทธศาสนิกชนทั้งหลายควรละเว้นจากความชั่วทั้งปวง ตั้งอยู่ในกุศลความดี นอกจากจะเป็นผู้ที่รู้จักให้
ทานแล้วก็ต้องส ารวมระวังและปฏิบัติตนรักษาศีลให้ดี ซึ่งจะส่งผลให้ห่างจากอบายภูมิมีที่ไปเบื้องหน้า
คือสุขคติตลอดไป 

องค์ความรู้ใหม่ท่ีได้รับ 
 

 

บทสรุปและข้อเสนอแนะ 
จากการศึกษาวิเคราะห์เรื่อง “วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ” เป็นบทความวิชาการเชิง

เอกสาร ผู้เขียนสามารถสรุปและให้ข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิ มีความคล้ายคลึงกับวิมานของเหล่าเทวดาที่อุบัติอยู่ใน

สวรรค์ แต่เป็นวิมานที่ยังเจือด้วยทุกข์ คือ เป็นวิมานแห่งความทุกข์ วิมานแห่งความเศร้า คือ เหล่า
สัตว์ทั้งหลายที่อุบัติในอบายภูมิย่อมมีความไม่สบาย มีความทุกข์ ไม่สิ่งที่น่าหลงใหลยินดี เป็นต้น แต่ก็
ยังมีสัตว์บางจ าพวก คือ เปรตและอสุรกายบางจ าพวกที่อุบัติในอบายภูมิและวิมานปรากฏเป็นของ

วิมานแห่ง
ความทุกข์

ทานมัย

วจีทุจริต กายทุจริต

มโนทุจริต



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
230 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

ตนเอง สัตว์เหล่านั้นจึงมีที่อยู่คือวิมานปราสาทหรือบัลลังก์ที่สวยงาม คือ วิมานทองค า วิมานแก้ว
ไพฑูรย์ วิมานปราสาททองค า เป็นต้น ไม่ต่างจากวิมานของเหล่าเทวดา แต่ก็ต้องรับความทุกขเวทนา
แบบเดียวกันกับสัตว์ในอบายที่เกิดขึ้นในวิมานนั้นด้วย เหตุที่ท าให้เปรตและอสุรกายบางจ าพวกที่ได้
อุบัติในอบายภุมิแห่งนี้มีที่มีวิมานพบว่า ในสมัยมนุษย์ตนเป็นผู้ชอบให้ทานแก่ผู้อ่ืน เช่น ถวายอาหาร
แก่ภิกษุ เป็นต้น แต่ในขณะเดียวกันก็เป็นผู้ทุศีล ไม่ส ารวมระวังในศีล จากกรรมดีและกรรมชั่วทั้งสอง
อย่างร่วมกัน เมื่อจุติจากโลกมนุษย์ท าให้ได้เกิดในอบายเป็นเปรตและอสุรกาย มีวิมานเป็นที่อยู่เพราะ
ผลจากอานิสงส์แห่งการให้ทาน ดังนั้น วิมานที่ปรากฏแก่เปรตและอสุรกายในอบายภูมิจึงได้ชื่อว่า 
วิมานแห่งความทุกข์ นั่นเอง อนึ่ง เทวอสุรกาย ที่แม้ว่าจะมีชื่ออสุรกายเหมือนกับเหล่าอสุรกายใน
อบายแต่สถานะของท่านนั้นคือสัคคภูมิหรือเทวภูมิ ไม่ได้ เทียบเท่าเหล่าเปรตและอสูรในอบาย แต่
เทียบเท่าเทวดา 

ข้อเสนอแนะ 
จากการวิเคราะห์วิมานของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิจะเห็นได้ว่าผลของกรรมสามารถแสดง

ผลได้ทั้งสองอย่างพร้อมกันได้ ดังเปรตและอสุรกายบางจ าพวกที่ปรากฏในอบายภูมิ ดังนั้น จึงเป็น
ประเด็นที่น่าสนใจถึงความเป็นไปของกรรมของสัตว์ที่อุบัติในอบายภูมิว่า สัตว์ประเภทไหนที่ได้รับทั้ง
ผลบุญและบาปร่วมกัน ซึ่งจะเป็นการต่อยอดประเด็นการศึกษาเรื่องนี้ได้เป็นอย่างดี 

Referrences 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 9. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพีร์ญาภพพ์ ธารพนาลี. (2563). ศึกษาวิเคราะห์วิมานในวิมานวัตถุ. วารสารมนุษยศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยนเรศวร. 17 (1), 65-72. 
พระมหาชาญชัย ชุตินฺธโร. (2558). วิเคราะห์หลักพุทธธรรมในวิมานวัตถุที่มีอิทิพลต่อความเชื่ อของ

พุทธศาสนิกชน ต าบลสวนเขื่อน อ าเภอเมือง จังหวัดแพร่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต (สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

พระมหาธรรมราชาที่ 1พญาลิไทย. (2536). ไตรภูมิกถา. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร : กรม
ศิลปากร. 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กรกฎาคม – กันยายน 2566                             Journal of MCU Haripunchai Review 

 
231 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.7  No.3 July – September 2023 

พระกฤษณุ ปญฺญาวชิโร กาแก้วมิตรมาร ภัรฑิลา น้อยเจริญ และคิด วรุณดี, (2560). ภูมิวิลาสินี : 
เครื่องเตือนใจให้สังคมอยุ่ในพุทธโอวาท. วารสารปัญญาปณิธาน. 2 (1), 19-37 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มานพ รักการเรียน และพระภาวนาพิศาลเมธี  วิ .  (2560). การรอดพ้นอบายภูมิตามหลัก
พระพุทธศาสนา. วารสาร มจร บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์. 3 (1), :29-48 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร : นาน
มีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 

วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. (2547). คู่มือการศึกษา พระอภิธรรมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ 7 สมุจจยสังคห
วิภาค. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: หจก. ทิพยวิสุทธิ์. 

สิรีรัศมิ์ สิงห์สนธิ และพระมหายุทธนา นรเชฏโฐ. (2562). วิเคราะห์กุศลกรรมในคัมภีร์วิมานวัตถุ. 
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวะวิกสิตาราม. 6 (2), 101-111 

 

 
 


