
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
704 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

มหาวิทยาลัยแห่งพระพุทธศาสนา : การบริหารการศึกษาสู่ความเป็นสากล 
Buddhist Universities: Educational Administration Toward 

Internationalization 
 

นิพนธ์ โอภาษี  Nipon  Opasee 
อานนท์ เมธีวรฉัตร  Anond Metheevarachatra 

ชนากานต์ สิงห์เรือง Chanakan Singrung 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, NakhonSawan Campus 
nipon.opa@gmail.com 

 
Received 2025/03/30        Revised 2025/05/10          Accepted 2025/05/26 

บทคัดย่อ  

บทความวิชาการเรื่อง “มหาวิทยาลัยแห่งพระพุทธศาสนา: การบริหารการศึกษาสู่ความเป็น
สากล” มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทบาท แนวทาง และยุทธศาสตร์ของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา
ในการยกระดับการบริหารจัดการศึกษาให้มีมาตรฐานสากล สอดคล้องกับบริบทของโลกยุคโลกาภิ
วัตน์และการเปลี่ยนผ่านสู่สังคมความรู้ บทความนี้เน้นการวิเคราะห์องค์ประกอบเชิงระบบของ
มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา ได้แก่ ปรัชญาและอัตลักษณ์ทางพุทธ การจัดหลักสูตรเชิงบูรณาการ 
การพัฒนาบุคลากรเชิงคุณภาพ การใช้เทคโนโลยีทางการศึกษา และการสร้างเครือข่ายความร่วมมือ
ระดับนานาชาติ  
  ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่า การบริหารมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในระดับสากลจำเป็นต้อง
อาศัยการปรับปรุงในหลายมิติ ประกอบด้วย การกำหนดพันธกิจที่เชื่อมโยงคุณค่าพุทธศาสนากับ
ความต้องการของโลก การส่งเสริมหลักสูตรแบบสองภาษา การพัฒนาอาจารย์ให้มีสมรรถนะสากล 
และการใช้เทคโนโลยีดิจิทัลเพื่อการเรียนการสอนและการบริหารจัดการ นอกจากนี้ การสร้างความ
ร่วมมือกับเครือข่ายมหาวิทยาลัยพุทธศาสนานานาชาติ ในกลุ่มประเทศอาเซียน เอเชียใต้ และยุโรป 
ยังเป็นกลไกสำคัญที่ช่วยยกระดับความน่าเชื่อถือและการยอมรับในระดับโลก ชี้ให้เห็นว่าการก้าวสู่
ความเป็นสากลของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา มิใช่เป็นเพียงการปรับตามกระแสสากลเท่านั้น แต่
เป็นการธำรงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของพุทธธรรมควบคู่กับการสร้างนวัตกรรมทางการศึกษาอย่างมีคุณภาพ 
เพ่ือเป็นศูนย์กลางแห่งการเรียนรู้ จริยธรรม และสันติภาพในระดับโลกอย่างแท้จริง 
คำสำคัญ : มหาวิทยาลัยสงฆ์, การบริหารการศึกษา, โลกาภิวัตน์, เทคโนโลยีการศึกษา. 
 

mailto:nipon.opa@gmail.com


ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
705 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

Abstract  
  This academic article aims to study the roles, approaches, and strategies of 
Buddhist universities in elevating their educational administration to meet international 
standards in alignment with the context of globalization and the transition to a 
knowledge-based society. The article focuses on analyzing the systemic components 
of Buddhist universities, including Buddhist philosophy and identity, integrative 
curriculum development, professional faculty development, the use of educational 
technology, and the establishment of international academic networks. 
  The study reveals that effective internationalization of Buddhist universities 
requires improvements in multiple dimensions. These include aligning institutional 
missions with Buddhist values and global needs, promoting bilingual curricula, 
enhancing the international competencies of academic staff, and leveraging digital 
technology for teaching, learning, and administration. Furthermore, establishing 
collaborative networks with other Buddhist universities in ASEAN, South Asia, and 
Europe emerges as a crucial mechanism for enhancing global credibility and 
recognition. The findings suggest that internationalizing Buddhist universities is not 
merely a trend-driven adaptation but rather a deliberate effort to preserve the spiritual 
identity of Buddhism while innovating in education. This dual approach positions 
Buddhist universities as global centers of learning, ethics, and peace in the modern 
world. 
Keywords: Buddhist University , Educational Administration , Globalization ,Educational    
               Technology. 

บทนำ     

ในศตวรรษท่ี 21 การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยี และวัฒนธรรมได้ส่งผลให้
ระบบการศึกษาในระดับอุดมศึกษาทั ่วโลกต้องปร ับต ัวอย ่างต ่อเน ื ่อง โดยเฉพาะอย่างยิ่ ง
สถาบันการศึกษาที่มีรากฐานทางศาสนา อาทิ มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา ซึ่งต้องเผชิญกับความ   
ท้าทายในการรักษาอัตลักษณ์ทางศาสนาไว้ในขณะเดียวกันกับการยกระดับมาตรฐานการศึกษาให้
ทัดเทียมระดับสากล (UNESCO, ) การบริหารจัดการมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในยุคโลกาภิวัตน์จึง
มิใช่เพียงการถ่ายทอดคำสอนทางพระพุทธศาสนา แต่ต้องเป็นการจัดการศึกษาแบบองค์รวมที่
สามารถตอบสนองต่อความต้องการของสังคมโลกที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว  พระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 และที่แก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับที่ 4) พ.ศ. 2562 มาตรา 4 กำหนดให้
การศึกษาต้องมุ่งพัฒนาคนไทยให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ท้ังร่างกาย จิตใจ สติปัญญา คุณธรรม จริยธรรม 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
706 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

และวัฒนธรรมในการดำรงชีวิต และสามารถดำรงตนและอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้อย่างมีความสุข อีกทั้งใน
หมวดที่ 6 ว่าด้วยการประกันคุณภาพการศึกษา ยังได้เน้นย้ำถึงมาตรฐานที่สอดคล้องกับสากล 
โดยเฉพาะในด้านการพัฒนาหลักสูตร การเรียนการสอน และระบบบริหารจัดการที่เน้นผลลัพธ์
ทางการเรียนรู้เป็นสำคัญ (สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา , 2562) มาตรการดังกล่าวจึงถือเป็น
กรอบนโยบายสำคัญในการขับเคลื่อนการศึกษาของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาให้สามารถเข้าสู่
ระบบคุณภาพและมาตรฐานระดับนานาชาติ 

มหาวิทยาลัยแห่งพระพุทธศาสนาในประเทศไทย เช่น มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และ
มหามกุฏราชวิทยาลัย มีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมการศึกษาพระพุทธศาสนาทั้งในประเทศและ
นานาชาติ โดยมีการจ ัดการเร ียนการสอนในระดับปร ิญญาตร ี โท และเอก ทั ้งสาขาว ิชา
พระพุทธศาสนาและวิชาสมัยใหม่ควบคู่กันไป อย่างไรก็ตาม การก้าวเข้าสู่ความเป็นสากลยังเผชิญ
ข้อจำกัดหลายประการ อาทิ การขาดบุคลากรที่มีทักษะภาษาต่างประเทศ โครงสร้างหลักสูตรที่ยังเน้น
บริบทภายในประเทศเป็นหลัก และการขาดเครือข่ายวิจัยระหว่างประเทศที่เข้มแข็ง (จงจิตต์ แก้วใจ , 
2562 : 45-62) 

การบริหารการศึกษาสู่ความเป็นสากล ( Internationalization of Higher Education) มี
เป้าหมายเพื่อพัฒนามหาวิทยาลัยให้เป็นศูนย์กลางความรู้ที่สามารถเชื่อมโยงกับ โลกได้ ทั้งในด้าน
คุณภาพของหลักสูตร การเคลื ่อนย้ายนักศึกษาและบุคลากร การวิจัยและนวัตกรรม และการ
แลกเปลี ่ยนว ัฒนธรรม (Knight, 2008) แนวทางนี ้ม ีความสำคัญอย ่างย ิ ่ งต ่อมหาว ิทยาลัย
พระพุทธศาสนา เนื่องจากองค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนาได้แพร่หลายไปยังหลายประเทศและมี
ผู้สนใจศึกษาพระพุทธธรรมในบริบทสากลเพิ่มมากขึ้น การบริหารจัดการการศึกษาที่เปิดกว้างและ
เชื่อมโยงกับนานาชาติ จะช่วยเสริมสร้างศักยภาพของมหาวิทยาลัยในการเป็นแหล่งเรียนรู้และเผยแผ่
พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ การนำเทคโนโลยีมาปรับใช้กับระบบการเรียนการ
สอนยังเป ็นอีกปัจจัยสำคัญในการยกระดับมหาว ิทยาลัยพระพุทธศาสนาให้ท ันสมัยและมี
มาตรฐานสากล เช ่น  การพ ัฒนาแพลตฟอร ์ม  e-Learning การใช ้ ระบบ LMS (Learning 
Management System) และการจัดทำหลักสูตรออนไลน์ที่รองรับผู้เรียนหลากหลายเชื้อชาติ ซึ่ง
สามารถลดข้อจำกัดด้านภูมิศาสตร์และเวลาในการเข้าถึงความรู้ (Chu, 2020) 

บทความวิชาการฉบับนี้จึงมีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาวิเคราะห์บทบาท บทเรียน และแนวทางที่
มหาวิทยาลัยสงฆ์สามารถใช้ในการบริหารจัดการการศึกษาให้สอดคล้องรับกับพลวัตของโลก โดยเน้น
การบูรณาการหลักธรรมทางพุทธศาสนาเข้ากับแนวปฏิบัติทางการศึกษาสมัยใหม่ พร้อมทั้งเสนอ
แนวคิดในการสร้างเครือข่ายความร่วมมือเพื่อพัฒนามาตรฐานวิชาการให้สอดคล้องกับความต้องการ
ของสังคมโลกอย่างมีคุณภาพและยั่งยืน  

 

 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
707 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

ความหมายและลักษณะของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา 
มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา คือ สถาบันอุดมศึกษาที่จัดตั ้งขึ ้นโดยมีรากฐานจาก

หลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา เพื่อทำหน้าที่ทั้งด้านการศึกษา การเผยแผ่พระพุทธศาสนา การ
วิจัย และการบริการสังคม โดยเน้นการพัฒนาคุณธรรมควบคู่กับปัญญาอย่างกลมกลืน มหาวิทยาลัย
ประเภทนี้มีลักษณะพิเศษที่แตกต่างจากมหาวิทยาลัยทั่วไปตรงที่มีการจัดการเรียนการสอนแบบบูรณา
การระหว่างพระพุทธศาสนาและศาสตร์สมัยใหม่ เช่น การศึกษา รัฐศาสตร์ สังคมศาสตร์ หรือการ
บริหารจัดการ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2565) ประเทศไทยมีมหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนาหลัก 2 แห่ง คือ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มจร.) และมหามกุฏราชวิทยาลัย 
(มมร.) ท ั ้งสองแห่งจ ัดต ั ้งข ึ ้นตามพระราชบัญญัต ิ เฉพาะ มีภารกิจในการผลิตบัณฑิตทาง
พระพุทธศาสนาและสาขาที่เกี่ยวข้อง โดยเน้นย้ำการธำรงไว้ซึ่งหลักพุทธธรรม การเผยแผ่ศาสนา และ
การพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน (พระราชบัญญัติมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2540) ลักษณะเด่น
ของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนามีหลายประการ ได้แก่ ๑. เป็นสถาบันการศึกษาที่เน้นการพัฒนา
จริยธรรมและคุณธรรม ๒. ใช้หลักธรรมเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตและจัดการเรียนการสอน ๓. มี
การผสมผสานระหว่างการศึกษาทางธรรม (เช่น พระพุทธศาสนา ภาษาบาลี) และทางโลก (เช่น 
รัฐศาสตร์ การบริหาร นิติศาสตร์) ๔. ดำเนินกิจกรรมทางวิชาการควบคู่กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ในระดับนานาชาติ (จุฑารัตน์ พราหมณี, 2563) 

วิสัยทัศน์ของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา 

  มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทยต่างมีวิสัยทัศน์ที่สอดคล้องกับแนวทางพุทธธรรม
และเป้าหมายเชิงสากล ตัวอย่างเช่น วิสัยทัศน์ของมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยระบุว่า “เป็น
มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาเพื่อมนุษยชาติ”(MCU, 2565 : 3) วิสัยทัศน์นี้สะท้อนถึงความมุ่งมั่นใน
การยกระดับมหาวิทยาลัยให้เป็นแหล่งวิชาการทางพระพุทธศาสนาในระดับนานาชาติ ที่สามารถรับใช้
สังคมและชาวโลกได้โดยไม่จำกัดเชื้อชาติ ศาสนา หรือวัฒนธรรม แนวคิด “เพ่ือมนุษยชาติ” ยังหมาย
รวมถึงการส่งเสริมสันติภาพ ความเข้าใจระหว่างวัฒนธรรม การพัฒนาจิตสำนึกทางสังคม และการ
สร้างสังคมแห่งสติและความกรุณา ซึ่งสอดคล้องกับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนของสหประชาชาติ 
(United Nations, 2015) ในส่วนมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) เป็นมหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนาแห่งหนึ่งของประเทศไทยที่มีพันธกิจหลักในการผลิตบัณฑิตที่มีความรู้คู่คุณธรรม 
ส่งเสริมการวิจัยและการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพ โดยมี วิสัยทัศน์ “ร่วมพัฒนา
พลเมืองโลก ด้วยการผสานแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาที่มั่นคง ให้ดำรงอยู่ในฐานะโครงสร้างพ้ืนฐาน
ทางปัญญาของมนุษย์ในอนาคต”(มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2566) วิสัยทัศน์นี้สะท้อนถึง
แนวทางการดำเนินงานของมหาวิทยาลัยที่มุ่งใช้หลักธรรมของพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือในการ
พัฒนาสติปัญญา คุณธรรม และจิตสำนึกของพลเมืองโลก เพื่อเผชิญหน้ากับความเปลี่ยนแปลงในยุ ค
โลกาภิวัตน์อย่างม่ันคง วิสัยทัศน์ดังกล่าวยังเน้นว่า แก่นแท้ของพุทธธรรมไม่ใช่เพียงวัฒนธรรมท้องถิ่น



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
708 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

ของเอเชีย แต่สามารถเป็น “โครงสร้างพื้นฐานทางปัญญา” (Cognitive Infrastructure) สำหรับการ
อยู ่ร่วมกันของมนุษยชาติในศตวรรษที่ 21 ได้ แนวคิดนี ้สอดคล้องกับทฤษฎีของ Ninian Smart 
(1996) ที่ชี ้ว่าศาสนามีบทบาทเชิงโครงสร้างในด้านจริยธรรม การรู้คิด และอัตลักษณ์ของมนุษย์ 
โดยเฉพาะในโลกยุคใหม่ท่ีต้องการความมั่นคงทางจิตวิญญาณควบคู่กับความสามารถเชิงเทคโนโลยี 
  สรุปได้ว่า มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทยได้กำหนดวิสัยทัศน์ที่สอดคล้องกับ
หลักพุทธธรรมและการพัฒนาสู ่สากล โดยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเน้นบทบาทการเป็น
มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาเพื่อมนุษยชาติ มุ่งสร้างสันติภาพและความเข้าใจระหว่างวัฒนธรรม 
ในขณะที ่มหามกุฏราชวิทยาลัยมุ ่งหมายพัฒนาพลเมืองโลกผ่านการหล่อหลอมแก่นแท้ของ
พระพุทธศาสนาให้เป็นโครงสร้างพื้นฐานทางปัญญา วิสัยทัศน์ของทั้งสองมหาวิทยาลัยสะท้อนความ
ตั้งใจในการยกระดับการศึกษาพระพุทธศาสนาให้มีบทบาทในเวทีโลก โดยเน้นการพัฒนาปัญญา 
จริยธรรม และจิตสำนึกทางสังคมที่มั่นคง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ Smart (1996) ที่มองว่าศาสนา
เป็นองค์ประกอบสำคัญของโครงสร้างทางจริยธรรมและอัตลักษณ์ของมนุษย์ในโลกสมัยใหม่ 

พันธกิจของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา 

พันธกิจของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาโดยทั่วไปมีความสอดคล้องกับหลักการของ
การจัดการศึกษาตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 และที่แก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับที่ 4) 
พ.ศ. 2562 ที่มุ่งเน้นให้ผู้เรียนมีคุณลักษณะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ มีคุณธรรมและความรับผิดชอบต่อ
สังคม (สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา, 2562)  
  พันธกิจของมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (MCU, 2565) ประกอบด้วย ๑. ผลิตบัณฑิตที่มี
คุณภาพ ทั้งด้านวิชาการและคุณธรรม ๒. วิจัยเพื่อพัฒนาองค์ความรู้และประยุกต์ใช้หลักธรรมเพ่ือ
แก้ปัญหาสังคม ๓. เผยแผ่พระพุทธศาสนาในระดับประเทศและนานาชาติ ๔. พัฒนาหลักสูตรและการ
จัดการศึกษาที่สอดคล้องกับบริบทของโลกยุคใหม่ ๕. เสริมสร้างความร่วมมือกับชุมชน สถาบัน และ
องค์กรระหว่างประเทศ พันธกิจเหล่านี ้ถ ือเป็นแนวทางสำคัญในการยกระดับมหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนาให้เข้าสู่ระบบการศึกษาสากล ( Internationalization of Higher Education) อย่าง
มั่นคง โดยไม่สูญเสียรากฐานเชิงจิตวิญญาณของตน  
  พันธกิจของมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) สะท้อนถึงความมุ่งมั่นในการพัฒนา    
  1) การศึกษาทางพระพุทธศาสนาและการมีส่วนร่วมในการพัฒนาสังคม โดยมีรายละเอียด
ดังนี้: ผลิตบัณฑิตที่มีคุณภาพและคุณธรรม : มุ่งเน้นการผลิตบัณฑิตที่มีความรู้คู่คุณธรรม โดยเฉพาะ
ในด้านวิชาการพระพุทธศาสนา เพื่อให้สามารถนำความรู ้ไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาสังคมและ
ประเทศชาติ  
  2) บริการวิชาการแก่สังคม : มหาวิทยาลัยให้ความสำคัญกับการบริการวิชาการแก่ชุมชน โดย
ใช้หลักพุทธธรรมในการแก้ไขปัญหาสังคมและส่งเสริมคุณภาพชีวิตของประชาชน  



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
709 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

3) ว ิจัยและพัฒนาองค์ความรู้  : สนับสนุนการวิจ ัยเพื ่อสร้างองค์ความรู ้ใหม่ในด้าน
พระพุทธศาสนาและสาขาท่ีเกี่ยวข้อง เพ่ือให้สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน . 

4) ทำนุบำร ุงศ ิลปว ัฒนธรรม : มหาว ิทยาล ัยมีบทบาทในการอนุร ักษ ์และส่งเสริม
ศิลปวัฒนธรรมไทยและพระพุทธศาสนา เพ่ือสืบสานมรดกทางวัฒนธรรมให้คงอยู่ต่อไป  

พันธกิจเหล่านี้สอดคล้องกับแนวทางการพัฒนามหาวิทยาลัยสงฆ์ในศตวรรษที่ 21 ที่เน้น
การบูรณาการระหว่างการศึกษาทางพระพุทธศาสนาและการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน  (มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย,2566) 
  สรุปได้ว่า พันธกิจของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย มีเป้าหมายร่วมกันในการ
พัฒนาบุคลากรทางวิชาการที่มีคุณธรรมและความรับผิดชอบต่อสังคม สอดคล้องกับหลักการตาม
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 และท่ีแก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ 4) พ.ศ. 2562 ซึ่งเน้นการ
พัฒนามนุษย์อย่างสมบูรณ์ โดยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยมุ่งผลิตบัณฑิตที่มีคุณภาพ วิจัยองค์
ความรู้ เผยแผ่พระพุทธศาสนา พัฒนาหลักสูตร และสร้างความร่วมมือระดับนานาชาติ ขณะที่มหาม
กุฏราชวิทยาลัยเน้นการผลิตบัณฑิตที่มีคุณธรรม การบริการวิชาการ การวิจัย และการทำนุบำรุง
ศิลปวัฒนธรรม พันธกิจของทั ้งสองสถาบันสะท้อนความมุ ่งหมายร่วมกันในการบูรณาการ
พระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคมในศตวรรษที่ 21 อย่างยั่งยืน โดยไม่ละทิ้งอัตลักษณ์ทางจิต
วิญญาณของตน  

วัฒนธรรมองค์กรของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา: มจร. และ มมร.  

  วัฒนธรรมองค์กรของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญที่หล่อหลอมบุคลากร
ทั้งในด้านพฤติกรรม ทัศนคติ และจิตสำนึก ซึ่งสะท้อนออกมาในการบริหาร การเรียนการสอน และ
การดำเนินภารกิจต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้งสองแห่งของประเทศไทย ได้แก่ มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มจร.) และ มหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) ต่างมีเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม
ที่หยั่งรากลึกในพระพุทธศาสนาและการศึกษาธรรมะ 
  สำหรับมจร. วัฒนธรรมองค์กรถูกกำหนดโดยหลัก "พุทธธรรมาธิปไตย" (Buddha-based 
Governance) ที่ยึดมั่นในสติ เมตตา ปัญญา และการปกครองโดยธรรม จุดเน้นสำคัญคือการสร้าง
บรรยากาศองค์กรที่สงบ สันติ มีความเคารพซึ่งกันและกัน ส่งเสริมการเรียนรู้อย่างใคร่ครวญ และ
หลีกเลี่ยงการเอารัดเอาเปรียบ ทั้งนี้ การประชุมในองค์กรยังเป็นไปตามรูปแบบ “สภาธรรม” ที่เน้น
การอภิปรายแบบไม่ขัดแย้งโดยใช้หลักขันติธรรมเป็นฐาน (เกียรติศักดิ์ ศรีประเสริฐ , 2561 : 55-70) 
มจร. ยังให้ความสำคัญกับ “จิตสาธารณะ” ของบุคลากร โดยเฉพาะคณาจารย์และพระภิกษุ ซึ่งมัก
อุทิศตนเพื่อภารกิจการเผยแผ่พระพุทธศาสนาและการพัฒนาชุมชน ตัวอย่างเช่น การจัดโครงการ 
“ธรรมะสู่ชุมชน” หรือ “ค่ายพุทธจิตอาสา” ที่ดำเนินการอย่างต่อเนื่องทุกปี นับเป็นการบูรณาการ
วัฒนธรรมองค์กรกับพันธกิจด้านบริการสังคม (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2565) 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
710 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

  ด้านมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) วัฒนธรรมองค์กรเน้นความมั่นคงในหลักธรรมะ ความ
สมถะ และความสำรวม โดยใช้การบริหารแบบ "สมณะธรรมาธิปไตย" ที่ยึดโยงการตัดสินใจของ
องค์กรกับหลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา องค์กรส่งเสริมความสัมพันธ์ระหว่างพระภิกษุ
กับฆราวาสในรูปแบบ “พี่เลี้ยงทางธรรม” ซึ่งช่วยส่งเสริมความเข้าใจและการพัฒนาแบบองค์รวม 
(จุฑารัตน์ พราหมณ,ี 2563 : 101-115) วัฒนธรรมองค์กรของมมร. ยังส่งเสริมการเรียนรู้ภาคบาลีและ
อภิธรรมควบคู่กับการปฏิบัติธรรมอย่างเคร่งครัด ซึ่งเป็นวิถีที่ช่วยรักษาอัตลักษณ์ความเป็นพุทธแท้ใน
ยุคที่โลกาภิวัตน์เข้ามามีบทบาทอย่างลึกซึ้ง (สุนทร ทองมี , 2564 : 29-45) ทั้งนี้ ในบริบทของการ
พัฒนาสู่ความเป็นสากล วัฒนธรรมองค์กรของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาไทยทั้งสองแห่งเป็นต้นทุน
ทางสังคมที่สามารถต่อยอดสู่การเป็นแบบอย่างของ “สถาบันอุดมศึกษาคุณธรรม” ที่ให้ความสำคัญ
กับการเติบโตของมนุษย์อย่างสมดุล ทั้งในด้านความรู้ ความดี และความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน 
  สรุปได้ว่า วัฒนธรรมองค์กรของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา ทั ้งมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย (มจร.) และมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) เป็นกลไกสำคัญที่สะท้อนอัตลักษณ์แห่งพุทธธรรม
ในการจัดการศึกษาและบริหารองค์กร โดยมจร. ยึดหลัก “พุทธธรรมาธิปไตย” ที่ส่งเสริมบรรยากาศ
แห่งสันติ ความเมตตา และการมีส่วนร่วมอย่างเคารพในสภาวธรรม ขณะที่มมร. ดำเนินงานภายใต้
หลัก “สมณะธรรมาธิปไตย” ที่เน้นความมั่นคงในศีล สมาธิ ปัญญา และความสมถะ วัฒนธรรมองค์กร
ของทั้งสองมหาวิทยาลัยไม่เพียงเป็นมรดกทางจิตวิญญาณ แต่ยังเป็นพลังขับเคลื่อนที่ช่วยให้การ
บริหารจัดการศึกษาเชิงพุทธสามารถเชื ่อมโยงกับความเป็นสากลได้อย่างกลมกลืน โดยยึดหลัก
คุณธรรมเป็นแกนกลางในการพัฒนาทั้งบุคลากร นักศึกษา และสังคมในวงกว้าง 

หลักสูตรการจัดการเรียนการสอนของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 

  มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ได้แก่ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มจร.) และ
มหามกุฏราชว ิทยาล ัย (มมร.) ม ีบทบาทสำคัญในการจ ัดการศึกษาท ี ่ผสานหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่ เพื่อพัฒนาบัณฑิตให้มีทั้งคุณธรรม ความรู้ และความสามารถ
ในการประยุกต์ใช้หลักธรรมกับการดำรงชีวิตและการพัฒนาสังคม 
  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มจร.) เปิดสอนทั้งในระดับปริญญาตรี โท และเอก โดยมี 
หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา ที่มุ ่งเน้นการเรียนรู้พระไตรปิฎก พุทธ
ปรัชญา และพระพุทธศาสนาเปรียบเทียบ ควบคู่กับรายวิชาบูรณาการ เช่น พุทธศาสนากับสังคม การ
บริหารเชิงพุทธ และพระพุทธศาสนาในระดับนานาชาติ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2565ก) นอกจากนี้ คณะครุศาสตร์ของ มจร. ยังจัดการเรียนการสอนในหลักสูตร  ศึกษาศาสตร
บัณฑิต สาขาการสอนพระพุทธศาสนา ที่เน้นการสร้างครูผู้สอนที่มีความสามารถทางวิชาการ พร้อม
คุณธรรม และมีความเข้าใจบริบทของผู้เรียนในยุคปัจจุบัน (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2565ข) โดยมีการจัดหลักสูตรทั้งในระดับปริญญาตรี โท และเอก โดยครอบคลุมทั้งสาขา            1. 
พระพ ุทธศาสนา 2 .  ร ั ฐศาสตร์  3 .  การศ ึกษา  4 .  น ิต ิศาสตร์  5 .  ภาษาและวรรณกรรม                            



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
711 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

6. การจัดการ หลักสูตรมีลักษณะ “บูรณาการ” โดยนำหลักพุทธธรรม เช่น อริยสัจ 4 ไตรสิกขา หรือ
หลักไตรลักษณ์ มาผสมผสานกับเนื้อหาวิชาสมัยใหม่ เพื่อให้เกิดความเข้าใจเชิงลึกและสามารถนำไป
ประยุกต์ใช้ได้ในชีวิตจริง (สำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา , 2550) ตัวอย่างหลักสูตร เช่น 
หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต เน้นการเรียนรู้พระไตรปิฎกภาคบาลีควบคู่กับการวิจัยทางพุทธศาสนา
หลักสูตรรัฐศาสตรมหาบัณฑิต มีรายวิชาเฉพาะด้าน “การบริหารกิจการคณะสงฆ์” และ “รัฐศาสตร์
เชิงพุทธ” ซึ่งถือเป็นการเชื่อมโยงแนวคิดตะวันออก-ตะวันตกในเชิงการบริหาร 
  บุคลากรทางการศึกษา 
  บุคลากรในมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 กลุ่มหลัก ได้แก่ 1) พระภิกษุ
ผู้ทรงคุณวุฒิทางธรรม ทำหน้าที่เป็นอาจารย์ด้านวิชาพระพุทธศาสนา ภาษาบาลี และวิชาที่เกี่ยวข้อง 
และ2) ฆราวาสผู้ทรงคุณวุฒิ ซึ่งมีวุฒิการศึกษาในสาขาวิชาทางโลก เช่น รัฐศาสตร์ นิติศาสตร์ หรือ
การบริหาร ที่ได้รับการคัดเลือกอย่างรอบคอบ โดยคำนึงถึงคุณธรรมและความสามารถเชิงวิชาการ 
(จุฑารัตน์ พราหมณี, 2563 : 101-115) เพื่อก้าวสู่ความเป็นสากล มหาวิทยาลัยได้เริ่มส่งเสริมทักษะ
ภาษาอังกฤษและภาษาต่างประเทศอื่น ๆ ให้แก่บุคลากร และได้มีการพัฒนาหลักสูตรนานาชาติ 
รวมถึงความร่วมมือกับสถาบันต่างประเทศ เช่น มหาวิทยาลัยพุทธศาสนาแห่งลุมพินี (เนปาล) และ
มหาวิทยาลัยนาลันทา (อินเดีย) 
  มหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) ดำเนินการจัดการเรียนการสอนโดยอิงหลักพุทธธรรมอย่าง
เข้มข้นในทุกระดับ เช่น หลักสูตรศึกษาศาสตรบัณฑิต สาขาการสอนพระพุทธศาสนา ที่มุ่งเน้นให้
ผู้เรียนสามารถถ่ายทอดหลักธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยผสมผสานทักษะการสื่อสาร จิตวิทยา
การศึกษา และหลักพุทธจริยศาสตร์ (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2565ก) ขณะเดียวกัน มมร. 
ยังเปิดสอน หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาพุทธศาสตร์เพื่อการพัฒนา ซึ่งส่งเสริมการนำพุทธ
ธรรมไปประยุกต์ใช้กับการพัฒนาชุมชนและการแก้ไขปัญหาสังคมในระดับท้องถิ่นและระดับนานาชาติ 
(มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย , 2565ข) มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) เป็น
สถาบันอุดมศึกษาทางพระพุทธศาสนาที่มีบุคลากรหลากหลายกลุ่ม ทั้งพระภิกษุและฆราวาส ซึ่งมี
บทบาทสำคัญในการขับเคลื ่อนภารกิจของมหาวิทยาลัยในด้านการศึกษา การวิจัย การเผยแผ่
พระพุทธศาสนา และการบริการวิชาการแก่สังคม 
  ทั ้งสองสถาบันดำเนินการจัดการศึกษาโดยยึดแนวทางของ  กระทรวงการอุดมศึกษา 
วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม (อว.) ซึ่งกำหนดให้หลักสูตรต้องมีความยืดหยุ่น สอดคล้องกับทิศ
ทางการพัฒนาประเทศ และส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิตควบคู่กับคุณธรรม จริยธรรม และจิต
สาธารณะ (กระทรวง อว., 2565) หลักสูตรของมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้งสองแห่งจึงไม่เพียงเน้นความรู้เชิง
ทฤษฎี แต่ยังเป็นการฝึกฝนภาคปฏิบัติ ทั้งในด้านการเทศนา การสอน การวิเคราะห์ปัญหาทางสังคม
ด้วยหลักธรรม และการใช้พระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือในการพัฒนาทั้งปัจเจกบุคคลและสังคมใน
ภาพรวม 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
712 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

  สรุปได้ว่า มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ได้แก่ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
(มจร.) และมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) ต่างมีบทบาทสำคัญในการจัดการศึกษาที ่บูรณาการ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่อย่างสมดุล เพื่อพัฒนาบัณฑิตให้มีทั ้งคุณธรรม 
ความรู้ และความสามารถในการนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตและการพัฒนาสังคม โดย มจร. เน้นหลักสูตร
ที่หลากหลาย เช่น พุทธศาสนา รัฐศาสตร์ การศึกษา และการบริหาร โดยบูรณาการหลักธรรม อาทิ 
ไตรสิกขา และอริยสัจ 4 เข้ากับการเรียนรู ้ร่วมสมัย ส่วนมมร. ให้ความสำคัญกับการถ่ายทอด
หลักธรรมอย่างเข้มข้น โดยเน้นหลักสูตรด้านการสอนพระพุทธศาสนาและการพัฒนาสังคมเชิงพุทธ
บุคลากรของทั ้งสองมหาวิทยาลัยประกอบด้วยพระภิกษุผู ้ทรงคุณวุฒิทางธรรม และฆราวาส
ผู้เชี่ยวชาญสาขาวิชาสมัยใหม่ โดยมีบทบาทในการพัฒนาการเรียนการสอน วิจัย และบริการสังคม ทั้ง
ยังได้รับการส่งเสริมศักยภาพด้านภาษาและทักษะสากล เพื่อเตรียมพร้อมสู่ความเป็นนานาชาติ
หลักสูตรของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาได้รับการออกแบบให้สอดคล้องกับนโยบายของกระทรวง 
อว. ที่เน้นความยืดหยุ่น การเรียนรู้ตลอดชีวิต และการพัฒนาคุณธรรมควบคู่กับสมรรถนะวิชาชีพ ซึ่ง
ทั้งหมดนี้สะท้อนถึงความพยายามของสถาบันสงฆ์ในการธำรงหลักธรรมควบคู่กับการตอบโจทย์โลก
สมัยใหม่อย่างมีพลังและยั่งยืน 

แนวทางการบริหารการศึกษาสู่ความเป็นสากลของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 
  ในยุคแห่งโลกาภิว ัตน์ การศึกษาระดับอุดมศึกษาของไทย โดยเฉพาะมหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนา เช่น มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มจร.) และมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.)           
ได้ตระหนักถึงความจำเป็นในการปรับตัวเข้าสู่ความเป็นสากล (Internationalization of Education) 
เพื่อให้ทันต่อพลวัตของโลก และสามารถทำหน้าที่เป็นแหล่งเรียนรู้และเผยแผ่พระพุทธศาสนาใน
ระดับโลกได้อย่างมีประสิทธิภาพ แนวทางการบริหารการศึกษาสู่ความเป็นสากลของมหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนาในประเทศไทยสามารถจำแนกออกได้เป็นหลายมิติ ดังนี้: 
  1) การพัฒนาหลักสูตรนานาชาติ  : ทั ้ง มจร. และ มมร. ได้มีการพัฒนาหลักสูตรที ่ใช้
ภาษาอังกฤษเป็นสื่อกลางในการเรียนการสอน โดยเฉพาะในสาขาพระพุทธศาสนาเปรียบเทียบ พุทธ
ปรัชญา และสาขาที่เกี่ยวข้องกับการเผยแผ่ธรรมะ เพื่อรองรับนักศึกษาต่างชาติและขยายบทบาท
การศึกษาพุทธศาสนาในเวทีโลก (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2565) 
  2) การใช้เทคโนโลยีดิจิทัลเพื ่อการศึกษา  : การนำระบบการจัดการเรียนรู ้ (Learning 
Management System: LMS) การเรียนออนไลน์ และสื่อดิจิทัลมาใช้ในการจัดการเรียนการสอน 
เป็นกลไกสำคัญที่ช่วยลดข้อจำกัดด้านพ้ืนที่และเวลา อีกท้ังยังสามารถเข้าถึงนักเรียนจากนานาชาติได้
อย่างกว้างขวาง (Chu, 2020) 
  3) การสร้างเครือข่ายความร่วมมือระดับนานาชาติ : มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาได้มีการลง
นามบันทึกความเข้าใจกับมหาวิทยาลัยและองค์กรพระพุทธศาสนาจากประเทศต่าง ๆ เช่น อินเดีย 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
713 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

เนปาล ศรีลังกา จีน และสหรัฐอเมริกา เพื่อแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ การจัดสัมมนาและประชุมเชิง
วิชาการ รวมทั้งการแลกเปลี่ยนนักศึกษาและบุคลากร (Knight, 2008) 
  4) การพัฒนาบุคลากรสู่ความเป็นสากล : การส่งเสริมทักษะภาษาอังกฤษและทักษะวิจัย
ระดับนานาชาติให้แก่คณาจารย์ เป็นอีกแนวทางสำคัญ โดยเฉพาะการสนับสนุนให้คณาจารย์ผลิต
งานวิจัยตีพิมพ์ในวารสารวิชาการระดับนานาชาติ รวมถึงการเข้าร่วมประชุมวิชาการและอบรม
หลักสูตรต่างประเทศ (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2565) 
  5) การปลูกฝังอัตลักษณ์เชิงพุทธควบคู่กับคุณลักษณะบัณฑิตสากล  : แม้มหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนาจะมุ่งพัฒนาสู่ความเป็นนานาชาติ แต่ก็ไม่ละทิ้งอัตลักษณ์แห่งพระพุทธธรรม การ
จัดการศึกษายังคงยึดมั่นในหลักไตรสิกขา อริยสัจ 4 และคุณธรรมจริยธรรมทางพุทธศาสนา โดย
กำหนดให้บัณฑิตที่จบการศึกษาต้องมีคุณลักษณะทั้งในด้านปัญญาและเมตตาธรรม (สุนทร ทองมี , 
2564 : 25-39) 
  6) การส่งเสริมงานวิจัยและการเผยแผ่ธรรมะในระดับโลก  : การจัดตั ้งวารสารวิชาการ
ภาษาอังกฤษ การจัดงานประชุมวิชาการพระพุทธศาสนานานาชาติ เช่น “ International Buddhist 
Research Seminar” ของ มจร. เป็นกลยุทธ์หนึ่งที่ช่วยให้สถาบันพระพุทธศาสนาไทยมีบทบาทใน
เวทีวิชาการโลก (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2566) 
  การเข้าสู่ความเป็นสากลของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในปัจจุบันเริ่มมีความชัดเจนมาก
ขึ้น โดยเฉพาะในด้านการพัฒนาหลักสูตรนานาชาติ การใช้ภาษาอังกฤษในการเรียนการสอนบางวิชา 
การแลกเปลี่ยนทางวิชาการกับมหาวิทยาลัยต่างประเทศ และการใช้เทคโนโลยีดิจิทัลเพื่อเผยแผ่พุทธ
ธรรม (Chu, 2020) นอกจากนี้ ยังมีการใช้ระบบ LMS (Learning Management System) การจัด
อบรมออนไลน์ การประชุมสัมมนาระดับนานาชาติ และการเผยแพร่บทความทางวิชาการผ่านวารสาร
ที่ได้รับการยอมรับในระดับสากล ซึ่งสะท้อนถึงพัฒนาการด้านเทคโนโลยีการศึกษาและกลไกการ
บริหารที่เปิดกว้างและโปร่งใส ทั้งนี้ การบริหารที่เชื่อมโยงอัตลักษณ์เชิงพุทธเข้ากับการบริหารเชิง
ระบบสมัยใหม่ได้อย่างสมดุล ถือเป็นหัวใจสำคัญของการพัฒนาสู่ความเป็นสากลอย่างแท้จริง (Knight, 
2008) 
  สรุปได้ว่า แนวทางการบริหารการศึกษาสู่ความเป็นสากลของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทยไม่ใช่เพียงการนำระบบสมัยใหม่มาใช้ หากแต่เป็นกระบวนการที่ยึดมั่นในรากฐานทางจิต
วิญญาณของพุทธศาสนา ควบคู่กับการพัฒนาคุณภาพทางวิชาการและการเชื่อมโยงกับสังคมโลกอย่าง
ลึกซึ้ง การพัฒนาในลักษณะนี้ไม่เพียงทำให้มหาวิทยาลัยสามารถแข่งขันในระดับนานาชาติได้ แต่ยัง
เป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในเชิงคุณภาพที่มั่นคงและยั่งยืน 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
714 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

การสร้างเครือข่ายความร่วมมือเพื่อพัฒนามาตรฐานวิชาการให้สอดคล้องกับความต้องการของ
สังคมโลกอย่างมีคุณภาพและย่ังยืน 

  ยุคที่การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และวัฒนธรรมได้กลายเป็นปรากฏการณ์
ระดับโลก การศึกษาระดับอุดมศึกษาจึงต้องมีการปรับตัวโดยไม่จำกัดเฉพาะการพัฒนาหลักสูตรหรือ
ทักษะผู ้เรียนภายในประเทศเท่านั้น หากแต่ต้องยกระดับสู่ “ความร่วมมือทางวิชาการระหว่าง
ประเทศ” เพื่อแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ พัฒนามาตรฐานวิชาการ และสร้างเครือข่ายแห่งการเรียนรู้ที่มี
คุณภาพและยั่งยืน (Knight, 2008) สำหรับมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย เช่น มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มจร.) และมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) ได้ตระหนักถึงความสำคัญของการ
สร้างเครือข่ายความร่วมมือ (Academic Collaboration Network) ทั้งในระดับภูมิภาคและระดับ
โลก โดยเฉพาะความร่วมมือกับมหาวิทยาลัยที่มีพื้นฐานทางพระพุทธศาสนา เช่น มหาวิทยาลัยนาลัน
ทา (Nalanda University) ประเทศอินเดีย มหาวิทยาลัยพุทธศาสนาแห่งลุมพินี (Lumbini Buddhist 
University) ประเทศเนปาล ตลอดจนสถาบันการศึกษาทางจิตวิญญาณในประเทศแถบยุโรปและ
อเมริกา (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2566) 
  ความร่วมมือดังกล่าวไม่เพียงส่งเสริมการแลกเปลี่ยนนักศึกษาและบุคลากรเท่านั้น แต่ยัง
รวมถึงการร่วมผลิตผลงานวิจัย การจัดประชุมสัมมนาทางวิชาการ การเผยแพร่บทความในวารสาร
นานาชาติ และการจัดทำหลักสูตรร่วม (Joint Degree Program) ที่สะท้อนการพัฒนามาตรฐาน
วิชาการให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมโลกและความท้าทายในอนาคต (OECD, 2020) ที่สำคัญคือ 
การสร้างเครือข่ายความร่วมมือเหล่านี้ได้ถูกออกแบบบนฐานของ "คุณค่าเชิงพุทธ" (Buddhist Value-
based Collaboration) ที ่เน้นหลักเมตตา สันติ และการพัฒนาอย่างยั ่งย ืน (UNESCO, 2021) 
โดยเฉพาะในประเด็นสิ่งแวดล้อม จริยธรรมในยุคดิจิทัล และความเป็นธรรมทางสังคม ซึ่งกำลังเป็น
ประเด็นที ่สถาบันอุดมศึกษาทั ่วโลกต่างให้ความสำคัญ ตัวอย่างที ่เห็นได้ชัดคือ มจร. ได้จัดตั้ง 
“ศูนย์วิจัยพระพุทธศาสนากับสังคมโลก” เพื่อเป็นเวทีบูรณาการความร่วมมือกับองค์กรระหว่าง
ประเทศ อาทิ มูลนิธิพุทธสากล องค์กรพระพุทธศาสนาโลก (World Buddhist Organization) และ 
UNESCO เพ่ือพัฒนาแนวคิดและองค์ความรู้ด้านพระพุทธศาสนาให้สามารถตอบโจทย์ปัญหาโลก เช่น 
ความขัดแย้ง ความเหลื่อมล้ำ และความทุกข์จากโลกดิจิทัล (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2566) จากแนวทางดังกล่าว การสร้างเครือข่ายความร่วมมือมิได้เป็นเพียงการขยายอิทธิพล
ทางวิชาการ หากแต่เป็นกระบวนการเสริมสร้างพลังทางปัญญาและจิตวิญญาณอย่างมีนัยสำคัญ ที่ทำ
ให้มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาไทยสามารถยืนหยัดในเวทีโลก โดยไม่สูญเสียอัตลักษณ์และพันธกิจ
แห่งพุทธธรรม ซึ่งถือเป็นหัวใจของการพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development Goals: SDGs) 
อย่างแท้จริง (United Nations, 2015) 
  สรุปได้ว่า การสร้างเครือข่ายความร่วมมือทางวิชาการของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทย เป็นกลยุทธ์สำคัญในการยกระดับมาตรฐานวิชาการให้สอดคล้องกับความต้องการของ



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
715 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

สังคมโลกในยุคแห่งการเปลี่ยนแปลง มหาวิทยาลัย เช่น มจร. และ มมร. ได้ขับเคลื่อนความร่วมมือกับ
สถาบันพุทธศาสนาทั่วโลก ทั้งในด้านการแลกเปลี่ยนนักศึกษา การจัดทำหลักสูตรร่วม และการวิจัย
ระหว่างประเทศ โดยมีรากฐานของความร่วมมืออยู่บนคุณค่าเชิงพุทธที่เน้นเมตตา สันติ และความ
ยั่งยืน แนวทางนี้สะท้อนถึงความสามารถของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาไทยในการธำรงอัตลักษณ์
ควบคู่กับการมีบทบาทในเวทีโลก ผ่านกระบวนการเรียนรู้ร่วมกันและการบูรณาการองค์ความรู้แบบ
ข้ามพรมแดน เพ่ือร่วมแก้ไขปัญหาสังคมโลก เช่น ความเหลื่อมล้ำ ความขัดแย้ง และการเปลี่ยนแปลง
ทางจริยธรรมในยุคดิจิทัล ทั้งนี้ การสร้างเครือข่ายทางวิชาการจึงไม่ใช่เพียงยุทธศาสตร์เพื่อความเป็น
สากลเท่านั้น แต่คือการขับเคลื่อนพุทธธรรมสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนของมวลมนุษยชาติอย่างแท้จริง 
  จากการศึกษาบทความจึงสะท้อนทิศทางการพัฒนามหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาในศตวรรษ
ที่ 21 ได้อย่างชัดเจนว่า มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาไม่อาจยืนหยัดได้ด้วยการดำรงแนวทางแบบ
ดั้งเดิมเพียงอย่างเดียว หากต้องปรับวิธีคิดและการบริหารจัดการศึกษาให้สอดคล้องกับพลวัตของโลก 
โดยมีหลักพุทธธรรมเป็นรากฐานทางปัญญา ควบคู่กับการยกระดับมาตรฐานทางวิชาการให้ทัดเทียม
นานาชาติ การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นทั้งทางเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยี และวัฒนธรรม ได้สร้างแรง
กดดันให้สถาบันอุดมศึกษาที่มีฐานจากศาสนาต้องหาจุดสมดุลระหว่าง “อัตลักษณ์ทางจิตวิญญาณ” 
กับ “ศักยภาพเชิงสากล” การดำเนินการตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 และฉบับ
แก้ไขเพิ่มเติม ได้กลายเป็นกลไกที่บังคับให้มหาวิทยาลัยเหล่านี้ก้าวเข้าสู่กรอบคุณภาพทางการศึกษา
อย่างมีระบบ โดยเฉพาะในด้านการจัดการหลักสูตร การประเมินผลลัพธ์การเรียนรู้ และการสร้าง
นวัตกรรมเพื่อพัฒนาคุณลักษณะของผู้เรียน บทความนี้จึงเสนอภาพรวมของการบริหารการศึกษาสู่
ความเป็นสากลในบริบทของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาไทย มิใช่เพียงการเปลี่ยนภาษาในการสอน
หรือการแลกเปลี่ยนนักศึกษาเท่านั้น แต่หมายรวมถึงการวางระบบคิดใหม่ที่เชื่อมโยงหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนาเข้ากับแนวปฏิบัติสากล โดยเฉพาะการใช้เทคโนโลยี การสร้างเครือข่ายความร่วมมือ
เชิงยุทธศาสตร์ และการพัฒนาหลักสูตรที่มีลักษณะบูรณาการอย่างลึกซึ้ง ทั้งนี้ จุดเน้นสำคัญคือ การ
รักษา “แก่นแท้ของพุทธธรรม” ไว้เป็นเสาหลักของการพัฒนา ไม่ว่าจะเป็นการผลิตบัณฑิต การวิจัย 
หรือการบริการสังคมในระดับชาติและนานาชาติ 
  กล่าวโดยสรุป การพัฒนามหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา ควรเป็นการหลอมรวมพลังระหว่าง
หลักธรรมกับองค์ความรู้สมัยใหม่เพื่อสร้างการศึกษาแบบองค์รวมที่มีคุณภาพ ยั่งยืน และสามารถมี
บทบาทในเวทีโลกโดยไม่สูญเสียรากเหง้าแห่งจิตวิญญาณของตน 

References  

เกียรติศักดิ์ ศรีประเสริฐ. (2561). วัฒนธรรมองค์กรของมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธ
ศาสตร์ศึกษา. 10 (1).  

กระทรวงการอุดมศึกษา วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม. (2565). แนวทางการพัฒนาหลักสูตรใน
ศตวรรษท่ี 21. กรุงเทพมหานคร : สำนักงานปลัดกระทรวง อว. 



ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
716 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

จงจิตต์ แก้วใจ. (2562). การพัฒนาศักยภาพมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทยสู่ความเป็นสากล. วารสารวิชาการ
ศาสนาและปรัชญา. 3(1). 

จุฑารัตน์ พราหมณี. (2563). การพัฒนารูปแบบการจัดการศึกษาของมหาวิทยาลัยสงฆ์ในยุคดิจิทัล.  
วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาและปรัชญา. 5(2).  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2540).  พระราชบัญญัติมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2540. มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2565). แผนยุทธศาสตร์มหาวิทยาลัย พ.ศ. 2566–2570. 
กรุงเทพมหานคร : มจร. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2565ก). หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา พ.ศ. 2565. [ออนไลน์]. แหล่งข้อมูล : https://acd.mcu.ac.th/ [27 
พฤษภาคม 2568] 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2565ข). หลักสูตรศึกษาศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาการสอน
พระพุทธศาสนา . [ออนไลน์]. แหล่งข้อมูล : https://edu.mcu.ac.th/ [27 พฤษภาคม 
2568] 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2566). รายงานแผนยุทธศาสตร์ความร่วมมือทางวิชาการ 
พ.ศ. 2566–2570. กรุงเทพมหานคร: มจร. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2565). แผนกลยุทธ์การพัฒนามหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย พ.ศ. 2565–2569. กรุงเทพมหานคร : มมร. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2565ก). หลักสูตรศึกษาศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาการสอน
พระพุทธศาสนา. [ออนไลน์]. แหล่งข้อมูล : https://www.mbu.ac.th/ [27 พฤษภาคม 
2568] 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2565ข). หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาพุทธศาสตร์เพื่อการ
พัฒนา. [ออนไลน์]. แหล่งข้อมูล : https://www.mbu.ac.th/course/ [27 พฤษภาคม 
2568] 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2566). แผนยุทธศาสตร์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย พ.ศ. 
2566–2570. [ออนไลน์]. แหล่งข้อมูล : https://www.mbu.ac.th [27 พฤษภาคม 2568] 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2566). พันธกิจของมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย . 
[ออนไลน์]. แหล่งข้อมูล :  จาก https://www.mbu.ac.th [27 พฤษภาคม 2568] 

สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา. (2562). พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 และที่
แก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ 4) พ.ศ. 2562. กรุงเทพมหานคร : สกศ. 

สำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา. (2550). รายงานการจัดทำกรอบมาตรฐานหลักสูตร
ระดับอุดมศึกษา. กรุงเทพมหาสนคร : สกอ. 

https://acd.mcu.ac.th/
https://edu.mcu.ac.th/
https://www.mbu.ac.th/
https://www.mbu.ac.th/course/
https://www.mbu.ac.th/
https://www.mbu.ac.th/


ปีที่ 9  ฉบับที่ 3  ตุลาคม – ธันวาคม  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
717 

วารสาร มจร.หริภญุชัยปริทรรศน ์   Vol.9  No.3 October - December 2025 

สุนทร ทองมี. (2564). การจัดการศึกษาเชิงพุทธเพื่อสังคมโลก: ความท้าทายและโอกาส.  วารสาร
พระพุทธศาสนาและการพัฒนา. 5(1). 

สุนทร ทองมี. (2564). อัตลักษณ์พุทธในมหาวิทยาลัยสงฆ์: ความท้าทายท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์. 
วารสารศาสนาและวัฒนธรรมศึกษา. 6(1). 

Chu, K. (2020). Digital tools and Dharma: Technology in modern Buddhist education. 
Singapore: Wisdom Tech Press. 

Knight, J. (2008). Higher education in turmoil: The changing world of 
internationalization. Rotterdam: Sense Publishers. 

OECD. (2020). Education at a Glance 2020: OECD indicators. Paris: OECD Publishing. 
Smart, N. (1996). Dimensions of the sacred: An anatomy of the world's beliefs . 

Berkeley: University of California Press. 
UNESCO. (2021). Reimagining our futures together: A new social contract for education. 

Paris: UNESCO. 
United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 Agenda for Sustainable 

Development. New York: United Nations. 


