
ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
637 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

สัมมาวายามะ : กระบวนการข้ามผ่านความทุกข์อย่างสมบูรณ์แบบ 
Right Effort : The process of transcending suffering completely 

 
พระครูใบฎีกาธนวัฒน์ ปญฺญาวุฒฺโท (ทาทำ) Phrubaideeka Tanawat Paññawutho (Tatum)  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ลำพูน 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Lamphun Buddhist College 

Tanawat-@gmail.com 

 
Received 2023/06/01           Revised 2025/05/29          Accepted 2025/05/29 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มุ่งวิเคราะห์สัมมาวายามะหรือความเพียรชอบ ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญ
ในมรรคมีองค์ 8 ว่าเป็นกระบวนการข้ามผ่านความทุกข์อย่างเป็นระบบ โดยเสนอกรอบแนวคิดใหม่ใน
รูปแบบหลัก GAIN ที่สังเคราะห์จากหลักธรรมดั้งเดิม สู่การประยุกต์ใช้ในชีวิตร่วมสมัยได้อย่างเป็น
รูปธรรม GAIN ย่อมาจาก Guard (เพียรระวัง), Abandon (เพียรละ), Initiate (เพียรเจริญ), และ 
Nurture (เพียรรักษา) ซึ่งแต่ละขั้นมีเป้าหมายชัดเจนในการป้องกันทุกข์ ละเหตุแห่งทุกข์ สร้างสุขใหม่ 
และธำรงความดีให้ยั่งยืน โดยเชื่อมโยงทั้งมิติทางกาย จิตใจ และสังคมอย่างกลมกลืน การวิเคราะห์นี้
ตั้งอยู่บนฐานของการเข้าใจ “ความทุกข”์ อย่างลุ่มลึก ทั้งในระดับประสบการณ์ทางโลก (เวทนา) และ
ระดับสภาวธรรม (อริยสัจ) เพื่อให้การปฏิบัติสัมมาวายามะไม่เป็นเพียงความพยายามเชิงศีลธรรม
ทั่วไป แต่เป็นการเพียรอย่างมีปัญญา รู้เท่าทันสาเหตุแห่งทุกข์และคลี่คลายเหตุเหล่านั้นด้วยวิธีการที่
เหมาะสมกับธรรมชาติของทุกข์แต่ละประเภท หลัก GAIN จึงเป็นองค์ความรู้ใหม่ที่ช่วยแปลงธรรมะให้
เป็นวงจรปฏิบัติที่สามารถนำไปใช้ได้จริง ทั้งในระดับปัจเจกและระดับกลุ่ม เพื่อการมีชีวิตที่สงบ เบิก
บาน และหลุดพ้นจากความทุกข์อย่างยั่งยืน 
คำสำคัญ: ความทุกข์, การดับทุกข์, สัมมาวายามะ. 

Abtract 

This academic article analyzes Sammā Vāyāma (Right Effort), a key component 
of the Noble Eightfold Path, as a systematic process for overcoming suffering. The study 
introduces a new conceptual framework called the GAIN Model, which reinterprets 
traditional Buddhist teachings into a practical and contemporary format. GAIN stands 
for Guard (preventing unwholesome states), Abandon (letting go of existing 
unwholesome states), Initiate (cultivating wholesome states), and Nurture (maintaining 
and strengthening existing wholesomeness). Each step is designed to address different 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
638 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

aspects of suffering—by preventing its arising, abandoning its causes, generating new 
well-being, and sustaining inner growth—while integrating physical, mental, and social 
dimensions in harmony. The analysis is grounded in a deep understanding of dukkha 
(suffering), both as worldly experience (vedanā) and as a universal truth (ariya-sacca). 
It emphasizes that Sammā Vāyāma should not be seen merely as moral effort, but 
as intelligent perseverance guided by wisdom, aimed at dismantling the roots of 
suffering through tailored practice. The GAIN framework thus represents a new body of 
applied knowledge that bridges classical Dhamma with modern life. It offers a concrete 
path of practice—accessible to both individuals and communities—that fosters inner 
peace, resilience, and liberation from suffering in a sustainable way. 
Keywords: suffering, cessation of suffering, right effort. 

บทนำ 

ในยุคปัจจุบัน สภาพสังคมและวิถีชีวิตของมนุษย์เต็มไปด้วยความซับซ้อนและแรงกดดันรอบ
ด้าน ความไม่มั่นคงทางเศรษฐกิจ ภาระจากการแข่งขันในระบบการศึกษา ความเปรียบเทียบในสื่อ
สังคมออนไลน์ รวมถึงภัยพิบัติและความเปลี่ยนแปลงของสิ่งแวดล้อม ล้วนหล่อหลอมให้มนุษย์รู้สึกไม่
มั่นคง ขาดความปลอดภัยทางจิตใจ และประสบกับภาวะเครียด วิตก และทุกข์โดยไม่รู้ตัว สภาพเช่นนี้
สะท้อนรูปแบบของความทุกข์ร่วมสมัย ซึ่งสามารถจำแนกได้เป็น 4 ลักษณะใหญ่ คือ 

1. ความขาดพร่อง (ทรัพยากร ความรัก หรือโอกาส) 
2. ความพลัดพราก (สูญเสียบุคคลหรือสิ่งที่ยึดถือ) 
3. การบีบคั้นทางกาย (ความเหนื่อยล้าและเจ็บป่วย) 
4. ความแปรปรวนของสิ่งแวดล้อม (ภัยธรรมชาติหรือความเปลี่ยนแปลงทางสังคม) 
คำสอนในพระพุทธศาสนาโดยภาพรวมได้เน้นหนักในเรื่องของทุกข์มากกว่าสุข เนื่องจาก

ปุถุชนโดยมากมักจมอยู่ในทุกข์โดยไม่รู้ตัว หากพิจารณามนุษย์เป็นสองประเภท ได้แก่  โลกียะ และ 
โลกุตตระ จะพบว่าโลกียะมีจำนวนมากกว่าและเป็นกลุ่มเป้าหมายหลักที่พระพุทธองค์มุ่งแสดงธรรม
ให้เห็นถึงความทุกข์ในชีวิต เพ่ือกระตุ้นให้เกิดการตื่นรู้ในสัจธรรม พระองค์จึงตรัสไว้ว่า “นอกจากทุกข์
แล้ว ไม่มีอะไรเกิด ไม่มีอะไรดับ” (สํ.ส. 15/171/228) ความทุกข์จึงเปรียบเสมือนเงาตามติดของชีวิต 
ที่ไม่ว่าใครก็ต้องเผชิญ 

ในทัศนะของพระพุทธศาสนา ความทุกข์ที่แท้ไม่ได้มีรากเพียงในระดับปรากฏการณ์ภายนอก
เท่านั้น แต่มีมูลเหตุสำคัญอยู่ที่อุปาทานขันธ์ 5 หรือความยึดมั่นใน รูป เวทนา สัญญา สังขาร และ
วิญญาณ ซึ่งล้วนไม่เที่ยง ไม่ควรยึดถือ หากยึดถือก็จะกลายเป็นทุกข์ ทั้งนี้พระพุทธองค์ตรัสชัดว่า “แม้
ความเกิดก็เป็นทุกข์ แม้ความแก่ก็เป็นทุกข์ แม้ความเจ็บก็เป็นทุกข์ แม้ความตายก็เป็นทุกข์ ความ



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
639 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

ประสบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รักก็เป็นทุกข์ ความพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รักก็เป็นทุกข์ ความไม่ได้สิ่งที่
ปรารถนาก็เป็นทุกข์ โดยย่นย่อ อุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกข์” (วิ.ม. (ไทย) 4/14/21) 

นอกจากนี้ ยังมีปัจจัยอื่นที่ทำให้เกิดทุกข์ดังกล่าวใน  อรณวิภังคสูตร เช่น ความหลงในกาม 
ความพูดล่วงเกินผู้อื่น ความฟุ้งซ่าน และการปรักปรำ เป็นต้น ซึ่งต่างสะท้อนการดำเนินชีวิตอย่างไม่
รู้เท่าทันสภาวะความเป็นจริงของโลกธรรม เช่น มีลาภก็เสื่อมลาภ มียศก็เสื่อมยศ  มีสรรเสริญก็ย่อมมี
นินทา มีสุขก็มีทุกข์ ที่แปรเปลี่ยนอยู่เสมอ ซึ่งการจะพ้นจากวงจรแห่งความทุกข์นี้ได้ จำเป็นต้องอาศัย 
อริยสัจ 4 อันประกอบด้วย 

1. ทุกขอริยสัจ – ความเข้าใจในทุกข์ 
2. สมุทยอริยสัจ – เหตุแห่งทุกข์ 
3. นิโรธอริยสัจ – ความดับทุกข ์
3. มรรคอริยสัจ – ทางดับทุกข์ 
โดยเฉพาะในข้อสุดท้ายมรรคพระพุทธองค์ทรงตรัสถึง  อริยมรรคมีองค์ 8 ซึ ่งหนึ ่งใน

องค์ประกอบสำคัญ คือสัมมาวายามะหรือ ความเพียรชอบ ที่มีบทบาทในการบ่มเพาะจิตให้รู้เท่าทัน
กิเลส ละอกศุล และสร้างกุศลให้มั่นคง สัมมาวายามะนี้ หมายถึง ความเพียรสี่ประการ ได้แก่ 

1 .เพียรละอกุศลที่ยังไม่เกิด 
2. เพียรระงับอกุศลที่เกิดแล้ว 
3. เพียรเจริญกุศลที่ยังไม่เกิด 
4. เพียรรักษากุศลที่เกิดแล้ว 
ความเพียรเช่นนี้ไม่ใช่เพียงการฝืนทำหรือดิ้นรน แต่คือความเพียรอันมีปัญญาเป็นฐานที่ช่วย

ปลดเปลื้องจิตใจจากพันธนาการแห่งโลกธรรมและอุปาทาน เมื่อดำเนินสัมมาวายามะอย่างต่อเนื่อง 
ย่อมเกิดวิมุตติหรือความหลุดพ้นอย่างแท้จริง ดังพระพุทธพจน์ว่า “ล่วงทุกข์ได้ด้วยความเพียร” (สงฺ.ส. 
15/246/353) ดังนั้น บทความนี้จึงมุ่งนำเสนอ สัมมาวายามะ ในฐานะเครื่องมือแห่งการพ้นทุกข์ที่
เหมาะสมและจำเป็นสำหรับมนุษย์ยุคใหม่ ซึ่งแม้จะเผชิญกับทุกข์รูปแบบใหม่มากมาย แต่ก็ยังสามารถ
ข้ามพ้นไปได้ด้วยแนวทางแห่งพระสัจธรรมที่พระพุทธองค์ทรงวางไว้อย่างชัดเจน 

แนวคิดว่าด้วยเรื่องความทุกข์ 

ความหมายของคำว่าทุกข์ 
คำว่า ทุกข์ (บาลี: ทุกฺข)ํ มาจากรากศัพท์บาลีว่าทุ (ยาก, ลำบาก) + ขมฺ (ทน) รวมความว่าสิ่ง

ที่ทนอยู่ได้ยาก (มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ, 2523: 26) ความหมายนี้สะท้อนถึงสภาพของชีวิตที่ต้องเผชิญกับ
ความไม่แน่นอน บีบคั้น และความแปรปรวนของโลกธรรม คือเป็นคำที่มีความหมายลึกซึ้งทั้งในทาง
โลกและทางธรรม โดยในระดับพื้นฐานที่สุดทุกข์คือประสบการณ์ของความไม่พึงพอใจและความบีบ
คั้นที่มนุษย์ประสบในชีวิต ไม่ว่าจะทางกายหรือทางใจ แต่เมื่อพิจารณาในเชิงพุทธปรัชญา ความทุกข์



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
640 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

ไม่ใช่เพียงสภาวะทางอารมณ์หรือสถานการณ์เฉพาะหน้า หากเป็นสัจธรรมพื้นฐานของชีวิต  ซึ่งเป็น
หัวใจของการเรียนรู้เพื่อการหลุดพ้น โดยความหมายของทุกข์สามารถกล่าวได้ 2 นัย คือ  

1) ทุกข์ตามความหมายของโลกธรรมเป็นควาทุกข์ที่เกิดขึ้นในชีวิตประจำวัน หมายถึง สภาพ
ของความไม่สมหวัง ความเจ็บปวด ความสูญเสีย หรือแรงกดดันจากสังคม หน้าที่การงาน และความ
เปลี่ยนแปลง เช่น การเจ็บป่วยทางกาย ความเครียดจากการดำรงชีวิต หรือการพลัดพรากจากสิ่งที่รัก 
สิ่งเหล่านี้ล้วนทำให้จิตใจรู้สึกบีบคั้นหรือหดหู่ ซึ่งจัดอยู่ในประเภทเวทนาทุกข์หรือความรู้สึกเจ็บปวดที่
เกิดข้ึนจริงในชีวิต 

2) ทุกข์ตามความหมายทางธรรมในพระพุทธศาสนากล่าวว่า ทุกข์ หมายถึง ความจริงอัน
ประเสริฐข้อแรกในอริยสัจ 4 และเป็นแนวคิดที่เชื่อมโยงกับไตรลักษณ์ โดยเฉพาะอนิจจังและอนัตตา
ทุกข์ในที่นี้ไม่ได้จำกัดแค่ความรู้สึก แต่หมายถึง สภาวะของสิ่งทั้งหลายที่ไม่สามารถทนอยู่ในสภาพเดิม
ได้ตลอดไป เช่น แม้ความสุขก็ไม่ยั่งยืน ย่อมนำไปสู่ความเปลี่ยนแปลงที่สร้างความทุกข์ในที่สุด 

นอกจากนี้ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้จำแนกทุกข์เป็นสองระดับสำคัญ ได้แก่ (พระ
ธรรมปิฎก, 2538: 88) 

1. ระดับประสบการณ์ (เวทนา) ได้แก่ ความรู้สึกไม่สบายกายหรือใจ เช่น ความปวด ความ
เศร้า ความเสียใจ 

2. ระดับปรัชญา (สภาวธรรม) ซึ่งอธิบายว่า ทุกสิ่งล้วนอยู่ภายใต้กฎของการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ 
และดับไป ไม่มีสิ่งใดเที่ยงแท้ ความไม่เที่ยงนี่เองเป็นต้นเหตุของความทุกข์  

เมื่อผู้ศึกษาต้องการศึกษากระบวนการข้ามผ่านความทุกข์ด้วยหลักสัมมาวายามะ (ความเพียร
ชอบ) จึงจำเป็นต้องมีความเข้าใจทุกข์อย่างครอบคลุมทั้งสองระดับนี้ มิใช่จำกัดแค่ในเชิงศาสนธรรม
หรือความรู้สึกเจ็บปวดเฉพาะหน้าเท่านั้น แต่ควรพิจารณาว่ า ทุกข์มีได้หลากหลายมิติ และต้องมี
เกณฑ์ชัดเจนในการพิจารณาว่าสิ่งใดคือความทุกข์ เพ่ือจะได้กำหนดแนวทางจัดการได้อย่างถูกต้อง 

โดยสรุป ความเข้าใจในทุกข์ต้องครอบคลุมทั้งมิติทางโลก (ประสบการณ์ของมนุษย์) และมิติ
ทางธรรม (สภาวธรรมตามหลักพุทธปรัชญา) เพราะทั้งสองต่างสะท้อนและเกื้อหนุนกันในการพัฒนา
ปัญญาเพื่อหลุดพ้น การศึกษาทุกข์โดยใช้หลักสัมมาวายามะจึงต้องตั้งอยู่บนฐานของการวิเคราะห์ที่
รอบด้าน เพ่ือให้การปฏิบัติเพ่ือการข้ามพ้นทุกข์นั้นเกิดผล 

คำว่าทุกข์เป็นอย่างไร 
เมื่อเข้าใจเบื้องต้นแล้วว่าทุกข์คือสิ่งที่ทนอยู่ได้ยาก ทั้ งในแง่ของประสบการณ์ตรง (เวทนา) 

และในระดับของสภาวธรรม (ธรรมชาติที่ไม่เที่ยงของชีวิต) คำถามสำคัญที่ตามมาคือทุกข์มีลักษณะ
อย่างไร เพราะการจะข้ามพ้นความทุกข์ได้นั้น จำเป็นต้องมองเห็นโครงสร้างและมิติต่างๆ ของมัน
อย่างถี่ถ้วน มิใช่เพียงรู้สึกถึงทุกข์อย่างเลือนราง ทั้งนี้ในพระพุทธศาสนาได้จำแนกความทุกข์ไว้อย่าง
เป็นระบบเพื่อช่วยให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจถึงรูปแบบต่างๆ ของความทุกข์ ซึ่งมีรายละเอียดสำคัญดังนี้ 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
641 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงความทุกข์ไว้ในพุทธธรรม 3 ประเภท (พระธรรม
ปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 87) ได้แก่ 

1. ทุกขทุกขตา ทุกข์ที่เป็นความรู้สึกทุกข์ คือ ความทุกข์กาย ทุกข์ใจ ไม่สบายปวดเมื่อย 
โศกเศร้า เป็นความทุกข์ที่เกิดขึ้นตามการประสบของอารมณ์ 

2. วิปริณามทุกขตา ทุกข์เนื่องด้วยความผันแปร หรือ ทุกข์ที่แฝงอยู่ในความผันแปรของสุข 
คือ ความสุขที่กลายเป็นทุกข์ หรือ ทำให้เกิดทุกข์ เป็นความทุกข์ที่ซ่อนเร้นอยุ่ในความสุขที่ถูกสุข
ปิดบังไว้เพียงชั่วขณะหนึ่ง 

3. สังขารทุกข์ ทุกข์ตามสภาพสังขาร คือ สภาวะของตัวสังขารเอง หรือ สิ่งทั้งหลายทั้งปวงที่
เกิดจากเหตุปัจจัย ได้แก่ ขันธ์ 5 รวมถึงมรรค ผล ซึ่งเป็นโลกุตตรธรรม เป็นทุกข์ที่เกิดขึ้นเพราะความ
ขัดแย้งกับสภาพของปัจจัยซึ่งเกิดจากความไม่สมบูรณ์ อันเป็นไปตามกระแสแห่งปัจจัย  

พระสุพรชัย นครพันธ์ (อานนฺโท) ได้กล่าวถึงประเภทของความทุกข์ในพระพุทธศาสนาไว้ 2 
ประการ คือ  

1. ทุกข์ทางกาย หมายถึง ความทุกข์ทางกาย ความไม่สำราญทางกาย ความเสวยอารมณ์ที่ไม่
สำราญ เป็นทุกข์อันเกิดแต่กายสัมผัส (ม.มู (ไทย) 12/126/119) ได้แก่ อัปปฏิจฉันนทุกข์ คือ ทุกข์ไม่
ปิดบังหรือทุกข์เปิดเผย เช่น การถูกหนามคำ เฆี่ยนตี เจ็บตามร่างกาย ปวดศีรษะ อาหารปริเยฏฐิทุกข์ 
คือ ทุกข์ในการกิน การเลี้ยงชีพ เพราะความหิวเป็นโรค วิปากทุกข์หรือผลของวิบากกรรม ให้เกิด
ความร้อนใจ ความตกยาก ทุกข์เพราะการเกิด ความแก่ของร่างกาย ความตาย  

2. ทุกข์ทางใจ หมายถึง ความไม่สำราญทางใจ ความเสวยอารมณ์ที่ไม่สำราญ เป็นทุกข์อัน
เกิดแต่มโนสัมผัส (ที.ม. (ไทย) 10/394/326) ได้แก่ สันตาปทุกข์ คือ ความร้อนรุ่ม หรือ ทุกข์ร้อน 
ได้แก่ ความกระวนกระวายใจ เพราะถูกไฟกิเลส คือ ราคะ โทสะ โมหะ (สํ.สฬา. (ไทย) 18/28/27) โส
กะ คือ ความเป็นเศร้าโศก ปริเทวะ ความคร่ำครวญจากความยึดมั่นถือมั่น อุปายาส คือ ความคับแค้น
ใจ อัปปิยสัมปโค ความเป็นทุกข์จากการประจวบกับสิ่งที่ไม่เป็นที่รัก วิปโยโค ความที่เกิดจากความ
พลัดพรากจากสิ่งที่รัก หรือ ความอาลัยอาวรณ์ อิจฉตาลาภทุกข์ ความทุกขที่เกิดจากความต้องการ
หรือปรารถนาสิ่งใดแล้วไม่ได้ตามท่ีใจปรารถนา 

จารวี พิมพ์สมฤดี (จารวี พิมพ์สมฤดี, 2552) ได้ศ ึกษาเกี ่ยวกับความทุกข์ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา ได้สรุปประเภทของความทุกข์ 2 ประเภท คือ 

1. ความทุกข์ในสังขาร (ขันธ์ 5) หมายถึง ความทุกข์ที่เกิดขึ้นภายในร่างกายมนุษย์และสรรพ
สัตว์ อันจัดเป็นทุกข์เพราะเวทนาและเป็นไปใน 2 ทางคือ (1) ทางกาย (2) ทางจิต (ม.มู.  (ไทย) 
12/126 - 127/119) และจัดเป็นทุกข์ที่เกิดตามหลักอริยสัจ 4 โดยที่ร่างกายหรือขันธ์ 5 นี้ย่อมถือว่า
เป็นที่ตั้งแห่งทุกข์คือการยึดมั่นถือมั่น (ส.ม.(ไทย) 19/1081/593) 

2. ความทุกข์ท่ีเป็นไปตามกฎธรรมะหรือเรียกว่าความทุกข์ในวัฏฏะ คือ (1) การเวียนว่ายตาย
เกิดตามกฎธรรมดาของโลก และ (2) การทนต่อการบีบคั ้นอันเกิดมาจากสภาวะไม่แน่นอน



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
642 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

เปลี่ยนแปลง (อนิจจตา) ของธรรมชาติได้ โดยความทุกข์ประเภทนี้จัดได้ว่าเป็นความทุกข์ที่ไม่มีเวทนา
เข้ามาเป็นตัวแปรสำคัญในการเป็นตัวบ่งขี้ว่าจะทุกข์หรือไม่ แต่ตัวบ่งชี้นั้นกลับเป็นกฎธรรมชาติ ที่ จะ
เป็นตัวกำหนดในเรื่องของการเป็นทุกข์หรือไม่เป็นก็ได้ (ม.ม. (ไทย) 13/81/79 –81)  

พระมหาเกษม สญญโต (ลักษณะวิลาศ) (พระมหาเกษม สญญโต, 2534) ได้สรุปประเภทของ
ความทุกข์ไว้ในงานการศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องทุกข์ในพระพุทธศาสนา ดังนี้ 

1. ทุกขเวทนานั้นเมื่อว่าตามลักษณะ ได้แก่ ความรู้สึกเจ็บปวดอวัยวะส่วนใดส่วนหนึ่ง หรือ
หลายๆ ส่วน รวมทั้งความร้อนความหนาว ความหิวกระหาย อันทำให้ร่างกายและจิตใจกระวน
กระวาย และความคับแค้นใจ ความโศกเศร้าเสียใจ อันจัดเข้าได้ในทุกขเวทนาและโทมนัสเวทนา
ทั้งหมด รวมเรียกว่า ทุกขเวทนา หรือ ทุกขทุกขตา 

2. ความทุกข์ในอริยสัจ 4 ได้แก่ อาการไม่สบายกาย ไม่สบายใจ อันเกิดปรากฎขึ้นแก่บุคคล
เพราะมีตัณหา 3 ประการ คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหาเป็นมูล ซึ่งสัตว์บุคคลทนได้ยาก 
เรียกว่า ปริณามทุกขตา และแม้ทุกขเวทนาก็รวมอยู่ในทุกข์ชนิดนี้ด้วย 

3. ความทุกข์ในไตรลักษณ์ ได้แก่ ความทุกข์เพราะมีสังขาร หรือตามสภาพของสังขาร
ทั้งหลาย ทั้งท่ีมีใจครองและไม่มีใจครอง เรียกว่า สังขารทุกขตา 

นอกจากนี้ อภิญวัฒน์ โพธิ์สาน (2551 : 176-178) ได้กล่าวถึงทุกข์ในธัมมจักกัปปวัตนสูตรไว้ 
2 ลักษณะด้วยกัน ได้แก่  

1. สภาวทุกข์ คือ ทุกข์ที่มีอยู่ประจำสังขาร เป็นสภาพธรรมดาของชีวิตที่เกิดแล้วจะต้องมีทุก
ชนิดนี้อย่างหลีกเลี่ยงมิได้ คือ ทุกข์เพราะความเกิด ทุกข์เพราะความแก่ และทุกข์เพราะความตาย ซึ่ง
ถือว่าเป็นทุกข์มีประจำอยู่ในสัตว์ทุกหมู่เหล่าไม่มียกเว้น 

2. ปกิณณกทุกข์ คือ ทุกข์รหรือทุกข์ปลีกย่อย เกิดข้ึนเป็นครั้งคราว เป็นทุกข์ที่เกิดเพราะภาพ
จิตใจถูกกระทบ เช่น ความเศร้าโศก ความพิไรรำพัน ความเจ็บไข้ได้ป่วย ความเสียใจ ความท้อแท้ใจ 
ความไม่พอใจ ความพลัดพรากจากสิ่งที่รัก ความผิดหวัง และความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 

เมื่อเข้าใจว่าทุกข์มีหลายลักษณะ ผู้ศึกษาที่มุ่งข้ามผ่านความทุกข์ด้วยหลัก สัมมาวายามะ 
(ความเพียรชอบ) ควรพิจารณาให้รอบด้านว่า 1) ทุกข์ใดต้องใช้เพียรละ(ปหานวายามะ) เพ่ือปล่อยวาง
อารมณ์และพฤติกรรมที่ก่อทุกข์ 2) ทุกข์ใดต้องใช้เพียรระงับ(ปหานปริวัตตนวายามะ) เพื่อระงับ
ความคิดหรือกระแสจิตที่เป็นพิษ 3) ทุกข์ใดต้องใช้เพียรสร้าง(ภาวนาวายามะ) เพื่อปลูกฝังคุณธรรม
ใหม่ เช่น เมตตา สติ หรือปัญญา 4) ทุกข์ใดต้องใช้เพียรรักษา(อนุรักขณวายามะ) เพื่อธำรงสิ่งดีงามท่ี
เกิดข้ึนไม่ให้เสื่อมถอย 

โดยสรุป การเข้าใจลักษณะของทุกข์อย่างเป็นระบบจะช่วยให้การใช้สัมมาวายามะไม่เป็น
เพียงความเพียรที่พร่าเลือน แต่เป็นความเพียรที่มุ่งตรง เป้าชัด และสอดคล้องกับธรรมชาติของทุกข์
แต่ละประเภท เมื่อรู้ชัดดังนี้แล้ว การข้ามผ่านทุกข์จึงไม่ใช่เรื่องเลื่อนลอย หากเป็นกระบวนการที่เริ่ม
จากความรู้เท่าทันอย่างมีปัญญา 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
643 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

บ่อเกิดของความทุกข์ 
ความทุกข์ในชีวิตมนุษย์เกิดขึ้นจากหลายปัจจัยทั้งที่เป็นเงื่อนไขภายนอก เช่น ความยากจน 

การสูญเสีย ความไม่เท่าเทียม และแรงกดดันจากบทบาททางสังคม และที่เป็นเงื่อนไขภายใน เช่น 
ความรู้สึกผิด ความเปลี่ยวเหงา ความไม่พึงพอใจในตนเอง สิ่งเหล่านี้คือบ่อเกิดของทุกข์ใน มิติทางโลก 
ซึ่งสามารถมองผ่านกรอบจิตวิทยา สังคม และเศรษฐกิจร่วมสมัยได้อย่างชัดเจน ในขณะเดียวกัน
พระพุทธศาสนาได้นำเสนอคำอธิบายเกี่ยวกับ “บ่อเกิดของทุกข์” อย่างเป็นระบบและลึกซึ้ง โดยเริ่ม
จากการจำแนกความทุกข์ตามลักษณะของสภาวธรรมใน ทุกขตาสูตร ซึ่งปรากฏในพระสุตตันตปิฎก 
สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค ว่า (สงฺ.ม. (ไทย) 19/165/95): 

1) ทุกข์โดยสภาวะ คือ ความทุกข์ที่เกิดจากเวทนา เช่น ความเจ็บปวดทั้งกายและใจ เป็น
ทุกข์ธรรมดาสามัญ 

2) ทุกข์โดยสังขาร คือ ทุกข์ที่เกิดจากธรรมชาติของสังขาร ซึ่งถูกปรุงแต่งและแปรเปลี่ยน
ตลอดเวลา 

3) ทุกข์โดยความแปรผัน คือ ความสุขที่ไม่ยั ่งยืน เมื่อหมดไปหรือเปลี่ยนแปลง กลับ
กลายเป็นความทุกข์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546: 87) 

ในทุกขสูตรพระพุทธองค์ได้อธิบายว่า เหตุของความทุกข์เริ่มจาก อายตนะภายใน (ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย ใจ) กระทบกับ อายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์) ทำให้เกิด 
“ผัสสะ” (การรับรู้) ซึ่งนำไปสู่ “เวทนา” (ความรู้สึก) และสุดท้ายก่อให้เกิด “ตัณหา” (ความอยาก) 
อันเป็นต้นเหตุแห่งทุกข์ (สงฺ.นิ. (ไทย) 16/43/88–89) เมื่อพิจารณาเชิงเหตุปัจจัยตาม หลักปฏิจจสมุป
บาท ความทุกข์จึงไม่ได้เกิดขึ้นลอย ๆ แต่สืบเนื่องจากตัณหา ซึ่งพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 3 
ประเภท ได้แก่ 

1) กามตัณหา ความอยากในกามคุณ เช่น รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และการนึกคิด 
2) ภวตัณหา ความอยากมี อยากเป็น เช่น ความทะเยอทะยานทางสถานะ ฐานะ หรือ

ชื่อเสียง 
3) วิภวตัณหา ความอยากไม่เป็น เช่น ไม่อยากแก่ ไม่อยากล้มเหลว ไม่อยากเผชิญความ

สูญเสีย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546: 124–126) 
ตัณหาเหล่านี้ยังได้รับแรงส่งจาก อุปาทาน หรือความยึดมั่นถือมั่น ซึ่งพระธรรมปิฎก (ป.อ. 

ปยุตฺโต, 2546 : 126–128) ได้จำแนกไว้ 4 ประเภท ได้แก่ 
1) กามุปาทาน ยึดมั่นในกามคุณทั้ง 5 
2) ทิฏฐุปาทาน ยึดมั่นในความเห็นของตนโดยไม่เปิดใจ 
3) สีลัพพตุปาทาน ยึดในพิธีกรรมหรือลัทธิโดยปราศจากปัญญา 
4) อัตตวาทุปาทาน ยึดในความเป็นตัวตนอย่างม่ันคง 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
644 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

หากมองในมิติทางโลกจะเห็นได้ว่าตัณหาและอุปาทานเหล่านี้ได้สะท้อนอยู่ในชีวิตประจำวัน
ของผู้คน เช่น ความฟุ้งเฟ้อในการบริโภค การแข่งขันทางเศรษฐกิจ การยึดติดในสถานะ และการ
หลีกเลี่ยงความทุกข์ด้วยการเสพสื่อ สิ่งเสพติด หรือแม้แต่ความหลงตัวเองผ่านโลกออนไลน์ ซึ่งทั้งหมด
นี้ล้วนเป็นรูปธรรมของความทุกข์ท่ีก่อโดยเงื่อนไขภายในและภายนอกอย่างประสานกัน 

กล่าวโดยสรุป บ่อเกิดของความทุกข์ในพระพุทธศาสนา มิได้จำกัดอยู่แค่ในปรัชญา หากแต่
สามารถอธิบายได้ในเชิงจิตวิทยา สังคม และพฤติกรรมปัจจุบันอย่างลึกซึ้ง การเข้าใจความทุกข์ในทั้ง
สองมิตินี้ คือ กุญแจที่จะนำไปสู่การวางแนวทางคลี่คลาย และการข้ามผ่านความทุกข์อย่างมีสติ ด้วย
การใช้เครื่องมือเช่น สัมมาวายามะ เป็นพลังขับเคลื่อนภายใน 

การจัดการกับความทุกข์ตามแนวพุทธ 
เมื่อเข้าใจทั้งลักษณะและบ่อเกิดของความทุกข์อย่างรอบด้านแล้ว ขั้นตอนต่อไปคือ การ

แสวงหาแนวทางจัดการกับความทุกข์อย่างมีประสิทธิภาพ พระพุทธศาสนาเสนอวิธีการนี้อย่างเป็น
ระบบภายใต้กรอบ อริยสัจ 4 ซึ่งประกอบด้วย (1) ความทุกข์ (ทุกขสัจ) (2) เหตุแห่งทุกข์ (สมุทัยสัจ) 
(3) ความดับทุกข์ (นิโรธสัจ) และ (4) ทางแห่งความดับทุกข์ (มรรคสัจ) โดยเฉพาะข้อสุดท้ายคือมรรค
เป็นแนวทางปฏิบัติเพื่อการข้ามผ่านทุกข์โดยตรง ซึ่งแนวทางแห่งมรรคนี้คือ  อัฏฐังคิกมรรค (มรรคมี
องค์ 8) ซึ่งเป็นทางสายกลางที่ไม่หย่อนเกินไป (ปล่อยไปตามตัณหา) และไม่ตึงเกินไป (ทรมานตน) 
ประกอบด้วยองค์ธรรม 8 ประการ ได้แก่ (ตระกูล พุ่มงาม และ สุวัฒสัน รักขันโท, 2564 : 309-324) 

1) สัมมาทิฏฐิ (Right understanding) ความเห็นชอบ คือ ความเข้าใจถูกต้อง โดยบุคคล
ต้องเข้าใจอย่างทั่วถึงว่า ทุกข์นั้นเป็นอย่างไร อย่างหยาบๆ ที่ปรากฏชัดๆ เป็นอย่างไร อย่างละเอียดที่
แอบแฝงอยู่เป็นอย่างไร อะไรเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ จัดการความทุกข์หรือดับความทุกข์นั้นอย่างไร มี
ลำดับขั้นตอนอย่างไร แนวทางให้ถึงความดับทุกข์มีอย่างไร และดำเนินการให้ถึงความดับทุกข์นั้นได้
อย่างไร เป็นต้น  

2) สัมมาสังกัปปะ (Right thought) ความดำริชอบ คือ ความใฝ่ใจอย่างถูกต้องในความ
ทุกข์ท่ีประสบ คิดหาทางออกจากทุกข์อย่างมีสติตามเหตุและผลที่เห็นขอบมาแล้ว เพ่ือให้หลุดพ้นจาก
ทุกข์นั้น  

3) สัมมาวาจา (Right speech) การเจรจาชอบ คือ การสนทนาพูดคุยในสิ่งที่ดีอย่างมีสติ
เป็นคุณ ไม่ก่อให้เกิดโทษอันเป็นเหตุก่อทุกข์แก่ตนเอง  

4) สัมมากัมมันตะ (Right action) การกระทำชอบ คือ มุ ่งกระทำสิ ่งที ่ก่อประโยชน์ 
กระทำสิ่งต่าง ๆ ทางกายอย่างมีสติสัมปชัญญะ เป็นคุณ ไม่ก่อให้เกิดโทษอันเป็นเหตุก่อทุกข์แก่ตนเอง  

5) สัมมาอาชีวะ (Right livelihood) การเลี้ยงชีพชอบ คือ ประกอบอาชีพที่เป็นประโยชน์
แก่ตนเองและสังคมโดยรวม ไม่ประกอบอาชีพที่ทุจริตสร้างปัญหาและความทุกข์แก่ตนเองและผู้อ่ืน  

6) สัมมาวายามะ (Right effort) ความเพียรชอบ คือ การเพียรพยายามอย่างถูกต้อง มี
ความมุ่งม่ันที่จะสร้างความก้าวหน้าแก่ตนเองบนวิถีแห่งความถูกต้องอย่างมีความสุข  



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
645 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

7) สัมมาสติ (Right mindfulness) ความระลึกชอบ คือ การระลึกในใจอย่างถูกต้อง คิด
คำนึงแต่ในสิ่งที่เกื้อหนุนปัญญาที่จะรู้เท่าทันอวิชชาหรือความทุกข์ที่ครอบงำตนเองอยู่  

8) สัมมาสมาธิ (Right concentration) ความตั้งจิตมั่นชอบ คือ การตั้งใจมั่นอย่างถูกต้อง 
เพิ่มความเข้มแข็งแก่จิตใจพอทีจะให้เกิดปัญญาที่สามารถแทงตลอดความทุกข์ เข้าใจความทุกข์ วาง
ท่าทีตนเองต่อความทุกข์อย่างถูกต้อง จนก่อให้เกิดความสุขได้ 

ในที่นี้สัมมาวายามะมีความสำคัญในฐานะเป็นพลังแห่งความเพียรที่ผลักดันการปฏิบัติธรรม
ให้เดินหน้าไปสู่ความดับทุกข์ โดยมิใช่เพียงการอดทนต่อความทุกข์เท่านั้น แต่เป็นการลงมืออย่างมี
ทิศทาง เพื่อเปลี่ยนแปลงสภาวะภายในของตนให้คลี่คลายจากเหตุก่อทุกข์ ได้แก่ ตัณหา อุปาทาน 
และอวิชชา โดยหลักสัมมาวายามะมี 4 ขั้นตอนหลักท่ีเป็นกลไกข้ามผ่านความทุกข์ ได้แก่ 

1. เพียรระวังไม่ให้เกิดอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิด 
2. เพียรละอกุศลธรรมที่เกิดแล้ว 
3. เพียรทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดข้ึน 
4. เพียรรักษากุศลธรรมที่เกิดแล้วให้มั่นคง 
กระบวนการทั้ง 4 นี้ทำให้ผู้ปฏิบัติไม่เพียงหลีกเลี่ยงเหตุแห่งทุกข์ แต่ยังเสริมสร้างความมั่นคง

ของจิตใจ ให้มีศีล สมาธิ และปัญญาอย่างสมบูรณ์ สร้างความเข้าใจโลกและตนเองอย่างถูกต้อง จน
สามารถรับมือกับความทุกข์ได้อย่างมีสติ ไม่หวั่นไหว และไม่ยึดติด 

นอกจากนี้ หากพิจารณาทั้งมรรคมีองค์ 8 โดยรวม จะพบว่าทั้งหมดทำหน้าที่พัฒนากาย 
วาจา ใจ อย่างครอบคลุม โดยสามารถจัดหมวดเป็น 3 หมวดหลัก ได้แก่ 1) ศีล ได้แก่ สัมมาวาจา 
สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ 2) สมาธิ ได้แก่ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ และ 3) ปัญญา 
ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ การฝึกสัมมาวายามะจึงเป็นหัวใจของหมวดสมาธิที่เปรียบเหมือน
กล้ามเนื้อของการปฏิบัติ เป็นความเพียรที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของสัมมาทิฏฐิ ( ความเข้าใจทุกข์อย่าง
ถูกต้อง) และเก้ือหนุนให้เกิดสัมมาสมาธิ (จิตตั้งมั่น ไม่หวั่นไหวต่อความทุกข์) 

โดยสรุป การจัดการกับความทุกข์ในแนวพุทธ ไม่ได้หมายถึงการหลีกเลี่ยงทุกข์หรือเพียง
อดทนต่อทุกข์ หากแต่หมายถึงการเข้าใจทุกข์อย่างลึกซึ้ง เห็นเหตุแห่งทุกข์อย่างชัดเจน และลงมือ
ปฏิบัติตามมรรคด้วยความเพียรชอบอย่างต่อเนื่อง เพื่อคลี่คลายเหตุแห่งทุกข์ให้หมดไป นำไปสู่ความ
สงบ สว่าง และหลุดพ้นอย่างยั่งยืน 

สรุปแนวคิดว่าด้วยเรื่องความทุกข์ 
ความทุกข์เป็นประสบการณ์ร่วมของมนุษย์ ไม่ว่าจะในรูปแบบของความเจ็บปวดทางกาย 

ความเครียด ความผิดหวัง หรือความไม่สมหวังในชีวิตประจำวัน ซึ่งเป็นมิติของทุกข์ในทางโลก ขณะที่
ในพระพุทธศาสนา ความทุกข์ถือเป็นสัจธรรมอันประเสริฐข้อแรกในอริยสัจ 4 ที่ต้องรู้ให้ชัดก่อนจึงจะ
สามารถดับเหตุแห่งทุกข์ได้ ทุกข์มีหลายลักษณะ เช่น ทุกขทุกขตา (ความรู้สึกเจ็บปวด), วิปริณามทุกข
ตา (สุขที่เปลี่ยนเป็นทุกข์), และสังขารทุกขตา (ความไม่เที่ยงของสิ่งปรุงแต่ง) บ่อเกิดของทุกข์ในทาง



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
646 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

ธรรมเริ่มจากอายตนะกระทบอารมณ์ เกิดเวทนา ตัณหา และอุปาทาน เช่น ความอยากได้ อยากเป็น 
หรือการยึดติดในตัวตน แนวทางจัดการกับทุกข์คือการปฏิบัติตามมรรคมีองค์ 8 โดยเฉพาะ 
“สัมมาวายามะ” หรือความเพียรชอบ ซึ่งเป็นการเพียรละสิ่งไม่ดี สร้างสิ่งดี และรักษาจิตใจให้มั่นคง 
การเข้าใจทุกข์ในทั้งสองมิติจึงเป็นพื้นฐานสำคัญของการข้ามผ่านความทุกข์ 
แนวคิดเรื่อง “สัมมาวายามะ” ตามแนวพุทธ 

สัมมาวายามะ หมายถึง พยายามชอบ ได้แก่ ปธาน หรือ สัมมัปปธาน 4 (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556: 216) โดยมีรากศัพท์มาจากคำว่า วายาม หมายถึง ความพยายาม ความ
เพียร (วายม ธาตุในความหมายว่า พยายาม ณ ปัจจัย, ฑีฆะ อ เป็น อา) (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี 
สุรเตโช, 2550 : 601) ในวิภังคสูตรกล่าวถึงสัมมาวายามะ หมายถึง เพียรชอบ หรือ พยายามชอบ 
ได้แก่ เพียรพยายามประคองจิตเพื่อป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น เพื่อละอกุศลที่
เกิดขึ้นแล้ว เพื่อทำบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นมิให้เกิดขึ้น และเพื่อดำรงอยู่ไม่เพียรพยายาม
ประคองจิต ตั้งจิตไว้ เพ่ือไม่ให้อกุศลธรรมอันลามกที่ยังไม่เกิดบังเกิดขึ้น เพ่ือละอกุศลธรรมอันลามกที่
เกิดขึ้นแล้วเลือนหาย ภิยโยภาพ ไพบูลน์ เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ ้นแล้ว (อภิ.วิ. (ไทย) 
35/205/172) 

พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) กล่าวว่า สัมมาวายามะเป็นรูปบาลี ถ้าเป็นสันสกฤตจะ
เป็น ยายามะ ที่มาเป็นคำว่า พยายาม ในภาษาไทย โดยให้ถือเอาความหมายของคำว่าพยายามใน
ภาษาไทย แต่ในภาษาไทยมักจะใช้คำว่า ความเพียร ซึ่งมีไวพจน์มากมาย ได้แก่ ฐิติ ความมั่นคง ยืน
หยัด สู่อยู่ได้ เพราะว่าความเพียรนั้นต้องยืนหยัด สู้อยู่ได้ ปะรักกะปรากรม ปรักมะ คือ ก้าวไป
ข้างหน้า อัปปฏิวาณี ไม่ยอมถอยหลังกลับ จนกว่าจะประสบความสำเร็จ นี้เรียกว่า วายามะ (ออนไลน์)  

หลักการของสัมมาวายามะ หมายถึง หลักความเพียรกระทำกิจ  4 ประการ คือ ระวังมิให้
อกุศลธรรมที่ยังมิได้เกิด เกิดขึ้น ละเสียซึ่งอกุศลธรรมที่ยังเกิดขึ้นแล้ว ทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้
เกิดขึ้น และ เจริญกุศลที่บังเกิดขึ้นแล้วนั้น ให้ยิ่งๆ ขี้นไป ดังปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก 1) ภิกษุใน
ธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งม่ัน เพ่ือป้องกันบาปอกุศลธรรมที่
ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น 2) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต 
มุ่งม่ัน เพ่ือละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 3) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความ
เพียร ประคองจิต มุ่งมั่น เพื่อทากุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น และ 4) ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้าง
ฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่น เพื่อความดำรงมั่น ไม่เลือนหาย ภิญโยภาพ 
ไพบูลย์ เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดข้ึนแล้ว (อภิ.วิ. (ไทย) 35/487/372) 

สภาวธรรมในมรรคมีองค์ 8 ข้อสัมมาวายามะมีลักษณะดังนี้ การปรารภความเพียรทางใจ 
ความขะมักเขม้น ความบากบั่น ความขวนขวาย ความพยายาม ความอุตสาหะ ความทนทาน ความ
เข้มแข็ง ความหมั่น ความมุ่งม่ันอย่างไม่ท้อถอย ความไม่ทอดทิ้งฉันทะ ความไม่ทอดทิ้งธุระ ความเอา
ใจใส่ธุระ วิริยะ วิริยินทรีย์ วิริยพละ สัมมาวายามะ วิริยสัมโพชฌงค์ อันเป็นองค์มรรค นับเนื่องใน



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
647 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

มรรค นี ้เรียกว่า สัมมาวายามะ (อภิ.วิ. (ไทย) 35/492/375) สำหรับลักษณะ 11 ประการของ
สัมมาวายามะ ได้แก่ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2541 : 436) 

1. ปัคคหะ ประคองจิตให้อยู่กับศีล สมาธิ ปัญญา จนถึงมรรคญาณ  
2. ปหานะ ละความเพียรผิดยังจิตให้ตั้งอยู่ในความเพียรชอบ จนกระท่ังถึงมรรคญาณ  
3. อุปัตถัมภนะ อุปถัมภ์ค้ำชูมรรคที่เหลืออีก 7 ให้เป็นมัคคสมังคีจนละกิเลสได้ เป็น สมุจเฉท  
4. ปริยาทานะ ครอบงำความโลภ ความโกรธ ความหลง จนถึงมรรคญาณ  
5. วิโสธนะ ยังใจให้บริสุทธิ์หมดจดจากกิเลสด้วยมรรคญาณ  
6. อธิฏฐานะ ตั้งใจไว้ในศีล สมาธิ ปัญญา จนถึงมรรคญาณ  
7. วิเสสาธิคมรรค เพียรพยายามปฏิบัติจนให้บรรลุคุณวิเศษคือมรรคญาณ  
8. โวทานะ ยังใจให้ผ่องแผ้วจากกิเลสด้วยมรรคญาณ  
9. อุตตริปฏิเวธะ เพียงเจริญวิปัสสนาจนได้รู้แจ้งแทงตลอดมรรคญาณ  
10. สัจจาภิสมยะ เพียรเจริญวิปัสสนาจนได้ตรัสรู้อริยสัจ 4  
11. นิโรเธ ปติฏฐาปนะ ยังใจให้ตั้งอยู่เฉพาะนิโรธ 
กล่าวโดยสรุปแล้ว สัมมาวายามะ หมายถึง ความเพียร ความพยายามที่ถูกต้อง โดยมุ่งเน้นไป

ที่การพยายามป้องกันอกุศลธรรมไม่ให้เกิดขึ้น พยายามละอกุศลที่เกิดขึ้นแล้ว จากนั้นพยายามสร้าง
กุศลธรรมให้เกิดข้ึน และพยายามมุ่งม่ันรักษากุศลธรรมนั้นเอาไว้ 

วิเคราะห์สัมมาวายามะ : กระบวนการข้ามผ่านความทุกข์อย่างสมบูรณ์แบบ 

สัมมาวายามะเป็นองค์ประกอบข้อที่ 6 แห่งมรรคมีองค์ 8 หมายถึง ความเพียรชอบ ซึ่งไม่ใช่
เพียงความเพียรในเชิงแรงกายเท่านั้น แต่เป็นการตั้งมั่นทางจิตที่เป็นระบบต่อเนื่อง และมีทิศทาง
สอดคล้องกับการลด–ละ–เลิกความทุกข์ ซึ่งการประยุกต์ใช้สัมมาวายามะเพื่อข้ามผ่านความทุกข์ จึง
ต้องแยกวิเคราะห์ออกเป็นวงจร 4 เพียร โดยในแต่ละขั้นมีการปฏิบัติเพื่อก้าวผ่านความทุกข์ทั้งใน
ระดับกายภาพและจิตใจ ดังนี้ 

1. ป้องกัน (เพียรระวัง) 
การป้องกัน หรือ เพียรระวัง หมายถึง ความพยายามอย่างมีสติและต่อเนื่องในการระงับเหตุ

แห่งอกุศลธรรมไม่ให้เกิดขึ้นในจิตใจของตน กล่าวคือ มิใช่เพียงแค่หลีกเลี่ยงความชั่วหรือความทุกข์ที่
เกิดขึ้นแล้ว แต่เป็นการวางระบบป้องกันล่วงหน้า เพื่อมิให้เหตุแห่งทุกข์ได้มีโอกาสเกิดขึ้นตั้งแต่ต้น 
โดยมีแนวทางในการปฏิบัติ ได้แก่ 

1) การรักษาศีล 5 อย่างสม่ำเสมอ ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดเท็จ 
และไม่ดื่มสุรา ซึ่งเป็นแนวทางการวางจริยธรรมพื้นฐาน ที่ช่วยควบคุมกายและวาจาให้สงบสุข พร้อม
ทั้งช่วยสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัวและสังคม หากปฏิบัติได้อย่างสม่ำเสมอ จะช่วยลดปัญหา
และความขัดแย้งที่อาจก่อให้เกิดความทุกข์ในอนาคต 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
648 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

2) การจัดระเบียบวินัยในชีวิตประจำวันก็เป็นอีกแนวทางหนึ่งของการเพียรระวัง เช่น การ
นอนตื่นให้เป็นเวลา รับประทานอาหารให้ตรงเวลา และจัดเวลาทำงานและพักผ่อนอย่างเหมาะสม สิ่ง
เหล่านี้แม้ดูเรียบง่าย แต่กลับมีผลต่อสุขภาพร่างกายและจิตใจอย่างมาก เพราะร่างกายที่สมดุลย่อม
ส่งผลต่อจิตใจที่สงบ และจิตใจที่สงบก็จะไม่เปิดโอกาสให้กิเลสแทรกแซง 

3) การลดการกระตุ้นจิตด้วยสื่อ โดยเฉพาะการหลีกเลี่ยงการใช้อุปกรณ์อิเล็กทรอนิกส์
ก่อนนอนอย่างน้อย 2 ชั่วโมง หรือที่เรียกว่าการทำ digital detox ซึ่งส่งผลให้สมองสามารถเข้าสู่
ภาวะผ่อนคลายได้ง่ายขึ้น นำไปสู่คุณภาพการนอนที่ดีขึ้น ลดความเครียด และเพิ่มสมรรถภาพในการ
ดำรงชีวิตในวันถัดไป 

2. ละ (เพียรละ) 
การละ หรือ เพียรละ หมายถึง ความเพียรพยายามที่จะละทิ้งอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วใน

จิตใจ ไม่ปล่อยให้ขยายตัวหรือดำรงอยู่นานจนกลายเป็นเหตุแห่งทุกข์ถาวร การละจึงเป็นกระบวนการ
ตัดวงจรแห่งความทุกข์ในปัจจุบัน โดยมุ่งหยุดพฤติกรรม ความคิด หรืออารมณ์ท่ีเป็นทุกข์ลงอย่างรู้เท่า
ทันและไม่ผลักไส อาศัยทั้งปัญญาและความกล้าหาญในการยอมรับและเปลี่ยนแปลง โดยมีแนวทางใน
การปฏิบัติ ได้แก่ 

1) การดูแลสภาพกาย เช่น หากมีอาการเจ็บปวด ไม่ควรละเลยหรืออดทนจนเกินขีด
ความสามารถ แต่ควรปรึกษาแพทย์หรือผู้เชี่ยวชาญ เพื่อบรรเทาความเจ็บปวดให้เบาบางลง ซึ่งจะ
ส่งผลโดยตรงต่อจิตใจ เพราะกายและจิตเป็นระบบที่สัมพันธ์กัน เมื่อกายเจ็บลดลง จิตก็สามารถเป็น
อิสระจากความหงุดหงิดหรือความเศร้าได้ง่ายขึ้น 

2) ในด้านจิตใจ การเจริญเมตตาภาวนาเป็นอีกแนวทางหนึ่งที่สามารถช่วยลดอกุศลที่
เกิดขึ้นแล้ว เช่น ความโกรธ ความอาฆาต หรือความเครียด การนั่งสมาธิพร้อมกล่าวคำอธิษฐานให้
ตนเองและผู้อ่ืนพ้นจากความทุกข์เป็นเวลาเพียง 10 นาทีต่อวัน ช่วยสร้างพลังจิตด้านบวก และเปลี่ยน
ความรู้สึกด้านลบให้ค่อยๆ สงบลง ซึ่งสามารถสะท้อนผลได้ในระดับทางจิตวิทยา เช่น ระดับคะแนน 
DASS-21 ที่ลดลงในด้านความเครียด วิตกกังวล และโกรธ 

3)  การฝึกให้อภัยผ่านกิจกรรมจดหมายปล่อยวาง โดยให้เขียนระบายความโกรธหรือ
ความเจ็บปวดในใจลงในกระดาษโดยไม่จำเป็นต้องส่งถึงผู้ใด จุดมุ่งหมายคือการปลดปล่อยความรู้สึก
ค้างคา ลดการยึดติดกับอดีต เมื่ออารมณ์เหล่านี้ถูกถ่ายเทออกมาจากจิตใจแล้ว จะช่วยให้ใจคลายทุกข์
และเบาสบายขึ้น 

3. สร้าง (เพียรเจริญ)  
การสร้าง หรือ เพียรเจริญ หมายถึง ความเพียรพยายามในการก่อให้เกิดกุศลธรรมใหม่ใน

จิตใจ เป็นการเปิดพื้นท่ีให้ความสุขงอกงามผ่านการกระทำที่ดีทั้งทางกาย วาจา และใจ โดยไม่เพียงมุ่ง
หมายการหลุดพ้นในเชิงจิตวิญญาณเท่านั้น หากยังรวมถึงการส่งเสริมสุขภาวะที่สมดุลทั้งทางร่างกาย
และจิตใจในชีวิตประจำวันอีกด้วย โดยมีแนวทางในการปฏิบัติ ได้แก่ 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
649 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

1) การทำทานอย่างสม่ำเสมอ โดยการบริจาครายเดือนตามกำลังทรัพย์ ไม่ว่าจะมากหรือ
น้อย ล้วนเป็นการฝึกจิตให้รู ้จักการแบ่งปัน ลดความยึดติดในตัวตนและวัตถุ อีกทั้งยังช่วยสร้าง
ความสัมพันธ์ในชุมชน และส่งผลให้เกิดความสุขจากการให้ ซึ่งความถ่ีของการทำกุศลในแต่ละสัปดาห์
สามารถใช้เป็นตัวชี้วัดพฤติกรรมทางจิตใจที่ดี 

2) การนำเบญจธรรม 5 ได้แก่ ความรู้จักบุญคุณ ความซื่อสัตย์ ความสำรวมระวัง ความ
อดทน และความมีเมตตา มาใช้เป็นหลักในการดำเนินชีวิตและการทำงาน ซึ่งจะช่วยหล่อหลอมจิตใจ
ให้งดงาม ส่งเสริมความสัมพันธ์เชิงบวกกับผู้อื่น และเสริมสร้างทัศนคติที่เหมาะสมในการเผชิญความ
ยากลำบาก เป็นการปลูกฝังความสุขจากภายใน ไม่หวั่นไหวต่อสิ่งกระทบภายนอก 

3) กายภาพ การเดินเร็ววันละ 30 นาทีร่วมกับการฝึกสติแบบเดินจงกรม ถือเป็นการ
รวมกันของการพัฒนากายและใจ การเคลื่อนไหวร่างกายอย่างต่อเนื่องจะช่วยเพิ่มอัตราการเต้นของ
หัวใจ (HR) และปรับสมดุลดัชนีมวลกาย (BMI) ขณะเดียวกัน การฝึกสติระหว่างเดินช่วยให้จิตไม่
ฟุ้งซ่าน อยู่กับปัจจุบันและตระหนักรู้ในอิริยาบถ ส่งผลให้เกิดความสงบและมีพลังใจ 

4. รักษา (เพียรรักษา)  
การรักษา หรือ เพียรรักษา หมายถึง ความเพียรในการธำรงรักษากุศลธรรมที่ได้บำเพ็ญ

มาแล้ว ไม่ให้เสื่อมถอย หรือสูญสลายไปตามกาลเวลา ถือเป็นการประคับประคองสุขภาวะที่ได้สร้างไว้
ให้ยั่งยืน โดยเฉพาะอย่างยิ่งสุขภาวะทางใจซึ่งเปราะบางต่อสิ่งกระทบภายนอกและความผันผวนทาง
อารมณ์ การเพียรรักษาเป็นเสมือนการดูแล “ต้นกล้าแห่งบุญ” ให้เติบโตมั่นคง ไม่หวนกลับไปสู่สภาพ
แห่งอกุศลหรือความทุกข์เดิม โดยมีแนวทางในการปฏิบัติ ได้แก่ 

1) การเขียนบันทึกสติทุกเช้าและเย็น เป็นเครื่องมือที่ช่วยให้เราได้หยุดคิดและหันกลับมา
ดูตนเองในแต่ละวันว่าเรา “คิด พูด ทำ” อะไรลงไปบ้าง เรารู้สึกอย่างไร สิ่งที่ทำลงไปนั้นดีหรือไม่ดี 
ควรแก้ไขหรือสานต่ออย่างไร การเขียนบันทึกเช่นนี้ไม่ได้มีเป้าหมายเพื่อบันทึกเหตุการณ์เพียงอย่าง
เดียว แต่เป็นการสะท้อนใจของตนเอง ทำให้เรารู้เท่าทันอารมณ์ ความคิด และพฤติกรรมของตัวเอง
มากขึ้น เมื่อทำอย่างต่อเนื่อง เช่น วันละ 1–2 ครั้ง จะทำให้จิตใจค่อย ๆ มั่นคง มีสติรู้ตัวเร็วขึ้น ไม่หลง
ตามอารมณ์ได้ง่าย 

2) การประเมินศีลที่เราตั้งใจรักษาในแต่ละวัน ซึ่งสามารถทำได้โดยใช้แบบสอบถามง่าย ๆ 
หรือแบบเช็กว่า วันนี้เราได้รักษาศีล 5 ครบหรือไม่ เช่น เราพูดจริงหรือเปล่า เราโกรธใครโดยไม่รู้ตัว
ไหม เราเผลอทำร้ายจิตใจผู้อื ่นด้วยคำพูดหรือการกระทำไหม การประเมินเช่นนี้จะช่วยให้ เราไม่
หลงลืมเป้าหมายทางจริยธรรมที่ตั้งใจไว้ และช่วยให้เกิดความระมัดระวังตนเองในวันต่อ ๆ ไป เป็น
การสร้างนิสัยรู้ผิดชอบชั่วดีอย่างต่อเนื่อง 

3) การได้เข้าร่วมกลุ่มปฏิบัติธรรม เช่น กลุ่มสวดมนต์ กลุ่มเจริญสติ หรือกลุ่มสนทนาธรรม 
จะช่วยเพิ่มแรงบันดาลใจให้กับเราในการฝึกฝนตนเอง การมีเพ่ือนร่วมปฏิบัติหรือครูแนะนำจะช่วยให้



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
650 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

เราไม่รู้สึกโดดเดี่ยว และมีพลังใจในการเดินบนเส้นทางแห่งธรรม การมีชุมชนที่ให้กำลังใจซึ่งกันและ
กัน ยังเป็นแรงส่งที่สำคัญในการรักษากำลังใจและความตั้งม่ันในทางท่ีดี 

กล่าวโดยสรุปแล้ว สัมมาวายามะ หรือความเพียรชอบ เป็นองค์ประกอบข้อที่ 6 ในอริยมรรค
มีองค์ 8 ซึ่งเป็นกระบวนการฝึกจิตให้ก้าวข้ามความทุกข์อย่างมีระบบ โดยแบ่งออกเป็น 4 ขั้นตอน 
ได้แก่ (1) เพียรระวัง คือการป้องกันอกุศลใหม่ไม่ให้เกิด เช่น รักษาศีล 5 มีวินัยชีวิต และลดสื่อกระตุ้น
จิตก่อนนอน (2) เพียรละ คือการกำจัดอกุศลที่เกิดแล้ว เช่น รักษากายใจด้วยแพทย์ เจริญเมตตา
ภาวนา และฝึกให้อภัยผ่านการเขียนระบาย (3) เพียรเจริญ คือการสร้างกุศลใหม่ เช่น ทำทาน นำ
เบญจธรรมมาใช้ และออกกำลังกายพร้อมฝึกสติ (4) เพียรรักษา คือการธำรงกุศลเดิม เช่น เขียน
บันทึกสติ ประเมินศีลรายวัน และเข้าร่วมกลุ่มปฏิบัติธรรม วงจรทั้งสี่นี้เปรียบได้กับการปลูก รดน้ำ 
พรวนดิน และดูแลต้นกล้าแห่งสุขภาวะอย่างต่อเนื่อง ทำให้การข้ามผ่านความทุกข์ไม่ใช่เพียงการหลีก
หนีหรืออดทน แต่เป็นการสร้างภูมิคุ้มกันทางกายใจด้วยปัญญาและสติอย่างเป็นระบบ 

องค์ความรู้ใหม ่

จากการศึกษาวิเคราะห์เรื่อง “สัมมาวายามะ : กระบวนการข้ามผ่านความทุกข์อย่างสมบูรณ์
แบบ” ผู้วิจัยสามารถสังเคราะห์องค์รู ้ได้เป็นหลัก GAIN คือกรอบแนวคิดที ่ประยุกต์มาจากหลัก
สัมมาวายามะ (เพียรชอบ) ในพระพุทธศาสนา โดยจัดเป็นวงจร 4 ขั้นตอนในการฝึกจิตเพื่อข้ามผ่าน
ความทุกข์อย่างเป็นระบบ ครอบคลุมทั้งการป้องกันทุกข์ การละทุกข์ การสร้างสุข และการรักษาสุข 
โดยคำว่า GAIN ซึ่งแปลว่า “การได้มา” หรือ “การเติบโต” นั้น สื่อถึงผลลัพธ์ของความเพียรที่ถูกต้อง 
คือ ความสงบและความสุขที่ยั่งยืน 

G = Guard (ป้องกัน) หมายถึง การเพียรระวังไม่ให้สิ่งไม่ดีหรืออกุศลธรรมใหม่เกิดขึ้นในจิตใจ 
เช่น การรักษาศีล 5 อย่างสม่ำเสมอ การตั้งวินัยชีวิต เช่น ตื่น–นอนเป็นเวลา รับประทานอาหารให้
เหมาะสม รวมถึงการลดสิ่งยั่วยุทางสื่อ เช่น การงดใช้โทรศัพท์ก่อนนอน เพ่ือไม่เปิดโอกาสให้เกิดความ
ฟุ้งซ่าน เครียด หรือทุกข์โดยไม่จำเป็น 

A = Abandon (ละ) หมายถึง การเพียรละอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว เช่น ความโกรธ ความ
กลัว ความเศร้า โดยการฝึกให้อภัยผู้อื่นผ่านการเขียน “จดหมายปล่อยวาง” การเจริญเมตตาภาวนา
เป็นประจำ และการพึ่งพาแพทย์หรือผู้เชี่ยวชาญเมื่อประสบปัญหาทางร่างกายหรือจิตใจ เพื่อหยุด
วงจรแห่งความทุกข์อย่างเป็นรูปธรรม 

I = Initiate (สร้าง) หมายถึง การเพียรสร้างกุศลใหม่ให้เกิดขึ้นในจิตใจ เช่น การทำทานตาม
กำลัง การใช้หลักเบญจธรรมเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต และการเจริญสติผ่านกิจกรรมประจำวัน 
เช่น เดินจงกรม ฟังธรรม หรือทำงานด้วยใจจดจ่อ สิ่งเหล่านี้ช่วยเสริมสร้างความสุข ความเบิกบาน 
และความหมายในชีวิต 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
651 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

N = Nurture (รักษา) หมายถึง การเพียรรักษาความดีที่มีอยู่แล้วไม่ให้เสื่อมถอย เช่น การ
เขียนบันทึกสติทุกเช้า–เย็น เพื่อสะท้อนตนเองและพัฒนาความรู้ตัว การประเมินศีลรายวันเพื่อรักษา
จริยธรรม และการเข้าร่วมกลุ่มภาวนาเพื่อมีแรงใจและสังคมธรรมในการดำเนินชีวิตที่ดีต่อเนื่อง 

 
ภาพที่ 1  

สัมมาวายามะ : กระบวนการข้ามผ่านความทุกข์อย่างสมบูรณ์แบบ 
บทสรุป 

การศึกษาครั้งนี้มุ่งเน้นการวิเคราะห์และสังเคราะห์ “สัมมาวายามะ” ซึ่งเป็นองค์ประกอบข้อ
ที่ 6 ในอริยมรรคมีองค์ 8 โดยพิจารณาในฐานะกลไกหลักในการข้ามผ่านความทุกข์อย่างเป็นระบบ
และสมบูรณ์ ความทุกข์ที่มนุษย์ประสบในยุคปัจจุบันมีหลายรูปแบบ ทั้งทางกายภาพ จิตใจ สังคม 
และสิ่งแวดล้อม ซึ่งสอดคล้องกับหลักการในพระพุทธศาสนาที่ชี้ให้เห็นว่าอุปาทานขันธ์  5 เป็นทุกข์ 
และทุกข์นั้นมิได้จำกัดอยู่แค่เหตุการณ์ภายนอก แต่มีรากเหง้าอยู่ที่ความยึดมั่น ความไม่รู้ และความ
อยาก อันเป็นสาเหตุของความทุกข์ 

การจะจัดการกับการจัดการกับความทุกข์ที่เกิดขึ้นนั้นสามารถใช้หลักสัมมาวายามะ ที่มี
ลักษณะโดดเด่นคือ เป็นหลักธรรมเพียงข้อเดียวที่เป็นพลังขับเคลื่อนมรรคทั้ง 8 ด้วยลักษณะของความ
เพียรที่มีทิศทางและกระบวนการ อย่างชัดเจน กล่าวคือ มิใช่เพียงการอดทนหรือฝืนทนกับความทุกข์ 



ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2  เมษายน – มิถุนายน  2568                                 Journal of MCU Haripunchai Review 

 
652 

วารสารมจร.หรภิุญชัยปริทรรศน ์  Vol.9  No.2  April – June  2025 
 

แต่คือการลงมือจัดการกับเหตุแห่งทุกข์อย่างเป็นลำดับ 4 ขั้น ได้แก่ (1) ป้องกันอกุศลใหม่ (2) ละ
อกุศลเก่า (3) สร้างกุศลใหม่ และ (4) รักษากุศลเดิม 

จากการวิเคราะห์เชิงพุทธปรัชญาและเชิงปฏิบัติ จึงได้สังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ในชื่อ “หลัก 
GAIN” ซึ่งสรุปวงจรเพียรทั้ง 4 นี้ไว้เป็นโครงสร้างที่นำไปใช้ได้จริงในชีวิตประจำวัน ได้แก่ (1) Guard 
(2) ป้องกันอกุศล (3) Abandon ละอกุศล และ (4) Initiate สร้างกุศล Nurture รักษากุศล ซึ่งหลัก 
GAIN นี้ไม่เพียงยึดหลักสัมมาวายามะตามพระไตรปิฎกอย่างเคร่งครัด แต่ยังสามารถประยุกต์ใช้ได้ทั้ง
ในระดับบุคคลและสังคมร่วมสมัย โดยเน้นการฝึกจิตใจด้วยความเพียรที่มีปัญญาเป็นฐาน 

Referrences 

จารวี พิมพ์สมฤดี. (2552). “การศึกษาความทุกข์ของสตรีในคัมภีร ์พระพุทธศาสนาเถรวาท”. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ตระกูล พุ่มงาม และสุวัฒสัน รักขันโท. (2564). “มองทุกข์ให้สุขได้ตามแนววิถีพุทธ”. วารสาร มจร 
มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์. 7(2), 309-324. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2550). ศัพท์วิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร : เลี่ยงเชียง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ , พิมพ์ครั้งที่ 8. 

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต ฺโต). (2541). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. 

กรุงเทพมหานคร : บริษัทสหธรรมิก จำกัด.   
พระมหาเกษม สณุณโต (ลักษณะวิลาศ). (2534). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องทุกข์ในพระพุทธศาสนา. 

วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพุทธศาสนาและปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย :      
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อภิญวัฒน์ โพธิ์สาน. (2551). พุทธศาสน์แนวปฏิบัติเพื่อชีวิต. มหาสารคาม : สำนักพิมพัมหาวิทยาลัย
มหาสารคาม. 

W. Rahula. (1988). What the Buddha Taught, Bangkok : kurusapha Press. 
 

 


