
บทความวิจยั 

 
การประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในวัฒนธรรมประเพณีการทำบุญ 

สารทเดอืนสิบ เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมไทยปัจจุบัน* 
THE APPLICATION OF BUDDHIST PHILOSOPHY IN MAKING MERIT  

OF THE TENTH MONTH CULTURAL FESTIVAL FOR THE LIFE 
QUALITY DEVELOPMENT IN PRESENT THAI SOCIETY 

 
พระมหาไพศาล ปสนฺนจิตฺโต (โสภา) 
Phramaha Paisan Pasannacitto (Sopa) 

สมบูรณ์ บุญโท 
Somboon Boondo 

สวัสดิ์ อโณทัย 
Sawat Anothai 

วิทยาลัยปรัชญาและการศึกษา มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น 
College of Philosophy and Education, Saint John's University, Thailand 

E-mail: lasawatt@stjohn.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
   บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาความเป็นมาและแนวคิดเกี่ยวกับประเพณี
วัฒนธรรมการทำบุญเทศกาลสารทเดือนสิบ 2) วิเคราะห์พุทธปรัชญาว่าด้วยประเพณี
วัฒนธรรมการทำบุญสารทเดือนสิบ 3) ประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในพิธีสารทเดือนสิบเพื่อการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมไทยปัจจุบัน และ 4) ค้นหาองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนา
คุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคมปัจจุบัน เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร
และงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง วิเคราะห์ด้วยวิธีการวิจัยทางปรัชญาแบบวิภาษวิธี  โดยวิเคราะห์          
เชิงเนื้อหา ผลการวิจัยพบว่า 1) ความเป็นมาและแนวคิด คือ การทำบุญประเพณีวันสารท 
เดือนสิบ เป็นกิจกรรมที ่ปรากฎผลอย่างชัดเจนเกี ่ยวกับคุณธรรม ได้แก่ ความกตัญญู            
ความเสียสละ ความสามัคคี ความอ่อนน้อมถ่อมตน และสะท้อนสังคมไทยกับความเชื่อ             
การทำบุญอุทิศให้แก่บรรพบุรุษและเปตชน 2) ผลการวิเคราะห์พุทธปรัชญาว่าด้วยการทำ       
บุญสารทเดือนสิบ คือ ศึกษาพุทธอภิปรัชญาเรื่องรูป จิต เจตสิก นิพพาน ทิฏฐิ  62 ประการ 
พุทธญาณวิทยาที่ว่าด้วยความรู้ ได้แก่ ความรู้ระดับต้น รู้จากอินทรียสัมผัส ความรู้ระดับกลาง 
รู้ระดับฌานสมาบัติ และความรู้ระดับสูง รู ้ด้วยญาณ 3 คือ รู ้ระลึกชาติ รู ้การตายและเกิด            
ของสัตว์ และรู ้ความสิ้นไปของกิเลส 3) นำพุทธปรัชญาไปประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในพิธี        

 
* Received 10 May 2021; Revised 22 December 2021; Accepted 28 December 2021 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 151 

สารทเดือนสิบ ได้แก่ 3.1) ความกตัญญู 3.2) ความเสียสละ 3.3) ความสามัคคี 3.4) ให้ทาน 
3.5) เบญจศีล - เบญจธรรม 3.6) กุศลกรรมบถ 10 และ 3.7) สัมมาทิฏฐิ และ 4) องค์ความรู้
ใหม่และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคมปัจจุบัน คือ การใช้ชีวิตให้มีคุณค่า 
มีคุณธรรมเป็นประโยชน์ต่อตนเองและสังคม และใส่ใจภูมิปัญญาโดยต่อยอดภูมิปัญญา  
คำสำคัญ: การประยุกต์, พุทธปรัชญา, วัฒนธรรมประเพณีการทำบุญสารทเดือนสิบ,  การ
พัฒนาคุณภาพชีวิต 

 
Abstract 
 The objectives of the research article were: 1 )  study the background and 
concepts of the Tenth Month Cultural Festival. 2 )  analysis of the Buddhist 
philosophy for the Tenth Month Cultural Festival. 3 )  apply of the Buddhist 
philosophy for the Tenth Month Cultural Festival for the Life Quality Development 
in Present Thai Society. And 4 )  create new knowledge and development pattern 
for the Life Quality Development in Present Thai Society. This research was a 
qualitative research by studying information from documents and research. To 
analysis by dialectical philosophical research method by using content analysis 
summarized as an overview. The results of the study revealed that: 1) background 
and concepts are merit making in the Tenth Month Cultural Festival, activity that 
shows clear results on morality. The concept of the Tenth Month Cultural Festival 
about moral such as gratitude, sacrifice, unity, humility, and reflects Thai society 
and the beliefs of making merit and dedicating to Petra, 2) analysis of the Buddhist 
philosophy for the Tenth Month Cultural Festival are study of Buddhist 
metaphysics on the form of image, mind, chetsik, nirvana, 62 Dissections. The 
epistemology of Buddhism of knowledge consists primary level of knowledge is 
caused by the organic senses, Intermediate level of knowledge is caused by the 
meditative level, and high level of knowledge is caused by the 3 wisdom are 
patriotism, death of animals, and desire to die, 3) apply of the Buddhist philosophy 
for the Tenth Month Cultural Festival include 3.1) Gratitude, 3.2) Sacrifice,             
3.3) Unity, 3.4) Giving, 3.5) Benjasin - Benjatham, 3.6) Charity 10, 3.7) Sammatithi, 
and 4 )  create new knowledge and development pattern for the Life Quality 
Development in Present Thai Society are living with value Have morals for the 
benefit of oneself and society And paying attention to wisdom by extending the 
wisdom. 



152 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.1 (January 2022) 

Keywords: Application, Buddhist Philosophy, Tenth Month of Cultural Festival, 
Life Quality Development  
 
บทนำ 
  “ประเพณี” ตามพจนานุกรมภาษาไทยฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ได้ให้คำ
นิยามไว้ว่า “น. สิ่งที่นิยมถือประพฤติปฏิบัติสืบ ๆ กันมาจนเป็นแบบแผน ขนบธรรมเนียม หรือ
จารีตประเพณี.” คำว่า “วันสารท” หมายถึง วันทำบุญสิ้นเดือน 10 ดังนั้น วันสารท เป็นวัน
แห่งความยินดีทั้งผู้ให้และผู้รับ ผู้ให้ หมายถึง ผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ได้ทำบุญอุทิศให้แก่ผู้วายชนม์ 
ผู้รับ หมายถึง ผู้ที่ละจากโลกนี้ไปแล้วและไปตกทุกข์ยากลำบาก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) 
การที่ผู้ยังมีชีวิตอยู่ระลึกนึก และคิดทำบุญกุศลอุทิศให้ผู้วายชนม์นั้น ถือว่าเป็นสำนึกท่ีดี เพราะ
เมื่อได้จากไปแล้วนั้น ไม่มีผู้ใดทราบว่า ชีวิตภายหลังตายของเขาเหล่านั้นเป็นอย่างไร มีสุขหรือ
ทุกข์เพียงใด เมื่อโอกาสวันสารทมาถึง ซึ่งในหนึ่งปี มี 2 ครั้ง คือ วันรับเปรต ตรงกับวันแรม              
1 ค่ำ เดือน 10 และวันส่งเปรตตรงกับวันแรม 15 ค่ำ เดือน 10 ทั้งวันรับและวันส่ง ถือเป็น
ประเพณีปฏิบัติกันมา เป็นความพร้อมใจกันปฏิบัติ ซึ่งแตกต่างจากจารีตที่ต้องปฏิบัติ หากไม่
ปฏิบัติ ถือว่าผิดจารีต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2556) ซึ ่งพจนานุกรมได้ให้
ความหมายของคำว่า rite หมายถึง ประเพณี การกระทำ เกี่ยวกับพิธีกรรม การกระทำที่มี
รูปแบบ ข้อปฏิบัติ กระบวนการปฏิบัติจริง ๆ ประเพณีทำบุญวันสารท (สารท แปลว่า เป็นที่
ย ินดี) เป็นประเพณีที ่ปฏิบัต ิส ืบต่อกันมา (Diana Treffry, Additional Director, 2001)             
จากความเชื่อของชาวพุทธซึ่งเกิดจากการที่พระเจ้าพิมพิสารไปกราบทูลพระพุทธเจ้าเรื ่องที่
พระองค์ได้ยินเสียงประหลาด ๆ ในยามค่ำคืน พระพุทธเจ้าจึงตรัสต่อพระเจ้าพิมพิสารให้ทรง
ทราบว่า เสียงนั้นที่พระองค์ได้สดับนั้น แท้จริงเป็นเสียงพระญาติของพระองค์ที่มาขอส่วนบุญ 
เนื่องจากพระญาติเหล่านั้นไปตกทุกข์ได้ยากในนรก มีชีวิตเป็นอยู่อย่างยากลำบาก แม้จะเอ่ย
คำพูดออกมา ก็ไม่สามารถเปล่งออกมาได้เต็มปากเต็มคำ ดังที่พระมหาบพิตรได้สดับมา คือ         
คำกล่าวที่ว่า ทุชฺชีวิตํ...มีการกล่าวไว้ในคัมภีร์มงฺคลตฺถทีปนี (ปฐโม ภาโค)  (พุทธโฆสาจารย์, 
2539) พระพุทธเจ้าได้แสดงให้ปรากฏแด่พระเจ้าพิมพิสาร พระเจ้าพิมพิสารเมื่อทรงหลั่งน้ำ
ทักษิโณทก ได้อุทิศว่า “ขอให้ผลทานนี้จงมีแก่ญาติทั้งหลายของข้าพเจ้า” ในขณะนั้นเอง          
สระโบกขรณีท้ังหลายที่ถูกดอกปทุมปกปิดไว้ บังเกิดแล้วแก่เปรตเหล่านั้น เปรตเหล่านั้นทั้งอาบ
ทั้งดื่มในสระนั้น ได้ระงับความทุกข์ทรมานและความหิวโหย มีวรรณะดั่งทองคำ พระราชาถวาย
โภชนาหาร คือ ข้าวยาคุและ ของขบเคี้ยว ได้อุทิศให้เปรตเหล่านั้น โภชนะ คือ ข้าวยาคุและ
ของขบเคี้ยวอันเป็นทิพย์ เปรตเหล่านั้นบริโภคโภชนะเหล่านั้น ได้มีอินทรีย์อิ่มเอิบ ได้ถวายผ้า
และเสนาสนะ อุทิศให้แล้ว เครื่องตกแต่ง สมบัตินั้นทั้งปวงได้ปรากฎเหมือนดังที่พระศาสดา
ทรงอธิษฐาน พระเจ้าพิมพิสารทรงทอดพระเนตรสมบัตินั ้นทรงปลื้มพระทัยยิ ่งนัก (สุ.ขุ. 
18/14/-25/153-154) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)  



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 153 

  จากเรื ่องราวเกี ่ยวเปรตผู ้เป็นญาติของพระเจ้าพิมพิสารที ่พระพุทธเจ้าตรัสแก่              
พระพิมพิสารนี้ กลายเป็นตำนานของการทำบุญอุทิศที่นิยมกระทำกันเนื่องในวันสารท เดือนสิบ
ของทุกปีในสังคมไทย ประเพณีสารทไทยเดือนสิบ (วัฒนธรรมไทย, 2562) พระยาอนุมานราชธน
ได้สันนิษฐานว่า น่าจะมาจากคติของอินเดีย เกี่ยวกับผลแรกได้ของการเก็บเกี่ยวข้าวในฤดูสารท 
หร ือช ่วงฤด ูใบไม ้ร ่วงของบางประเทศ จะตรงก ับเด ือน 10 ทางจ ันทรคต ิของไทย                     
ในความเป็นจริง ช่วงนี้ ยังมิใช่ช่วงเก็บเกี่ยวข้าว แต่มีผลไม้บางอย่างถึงฤดูการออกผล เมื่อทาง
ไทยรับเอาความเชื่อนี้มา จึงมีการเปลี่ยนใช้ข้าวเก่าทำเป็นข้าวเม่า ผสมกับถั่ว งา และสิ่งอ่ืน  
ทำเป็นขนมกระยาสารท ในช่วงเริ่มต้นคงมีการนำอาหารเหล่านี้ไปสังเวยเทวดา ตลอดถึงผีสาง 
นางไม ้ตามความเชื่อดั้งเดิม เมื่อชาวไทยหันมานับถือพระพุทธศาสนาได้เปลี่ยนให้เข้ากับความ
เชื่อในพระพุทธศาสนามาทำบุญกับพระสงฆ์ เมื่อทำบุญแล้วมีการอุทิศส่วนบุญกุศลแก่บรรพ
บุรุษผู้ล่วงลับไปแล้ว นอกจากนี้ การทำบุญเดือนสิบกระทำกันในหลายภูมิภาค เช่น ภาคอีสาน 
เรียกว่า บุญข้าวสาก หรือสลากภัต เป็นหนึ่งในฮีดสิบสอง อันเป็นการทำบุญอุทิศให้ผู้ตายหรือ
เปรต โดยข้าวสากจะทำด้วยข้าวเม่า ข้าวพอง ข้าวตอก คลุกเข้ากันผสมกับน้ำตาล น้ำอ้อย ถั่ว 
งา มะพร้าว มีลักษณะคล้ายกระยาสารทของภาคกลาง โดยนิยมทำกันราวกลางเดือนสิบ พิธี
สารท นอกจากเป็นประเพณีของชาวไทยทั่วไปแล้ว แม้ในส่วนของพระมหากษัตริย์ ที่เรียกว่า 
พิธีหลวง ปรากฏว่า มีมาตั้งแต่สมัยสุโขทัย ดังปรากฏ (วัฒนธรรมไทย, 2562) “...ราชบุรุษชาว
พนักงานตกแต่งโรงพิธีในพระราชนิเวศน์ ตั้งก้อนเส้าเตาเพลิงแลสัมภาระเครื่องใช้เบ็ดเสร็จ 
นายนักการระหารหลวงก็เก็บเกี่ยวครรภสาลีและรวงข้าวมาตากตำเป็นข้าวเม่า ข้าวตอกส่ง  
ต่อมเฑียรวังเวรเครื่อง นายพระโคก็รีดน้ำขีรารสมาส่งดุจเดียวกัน ครั้งได้ฤกษ์ รั บสั่งให้จ่า          
ชาวเวรเครื่องทั้งมวลตกแต่งปรุงมธุปายาส ปรุงปนระดมเจือล้วนแต่โอชารส มีขัณฑสกร น้ำผึ้ง 
น้ำอ้อย น้ำตาล นมสด เป็นต้น ใส่ลงในภาชนะ ซึ ่งตั ้งบนเตาเพลิง จึงให้สาวสำอางกวน
มธุปายาสโดยสังเขป ชาวดุริยางค์ดนตรีก็ประโคมพิณพาทย์ ฆ้อง กลอง เล่นการมหรสพ ระเบง
ระบำล้วนแต่นารี และพระเจ้าอยู่หัวพร้อมด้วยราชบริพารนำข้าวมธุปายาสไปถวายพระมหา
เถรานุเถระ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
  ครั้นสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ก็ได้สืบประเพณีพระราชพิธีสารทมาจัดทำ ในรัชกาลที่ 1      
มีพระราชพิธีสารทกวนข้าวทิพย์ รัชกาลต่อมา ได้ทำบ้าง งดบ้าง จนถึงพุทธศักราช 2470           
ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 7 โปรดเกล้าให้ตั้งการพระราชพิธี
สารท จนกระทั่งในปัจจุบัน ประเพณีวัฒนธรรมสารทเดือนสิบยังคงนิยมจัดขึ้นในประเทศไทย 
เพียงแต่เรียกชื่อแตกต่างกันออกไป ปัจจุบันจากการสืบทอดประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญ
เทศกาลสารทเดือนสิบได้พบปัญหา (พระนิคม ธมฺมธโร (พงษ์สมุทร), 2556) ได้แก่  
   1. ปัญหาความไม่เข้าใจหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าที ่ถ ูกต้อง  แม้ว่า
สังคมไทย ประชาชนนับถือพระพุทธศาสนา แต่มิได้หมายว่า ทุกคนมีความรู ้ที ่ถ ูกเกี ่ยว



154 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.1 (January 2022) 

พระพุทธศาสนา เพราะประชาชนส่วนใหญ่มักทำตามกันมาตามที่ได้รับฟังมา ทั้งที่ในความ      
เป็นจริงยังเป็นความเข้าใจเพียงผิวเผิน  
   2. ปัญหาการอยู่ร่วมกันในสังคม การอยู่ร่วมกันยังมีปัญหามากมาย ต้องอาศัย
หลักคุณธรรมมาพัฒนาคน เพื ่อทำให้สังคมน่าอยู ่ มีความสุข มีหลักคุณธรรมอะไรบ้า งที่
จำเป็นต้องนำมาใช้ในสังคม  
   3. ปัญหาครอบครัว ทุกวันนี้ ปัญหาครอบครัว เป็นปัญหาที่นับวันจะเพิ่มพูน
ยิ่งขึ้น เช่น ปัญหาครอบครัวแตกแยก หรือปัญหาหย่าร้าง ปัญหายาเสพติดที่คนในครอบครัว
เกี่ยวข้อง  
   4. ปัญหาความเห็นแก่ตัว ความเห็นแก่ตัวเป็นปัญหาใหญ่ของมนุษย์ ตราบใด
ที่มนุษย์ยังมีความเห็นแก่ตัว ปัญหาก็จะเกิดต่อไป เพราะความเห็นแก่ตัวเป็นรากเหง้าของ
ปัญหาทุกอย่าง  
   5. ปัญหาการมองไม่เห็นคุณค่าของวัฒนธรรมที่ดีงาม วัฒนธรรมเป็นมรดก
ทางภูมิปัญญาของมนุษย์ที่ได้รับการถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษ แต่ปัจจุบันวัฒนธรรมถูกละเลย 
ทอดทิ้ง ไม่ให้ความสำคัญ  
   6. ปัญหาการประพฤติผิดศีลธรรม ท่านพุทธทาสภิกขุพยายามเรียกร้องให้คน
ถอยหลังเข้าคลอง คือ คลองศีลธรรม สิ่งที่จะช่วยให้โลกรอดพ้นจากความวินาศ คือ ศีลธรรม 
การประพฤติผิดศีลธรรม  
  จากปัญหาดังกล่าวยังปรากฏให้เห็นว่าในสังคมไทยในปัจจุบันการสืบทอดประเพณี
วัฒนธรรมการทำบุญเทศกาลสารทเดือนสิบประเพณีบุญสารทเดือนสิบสะท้อนความเป็นตัวตน
ของคนภาคใต้ โดยผ่านทัศนะของคนในและคนนอกทั้งในแง่บวกและแง่ลบ ทัศนะในแง่บวก 
คือ เป็นผู้ที่มีความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษ มีความรักและสามัคคีกัน ยึดมั่นในหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา ทัศนะในแง่ลบคือ การมองไม่เห็นคุณค่าของวัฒนธรรมที่ดีงาม วัฒนธรรม
เป็นมรดกทางภูมิปัญญาของมนุษย์ที ่ได้รับการถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษ  ผู ้ว ิจัยได้เห็น
ความสำคัญของปัญหาและสนใจที่ศึกษาโดยนำหลักพุทธปรัชญามาประยุกต์ใช้ในพิธีสารท
เดือนสิบ เพื่อให้ชีวิตมีเป้าหมายและวิธีคิดไปสู่เป้าหมาย รวมถึงการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้เกิด
สมดุลและช่วยสังคมให้มีสันติสุข  
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาความเป็นมาและแนวคิดเกี่ยวกับประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญเทศกาล
สารทเดือนสิบ 

2. เพ่ือวิเคราะห์พุทธปรัชญาว่าด้วยประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญสารทเดือนสิบ  
3. เพื่อประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในพิธีสารทเดือนสิบเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตใน

สังคมไทยปัจจุบัน  



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 155 

4. เพื่อค้นหาองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคม
ปัจจุบัน 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่อง การประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในวัฒนธรรมประเพณีการทำบุญสารทเดือน
สิบเพื ่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมไทยปัจจุบัน  ใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research) โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร นำมาวิเคราะห์และเชื่อมโยงประเพณีวันสารทไทย 
โดยมีข้ันตอนการวิจัย ดังนี้ 
   แหล่งข้อมูล คือ 1) ข้อมูลเอกสารชั้นต้น ได้แก่ พระไตรปิฎก คัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา เช่น พระไตรปิฎก ฉบับภาษาไทย และฉบับภาบาลี ตลอดถึงคัมภีร์อรรถกถา 
ฎีกา และคัมภีร์ปกรณ์วิเสส คัมภีร์มังคลัตถทีปนี และคัมภีร์วิสุทธิมรรค และ 2) ข้อมูลเอกสาร
ชั้นรอง ได้แก่ บทความ และงานวิจัยเกี่ยวกับพุทธปรัชญา พุทธอภิปรัชญา พุทธญาณวิทยา 
พุทธจริยศาสตร์ พุทธสุนทรียศาสตร์ และวันสารทเดือนสิบ  
   เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย คือ ตารางการวิเคราะห์เนื้อหา  
   การเก็บรวบรวมข้อมูล คือ แบ่งวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลออกเป็น 3 ระยะ 
ได้แก่ ระยะที่ 1 ความเป็นมาของประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญเทศกาลสารทเดือนสิบ              
ระยะที่ 2 วิเคราะห์แนวคิดเกี่ยวกับประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญเทศกาลสารทเดือนสิบ  และ
พุทธปรัชญาที่ไปประยุกต์ใช้ และระยะที่ 3 ค้นหาองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนา
คุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคมปัจจุบัน และทำการบันทึกข้อมูลลงตารางการวิเคราะห์เนื้อหา  
   การวิเคราะห์ข้อมูล คือ วิเคราะห์ด้วยหลักฐานหรือเอกสารที่เชื่อถือได้ แล้ว
นำมาวิเคราะห์ด้วยวิธีการวิจัยทางปรัชญาแบบวิภาษวิธี และการหาเหตุผลด้วยการใช้
วิจารณญาณ โดยวิเคราะห์เชิงเนื้อหา  

 
ผลการวิจัย 
  1. การศึกษาความเป็นมาและแนวคิดเกี่ยวกับประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญเทศกาล
สารทเดือนสิบ พบว่า  
  ความเป็นมาเก่ียวกับประเพณีวัฒนธรรมสารทเดือนสิบ 
  เป็นวันทำบุญกุศลอุทิศให้แก่บรรพบุรุษ ตรงกับเดือน 10 รวมถึงเป็นวันรับเปรต          
ซ่ึงตรงกับวันแรม 1 ค่ำ เดือน 10 และวันส่งเปรตตรงกับวันแรม 15 ค่ำ เดือน 10 ทั้งวันรับและ
วันส่งถือเป็นประเพณีที่ปฏิบัติกันมา ประเพณีวัฒนธรรมที่มีความสำคัญต่อพระพุทธศาสนา 
เพราะหลักคำสอนได้กลายเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับวิถีชีวิต เช่น ความกตัญญู ความเอ้ืออาทร 
ความสามัคคี ความเสียสละ การเคารพผู้ใหญ่ ทำให้เกิดความรักความผูกพันของบุคคลใน
ครอบครัว ชุมชน ซึ่งมีแนวคิด มีดังนี้  



156 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.1 (January 2022) 

   1.1 แนวคิดเก่ียวกับประเพณีวัฒนธรรมวันสารทเดือนสิบ  
   กล่าวถึงความเชื่อเรื่องบุญสารทเดือนสิบเป็นประเพณีที่วิวัฒนาการมาจาก
ประเพณี “เปตพลี” ของศาสนาพราหมณ์ อันเป็นประเพณีที่จัดทำขึ้นเพื่ออุทิศส่วนกุศลให้แก่
ผู้ตาย ปฏิบัติต่อเนื่องมาในอินเดียก่อนสมัยพุทธกาล เมื่อชาวไทยหันมานับถือพระพุทธศาสนา 
ได้ปรับเปลี่ยนให้เข้ากับความเชื่อที่สอนกันในพระพุทธศาสนา ได้หันมาทำบุญกับพระสงฆ์ โดย
การอุทิศส่วนบุญกุศลแก่บรรพบุรุษผู้ล่วงลับไปแล้ว นอกจากนี้ การทำบุญเดือนสิบได้กระทำกัน
ในหลายภูมิภาค เช่น ภาคอีสานเรียกว่า บุญข้าวสาก ภาคเหนือเรียกว่า ทำบุญสลากภัตต์           
เป็นหนึ่งในฮีดสิบสอง ภาคกลางเป็นการทำบุญอุทิศให้ผู้ตายโดยกวนกระยาสารท ส่วนภาคใต้
ถือกันเป็นประเพณีบุญใหญ่ประจำปี จัดกันทุกหมู่บ้าน อำเภอ จังหวัด  
   1.2 กิจกรรมเนื่องในวันสารทเดือนสิบ 
   กิจกรรมเนื่องในวันสารทเดือนสิบที่สะท้อนออกมาจากประเพณี พิธีการ และ
ความเชื่อเรื่องบุญสารทเดือนสิบ ได้แก่ 1) ความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ที่เชื่อว่าในปลายเดือน
สิบ ปู่ย่า ตายาย ญาติพี่น้องที่ล่วงลับไปแล้ว 2) ความชื่นชมยินดีในโอกาสที่ได้รับผลผลิตทาง
การเกษตร 3) นำผลผลิตการเกษตรไปทำบุญเพื่อเป็นเสบียงในฤดูฝน และ 4) การแสดงความ
รื่นเริงและสนุกสนานประจำปี 
   1.3 แนวคิดเนื่องในวันสารทเดือนสิบ 
   การทำบุญประเพณีในวันสารทเดือนสิบเกิดขึ ้นเพราะลูกหลานมีความ
ประสงค์จะทำบุญอุทิศให้บรรพบุรุษผู้ล่วงลับไปแล้ว เป็นการทำบุญใหญ่ประจำปีในรอบหนึ่งปี  
โดยยึดถือปฏิบัติตามคำสอนในพระพุทธศาสนาและเป็นกิจกรรมที่ปรากฎผลอย่างชัดเจน
เกี่ยวกับคุณธรรม ได้แก่ ความกตัญญู ความเสียสละ ความสามัคคี ความอ่อนน้อมถ่อมตน และ
สะท้อนสังคมไทยกับความเชื่อการทำบุญอุทิศให้แก่บรรพบุรุษและเปตชน 
   1.4 ผลบุญผลกรรมของเปตชน 
   การให้ผลของกุศลกรรมซึ่งเป็นกรรมดี เป็นกรรมขาว จัดเป็นผลบุญ และ      
การให้ผลของอกุศลกรรมซึ่งเป็นกรรมชั่ว เป็นกรรมดำ จัดเป็นผลกรรมหรือผลบาป กรรม
ในทางพระพุทธศาสนา มีทั้งกุศลกรรม กรรมฝ่ายดี อกุศลกรรม กรรมฝ่ายชั่ว และอัพยากตก
รรม จากความเชื่อในเรื่องผลของการกระทำฝ่ายบุญ ย่อมส่งผลให้ไปเกิดในสุคติภูมิ คือ สวรรค์ 
และผลของการกระทำฝ่ายบาป ย่อมส่งผลให้ไปเกิดในทุคติภูมิ คือ นรก 
   1.5 สังคมไทยปัจจุบันกับความเชื่อการทำบุญอุทิศให้เปตชน 
   ความเข้าใจเรื่องบุญ - บาป เป็นความเชื่อพื้นฐานของชาวพุทธ หากดำรงตน
อยู่ในศีลธรรม ใช้ศีลธรรมนำชีวิต ตระหนักในบาป - บุญ คุณโทษ และความเชื่อเรื่องการเวียน
ว่ายตายเกิดของสังคมไทยยังมีอย่างเข้มข้น ชีวิตหลังความตายยังดำรงอยู่ การยอมรับว่า          
โลกหน้ามีอยู่และเป็นที่ยอมรับกันว่า ผู้ที่กระทำความดี เมื่อละจากโลกนี้ไป ย่อมไปเกิดตามภพ
ภูมิที ่ดีที ่เหมาะสมกับการกระทำของตน ๆ เรียกภพภูมินั ้นว่า สุคติภูมิบ้าง มนุษยภูมิบ้าง                 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 157 

ผู้ที่กระทำความชั่ว ย่อมไปสู่ภูมิชั้นต่ำ เรียกว่า ทุคติภูมิ การเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารจึง
เป็นไปตามบุญ - กรรมของแต่ละคน ดังนั้น เมื่อถึงประเพณวีันสารทเดือนสิบนับเป็นเรื่องสำคัญ
สำหรับชาวพุทธในสังคมไทย ที่นิยมทำกิจกรรมต่าง ๆ ที่สะท้อนออกให้รับรู้ ทั้งเรื่องความ
กตัญญูทำบุญอุทิศให้บรรพบุรุษและเปตชนทั้งหลาย  
  2. การวิเคราะห์พุทธปรัชญาว่าด้วยประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญสารทเดือนสิบ  
พบว่า พุทธปรัชญา ที่ค้นพบในประเพณีวันสารทเดือนสิบ คือ หลักการให้ กล่าวคือ อามิสทาน 
ธรรมทาน และอภัยทาน การให้มีความสำคัญมากเพราะสังคมที่ไม่เห็นแก่ตัว มีความสุข
มากกว่าสังคมที่เห็นแก่ตัว คนที่รู้จักแบ่งปัน และพร้อมที่จะให้อภัยผู้อื่น ย่อมมีความรักผู้อ่ืน
เป็นฐานรองรับ ความรักผู้อื่นเป็นเครื่องป้องกันมิให้ความเห็นแก่ตัวเกิดขึ้น ซึ่งพุทธปรัชญา          
ไดแ้บ่งเป็น 4 ประเภท ได้แก่  
   2.1 พุทธอภิปรัชญา เป็นหลักความเป็นจริง หรือยอมรับความมีอยู่จริงของ
นามและรูป เพียงแต่มิได้ถือว่านามและรูปเป็นสิ่งอมตะ แต่นามและรูปเป็นไปตามกฎของไตร
ลักษณ์หรือธรรมนิยาม คือ ความเป็นอนิจจังของสรรพสิ่ง ความเป็นทุกขังของสรรพสิ่ง และ
ความเป็นอนัตตาของสรรพสิ่ง ส่วนความเป็นจริงสูงสุดที่เรียกว่า “ปรมัตถธรรม” คือ นิพพาน 
เป็นความจริงขั้นสุดท้ายหรือความจริงสูงสุดที่หยุดการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฎฎ์ เพราะ
ดับอวิชชา ตัณหา และอุปาทานได้ มีการแบ่งนิพพานออกเป็น 2 ชนิด คือ 1) สอุปาทิเสสนิ
พพาน และ 2) อนุปาทิเสสนิพพาน 
   2.2 พุทธญาณวิทยา เป็นทฤษฎีความรู้ เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญาบริสุทธิ์        
ทำหน้าที่ในการแสวงหาความรู้ แหล่งกำเนิดของความรู้ ธรรมชาติหรือลักษณะของความรู้และ
ความสมเหตุสมผลของความรู้ แบ่งระดับความรู้เป็น 3 ระดับ คือ ระดับต้น หรือผัสสะทั้ง 6 คือ 
ความรู้ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น ความรู้ที่เกิดจากการฟัง “ สุตมย
ปัญญา” ความรู ้ที ่เกิดจากการคิด “จินตามยปัญญา” และความรู ้ที ่เกิดจากการปฏิบัติ 
“ภาวนามยปัญญา” หรือการฝึกฝนตนเองที่เรียกว่า “วิปัสสนา”  ระดับกลาง เป็นความรู้ใน
ระดับฌานสมาบัติ มีความรู ้ในระดับอภิญญา เช่น ทิพพจักษุ ตาทิพย์ ทิพพโสต หูทิพย์            
มโนมยิทธิ แสดงฤทธิ์ได้ เจโตปริยญาณ รู้จิตของผู้อื่น และระดับสูง เป็นความรู้ด้วยญาณ 3 คือ 
ความรู้ระลึกชาติ ความรู้ในการตายและการเกิดของสัตว์ และความรู้ในความสิ้นไปของกิเลส  
   2.3 พุทธจริยศาสตร์ เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยสิ่งที่ควรประพฤติปฏิบัติ หรือทฤษฎี
ทางศีลธรรม นั่นเอง พุทธจริยศาสตร์ แบ่งออกเป็น 3 ระดับ คือ 1) ระดับเบื้องต้น คือ ระดับศีล 5 
2) ระดับกลาง คือ ระดับกุศลกรรมบถ 10 ประการ และ 3) ระดับสูง คือ อริยมรรคมีองค์แปด 
   2.4 พุทธสุนทรียศาสตร์ เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยงามในทรรศนะของพุทธปรัชญา 
ซึ่งความงามในทรรศนะของพุทธเป็นการมองความงามในหลากหลายรูปแบบ เช่น ความงาม
ตามธรรมชาติ ความงามของมนุษย์ ความงามของสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น และความงามของการ
สอนธรรมะ  



158 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.1 (January 2022) 

  3. การประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในพิธีสารทเดือนสิบเพื ่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต          
ในสังคมไทยปัจจุบัน พบว่า  
   3.1 พุทธปรัชญาเรื่องความกตัญญูเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นเรื่องความ
กตัญญูเป็นพุทธปรัชญาที่เด่นชัดในประเพณีวันสารทเดือนสิบ และยังคงมีความสำคัญในสังคม
ปัจจุบัน โดยเฉพาะวัยรุ่นเริ่มให้คุณค่าน้อยลงต่อบุพพการีและบรรพบุรุษของตนน้อยลง การให้
ความสำคัญเรื่องกตัญญูการรู้คุณความดีของบรรพชน ทำให้ความกตัญญูอยู่ในวิถีชีวิต จน
กลายเป็นวัฒนธรรมที่เป็นแบบอย่าง  
   3.2 พุทธปรัชญาเรื่องความเสียสละเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นเครื่องมือใน
การพัฒนาคุณภาพชีวิตประการที่สอง คือ ความเสียสละ เสียสละอะไร จึงจะเป็นการพัฒนา
คุณภาพชีวิต เสียสละแรงกายแรงใจในการทำงานเพื่อส่วนรวม เสียสละทรัพย์สินเงินทองตาม
กำลังของตน ดังนั้น หากต้องการพัฒนาคุณภาพชีวิต จำเป็นต้องกำจัดความเห็นแก่ตัว โดยการ
ฝึกการเสียสละให้เป็นนิสัยติดตัว  
   3.3 พุทธปรัชญาเรื่องความสามัคคีเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นความสามัคคี
ของหมู่คณะ ส่งผลให้เกิดการพัฒนาคุณภาพชีวิตในแง่ของการอยู ่ร่วมกัน ก่อให้เกิดพลัง
สร้างสรรค์ และนำไปสู่ความสำเร็จที่รวดเร็วของการงาน ทั้งยังเป็นแหล่งความสุขเนื่องจากการ
ใช้พลังร่วมกันในการทำงาน พุทธปรัชญาเรื่องความสามัคคีปรากฏชัดเจน เป็นทั้งกายสามัคคี 
วาจีสามัคคี และมโนสามัคคี 
   3.4 พุทธปรัชญาเรื ่องการให้ทานเพื ่อพัฒนาคุณภาพชีว ิต  ซึ ่งทานทั ้ง 3 
ประการ คือ อามิสทาน ธรรมทาน และอภัยทาน มีผลโดยตรงต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต การ
ให้เป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตได้คือ การให้อามิส หรือวัตถุ เช่น  ข้าว ปลา อาหาร ประทีป
ดอกไม้ ยานพาหนะ และเสื้อผ้า นอกจากนี้ ยังมีธรรมทาน คือ การให้ความเป็นเหตุเป็นผล 
และอภัยทาน คือ การให้อภัย การใช้ชีวิตที่มีความสงบสุข  
   3.5 พุทธปรัชญาเรื่องเบญจศีล - เบญจธรรมเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็น
หลักการพัฒนาคุณภาพชีวิต เพื่อบรรลุเป้าหมายสำคัญของชีวิต คือ ความสุขสงบ การดำเนิน
ชีวิตที่ตั้งอยู่บนหลักเบญจศีล คือ ศีล 5 กล่าวคือ งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ งดเว้นจากการลัก
ทรัพย์ งดเว้นจากการประพฤติผิดในกามทั้งหลาย งดเว้นจากการพูดเท็จ งดเว้นจาการดื่มสุรา
และเมรัย - เบญจธรรม คือ การประพฤติตามธรรมะ 5 ประการ คือ มีความเมตตา ปรารถนา
ให้ผู้อื่นมีความสุข มีอาชีวะ เลี้ยงชีวิตโดยชอบ พอใจในคู่ครองของตน พูดคำสัตย์จริง และมี
สติสัมปชัญญะในการดำรงชีวิต และเบญจศีล - เบญจธรรม เป็นเครื่องค้ำประกันความเป็น
มนุษย์ หรือไปเกิดในสุคติภูมิชั้นสูงขึ้นไป ไม่เป็นสัตว์นรก หรือเกิดในทุคตภิูมิ  
   3.6 พุทธปรัชญาเรื่องกุศลกรรมบถ 10 เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต  เป็นการ
ดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสมตามหลักกุศลกรรมบถ 10 ประการ เรียกว่า “กายกรรม 3” 
ได้แก่ 1) การเว้นการฆ่าเบียดเบียนกัน มีเมตตากรุณาช่วยเหลือเกื้อกูลกัน  2) ละอทินนาทาน 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 159 

เคารพกรรมสิทธิ์ในทรัพย์สินของผู้อ่ืน และ3) ละการประพฤติผิดในกามทั้งหลาย ไม่ล่วงละเมิด
ประเวณีทางเพศ 
   3.7 พุทธปรัชญาเรื่องสัมมาทิฏฐิเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต การสร้างสัมมาทิฏฐิ 
หรือสัมมาปัญญา สามารถนำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตได้  โดยอาศัยองค์ประกอบที่เรียกว่า 
“สัมมาทิฏฐิ” สัมมาทิฏฐิอย่างนี้เกิดจากกัลยาณมิตร และอีกประการหนึ่ง คือ การใคร่ครวญ
ด้วยเหตุด้วยผล พิจารณาสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นอย่างรอบคอบรอบด้านด้วยสติปัญญาว่า สิ่งที่
เกิดขึ้นต้องมีเหตุผล พิจารณาให้เห็นว่า อะไรเป็นเหตุ อะไรเป็นผล จนเกิดเป็นปัญญาพัฒนา
ชีวิตได้ เรียกว่า “โยนิโสมนสิการ” 
  4. การค้นหาองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคม
ปัจจุบัน พบว่า องค์ความรู้ใหม่ คือ ประเพณีที่ผ่านการการบ่มเพาะทางปัญญาชนิดสัมมาทฏิฐิ
สามารถพัฒนาคุณภาพชีวิต ส่วนประเพณีที่เพียงทำสืบกันมา ยังเป็นที่สงสัยได้ว่า เป็นคุณมาก
น้อยเพียงใด เพราะยังขาดการตรวจสอบ และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิต คือ ประเพณี + 
สัมมาทิฏฐิ       การพัฒนาคุณภาพชีวิต (RRUD = R ตัวแรก = Rite R ตัวที่สอง = Right U = 
Understanding และD = Development of Life Quality) 

ภาพที่ 2 องค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคมปัจจุบัน 
 

   จากภาพธิบายได้ว่า ประเพณี (Rite) เป็นสิ่งที่ทำกันมา สืบต่อกันมา เชื่อถือกันมาจนลง
ตัว เมื่อทำแล้วปฏิบัติกันแล้วเกิดการยอมรับของสังคม สังคมเชื่อและยึดถือปฏิบัติติดต่อกันมา 
เพราะเป็นสิ่งดีงาม เหมาะสมกับสังคมของตน เป็นความลงตัวในการนำคำสอนลงสู่วิถีของชุมชน
และสังคมนั้น ๆ เพราะได้รับการยอมรับและปฏิบัติกันสืบต่อกันมา การอนุรักษ์รักษาประเพณี
เป็นหนา้ที่ของอนุชนที่ต้องศึกษาเรียนรู้ให้เข้าใจ และธำรงรักษาไว้ เป็นมรดกทางสังคมที่ได้ส่งต่อ
กันมา โดยมีสัมมาทิฏฐิ (Right Understanding) เป็นความเห็นถูกต้อง เป็นปัญญาชนิดหนึ่งที่
จัดเป็นสัมมาปัญญาเพื่อรักษาความถูกต้องให้เป็นไปตามทำนองคลองธรรม และรู้วิธีการปฏิบัติที่
นำไปสู่การดับทุกข์ การนำเอาหลักสัมมาทิฏฐิมาประยุกต์ใช้ในการประพฤติปฏิบัติตามหลัก
อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ได้แก่ 1) สัมมาสังกัปปะ ความดำริชอบ สัมมาวาจา เจรจาชอบ 
สัมมากัมมันตะ การงานชอบ สัมมาอาชีวะ การเลี้ยงชีพชอบ สัมมาวายามะ ความพยายามชอบ 

Rite

Right 
Understan

ding

Developmen
t of Life 
Quality



160 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.1 (January 2022) 

สัมมาสติ ระลึกชอบ สัมมาสมาธิ ตั้งมั่นชอบ จนนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิต (Development 
of Life Quality) คือ การทำให้ชีวิตมีคุณค่า มีศักยภาพในการแก้ปัญหา การดำรงชีวิต และ        
อยู่ร่วมกับสังคมได้ ดังนั้น การพัฒนาคุณภาพชีวิตในพุทธปรัชญาในประเพณีวัฒนธรรมการทำบุญ
สารทเดือนสิบ มีหลักธรรมที่ควรยึดถือและนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาคุณภาพชีวิต เช่น          
ทาน จาค กตัญญู สามัคคีสัมมาทิฐิและกรรม เมื่อนำหลักธรรมนี้มาใช้ในการดำรงชีวิตหรือการอยู่
ร่วมกันในสังคมทำให้ชีวิตมีคุณภาพ ทั้งร่างกายและจิตใจ 
 
อภิปรายผล  
  จากผลการวิจัย สามารถอภิปรายผลได้ดังนี้ 
  ประเพณีวัฒนธรรมที่มีความสำคัญต่อพระพุทธศาสนา เพราะหลักคำสอนได้กลายเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกันกับวิถีชีวิต เช่น ความกตัญญู ความเอ้ืออาทร ความสามัคคี ความเสียสละ การ
เคารพผู้ใหญ่ ทำให้เกิดความรักความผูกพันของบุคคลในครอบครัว ในหมู่บ้าน ในเมือง ในชุมชน 
เมื่อถึงวันประเพณีทำบุญเดือนสิบ ต่างก็หวนกลับคืนสู่ท้องถิ่นของตน ทำให้ประชาชนไม่ลืม
ท้องถิ่นของตน ได้เห็นความรักสามัคคีของคนยังมีความเหนียวแน่น ได้สัมผัสกับความเอื้ออาทร
ของบุคคลต่าง ๆ ที่แสดงออกมาให้ปรากฎแก่ผู้พบเห็น เห็นคล้องกับ พระมหาชัยณรงค์ วรญฺชโย 
(เทศสาย) ที่กล่าวถึง ศีลในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ที่ว่า ศีลในฐานะรองรับกุศลธรรม ได้แก่ 
ไตรสิกขา สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 โพชฌงค์ 7 และศีลในฐานะรองรับ
อริยมรรคมีองค์ 8 เมื่อทราบโทษและอานิสงส์ของศีล ความเศร้าหมอง และ ความผ่องแผ่วแห่งศีล 
การบำเพ็ญศีล ตัวอย่างบุคคลผู้ทุศีล และผู้มีศีล ก็เป็นเหตุให้มีการสำรวมกายวาจาใจ อันจะเป็น
ฐานรองรับคุณงามความดีที่สูงต่อไป เพราะข้อนั้นเป็นเหตุความสุขในชีวิตประจำวัน เมื่อสังคมมี
ความเชื่อชีวิตหลังความตาย โดยเฉพาะอย่างยิ ่ง การต้องไปเกิดในทุคติภูมิ ย่อมไม่เป็นสิ่ง           
พึงประสงค์สำหรับทุกคน และต้องการช่วยญาติผู้ละจากโลกนี้ไปแล้วด้วยเป็นห่วงว่าท่านเหล่านั้น
อาจตกทุกข์ได้ยาก อยากทำบุญอุทิศส่วนบุญส่วนกุศลให้ได้รับส่วนบุญเพื่อปลดเปลื้องญาติ
เหล่านั้นให้จากความทุกข์ยากลำบาก จึงเป็นเหตุผลในการอนุรักษ์ประเพณีทำบุญสารทเดือนสิบ 
(พระมหาชัยณรงค์ วรญฺชโย (เทศสาย), 2558)  
  พุทธปรัชญาเป็นปรัชญาว่าด้วยคำสอนของพระพุทธเจ้าที่มีการอธิบายขยายความตั้งแต่
อดีตกาลจนกระทั่งถึงปัจจุบันกาล พุทธปรัชญาตามแนวปรัชญาบริสุทธิ์ มี 4 ประเภท ได้แก่                
1) พุทธอภิปรัชญา 2) พุทธญาณวิทยา 3) พุทธจริยศาสตร์ และ 4) พุทธสุนทรียศาสตร์ เห็นคล้อง
กับ พระอธิการภัคพงศ์ สิริธมฺโม (พรหมศิริพงศ์) และคณะ กล่าวว่า บุญเดือนสิบนี้มีแนวคิด
อภิปรัชญาที่เชื่อมโยงถึงการอยู่ร่วมกัน ระหว่างภาวะ (Being) หรือปรมัตถสัจจะ และ อภาวะ 
(Non - being) หรือสมมติสัจจะ ซึ่งสภาวะทั้งสองอย่างจะแฝงอยู่ในความเชื่อ ได้แก่ 1) ความเชื่อ
เรื่องเทพผู้มีอำนาจสูงสุด 2) เชื่อเรื่องเปรตภูมิ 3) ความเชื่อเกี่ยวกับการบูชาบรรพบุรุษและสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ประกอบด้วย 3.1) ความเชื่อเรื่องผีปู่ตา หรือวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ 3.2) ความเชื่อเรื่องพญา



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 161 

แถน 3.3) ความเชื่อเรื่องนางไม้และรุกขเทวดา และ 3.4) ความเชื่อเรื่องบุญ บาป นรก สวรรค์           
ในทฤษฎีญาณวิทยา พบว่า ความรู้ถูกเก็บในลักษณะที่เป็นภูมิปัญญาชาวบ้านลูกถ่ายทอดโดย
ปราชญ์ชาวบ้าน มีหลักในการวิเคราะห์ คือ 1) ลักษณะของความรู้  2) บ่อเกิดของความรู้            
3) คุณค่าของความรู้และ 4) เกณฑ์การตัดสินความรู้ และเมื่อใช้ทฤษฎีพุทธจริยศาสตร์ พบว่า  
บุญเดือนสิบมีผลดีที่เกิดต่อปัจเจกบุคคลในการดำเนินชีวิตที่มีความเรียบง่ายและมีความสงบสุข 
และส่งผลต่อวิถีชีวิตชุมชนที่มีการเกื้อกูลในการอยู่ร่วมกันจนทำให้เกิดเป็นสังคมแห่งการพึ่งพา
โดยใช้หลักสังคหวัตถุ 4 เป็นแนวปฏิบัติ (พระอธิการภัคพงศ์ สิริธมฺโม (พรหมศิริพงศ์) และคณะ, 
2563) 
  การประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาในเรื่องความกตัญญู การให้ความสำคัญเรื่องกตัญญูการรู้คุณ
ความดีของบรรพชน ทั้งพ่อแม่ ปู่ ย่า ตายาย ตลอดถึงครู อาจารย์ ที่อบรมบ่มเพาะ เช่น การทำบุญ
ตักบาตรเพ่ืออุทิศส่วนบุญส่วนกุศลให้กับผู้มีพระคุณ การตอบแทนผู้มีพระคุณในวาระสำคัญต่าง ๆ 
การทำให้ความกตัญญูอยู่ในวิถีชีวิตจนกลายเป็นวัฒนธรรมที่เป็นแบบอย่าง เรื่องความเสียสละ  
เป็นเครื่องมือในการพัฒนาคุณภาพชีวิต เรื่องความสามัคคี เป็นความสามัคคีของหมู่คณะ ส่งผลให้
เกิดการพัฒนาคุณภาพชีวิตก่อให้เกิดพลังสร้างสรรค์ และนำไปสู่ความสำเร็จ เรื ่องการให้ทาน         
ซึ่งทานทั้ง 3 ประการ คือ อามิสทาน ธรรมทาน และอภัยทาน มีผลโดยตรงต่อการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิต เรื่องเบญจศีล - เบญจธรรม เป็นหลักการพัฒนาคุณภาพชีวิต เพื่อการดำเนินชีวิตที่ตั ้งอยู่          
บนหลักเบญจศีล คือ ศีล 5 และเบญจธรรม คือ การประพฤติตามธรรมะ 5 ประการ เรื ่อง                
กุศลกรรมบถ 10 เป็นการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสมตามหลักกุศลกรรมบถ 10 ประการ เรียกว่า 
“กายกรรม 3” และเรื่องสัมมาทิฏฐิ การสร้างสัมมาทิฏฐิ สามารถนำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตได้         
โดยสัมมาทิฏฐิเกิดจากกัลยาณมิตร และการใคร่ครวญด้วยเหตุด้วยผล ด้วยสติปัญญา เป็นปัญญาที่
พัฒนาสู่จุดสูงสุดของชีวิต เรียกว่า “โยนิโสมนสิการ” เห็นคล้องกับ พระครูปริยัติกิจวิธาน (ไพสิทธิ์ 
ศรีรอด) ได้กล่าวถึงการประยุกต์ใช้หลักกกาลามสูตรในสังคมไทยปัจจุบัน ที่ว่า แม้จะผ่านกาลเวลา
มาเนิ่นนาน ความคิด ความเชื่อ และพฤติกรรมของสังคมไทย ยังมีความคิด ความเชื่อและพฤติกรรม
ที ่คลุกเคล้า ผสมปนเปอยู ่กับกระบวนทรรศน์ทั ้ง 5 และกาลามสูตรเป็นวิธ ีการวางท่าทีที่
พระพุทธเจ้าทรงแนะนำให้ชาวกาลามชนรู้จักใช้สติปัญญาในการรับฟังเรื่องราวต่าง ๆ ที่ผ่านเข้ามา 
แล้วนำมาพิจารณาถึงเนื้อหาของเรื่องราวนั้น ๆ ว่า มีความสมเหตุสมผลมากน้อยเพียงใด ชาวกาลา
มะต้องพร้อมที่จะรับฟังด้วยใจที่เป็นกลาง มิให้ใช้อคติในการรับฟัง และไม่ด่วนตัดสินใจเชื่อ จนกว่า
จะได้พิจารณาไตร่ตรองรอบด้านแล้ว ว่าดีหรือไม่ดีอย่างไร จึงค่อยตัดสินใจเชื่อ การที่บุคคลเชื่อบุญ
และวิบากแห่งบุญ ย่อมเกื้อหนุนต่อการดำเนินชีวิตให้ดำเนินไปแห่งกุศลกรรมบถ หรือทางแห่ง
ความดี ใจที่น้อมไปในแห่งกุศล เป็นการยกจิตใจให้สูงขึ้น มุ่งมั่นในการกระทำความดี และผลแห่ง
บุญนำไปสู่ชีวิตที่ดีมีความสุข (พระครูปริยัติกิจวิธาน (ไพสิทธิ์ ศรีรอด), 2561)  
  องค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคมปัจจุบันทำให้
รู้ว่าประเพณีเป็นสิ่งที่ทำกันมาสืบต่อกันมา นำไปปฏิบัติกันแล้วเกิดการยอมรับของสังคม  



162 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.1 (January 2022) 

สังคมเชื่อและยึดถือปฏิบัติติดต่อกันมา ได้รับอนุรักษ์รักษาประเพณี และธำรงรักษาไว้ เป็น
มรดกทางสังคมที่บรรพชนได้ส่งต่อกันมา โดยใช้หลักสัมมาทิฏฐิที่เห็นถึงความเห็นถูกต้อง ซึ่ง
เป็นสัมมาปัญญาที่มีเหตุผลสูงสุด คือ รู้ทุกข์ รู้เหตุแห่งทุกข์ รู้ผลของการดับทุกข์และรู้วิธีการ
ปฏิบัติที่นำไปสู่การดับทุกข์ การนำเอาหลักสัมมาทิฏฐิมาประยุกต์ใช้ในชีวิตโดยประพฤติปฏิบัติ
ตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ จนนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตคือ การทำให้ชีวิตมี
คุณค่า มีศักยภาพในการแก้ปัญหา โดยนำหลักคิดหลักธรรมนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนา
คุณภาพชีวิต  
 
สรุป/ข้อเสนอแนะ 
  จากการวิจัยครั้งนี้ สรุปได้ว่า การทำบุญเนื่องในประเพณีวันสารทเดือนสิบ นับเป็น
เรื่องสำคัญสำหรับชาวพุทธในสังคมไทย ที่นิยมทำกันมาเป็นวลาช้านาน ในประเพณีวันสารท
เดือนสิบมีกิจกรรมต่าง ๆ เนื่องในวันสารทเดือนสิบ มีแนวคิดเนื่องในวันสารทเดือนสิบที่ปรากฎ
และสะท้อนออกให้รับรู้ ทั้งเรื่องความกตัญญู ความเสียสละ ความสามัคคี ความอ่อนน้อมถ่อม
ตน และสะท้อนให้เห็นสังคมไทยปัจจุบันกับความเชื่อการทำบุญอุทิศให้เปตชน รวมถึงบุคคลที่
ยังมีชีวิตและผู้ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งผลในการศึกษาในแนวทางพุทธอภิปรัชญาในเรื่องรูป จิต 
เจตสิก นิพพาน รวมทั้งเรื่องทิฏฐิ 62 ประการ พร้อมทั้ งการอธิบายขยายความของท่านพุทธ
ทาสภิกขุ การศึกษาในแนวทางพุทธญาณวิทยา ในระดับระดับต้น คือ ประสาทสัมผัส 
ระดับกลาง คือ การใช้เหตุผล โดยการใช้เครื่องมือเข้ามาช่วยให้ความเชื่อมีเหตุผลมากขึ้น           
ไม่รีบด่วนในการรับข้อมูลตามหลักกาลามสูตรที่พระพุทธองค์ทรงมอบไว้ให้ทั้ง 10 ประการโดย
ขาดเหตุผลมารองรับ ความรู้ระดับสูง หมายถึง ความรู้ด้วยญาณ 3 คือ ความรู้ระดับระลึกชาติ
ได้ ความรู้ในการตายและการเกิดของสัตว์ทั้งหลาย และความรู้ในความสิ้นไปของกิเลส สุดท้าย
เป็นการวิเคราะห์แหล่งกำเนิดของความดีและความชั่ว และวิเคราะห์กรรม 12 ประการตาม
แนวพุทธปรัชญา สำหรับการนำไประยุกต์ใช้เป็นพุทธปรัชญาเถรวาทซึ่งป้องกันความสับสน 
เพราะเวลามีการกล่าวถึงพุทธปรัชญา มีทั้งพุทธปรัชญาฝ่ายเถรวาทและพุทธปรัชญาฝ่าย
มหายาน การเข้าใจพุทธปรัชญาเถรวาท ซึงได้นำไปประยุกต์ใช้ คือ เรื ่องความกตัญญู          
ความเสียสละ ความสามัคคี การให้ทาน เบญจศีล - เบญจธรรม กุศลกรรมบถ 10 และ
สัมมาทิฏฐิ สำหรับองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เหมาะสมกับสังคม
ปัจจุบัน เป็นการนำไปปฏิบัติอย่างต่อเนื ่องจนเกิดการยอมรับของสังคม มีความเชื ่อและ
ประเพณียึดถือปฏิบัติต่อกันมา โดยมีการสอดแทรกคำสอนสู่วิถีของชุมชนและสังคม ได้ปฏิบัติ
สืบกันมาจนกลายเป็นการอนุรักษ์ โดยนำหลักสัมมาทิฏฐิที่เห็นความถูกต้องจนเกิดเป็นปัญญา 
นำไปประยุกต์ปฏิบัติด้วยมหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ จนนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่
ดี ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป ควรศึกษาหาเหตุและความจริงว่า หลักพุทธปรัชญาที่



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2565) | 163 

ปรากฏในช่วงเวลาสามเดือนเกิดคำสอนใดบ้าง และควรแสดงให้เห็นว่า การเปิดโลกของ
พระพุทธเจ้ามีหลักฐานใดที่ทำให้เชื่อได้ มีเหตุผลใดบ้างมารองรับความเชื่อนั้น  
 
เอกสารอ้างอิง 
พระครูปริยัติกิจวิธาน (ไพสิทธิ์ ศรีรอด). (2561). การประยุกต์ใช้หลักกกาลามสูตรในสังคมไทย

ปัจจ ุบ ัน. ใน ด ุษฎ ีน ิพนธ์ปร ัชญาดุษฎีบ ัณฑิต สาขาว ิชาปรัชญาและศาสนา. 
มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น. 

พระนิคม ธมฺมธโร (พงษ์สมุทร). (2556). การศึกษาเปรียบเทียบคำสอนเรื่องศีลในคัมภีร์วิ สุทธิ
มรรคกับคัมภีร์วิมุตติมรรค. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาศาสนา
เปรียบเทียบ. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 37). 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 

พระมหาชัยณรงค์ วรญฺชโย (เทศสาย). (2558). ศีลในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระอธิการภัคพงศ์ สิริธมฺโม (พรหมศิริพงศ์) และคณะ. (2563). การวิเคราะห์ประเพณีบุญ
เดือนสิบในเชิงปรัชญาของชาวบ้านเดื่อ ตำบลบ้านเดื่อ อำเภอเกษตรสมบูรณ์ จังหวัด
ชัยภูมิ. วารสารสถาบันวิจัยพิมลธรรม, 7(1), 15-25. 

พุทธโฆสาจารย์. (2539). วิสุทฺธิมคฺคปกรณํ ปฐโม - ทุติโย ภาโค. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

  . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (เล่มที่ 9). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมภาษาไทยฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. 
กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์. 

วัฒนธรรมไทย. (2562). วัฒนธรรม. เรียกใช้เมื ่อ 14 กันยายน 2562 จาก http: www. 
Culture.go.th/study 

Diana Treffry, Additional Director.  ( 2 0 01 ) .  Collins Thesaurus A-Z.  Grait Britain: 
Harper Collins Publishers. 
 


