
บทความวิจยั 

 
การธำรงรักษาจารีตประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” 

ของกลุ่มชาติพันธุล์าวในจังหวัดชัยนาท* 
THE CONSERVATION OF THE “HEET SIB SONG KONG SIB SEE” 

TRADITIONS OF THE LAO ETHNIC GROUPS IN CHAI NAT PROVINCE 
 

ชวิตรา ตันติมาลา 
Chawitra Tantimala 

มหาวิทยาลัยราชภัฏจนัทรเกษม 
Chandrakasem Rajabhat University, Thailand 

E-mail: chawitra.t@chandra.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาบริบททางวัฒนธรรม ความเชื่อ และความ
เปลี่ยนแปลงจารีตประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 2) วิเคราะห์คุณค่า ความหมาย และระบบความสัมพันธ์ของจารีต
ประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี ่” จากมุมมองของคนในกลุ่มชาติพันธุ์ลาว 3 ) สังเคราะห์
แนวทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาว        
ในจังหวัดชัยนาทด้วยกระบวนการมีส่วนร่วมกับชุมชน เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ ตามระเบียบ
วิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม การเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง 
และการจัดเวทีเสวนา เก็บข้อมูลด้วยวิธีเจาะจง ผู้ให้ข้อมูล 19 คน จากกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง
บ้านเนินขาม และกลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่งบ้านกุดจอก และตัวแทนหน่วยงาน การวิเคราะห์ข้อมูล
ใช้วิธีตามแนวคิดของชาร์มาซ คือ การวิจัยแบบสร้างทฤษฎีจากข้อมูลเชิงชาติพันธุ์วรรณนา  
ผลการวิจัย พบว่า วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท คือ การแต่งกาย การทอผ้า 
ประเพณีวิถีพุทธ อาหาร และภูมิปัญญา ความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท คือ 
วิถีชีวิต เกษตรกรรม สิ่งศักดิ์สิทธิ์ การพยากรณ์ และฤกษ์ยาม ความเปลี่ยนแปลงจารีตประเพณี 
“ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ ์ลาวในจังหวัดชัยนาท คือ ท้องถิ่นภิวัฒน์  และ
ธรรมนูญชุมชน คุณค่า ความหมาย และระบบความสัมพันธ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัด
ชัยนาท คือ ผ้าซิ่น เทศกาลแห่งชีวิต และวัฒนธรรมการ “เอาแรง” สร้างเครือข่าย  แนวทาง 
การธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัด
ชัยนาท สังเคราะห์ได้ 3C คือ ความต่อเนื่อง ความสร้างสรรค์ และความเชื่อมโยง 

 
* Received 2 July 2021; Revised 7 September 2021; Accepted 9 September 2021 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 445 

คำสำคัญ: การธำรงรักษา, จารีตประเพณ,ี ฮีตสิบสอง คองสิบสี่, กลุ่มชาติพันธุ์ลาว 
 
Abstract 
  The objectives of this research article were to 1) investigate the cultural 
context, beliefs, and changes in the “Heet Sib Song Kong Sib See” tradition of 
Lao ethnic groups in Chainat Province from the past to the present. 2) analyze 
the value, definition, and related system of the “Heet Sib Song Kong Sib See” 
tradition., and 3) synthesize guidelines for the preservation of the “Heet Sib Song 
Kong Sib See” tradition of the Lao ethnic groups in Chai Nat province by engaging 
with the community. Qualitative research is conducted according to Participatory 
Action Research (PAR). Data collection techniques include semi-structured 
interviews and focus group discussions. Data were collected by Purposive 
Selected: 19 informants from Lao Wiang ethnic group, Ban Noen Kham and Lao 
Khrang ethnic group, Ban Kut Chok, and representatives of relevant agencies. Data 
were analyzed based on grounded theory in the Ethnography of Charmaz. The 
research results revealed that the culture of Lao ethnic groups in Chainat 
province is dress, weaving, Buddhist traditions, food, and wisdom. The beliefs of 
Lao ethnic groups in Chainat are lifestyle, agriculture, sacred things, prophecy, 
and auspicious time. Changes in the tradition of “Heet Sib Song Kong Sib See” of 
Lao ethnic groups in Chai Nat Province are localization and a community 
constitution. Value, definition, and relationship system of Lao ethnic groups in 
Chai Nat Province is Sorong, festivals and the culture of “Join forces" create a 
network. The conservation for the “Heet Sib Song Kong Sib See” tradition of the 
Lao ethnic groups in Chai Nat province can be synthesized in 3C; that is, 
continuity, creativity, and connectivity 
Keywords: Conservation, Tradition, Heet Sib Song Kong Sib See, Lao Ethnic Group 
 
บทนำ 
  ไทยเป็นประเทศที่ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่ม แต่ละกลุ่มมีความแตกต่างกัน
ทางเชื้อชาติและวัฒนธรรม ความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรมเกิดจากการประกอบสร้าง
ของผู้คนหลายกลุ่มชาติพันธุ์กระจายตัวอยู่ตามภูมิภาคต่าง ๆ ถึง 67 จังหวัด มีจำนวนมากถึง 
56 กลุ่ม ประชากรรวมประมาณ 6,100,000 คน หรือมากกว่าร้อยละ 9.68 ของประชากรทั้ง
ประเทศ (กระทรวงพัฒนาสังคมและความมั่นคงมนุษย์, 2557) โดยสามารถจําแนกพื้นที่ตาม



446 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

ลักษณะการตั้งถิ่นฐานคร่าว ๆ ได้ 4 ลักษณะ คือ กลุ่มตั้งถิ่นฐานบนพื้นที่สูงหรือชนชาวเขา 
กลุ่มตั้งถิ่นฐานบนพื้นที่ราบ กลุ่มชาวเล และกลุ่มอาศัยในป่า ซึ่งกลุ่มพื้นที่ราบนี้เองมีจำนวน
ประชากรมากที่สุด อีกท้ังมีวิถีชีวิตที่กลมกลืนกับคนไทยมากท่ีสุด อาทิกลุ่มชาติพันธุ์ มอญ ไทย
ลื ้อ ไทยทรงดำ ไทยยวน ภูไท ลาวครั ่ง  ลาวแง้ว ลาวเวียง ลาวโซ่ง บรู กูย เขมรถิ ่นไทย                 
ญวน เญอ ชอง เป็นต้น (ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ, 2549) โดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์ลาวใน
จังหวัดชัยนาท ได้แก่ กลุ่มชาติพันธ์ลาวเวียงบ้านเนินขาม และกลุ่มชาติพันธ์ลาวครั่งบ้าน          
กุดจอก ที่มีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่แตกต่างไปจากคนไทยพื้นถิ ่น คือ จารีตประเพณี                  
“ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” อันเป็นแบบแผนการดำเนินชีวิตที่สืบทอดกันมานับแต่บรรพบุรุษเป็น
บรรทัดฐาน (Social Norm) และระเบียบปฏิบัติที่นำไปสู่ความสงบสุขของสังคม (ธวัช ปุณโณ
ทก, 2547) เป็นลักษณะเด่นทางชาติพันธุ์แสดงถึงเอกลักษณ์ที่สืบทอดมาจากบรรพบุรุษทาง
สายเลือด และบรรพบุรุษทางวัฒนธรรม (อมรา พงศาพิชญ์, 2537) 
  ปัจจุบัน กระแสวัฒนธรรมโลกไร้พรมแดน และเทคโนโลยีสารสนเทศที่ผสมผสานกับ
วัฒนธรรมท้องถิ่นส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตของผู้คน ทำให้วัฒนธรรมดั้งเดิมถูกกลืนกลาย
หรือสลายหายไป ส่วนหนึ่งได้ถูกผสมผสานเข้ากับวัฒนธรรมใหม่ผ่านมิติคนนอกร่วมกับคนในจน
กลายเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม (Cultural Identity) รูปแบบใหม่ หากแต่ความเปลี่ยนแปลงนี้
ต้องอาศัยความตระหนักของคนที่เป็นเจ้าของวัฒนธรรมในการเลือกรับและปฏิเสธวัฒนธรรม
บางอย่างของต่างชาติ ไม่เช่นนั้นอาจส่งผลให้วิถีวัฒนธรรม ของบรพบุรุษที่เป็นลักษณะเฉพาะของ
แต่ละชาติพันธุ์สูญหายไปตลอดกาล โดยเฉพาะจารีตประเพณี ภูมิปัญญาท้องถิ่น ซึ่งถือเป็นมรดก
ทางวัฒนธรรมที่ได้ถ่ายทอดกันมาเป็นเวลาช้านาน จากรุ่นสู่รุ่น รวมทั้งพิธีกรรม ความเชื่อและคํา
สอนที่เหมาะกับคนในแต่ละกลุ่มมีพฤติกรรมที่เหมาะสมก็จะกลืนกลายไม่หลงเหลือความแตกต่าง
หลากหลายของวัฒนธรรมโดยเฉพาะมรดกทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่นที่ถ่ายทอดสั่งสม
จากรุ่นสู่รุ่น รวมทั้งพิธีกรรม ความเชื่อ และคําสอนที่เหมาะกับคนในแต่ละกลุ่ม ดังที่ปฏิญญาว่า
ด้วยความร่วมมือทางวัฒนธรรมระดับนานาชาติว่า ทุกวัฒนธรรมมีความสง่างามและคุณค่าซึ่งต้อง
เคารพและรักษา (UNESCO, 2003) 
  จากการทบทวนวรรณกรรมที่ผ่านมายังไม่พบงานวิจัยเกี่ยวกับการธำรงรักษาจารีตและ
ประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี ่” ของกลุ ่มชาติพันธุ ์ลาวในจังหวัดชัยนาท อย่างไรก็ตาม             
มีงานวิจัยที ่เกี ่ยวข้องกับเกี ่ยวกับฮีตสิบสอง คองสิบสี ่ในจังหวัดอื ่นมีอยู ่จำนวนหนึ่ง อาทิ            
การเปลี่ยนแปลงของฮีตสิบสอง คองสิบสี่ ของชาวไทยเชื้อสายลาวในประเทศไทยบริเวณพื้นที่
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภาคตะวันตก กรณีศึกษาตำบลเมืองเก่า อำเภอเมือง จังหวัด
ขอนแก่น พบว่า มีความเปลี ่ยนแปลงไปตามยุคสมัย และวิถีช ีวิตความเป็นอยู ่ รวมทั ้งมี             
การผสมผสานเข้ากับความเชื่อพื้นถิ่น (พระสุขี ชาครธมฺโม (ศรีมาตย์), 2553) เช่นเดียวกับ 
การศึกษาการคงอยู่และการเปลี่ยนแปลงของฮีตสิบสอง คองสิบสี่: กรณีศึกษา หมู่บ้านชำโสม 
จังหวัดปราจีนบุรี  พบว่า การนำฮีตคองมาเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาสังคมได้ คือ                  



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 447 

ความสามัคคีปรองดอง การอนุรักษ์ฟ้ืนฟูฮีตคอง และการจัดการความรู้ (นพดล พรามณี, 2556) 
นอกจากนี้ ยังมกีารเปลี่ยนแปลงของฮีตสิบสอง คองสิบสี่ของชาวไทยเชื้อสายลาวในประเทศไทย
บริเวณพื้นที ่ภาคกลาง กรณีศึกษา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา มีความเปลี ่ยนแปลงไปตาม
ประวัต ิศาสตร์ ภ ูม ิศาสตร์ และกระแสการรื ้อฟื ้นประเพณี เพื ่อส ่งเสริมการท่องเที ่ยว                  
เชิงวัฒนธรรม ประเพณีวัฒนธรรมที่ยังคงอยู ่ในพื ้นที ่ คือ พิธีไหว้ครูบูชาเตา พิธีไหว้พระ
วิษณุกรรม และประเพณีตักบาตรดอกไม้ (บังอร บุญปั้น, 2561) เป็นต้น ซึ ่งแตกต่างจาก
การศึกษาในงานวิจัยนี ้ ที ่มุ ่งเน้นที ่จะแสวงหาความรู้ความจริงเกี ่ยวกับกลุ่มชาติพันธุ์ลาว                  
ในจังหวัดชัยนาท ได้แก่ กลุ่มชาติพันธ์ลาวเวียงบ้านเนินขาม และกลุ่มชาติพันธ์ลาวครั่งบ้านกุดจอก 
ว่ามีบริบททางวัฒนธรรมอย่างไร อัตลักษณ์ใดบ้างที ่ยังคงอยู ่หรือเลือนหายไปตามความ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม และแนวทางทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” 
เป็นอย่างไร ซึ่งดำเนินการวิจัยแบบมีส่วนร่วมกับชุมชน ให้ชาวบ้านเป็นผู้ร่วมคิด ร่วมวางแผน 
และร่วมดำเนินการตั้งแต่ต้นจนจบ เพื่อสร้างอาสาสมัครนักวิจัยชุมชนที่เกิดกระบวนการเรียนรู้
ระหว่างชุมชน สถาบันการศึกษา และหน่วยงานต่าง ๆ โดยสมาชิกของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์มี
บทบาทในการรื้อฟ้ืน แลกเปลี่ยนเรียนรู้ จนกระทั่งเกิดความรู้สึกเป็นเจ้าของผลงาน มีความคิดที่
เป็นระบบ และสามารถจัดการภูมิปัญญาได้ด้วยตนเองไม่ให้เลือนหายไปตามกาลเวลาและบริบท
ของสังคมสมัยใหม่ที่เปลี่ยนแปลงไป  
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพื่อศึกษาบริบททางวัฒนธรรม ความเชื่อ และความเปลี่ยนแปลงจารีตประเพณี     
“ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  
  2. เพื ่อวิเคราะห์คุณค่า ความหมาย และระบบความสัมพันธ์ของจารีตประเพณี          
“ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” จากมุมมองของคนในกลุ่มชาติพันธุ์ลาว  
 3. เพื่อสังเคราะห์แนวทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” 
ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาทด้วยกระบวนการมีส่วนร่วมกับชุมชน 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพดำเนินงานตามระเบียบวิจัยเชิงปฏิบัติการ  แบบมี
ส่วนร่วม (Participatory Action Research: PAR) ผู้วิจัยอาศัยหลักการของการเก็บข้อมูลแบบ
องค์รวม (Holistic approach) (ชาย โพธิสิตา, 2554) โดยมีแผนการทำงานร่วมกับคนในพื้นที่
เป็น 3 ช่วงระยะ ดังนี้ 
  ช่วงต้นน้ำ ดำเนินการวิจัยภาคสนาม (Field Research) โดยมีเกณฑ์การคัดเลือก
ผู้เข้าร่วมการวิจัยเข้าร่วมโครงการ (Inclusion Criteria) คือ เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ลาวที่ได้รับคัดเลือก
จากสำนักบริหารยุทธศาสตร์กลุ่มจังหวัดภาคกลางตอนบน 2 และสำนักงานวัฒนธรรมจังหวัด
ชัยนาท ให้เป็นตัวแทนจัดแสดงมหกรรมวิถีชีวิตกลุ่มชาติพันธุ์ ได้แก่ กลุ่มลาวเวียงบ้านเนินขาม 



448 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

ตำบลเนินขาม อำเภอเนินขาม จังหวัดชัยนาท และกลุ่มลาวครั่ง บ้านกุดจอก ตำบลกุดจอก อำเภอ
หนองมะโมง จังหวัดชัยนาท ผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informant) แบบเฉพาะเจาะจง (Purposive 
Selected) ได้แก่ กลุ่มชุมชน ผู้อาวุโส ปราชญ์ชาวบ้าน ผู้นำชุมชน และชาวบ้านที่เป็นคนไทยเชื้อ
สายลาว ซึ่งเป็นผู้มีความยินดีที่จะให้ข้อมูล และเป็นผู้มีสามารถในการใช้ภาษาสื่อสารถ่ายทอดได้
เป็นอย่างดี 12 คน ฝ่ายวิจัย ได้แก่ อาสาสมัครนักวิจัยชุมชน ผู้วิจัย และผู้เชี่ยวชาญ 5 คน และ
ตัวแทนจากหน่วยงานราชการที่อาศัยอยู่ในพื้นที่ และทำกิจกรรมใกล้ชิดกับกลุ่มชาติพันธุ์ลาวใน
จังหวัดชัยนาทอย่างต่อเนื่อง 2 คนจากนั้นมีการแจ้งรายละเอียดการเข้าร่วมโครงการวิจัยของ
อาสาสมัครนักวิจัยชุมชน ให้เป็นผู้ร่วมคิด ร่วมวางแผน และร่วมดำเนินการตั้งแต่ต้นจนจบ ทำให้เกิด
ความรู้สึกเป็นเจ้าของผลงาน มีความคิดที่เป็นระบบ และสามารถจัดการภูมิปัญญาได้ด้วยตนเอง 
  ช่วงกลางน้ำ จัดประชุมชี้แจงแผนงานและบทบาทหน้าที่ในการทำงานร่วมกันระหว่าง
ทีมวิจัยและอาสาสมัครนักวิจัย เก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง (Semi - 
Structured Interview) ให้พรรณนา ดึงข้อมูลเกี่ยวกับตัวอย่างคำพูดที่แสดงถึงภาษาที่ผู ้ให้
ข้อมูลใช้ในฉากวัฒนธรรม (Folk Term) จากนั ้นวิเคราะห์แบ่งแยกประเภท วิเคราะห์
ส่วนประกอบ และการเปิดเผยประเด็นทางวัฒนธรรม (Discovering Culture Themes) 
(Spradley, J. P., 1979) จัดเวทีเสวนาถอดบทเรียน โดยมีทุกฝ่ายเข้าร่วม และวิเคราะห์ข้อมูล
ตามระเบียบวิธีการวิจัยแบบสร้างทฤษฎีจากข้อมูลเชิงชาติพันธุ์วรรณนา (Grounded theory 
in Ethnography) ตามแนวคิดของชาร์มาซ (Charmaz, K., 2006) โดยมีคนในชุมชนมีส่วน
ร่วม และคืนความรู้สู่ชุมชนด้วยการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ร่วมกัน 
  ช่วงปลายน้ำ จัดประชุมปฏิบัติการ (Workshop) เพื ่อคืนความรู ้ส ู ่ช ุมชน และ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ร่วมกันระหว่างชุมชน เยาวชนจากสถาบันการศึกษา ตัวแทนกลุ่มชาติพันธุ์ 
ตัวแทนจากสำนักงานการศึกษาขึ้นพื้นฐาน (สพฐ.) สภาวัฒนธรรมจังหวัด องค์การบริหารส่วน
ตำบล อำเภอ และจังหวัด องค์กรชุมชน หมู่บ้าน โดยแบ่งบันความรู้ (Knowledge Sharing) 
แนวทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวใน
จังหวัดชัยนาท  

 
ผลการวิจัย 

จากการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลหลักทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์และวิเคราะห์ข้อมูลเบื้องต้นแล้ว 
สามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ 6 ข้อดังนี้ 

1. บริบททางประวัติศาสตร์วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท เดิมมีถิ่นฐานอยู่ที่เมืองเวียงจันทน์ กลุ่มชาติพันธุ์

ลาวครั่ง เดิมมี ถิ ่นฐานอยู่ที ่เมืองภูครั่งหรือเมืองหลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว เมื่อครั้งสงครามถูกกองทัพสยามกวาดต้อน จึงอพยพเข้ามาหลายครั้ง ตั้งแต่สมัย
ธนบุรี รัตนโกสินทร์ตอนต้น และการกวาต้อนชาวลาวครั้งใหญ่ที่สุดช่วง เมื่อครั้งสงครามไทย - 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 449 

เวียดนาม สมัยรัชกาลที่ 2 จึงอพยพมาอยู ่บริเวณภาคกลางของประเทศไทย แถบเมือง
สุพรรณบุรี และเมืองนครชัยศรี ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 5 มีการปรับเปลี่ยนการปกครองเป็น
แบบเทศาภิบาล และยกเลิกระบบไพร่ ทำให้เกิดการอพยพโยกย้ายถิ่นได้ 

กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงในจังหวัดชัยนาท อพยพจากบ้านโข้งบ้านขาม อำเภออู่ทอง 
จังหวัดสุพรรณบุรี เห็นว่ามีประชากรมากขึ้นไม่พออยู่อาศัยจึงแตกกลุ่มมาตั้งถิ่นฐาน มาอยู่
บริเวณที่สูงน้ำท่วมไม่ถึง เรียกว่า “เนิน” ติดกับหนองน้ำที่มีชื่อว่ า “หนองแห้ว” และเมื่อมี
ประชากรมากขึ้นทำให้เนินหนองแห้วไม่พออยู่อาศัย ส่วนหนึ่งจึงแยกแตกกลุ่มออกมาอยู่ที่ดอนขาม 
ติดกับลำห้วยที่มีต้นมะขามใหญ่ และได้สร้างวัดเนินขาม ณ ตำบลเนินขาม จังหวัดชัยนาท 
ขึ้นมาในปี พ.ศ. 2441  

เช่นเดียวกับกลุ ่มชาติพันธุ์ลาวครั ่งในจังหวัดชัยนาทราว 20 ครอบครัว จากบ้าน               
เขากระจิว จังหวัดกาญจนบุรี ซึ่งในปัจจุบันคือ อำเภออู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี โดยการนำ
หลวงตาศร และนายฮ้อย ขุนศรีครองยศ ผู้เป็นหัวหน้า ทั้งขี่ม้าและเดินเท้ามาถึงป่าแห่งหนึ่ง      
ซึ่งมีต้นมะโมงอยู่มาก มีบึงขนาดใหญ่ และมีดอกจอกขึ้นอยู่จำนวนมาก ตามภาษาของชน                 
กลุ่มนี้เรียก “บึง” ว่า “กุด” จึงได้ตั้งชื่อหมู่บ้านว่า “บ้านกุดจอก”  

2. บริบททางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงบ้านเนินขาม นิยมทอผ้าลายดั้งเดิม คือ ผ้าซิ่นตีนจก ผ้าขาวม้า 

5 สี เสื้อจกหม้อและหมอนขวาน สืบสานวัฒนธรรมและภูมิปัญญาที่ได้รับการถ่ายทอดมาจาก
บรรพบุรุษ ลวดลายที่เป็นเอกลักษณ์ของบ้านเนินขาม ซึ่งได้รับการพัฒนาจากศูนย์เรียนรู้             
การทอผ้าพื้นเมือง “ลาวเวียงบ้านเนินขาม” ที่มีการขับเคลื่อนงานเศรษฐกิจและทุนชุมชนโดยมี
กลไกสภาองค์กรชุมชนเทศบาลตำบลเนินขามและคณะทำงานเศรษฐกิจและทุนชุมชนตำบล
เนินขามทำงานอย่างมีส่วนร่วม คือ “ลายช่อมะขาม”  
  กลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่งบ้านกุดจอก มีวัฒนธรรมประเพณี สำเนียงพูดคล้ายคลึงกับ
ภาษาพูดของชาวลาวในหลวงพระบาง โดยมีที่มาการเลี้ยงครั่งไว้สำหรับย้อมผ้าให้เป็นสีแดง 
เพื่อใช้ในการทอเป็นเครื่องนุ ่งห่ม นิยมทอผ้าซิ่น “มัดหมี่ต่อตีนจก” ตัวตีนซิ่นจกทอด้วย           
เส้นไหม ซึ่งผ่านการมัดให้เป็นลวดลายแล้วทอสลับกับการขิดซึ่งเป็นลายเส้นตั้ง ต่อด้วยตีนจก
ซึ่งทอด้วยฝ้าย นิยมทำพ้ืนเป็นสีแดง และทำลวดลายทรงเรขาคณิตซึ่งไม่มีรูปแบบตายตัว 
  ทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์นี้ มีประเพณีตามวิถีชาวพุทธ เช่น งานบวช ผู้หญิงในหมู่บ้านจะ
ใส่ผ้าซิ่นมาอวดกัน มีความเชื่อว่าถ้าแต่งตัวสวยมารำหน้านาค แล้วเกิดชาติหน้าจะได้เป็น
นางฟ้านางสวรรค์ ส่วนผู้ชายโดยเฉพาะคนทีย่ังไมเ่คยบวชมาก่อนจะมาช่วยกันแห่นาคเข้าโบสถ์
โดยให้นาคขี ่ “ม้าเทียมฟาง” จำลองสมัยพุทธกาลที่เจ้าชายสิทธัตถะเสด็จออกบรรพชา 
พระองค์ทรงม้ากัณฐกะออกผนวช การประดิษฐ์สร้างสรรค์รายละเอียดในประเพณีเช่นนี้ สร้าง
ความแตกต่างและเป็นจุดขายเชิงการท่องเที่ยวได้เป็นอย่างดี แต่ปัจจุบันมีความเปลี่ยนแปลง
เกิดขึ้น โดยเจ้าภาพมักจ้างช้างมาจากอุทัยธานีเพื่อให้นาคขี่แทนม้าฟาง เพื่อแสดงถึงฐานะของ



450 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

เจ้าภาพ เป็นที่มาของคำว่า “งานช้าง” นอกจากนี้ ทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์ไม่ได้รับประทาน            
ข้าวเหนียวเป็นหลักเหมือนคนไทยเชื้อสายลาวในภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภาคเหนืออีก
ต่อไป ด้วยความที่จังหวัดชัยนาทมีภูมิประเทศเหมาะกับการปลูกข้าวจ้าวมากกว่าทำให้ มี             
การปรับเปลี่ยนผสมผสานกับคนไทยพื้นถ่ินภาคกลางมาเป็นเวลาเนิ่นนาน  

3. ความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 
ความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท เกี่ยวข้องกับเกษตรกรรม ทำนา          

ทำไร่ ทำสวน และเลี้ยงสัตว์ เช่น การขอฝนด้วยการแห่นางแมว ความเชื่อเกี่ยวกับบทบาท
หน้าที่ของผู ้หญิงต้องทอผ้า ผู้ชายต้องจักรสาน มีการแบ่งแยกชัดเจน ความเชื ่อเกี ่ยวกับ
ลวดลายผ้าเช่น มัดหมี่สำเภา ขนเงินขนทองเข้าบ้าน มัดหมี่ลายหงส์ ลายโคมเหลือง ก็เหมือน
ความสว่างไสวรุ่งเรือง มัดหมี่ลายนาค ก็นาคจะปกปักรักษา คุ้มครองปลอดภัย นอกจากนี้ ยังมี
ประเพณีในวันตรุษสงกรานต์ วันขึ้นปีใหม่หลังจากทำบุญ มีการทำนายดวงชะตาของปีนั้น ๆ 
หรือจัดทำบายศรีสู่ขวัญ และประเพณียกธง เพื่อเป็นสิริมงคล ถือเป็นฤกษ์งามยามดี ต้อนรับ          
ผู้มาเยือนหรือเรียกขวัญและกำลังใจ  

นอกจากนี้ ทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์ยังคงบูชาเจ้าที่เจ้าทาง เจ้าป่าเจ้าเขา ผีบ้านผีเรือน           
ผีบรรพบุรุษ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ รวมทั้งความเชื่อเรื่องขวัญ มีธรรมเนียมปฏิบัติประจำปีของคนใน
ชุมชนเกี่ยวกับการหน้าที่และการพยากรณ์ โดยอาศัยเครื่องมือเครื่องใช้ภายในครัวเรือนที่ต้อง
เคารพนับถือ และมีพิธีกรรมเกี่ยวกับอุปกรณ์ดำรงชีพ เช่น การละเล่นผีนางด้ง ใช้กระด้ง และ
สากไม้ ทำนายชะตา และผีนางค่อง ผีนางกวัก เป็นการละเล่นเสี่ยงทายคล้ายร่างทรง ว่าจะอยู่
ดีมีสุขหรือไม่ นอกจากนี้ ยังมีความเชื่อเรื่องการจับยามสามตา การเดินกรรไกร ที่ เป็นการบน
บานสานกล่าวและการพยากรณ์ต่าง ๆ ที่คนอายุ 40 ปีขึ้นไปในหมู่บ้านเชื่อถือกันมาก รวมทั้ง
ความเชื่อเรื่องฤกษ์ยาม ตามปฏิทินจันทรคติ โดยถือเอาเดือนคู่เป็นวันฤกษ์ดี ในการทำกิจกรรม
สำคัญเกี่ยวกับชีวิต และกิจการ เช่น เดือนสอง เดือนสี่ เดือนหก การแต่งงาน การขึ้นบ้านใหม่ 
และการเปิดร้าน รวมทั้งการทำบุญบ้าน และเดือนคี่ให้หลีกเลี่ยงพิธีกรรมดังกล่าว  

4. ความเปลี่ยนแปลง “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 
  จารีตประเพณีและวิถีชีวิตของชาวลาวเวียงบ้านเนินขามและชาวลาวครั่งบ้านกุดจอก 
มีความเปลี่ยนแปลงสอดคล้องกับบริบททางประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และความเชื่อที่เป็น
พลวัต สามารถสรุปได ้ดังนี้ 
 ตารางที ่1 ตารางสรุปความเปลี่ยนแปลงฮีตสิบสองกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 

ปฏิทิน
จันทรคติ 

จัดจริง 
ฮีตสิบ
สอง 

ประเด็นความเปลี่ยนแปลงของจารีตประเพณีฮีตสิบสอง 
ลาวเวียง บ้านเนินขาม ลาวคร่ัง บ้านกุดจอก 

เดือนอ้าย 
 

ช ่วงเด ื อน
ธันวาคม ถึง 
มกราคม 

ฮีตบุญเข้า
กรรม 

- พิธีสงฆ์ไม่เปลี่ยนแปลง มีการ
เข้ากรรมเพื่อชำระจิตใจ 

- พระสงฆ ์ เข ้าพ ิธ ีกรรมปลง
อาบัติหรือประวาสกรรม  



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 451 

ปฏิทิน
จันทรคติ 

จัดจริง 
ฮีตสิบ
สอง 

ประเด็นความเปลี่ยนแปลงของจารีตประเพณีฮีตสิบสอง 
ลาวเวียง บ้านเนินขาม ลาวคร่ัง บ้านกุดจอก 
- ชาวบ้านทำบุญตักบาตร ถวาย
สังฆทานบางคร ั ้ งจ ัดร ่วมกับ
เทศกาลประจำป ี

- เชื่อว่าฆารวาสทำบุญหลังจาก
พระสงฆ์ปลงอาบัต ิจะได้กุศล
แรงกล้า  

เดือนยี่ 
 

จัดช่วงหลัง
ฤดูเก็บเกี่ยว 

ฮีตบุญคูณ
ลาน 

-  ไม ่ ม ี การทำบ ุญค ูณลาน 
- ม ีการทำบุญตักบาตรถวาย
ภ ัตตาหารแก ่พระภ ิกษ ุสงฆ์
ตามปกติ 

- มีการสาธิตสีข้าวและการตำ
ข ้ า ว แ บ บ โ บ ร า ณ เ พ ื ่ อ ใ ห้
นักท่องเที่ยวและเยาวชนเยี่ยม
ชมที่พิพิธภัณฑ ์

เดือน
สาม 
 

ขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 3 
หรือ 
วันมาฆบูชา 

ฮีตบุญ
ข้าวจี่ 
 

- ไม่มีการทำบุญข้าวจี่ 
- มีงานบวชหมู ่ และขบวนแห่
นาคด้วยม้าเทียมฟาง ผู้หญิงใส่
ผ้าซิ่น ผ้าทอมาอวดโฉมกันเพื่อ
รำหน้าขบวนแห่นาค 

- ไม่มีการทำบุญข้าวจี่ 
- มีการทำบุญข้าวหลาม เผา
แบบโบราณ และใส่กะทิตาม
แบบภาคกลาง ซึ่งต่างจากภาค
อีสานที่ไม่ใส่กะท ิ

เดือนสี่ 
 

ช ่วงเด ื อน
มีนาคม 

ฮีตบุญ
พระเวส 

- ม ีงานเทศน์มหาชาต ิ พระ
เวสสันดรชาดก 13 กัณฑ์ จำลอง
ป่าหิมพานต์  
- มีการแห่ข้าวพันก้อน ทำบุญ
ด้วยข้าวเหนียวปั้นเป็นก้อนเล็ก ๆ  
จำนวนมาก แห่ไปรอบโบสถ์ 3 
รอบ 

- ในวันแรม 2 ค ่ำเด ือน 4 มี
เทศกาลประจำปี คือ งานปิด
ท อ ง  “ ห ล ว ง พ ่ อ เ ด ิ ม ” 
พระพุทธรูปเก่าแก่ ทำด้วยศิลา
แลง ณ วัดศรีสโมสร  
- มีงานทอดผ้าป่าสามัคคี 

เดือนห้า 
 

ขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 5 ถึง
ขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 6 
หรือ 13 - 
15 เมษายน  
 

ฮีตบุญ
สงกรานต์ 

- กำหนดให้ 14 เมษายน ทำบุญ
ตักบาตร ตอนบ่ายมีสรงน้ำพระ 
รดน้ำดำหัว  
- มีการทำบุญกระดูก การก่อ
กองพระทราย ประกวดขบวน
แห่นางสงกรานต์ 16 หมู่บ้าน  
- มีการละเล่นผีนางด้ง ทำนาย
ชะตาและระลึกถึงวิญญาณญาติ
ที่ล่วงลับ 
- มีพิธีแห่ธง ใช้ธงชาติไทยและ
ธงตราธรรมจักรพื้นเหลือง ปัก
ธูปโคนเสา แห่รอบศาลา 3 รอบ 
มีการทำบุญอีก 7 วัน  

- วันจันทร์แรกของเดือนห้ามี
งาน “ต ้อนฮ ับส ั งขาร บุญ
สงกรานต์ปีใหม่ไท”  
- ทำบุญตักบาตร บายศรีสู่ขวัญ 
สรงน้ำพระ ทำบุญกระดูก  
- พ ิธ ียงธง โดยใช ้ เสาไม ่ ไผ่  
ชาวบ้านรวมแรงกันยกธงขึ้นเอา
ฤกษ ์ เอาช ั ย โดยใช ้ ธงจาก
ผ้าขาวม้า ประดับด้วยการตัด
กระดาษแก้วหลากสี 

เดือนหก 
 

ขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 6 
หรือวันวิ
สาขบูชา 

ฮีตบุญบั้ง
ไฟ 
 

- ไม่มีการทำบั้งไฟ  
- มีการทำบุญตักบาตร  

- ไม่มีการทำบั้งไฟ 
- มีการทำบุญตักบาตรเช้า และ
ถวายเพล  
- มีการฟังเทศน์ ฟังธรรม 



452 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

ปฏิทิน
จันทรคติ 

จัดจริง 
ฮีตสิบ
สอง 

ประเด็นความเปลี่ยนแปลงของจารีตประเพณีฮีตสิบสอง 
ลาวเวียง บ้านเนินขาม ลาวคร่ัง บ้านกุดจอก 
- เวียนเทียนรอบพระอุโบสถ์
เนื ่องในวันพระใหญ่ หรือวันวิ
สาขบูชา  

- ตอนหัวค่ำมีการเวียนเทียน 

เดือนเจ็ด 
 

ช ่วงเด ื อน
มิถุนายน 

ฮีตบุญซำ
ฮะ 

- มีการทำบุญกลางบ้าน โดย
นิมนต์พระมาประพรมน้ำมนต์
เพื่อเป็นสิริมงคล 
- มีการไหว้ผีปู่ตา เข้าทรง เชิญ
ดวงวิญญาณบรรพบุรุษทำนาย
ดวงชะตา หรือเพื่อเป็นกำลังใจ
ให้ลูกหลาน มีกุศโลบายคือ หาก
ใครไปแล้วไม่ไปต่อเนื่องจะเกิด
เหตุร้ายหรือเจ็บป่วย 

- มีการนิมนต์พระมาสวดมนต์
เย็น ผู ้ชายหว่านข้าวกับทราย
รอบหมู่บ้านเพื่อขับไล่สิ่งช่ัวร้าย 
-  ม ี ก า รทำบ ุ ญกลางบ ้ า น 
สายสิญจน์ไปล้อมหมู่บ้าน ปั้น
ดินเท่าจำนวนสมาชิกในบ้าน 
กระเทียม พร ิก ข ้าว ใส ่กาบ
กล้วย ห่อเป็นกระทง นำไปวาง
ไว้ตามสามแยก  

เดือน
แปด 
 

ขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 8 
หรือวัน
เข้าพรรษา 

ฮีตบุญ
เข้าพรรษา 

- มีการหล่อเทียนพรรษา ทำบุญ
ถวายภัตตหาร เครื ่องไทยทาน 
และผ้าอาบน้ำฝน  
- มีการเวียนเทียน 

- มีการทำบุญ ตักบาตร ถวาย
สังฆทาน เทียน หลอดไฟ 
- นั ่งสมาธิ สวดมนต์ รักษาศีล 
ฟังพระธรรมเทศนา เวียนเทียน 

เดือนเก้า 
 

ช่วงเดือน
สิงหาคม 
หรือแรม 
14 ค่ำ 
เดือน 9  

ฮีตบุญข้าว
ประดับดิน 

- ทำบ ุญ ป ั ้นข ้าวใส ่กระทง
ใบตองขนาดเล็ก ห่อเป็นรูปทรง
กรวย มีหมากพลู บุหรี ่ นำไป
วางไว้ตามลานบ้าน ใต้ต ้นไม้ 
ข้างกำแพงวัด เพื่อให้ทานแก่ผู้
ล่วงลับ และไปวางไว้ตาม ไร่นา 
เพื่อความอุดมสมบูรณ ์

- การทำภ ัตตาหารถวายแด่
พระสงฆ์  
- ม ีการนำข ้าวเหน ียว และ
อาหารคาวหวาน จัดชุดเล็ก ๆ 
แล้วใส่ภาชนะ ไปวางไว้ตามสาม
แยก และอุทิศส่วนกุศลไปให้
ญาติที่ล่วงลับไปแล้ว 

เดือนสิบ 
 

ขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 10 
หรือห่าง
จากบุญข้าว
ประดับดิน 
15 วัน 

ฮีตบุญ
ข้าวสาก 

- มีประเพณีสารทลาว แต่ละ
บ้านกวนกระยาสารท และนำมา
ทำบุญตอนเช้า  
- มีงานแจกข้าว คือ แลกกระยา
สารทกัน 
- มีการใช้ตะกร้าพลาสติกทำ
สลากภัตร ในพิธีกรรมแทนการ
สานตอกแบบเดิม โดยติดฉลาก
ไว้ที ่ผ ้าอาบน้ำฝนและเครื ่อง
ไทยทาน เพือ่ไม่ให้เป็นการเลือก
ปฏิบัติแก่พระสงฆ์ 

- มีงานบุญข้าวสาก นำสำรับคาว
หวานพร้อมกับกระยาสารท ไป
ทำบุญที่วัด ถวายผ้าอาบน้ำฝน
และเครื่องไทยทาน แต่ก่อนที่จะ
ถวายน ั ้ นจะทำสลากต ิดไว้  
พระสงฆ์องค์ใดจับสลากใดได้ก็
รับถวายจากเจ้าของสำรับนั้น  
- ตอนบ่ายฟังเทศน์ฟังธรรมเพื่อ
เปน็อานิสงส ์



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 453 

ปฏิทิน
จันทรคติ 

จัดจริง 
ฮีตสิบ
สอง 

ประเด็นความเปลี่ยนแปลงของจารีตประเพณีฮีตสิบสอง 
ลาวเวียง บ้านเนินขาม ลาวคร่ัง บ้านกุดจอก 

เดือนสิบ
เอ็ด 

ขึ ้น 15 ค่ำ 
เดือน 11 

ฮีตบุญ
ออก
พรรษา 

- ม ีการถวายภ ัตตาหารแด่
พระภิกษุสงฆ์ 
- หลังเพลมีการตกับาตรเทโวทีว่ดั  

- มีการทำบุญ และการรำกลอง
ยาว เป่าแคน และรำวงก่อนเริ่ม
ตักบาตรเทโว  

เดือนสิบ
สอง 
 

ช ่วงเด ื อน
ต ุลาคมถึ ง 
พฤศจิกายน 

ฮีตบุญ
กฐิน 
 

- ปี 2562 มีการทำจุลกฐิน ทอ
ผ้า ย้อมผ้า โดยเจ้าภาพร่วม
ระหว่างชุมชนและหน่วยงาน
ภายนอก 
- ส่วนมากมีกฐินสามัคคี มีการ
แสดงละคร พระเวสส ันดร
ชาดกกัณหา ชาลี ชูชก  

- มีการจัดตั ้งโรงทาน รับกฐิน
สามัคคี กองผ้าป่า และแห่กฐิน
ด ้ วยการร ่ ายรำด ้วยเพลงที่
สนุกสนาน 
- ตอนบ่ายฟังเทศน์ฟังธรรมถือ
เป็นอานิสงส์ 

 
  ส่วนความเปลี่ยนแปลงเกี่ยวกับคองสิบสี่นั้น ผู้สูงอายุ และวัยกลางคนบางกลุ่มยังคง
ยึดถือเป็นธรรมนูญชุมชน และมีพฤติกรรมที่ได้รับการปลูกฝังจากรุ่นสู่รุ่นไว้ เช่น ความเชื่อเรื่อง
ไม่รับประทานอาหารที่ตั้งใจจะนำไปถวายพระ ซึ่งมีความเชื่อที่บอกกันแบบปากต่อปากว่า         
ไม่ควรกินอาหารก่อนพระจะเป็นบาป หรือว่าชิมอาหารที่จะนำมาถวายพระ โดยบางคนยังมี  
ความเชื่อ ใครทำเช่นนั้นตายไปแล้วจะกลายเป็นเปรต ความเชื่อเรื่องการถอดรองเท้าเวลาใส่บาตร 
รับศีลรับพร และกรวดน้ำ ผู้อาวุโสชาวไทยเชื้อสายลาว เวลาเข้าวัดจะแต่งกายเรียบร้อยมวยผม 
ห่มสไบ และนุ่งซิ่น สิ่งหนึ่งที่เป็นวิถีปฏิบัติเมื่อใส่บาตร รับศีลรับพร หรือกรวดน้ำ อโหสิกรรม
ต่อเจ้ากรรมนายเวร ผู้มีพระคุณ คือ การถอดรองเท้า และให้เท้าสัมผัสพื้นดิน โดยมีความเชื่อ
ว่า บุญกุศลที่ทำในครั้งนั้นจะส่งต่อไปยังผู ้ที ่นึกถึง รวมทั้งเป็นสิริมงคลต่อตัวเองไ ด้อย่าง
ตรงไปตรงมา เหล่านี้เป็นสิ่งที่ดีงามและเชื่อว่าเป็นบางส่วนของคองสิบสี่มี่ยังคงหลงเหลืออยู่จน
ปัจจุบัน อย่างไรก็ตาม การแจกแจงข้อปฏิบัติคองสิบสี่นั้นทำได้ยากในปัจจุบัน เพราะความเชื่อ
และการปฏิบัติส่วนมากยังไม่ได้ยึดถือเป็นสรณะเท่ากันทุกคนในทุกหมู่บ้าน  
  5. คุณค่า ความหมาย และระบบความสัมพันธ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 

ผ้าซิ่นและเทศกาลเป็นพื้นที่แห่งชีวิตชีวา เป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่โดดเด่นของ
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท เช่น การออกร้าน การทอผ้า และการประดิษฐ์เครื่องแต่ง
กาย รวมทั้งการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมทำให้วิถีชีวิตของคนในชุมชนเปลี่ยนแปลงไป ไม่ต้อง
ออกไปทำงานต่างถิ่นสร้างรายได้ให้กับชาวชุมชนเป็นอย่างดี  จนกระทั่งมีการจัดตั้งพื้นที่ทาง
วัฒนธรรม เช่น การรวมกลุ่มสตรีทอผ้า บ้านของผู้นำชุมชน ผู้นำกลุ่มชาติพันธุ์ รวมทั้งศูนย์
เรียนรู้ และพิพิธภัณฑ์ชุมชน เป็นการเปิดพื้นที่ในการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างกันของคนใน
ชุมชน การถ่ายทอดภูมิปัญญา 

กลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาทยังคงอาศัยกันเป็นกลุ่มอย่างเหนี่ยวแน่น มีความ
โอบอ้อมอารีย์ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่แก่กัน รวมทั้งทำกิจกรรมทางสังคมและชุมชนกันอย่างต่อเนื่อง



454 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

ตลอดปี ระบบความสัมพันธ์ของกลุ ่มชาติพันธุ ์ลาวในจังหวัดชัยนาทและจังหวัดอื ่น  ๆ มี                 
การสร้างเครือข่ายผ่านสำนึกทางชาติพันธุ์ การรื้อฟื้นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและมีการความ
สำนึกร่วมทางประวัติศาสตร์ความเป็นมา ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์เหล่านี้เกิดความร่วมมือร่วมใจที่
เรียกว่าการ “เอาแรง” แลกกัน เช่น การทำบุญกฐิน การออกบูธงานเทศกาลประจำปีแต่ละ
จังหวัด การจัดตลาดนัดชาติพันธุ์ การแสดงศิลปวัฒนธรรม เป็นต้น กิจกรรมทางสังคมที่จัดขึ้น
อย่างต่อเนื่องเหล่านี้ใช้แรงใจมากกว่ากำลังทรัพย์ ทำให้เกิดทั้งความสามัคคีและเกิดการ
เชื่อมต่อกันทางสังคม วัฒนธรรม ถ่ายทอดวิถีปฏิบัติให้คงอยู่จนถึงรุ่นลูกรุ่นหลาน  

6. แนวทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติ
พันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท 

จากการลงพื้นที่จัดเวทีเสวนากลุ่มในพื้นที่จังหวัดชัยนาท พบว่า อาสาสมัครนักวิจัย
ชุมชนทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์ ผู้นำกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงบ้านเนินขาม และลาวครั่งบ้านกุดจอก 
รวมทั้งภาคีเครือข่ายที่เป็นตัวแทนจากหน่วยงานราชการ อาสาสมัครพัฒนาชุมชน ตัวแทนจาก
องค์การบริหารส่วนตำบล และตัวแทนนักวิชาการพัฒนาชุมชน จังหวัดชัยนาทเรียบร้อยแล้ว 
สามารถสังเคราะห์และสรุปทฤษฎีหรือองค์ความรู้ที่ได้จากข้อมูลโดยตรง เป็นวงจร 3C ได้แก่ 
วงจรแห่งความต่อเนื่อง (Continuity) รื้อฟื้นความทรงจำ และส่งต่ออัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม    
วิถีปฏิบัติสู ่ร ุ ่นลูกรุ่นหลาน วงจรแห่งความสร้างสรรค์ (Creative) พัฒนาและต่อยอดจาก
วัฒนธรรมสู ่นวัตกรรมระดับประเทศ และวงจรความเชื ่อมโยง  (Connection) บ้าน วัด                      
ศูนย์การเรียนรู้ ชุมชน และภาคีเครือข่ายสร้างความตระหนักทางชาติพันธุ์ และสำนึกรัก
ท้องถิ่นผ่านการร่วมแรงร่วมใจกันจัดการความรู้อย่างเป็นระบบสู่การท่องเที่ยวยั่งยืน 
 
อภิปรายผล 
  กลุ่มชาติพันธุ์ลาว คือกลุ่มคนที่ใช้ตระกูลภาษาไท - กะได เป็นชนชาติใหญ่ที่สุดและมี
จำนวนมากที่สุดในประเทศลาว ส่วนมากจะนับถือพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และบางส่วน
ยังนับถือควบคู่ไปกับความเชื่อเรื่องภูตผีวิญญาณต่าง ๆ ในงานวิจัยนี้ ทำการศึกษาและเก็บ
ข้อมูลกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท ประกอบด้วย 2 ชุมชน คือ กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงที่
อาศัยอยู่ ณ บ้านเนินขาม ตำบลเนินขาม อำเภอเนินขาม จังหวัดชัยนาท และกลุ่มชาติพันธุ์ลาว
ครั่งที่อาศัยอยู่ ณ บ้านกุดจอก ตำบลกุดจอก อำเภอหนองมะโมง จังหวัดชัยนาท พบว่า บริบท
ทางวัฒนธรรม ความเชื่อ และความเปลี่ยนแปลงจารีตประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของทั้ง
สองกลุ่มชาติพันธุ์นี้ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน พบว่า มีการอพยพโยกย้ายมาจากประเทศลาวและ
นำเอาภาษา ประเพณี พิธีกรรมความเชื่อของชุมชนเดิมมาด้วย คือ จารีตประเพณี “ฮีตสิบสอง 
คองสิบสี ่” ธรรมเนียมปฏิบัติเก่าแก่ของชาวลาว และคนไทยเชื ้อสายลาวในอดีตเกี่ยวกับ
ศีลธรรมที่คนในสังคมควรปฏิบัติ คือ ฮีตที่ตองปฏิบัติเปนประจำ ได้แก่ ฮีตเดือนอ้าย ฮีตเดือนยี่ 
ฮีตเดือนสาม เป็นต้น ส่วนฮีตที่ไม่ต้อง ทำเป็นประจำ ได้แก่ ฮีตสู่ขวัญ ฮีตลงแขก ฮีตผูกเสี่ยว 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 455 

หากฝ่าฝืนจะเรียกว่า “ผิดฮีตผิดผี” (เสฐียรโกเศศ, 2505) ซึ่งเป็นความเชื่อว่ามี ผีเหย้า ผีเรือน 
ผีบ้าน ผีเมือง อาจจะโกรธและลงโทษได้ เช่น ถ้าโทษเบาก็อาจจะถูกตราหน้าว่าเป็นคน “ขวง” 
(สิ่งชั่วร้าย) หรือแม่แล้ง ส่วนโทษหนักก็อาจถูกเนรเทศออกจากสังคม ส่วนคองหรือครรลอง 
เป็นบรรทัดฐาน (Social Norm) เป็นระเบียบปฏิบัติที่นำไปสู่ความสงบสุขของสังคม แบ่งเป็น
คองที่ชาวบ้านชาวเมืองต้องทำต่อผู้ปกครองเมืองของตน กับคองที่ชาวบ้านชาวเมืองต้องทำต่อ
ชาวบ้านชาวเมืองด้วยกันเอง (ธวัช ปุณโณทก, 2547) 

ความเปลี่ยนแปลงฮีตสิบสองของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท งานใหญ่ที่สุดที่
ชาวบ้านให้ความสำคัญมาก ๆ คือ บุญเดือนห้า หรือฮีตสงกรานต์ มีการจัดต่อเนื่องหลายวัน
และมีรายละเอียดในพิธีกรรมมากที่สุด รวมทั้งมีการประดิษฐ์สร้างสรรค์ให้สนุกสนานเข้ากับ
การท่องเที่ยวและยุคสมัยมากขึ้น รองลงมา คือ งานกฐินสามัคคี  มีการส่งเสริมการท่องเที่ยว
และการทำบุญประจำปีเพื่อพัฒนาวัดด้วย ต่อมาเป็นงานบวชที่เปลี่ยนแปลงไปตามความ
สะดวกซึ่งแต่เดิมจัดช่วงเดือนสาม แต่ปัจจุบันมักจัดช่วงเข้าพรรษาหรือจัดอุปสมบทหมู่ถวาย
เป็นพระราชกุศล เป็นต้น ซึ่งทั้ง 3 งานที่กล่าวมานี้จะมีการจัดยิ่งใหญ่ มีขบวนแห่และเครื่อง
เสียงมีการละเล่นร้องรำทำเพลงสนุกสนาน ซึ่งแตกต่างไปจากงานตามจารีต เช่น งานเทศน์
มหาชาติ สารทลาว งานบุญกลางบ้าน สลากภัตร และการออกพรรษาตักบาตรเทโว ซึ่งเป็นงาน
ประเพณีที่ต้องทำเช่นเดียวกัน ตามที่ โคลด เลวี่สโตรสส์ (Claude Lévi - Strauss) กล่าวว่า
วัฒนธรรมไม่ใช่สิ่งที่เป็นธรรมชาติ แต่ก็ไม่ใช่สิ่งที่ถูกประดิษฐ์ขึ ้นด้วย วัฒนธรรมไม่ได้มีต้ น
กำเนิดจากทั้งพันธุกรรมและวิธีคิดเชิงเหตุผล แต่ประกอบขึ้นจากหลักปฏิบัติ กฎเกณฑ์บาง
ประการเป็นสิ่งที่มนุษย์จงใจรับมาปฏิบัติหรือปรับเปลี่ยนเพื่อเป้าหมายเฉพาะบางประการที่
แฝงฝังอยู่ในระดับจิตไร้สำนึก เป็นผลผลิตมากกว่าจะเป็นต้นเหตุของวิวัฒนาการทางวัฒนธรรม 
นอกจากนี้ กลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาทได้เลิกรับประทานข้าวเหนียวเป็นหลักมานาน
แล้ว โดยรับประทานข้าวเจ้าเป็นหลัก เนื่องมาจากสภาพทางภูมิศาสตร์และความต้องการของ
ท้องตลาด รวมทั้งปัจจุบันเกิดกระแสการทำข้าวกล้องเพ่ือส่งเสริมการท่องเที่ยว ทำให้ฮีตดั้งเดิม
ที่เกี่ยวข้องกับข้าวเหนียวค่อย ๆ เปลี่ยนแปลงไป เช่น บุญคูณลาน บุญข้าวจี่ แห่ข้าวพันก้อน 
ซึ่งเป็นตามที่ทฤษฎีนิเวศวิทยาวัฒนธรรม จูเลียน สจ๊วต (Julian Steward) ที่กล่าวว่าความ
แตกต่างกันของวัฒนธรรมขึ้นอยู่กับกระบวนการปรับตัว โดยมีจุดศูนย์กลาง คือความสัมพันธ์
กับกิจกรรมการยังชีพและลักษณะทางเศรษฐกิจ เพราะสังคมแต่ละแห่งมีความซับซ้อนและ
ขนาดไม่เท่ากัน ขึ้นอยู่กับการเข้าถึงและความหลากหลายของทรัพยากร มีวิธีการควบคุม 
แจกจ่าย และการปรับตัวให้เข้ากับทรัพยากรต่างกัน เช่น พิธีกรรมและสัญลักษณ์ ซึ่งเกี่ยวโยง
ไปถึงเรือ่งการบริโภค สภาพอากาศ และเทคนิคการยังชีพ (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2563) 

ความเปลี ่ยนแปลงคองสิบสี ่ของกลุ ่มชาติพันธ ุ ์ลาวในจังหวัดชัยนาท มีความ
เปลี่ยนแปลงไปอย่างมากด้วยยุคสมัยและความเจริญเข้ามาแทนที่ทำให้วิถีชีวิตและการปฏบิัติ
คองยังคงอยู่เพียงบางประการ เช่น คองที่เกี่ยวข้องการพระสงฆ์และฆราวาส ซึ่งหากตรงกับ



456 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

บทบัญญัติในพระธรรมวินัย คองเหล่านั้นจะยังคงอยู่โดยไม่เปลี่ยนแปลง อาทิ การสำรวมกาย 
วาจา ใจ การทำบุญตักบาตร ถวายดอกไม้ธูปเทียน ภัตตาหาร การนิมนต์พระ การถวายทาน 
การถือศีล 5 เป็นต้น ซึ่งแตกต่างจากคองที่เกี่ยวข้องกับชีวิตประจำวันที่ค่อย ๆ เลือนหายไป
ตามกาลเวลาและยุคสมัย เช่น การล้างเท้าก่อนเข้าบ้าน การล้างเท้าก่อนนอน การกล่าววาจา
ไม่สุภาพต่อกัน และการเสพเมถุนในวันพระใหญ่ เป็นต้น โดยสามารถสรุปได้ว่า หากข้อห้ามใด
ไม่ได้เชื่อมโยงกับความเชื่อของยุคสมัยหรือหลักวิทยาการสมัยใหม่ ก็สามารถที่จะหายไปตาม
กาลเวลาได้เร็วกว่าหลักปฏิบัติที่ได้รับการยอมรับจากคนส่วนใหญ่ว่าจำเป็น  ตามแนวคิดของ   
เรนาโต โรซัลโด (Renato Rosaldo) นักมานุษยวิทยาอเมริกันที่ว่า วัฒนธรรมมอบความสำคัญ
ให้กับประสบการณ์ของมนุษย์โดยการเลือกสรรและจัดระเบียบประสบการณ์ วัฒนธรรมธรรม
หมายความอย่างกว้างถึงรูปแบบที่ผู้คนล้วนใช้เพื่อทำให้ชีวิตของพวกเขาเป็นเรื่องที่เข้าใจได้ 
(วิภาส ปรัชญากรณ์, 2563) 

คุณค่า ความหมาย และระบบความสัมพันธ์ของจารีตประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” 
จากมุมมองของคนในกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท การแต่งกายและการสร้างบ้านเรือน
ต่อมาบางท้องถิ่นก็เกิดการกลืนกลายทางวัฒนธรรม (Cultural Assimilation) จนคล้ายคลึงกับ
ผู้คนในภาคกลางโดยทั่วไป อย่างไรก็ตาม อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ยังคงหลงเหลืออยู่และถูก
รื้อฟื้นให้กลายเป็นความโดดเด่นของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท คือ เทศกาลงาน
ประเพณี งานบุญ และงานออกร้าน การทอผ้า การแต่งกาย และการใช้ภาษาท้องถิ่นพูดสื่อสาร
กัน รวมทั้งเรื่องของการร่วมมือร่วมใจ “เอาแรง” แลกกันทำให้เกิดทั้งความสามัคคีและเกิด 
การเชื่อมต่อกันทางสังคม วัฒนธรรม ถ่ายทอดวิถีปฏิบัติให้คงอยู่จนถึงรุ่นลูกรุ่นหลาน สามารถ
ถ่ายทอดออกมาผ่านธรรมเนียมการแต่งกาย และการทอผ้า ดังที่  ปิแอร์ บูดิเยอร์ (Pierre 
Bourdieu) เรียกว่า ทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital) เพราะสังคมมีสถาบันจำนวนหนึ่งที่
ชำนาญการเฉพาะอย่าง และมีการจัดลำดับช่วงชั้น ผู้คนต่างต่อสู้ดิ้นรนเพื่อตำแหน่งแห่งที่ใน
สถาบันตลอดเวลา ทรัพยากรต่าง ๆ มีความสำคัญต่อการต่อสู้นั้น โดยเฉพาะทุนทางเศรษฐกิจ
และทุนทางวัฒนธรรมที่มีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด ดังนั้น การแบ่งแยกทางชนชั้นจึงเป็นสิ่ง
ที่ผลิตซ้ำอย่างต่อเนื่องในสถาบันทางสังคม เพ่ือธำรงไว้ซึ่งวิธีการอันซับซ้อนของพรมแดนชนชั้น
ที่จำเป็นต่อการควบคุมพฤติกรรมของคนในแต่ละสถาบัน (สุภางค์ จันทวานิช, 2559) 

แนวทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาว
ในจังหวัดชัยนาท สามารถเกิดขึ้นได้จากกระบวนการภายในชุมชนเองที่มีความต่อเนื่อง ความ
สร้างสรรค์ และความเชื ่อมโยง หรือเร ียกได้ว ่าเป็นวงจร 3C คือ C แรก ความต่อเนื ่อง 
(Continuity) เป็นการผลิตซ้ำทางสังคมเกี่ยวกับวัฒนธรรม และความเชื่อผ่านกิจกรรมทางสังคมที่
สืบทอดมาจนปัจจุบันเกี่ยวข้องและมีความจำเป็นกับการดำรงชีวิต ด้านการเกษตรกรรม และการ
อยู่อาศัยในครัวเรือน การผลิตซ้ำนี้ ถูกกระทำผ่านวัตถุและพฤติกรรมเชื่อมโยงสู่สัญลักษณ์หลัก 
(Dominant Symbol) ที่ไม่ได้มีเพียงหนึ่งเดียว แต่ยังมีการผลิตซ้ำทางความหมายใหม่ขึ ้นมา 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 457 

ความหมายเหล่านี้ถูกประกอบสร้างขึ้นโดยสังคมที่มีจิตสำนึกร่วม (Collective Consciousness) 
ดังที่อีมิล เดอร์ไคม ์(Émile Durkheim) กล่าวว่าทัศนะแบบพฤติกรรมทางสังคมไม่ได้เป็นอะไรไป
มากกว่าการให้รายละเอียดเชิงสถิติต่อการเลือกและกระทำของปัจเจกชน C ที่สอง ความ
สร้างสรรค์ (Creative) การปรับเปลี่ยนวิธีการกิน การประดิษฐ์ข้าวของเครื่องใช้ รวมถึงประยุกต์
ดัดแปลงประเพณี วัฒนธรรม ให้เหมาะกับยุคสมัย พื้นที่ และผู้คนโดยรอบชุมชนที่ตนอาศัยอยู่ 
เป็นการสร้างสรรค์ วัฒนธรรมและวิถีชีว ิตที ่ถ ูกสืบสาน ต่อยอด และคิดค้นวิธีการใหม่ ๆ             
บนพ้ืนฐานของภูมิปัญญาเดิมของบรรพบุรุษ เพ่ือให้สามารถอยู่รอดได้อย่างมีตัวตนและอัตลักษณ์ 
กลุ่มชาติพันธุ์เหล่านี้ในฐานะเดิมที่เป็นชายขอบทางวัฒนธรรม ได้สร้างจุดยืนให้กับกลุ่มของตนใน
ช่วงเวลาที่เหมาะสม และใช้ให้เป็นทุนทางวัฒนธรรมเพื่อธำรงรักษาจารีตประเพณี  C ที่สาม     
ความเชื่อมโยง (Connection) ภาคีเครือข่ายร่วมแรงร่วมใจกัน รื ้อฟื้นความเป็นมา เรื ่องเล่า                 
ข้าวของเครื่องใช้โบราณ รวบรวมเป็นตำรา คำบอกเล่า พิพิธภัณฑ์ องค์ความรู้และทำการจัดเก็บ
อย่างเป็นระบบด้วยความช่วยเหลือกันของคนในชุมชนเอง ดังที่ทฤษฎีมูลเหตุจูงใจทางเศรษฐกิจ
ของ เจมส์ จอร์จ เฟรเซอร์ (James George Frazer) ที่ว่ากระบวนการแลกเปลี่ยนมีผลของมูลเหตุ
จูงใจระหว่างมนุษย์ในการสนองความต้องการจําเป็นของปัจเจกและสังคม เมื่อระบบนั้นทำกําไร
แก่ผู ้เข้าร่วม กระบวนการแลกเปลี่ยนจะกลายเป็นสถาบันหรือเป็นแบบอย่างของการกระทำ
ระหว่างกันในสังคม (สัญญา สัญญาวิวัฒน์, 2550) 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

องค์ความรู้ที ่ได้จากข้อมูลโดยตรง คือ แนวทางการธำรงรักษาจารีตและประเพณี              
“ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดชัยนาท ดังภาพ 

 
ภาพที่ 1 วงจร 3C เพ่ือการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง คองสิบสี่” 

 
  จากภาพที่ 1 แสดง วงจร 3C เพื่อการธำรงรักษาจารีตและประเพณี “ฮีตสิบสอง             
คองสิบสี ่” กลุ ่มชาติพันธุ ์ลาวในจังหวัดชัยนาท ประกอบด้วย วงจรแห่งความต่อเนื ่อง 

Continuity

Creative

Connection



458 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

(Continuity) ตระหนัก รื้อฟื้น ต่อยอด และส่งต่อ การผลิตซ้ำทางสัญลักษณ์ การผลิตซ้ำทาง
ความหมาย และการสร้างจิตสำนึกร่วม (Collective Consciousness) วงจรแห่งความ
สร้างสรรค์ (Creative) จากทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital) ที่ถูกประดิษฐ์ ปรับปรุง และ
รังสรรค์สู ่นวัตกรรมที่เป็นเอกลักษณ์ จนได้รับการยอมรับระดับประเทศ และวงจรความ
เชื่อมโยง (Connection) บ้าน วัด โรงเรียน และภาคีเครือข่ายกลุ่มชาติพันธุ์จากชุมชนอ่ืน มีส่วน
ร่วมจัดเก็บอย่างเป็นระบบในรูปแบบพิพิธภัณฑ์ และศูนย์การเรียนรู้ชุมชน เพื่อสร้างความรัก
และหวงแหนในอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ รู้สึกเป็นเจ้าของ และภูมิใจในการถ่ายทอดหรือจัดการ
ท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม  
 
สรปุ/ข้อเสนอแนะ 

การธำรงรักษาจารีตประเพณีฮีตสิบสองคองสิบสี่ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัด
ชัยนาท ท่ามกลางกระแสความเปลี่ยนแปลงไปสู่ความทันสมัยและการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม
ทำให้ชุมชนและชาวบ้านทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์ต้องปรับตัวสู่กระบวนการท้องถิ่นภิวัฒน์ ทบทวน
ตระหนักรู้และสำนึกทางชาติพันธุ ์ของตนเอง รวมทั้งเรียนรู ้ที ่จะต่อยอดพัฒนามรดกทาง              
ภูมิปัญญามรดกทางวัฒนธรรมของตนเองให้มีความโดดเด่นและเชื่อมโยงกับความทรงจำให้
ได้มากที่สุด สุดท้ายคือ การผลิตซ้ำทางความเชื่อและวิถีปฏิบัติอันเป็นแบบแผนทางวัฒนธรรม
ที่มีความเฉพาะและมีความต่อเนื่อง ซึ่งสำคัญมาก ๆ ในการธำรงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของ 
กลุ่มชาติพันธุ์เอาไว้ได้ ซึ่งความต่อเนื่องในที่นี้ไม่ได้แปลว่าจะต้องคงเดิมเสมอไป คนรุ่นใหม่
สามารถปรับเปลี่ยนให้เป็นไปตามบริบททางวัฒนธรรมของสังคมและยุคสมัยได้ แต่ต้องเข้าใจ
ถึงรากเหง้าทางความเชื่อและความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ของตนเองไว้ให้ได้ สถาบันการศึกษา 
สำนักงานการศึกษาข้ึนพื้นฐาน (สพฐ.) สภาวัฒนธรรมจังหวัด องค์การบริหารส่วนตำบล อำเภอ 
และจังหวัด องค์กรชุมชน หมู ่บ้าน สถาบันการศึกษา หรือกลุ ่มชาติพันธุ์อื ่น สามารถนำ            
องค์ความรู้และวิธีการวิจัยไปประยุกต์ใช้กับกลุ่มชาติพันธุ์หรือพ้ืนทีว่ิจัยอ่ืนได้  

 
กิตติกรรมประกาศ 

ขอขอบคุณ ผู้ให้ข้อมูลหลักในพื้นที่และอาสาสมัครนักวิจัยชุมชนทุกท่านที่เอื้อเฟ้ือ
ข้อมูลและคำบอกเล่าประสบการณ์อันมีค่า รวมถึงให้การต้อนรับอย่างอบอุ่น ซึ่งงานวิจัยชิ้นนี้
คงไม่สามารถเกิดขึ้นได้หากปราศจากการสนับสนุนของผู้บริหาร คณาจารย์ และเจ้าหน้าที่
สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏจันทรเกษมทุกคนที่สนับสนุนงบประมาณเงิน
รายได้มหาวิทยาลัยในการลงพื้นที่วิจัย รวมทั้งให้ข้อเสนอแนะและตรวจสอบคุณภาพของ
งานวิจัยอย่างละเอียดทุกขั้นตอนเพื่อให้ผลการวิจัยนี้ออกมาสมบูรณ์มากท่ีสุด 

 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2564) | 459 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงพัฒนาสังคมและความมั่นคงมนุษย์. (2557). กระทรวงพัฒนาสังคมและความมั่นคง

มนุษย์. กรุงเทพมหานคร: กรมประชาสัมพันธ์. 
ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ. (2549). ปริศนาว่าด้วยอัตลักษณ์และเอกลักษณ์ชาติพันธุ์ของกลุ่มที่

ใช้ภาษา "ตระกูลไท". ใน สุภางค์ จันทวานิช และสุภาวดี มิตรสมหวัง (บรรณาธิการ)
รวมบทความทางสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา ปี 2549 เนื่องในโอกาสเกษียณอายุ
ราชการของ ศ.ดร.อมรา พงศาพิชญ์ (หน้า 1-20). กรุงเทพมหานคร: คณะรัฐศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ชาย โพธิส ิตา. (2554). ศาสตร์และศิลป์ แห่งการวิจ ัยเช ิงคุณภาพ. (พิมพ์ครั ้งที ่  5). 
กรงุเทพมหานคร: อมรินทร์ พริ้นติ้ง. 

ธวัช ปุณโณทก. (2547). วรรณกรรมอีสาน. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามคําแหง. 
นพดล พรามณี. (2556). การคงอยู่และการเปลี่ยนแปลงของฮีตสิบสองคองสิบสี่: กรณีศึกษา 

หมู่บ้านชำโสม จังหวัดปราจีนบุรี. วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ, 15(1), 1-16. 
นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2563). นิเวศวิทยาวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร 

(องค์การมหาชน). 
บังอร บุญปั้น. (2561). กลุ่มชาติพันธุ์ลาวในจังหวัดพระนครศรีอยุธยา: ประวัติความเป็นมา 

วัฒนธรรม และแนวทางการส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม. วารสารมหาวิทยาลัย
นครพนม, 8(1), 103-112. 

พระสุขี ชาครธมฺโม (ศรีมาตย์). (2553). ศึกษาวิเคราะห์ การเปลี่ยนแปลงของประเพณีฮีตสิบ
สอง: ศึกษากรณีตำบลเมืองเก่า อำเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น. ใน วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรมหาบัณฑติ สาขาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วิภาส ปรัชญากรณ์. (2563). มานุษยวิทยา : ความรู้ฉบับพกพา โดย John Monaghan และ 
Peter Just (แปล). กรุงเทพมหานคร: บุ๊คสเคป. 

สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2550). ทฤษฎีสังคมวิทยา เนื้อหาและแนวการใช้ประโยชน์เบื้องต้ น 
(พิมพ์ครั้งที่ 12). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุภางค์ จันทวานิช. (2559). ทฤษฎีสังคมวิทยา (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เสฐียรโกเศศ. (2505). การศึกษาเรื่องประเพณีไทย. กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน. 
อมรา พงศาพิชญ์. (2537). วัฒนธรรม ศาสนา และชาติพันธุ ์: วิเคราะห์สังคมไทย แนว

มานุษยวิทยา. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
Charmaz, K.  (2006) .  Constructing Grounded Theory:  A Practical Guide Through 

Qualitative Analysis. London: SAGE. 
Spradley, J. P. (1979). Participant observation. USA: Holt, Rinehart and Winston, Inc. 



460 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.6 No.9 (September 2021) 

UNESCO.  ( 2003) .  Convention for the safeguarding of the Intangible Cultural 
Heritage. France: Paris. 
 


