
บทความวิจัย 

 
ศึกษาวิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญา 

ตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท* 
AN ANALYTICAL STUDY OF METAPHYSICAL INTERPRETATIONS OF THE 

BIRTH (JATI) ACCORDING TO THERAVADA BUDDHIST PHILOSOPHY 
 

วีระชัย ยศโสธร 
Weerachai Yossothorn 

มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์ 
Buriram Rajabhat University, Thailand 

E-mail: Weerachai.ys@bru.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาวิธีการตีความตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
2) ศึกษาแนวคิดเรื ่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท และ              
3) วิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท เป็น         
การวิจัยเชิงคุณภาพ ซึ่งเน้นการวิจัยทางเอกสาร โดยศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส หนังสือ ตำรา บทความ เอกสารและงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง มีการวิเคราะห์
ข้อมูลแล้วนำเสนอผลการวิจัยในรูปแบบของการพรรณนาวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์การวิจัย 
ผลการวิจัยพบว่า 1) วิธีการตีความตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการเน้นอธิบายความโดยมี
การตีความ 5 นัย คือการตีความตามตัวอักษร ตามสัญลักษณ์ ตามบริบท ตามเหตุผลและ                
ตามหลักวรรณกรรม 2) แนวคิดเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
มองว่า มนุษย์เกิดจากพรหม การเกิดจากครรภ์มารดา การเกิดจากกรรมและผลของกรรม การเกิด
โดยความเป็นปัจจัยแก่กันและการเกิดตามกำเนิด 4 อย่าง 3) ผลการการวิเคราะห์การตีความเรื่อง
การเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทมีลักษณะคือ การเปลี่ยนสถานะที่
ละเอียดประณีตมาเป็นหยาบ การเกิดในมิตินิยาม 5 มีความเชื่อมโยงกันทั้งอุตุนิยาม พีชนิยาม  
จิตนิยาม กรรมนิยามและธรรมนิยาม การเกิดในมิติอนัตตาคือการเกิดเป็นรูปนามนั้นมีวิญญาณ
เป็นปัจจัย การเกิดในมิติขณิกวาทเป็นการตีความเชิงการเกิดของจิตและธรรมในปัจจุบัน การเกิด
ในมิติวิญญาณเป็นการตีความว่าสิ ่งทั้งหลายล้วนมีวิญญาณเป็นเหตุเกิดและดำรงอยู่ได้ด้วย
วิญญาณ และการเกิดในมิติสังขารเป็นจุดเริ่มต้นของสังขารที่มีชีวิตอยู่ 
คำสำคัญ: การวิเคราะห์, การตีความ, การเกิด (ชาติ), อภิปรัชญา, พุทธปรัชญาเถรวาท 

 
* Received 20 December 2021; Revised 17 May 2022; Accepted 22 May 2022 



248 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

Abstract 
  The objectives of this research article were to 1 )  study interpretative 
methods according to Theravada Buddhist philosophy, 2 )  study metaphysical 
concepts of birth (Jati) according to Theravada Buddhist philosophy, and 3) analyze 
metaphysical interpretations of birth ( Jati)  according to Theravada Buddhist 
Philosophy.  It was a qualitative research which focused on documentary research 
by studying data from the Tripitaka, the Atthakatha, the Dika, the Anutika, 
Pakornvises, books, textbooks, articles, documents and related research works. The 
data were analyzed and the research results were presented in the form of                    
a descriptive analysis according to the research objectives.  The results of research 
found that the method of interpretation in Theravada Buddhist philosophy 
emphasizes explanation with five interpretations:  literal, symbolic, contextual, 
rational and literary.  The metaphysical concept of birth ( Jati)  according to the 
Theravada Buddhist philosophy believes that, man was born from brahma, from 
mother's womb, from karma and the result of karma, by the factors together and by 
the four innate origins (Yoni) .  The analysis of metaphysical interpretations of birth 
( Jati)  according to Theravada Buddhist philosophy has characteristics as follows:           
a refined state transition to a coarse state,  the birth in the 5 aspects of natural law 
has related with utu-niyama (physical laws), bija-niyama (biological laws), Citta-
niyama (psychic law), kamma-niyama (the law of kamma), and dhamma-niyama 
(order of the norm), the birth in the selfless (Anatta) dimension is to be born in a 
form (rupa)-mind (nama) that has a consciousness as a factor,  the birth in the 
momentary word (khanikavada) dimension is the interpretation of the birth of mind 
and dharma in the present,  the birth in the spirit (vinnana) dimension is an 
interpretation that all things are born with a spirit and exist by spirit,and the birth in 
the formation (sankhara) dimension is the beginning of living sankhara.  
Keywords: Analysis, Interpretations, The birth (Jati), Metaphysics, Theravada Buddhist 
philosophy  
 
บทนำ 
 การเกิดเป็นแนวคิดเชิงอภิปรัชญา และการเกิดตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทเป็น
กระบวนการอย่างหนึ่งในปฏิจจสมุปบาท โดยเป็นปัจจัยแห่งชรา มรณะ ความโศก ร่ำไร รำพัน 
ทุกข์ โทมนัส และอุปายาสทั้งหลาย อนึ่งการเกิดนี้มีวิญญาณ กรรม และภพเป็นปัจจัย ดังนั้น



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม 2565) | 249 

พระพุทธศาสนาจึงสอนว่าการเกิดบ่อย ๆ เป็นทุกข์ วนเวียนท่องเที่ยวไปอย่างไม่มีสิ้นสุดตราบ
เท่าที่จะถึงซึ่งนิพพาน (ขุ.ธ. 25/21/35) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) คนทั่วไปมักเข้าใจ
ว่าการเกิดคือจุดเริ่มต้นแห่งชีวิต ซึ่งความเข้าใจเช่นนี้ถูกส่วนหนึ่งคือเป็นจุดเริ่มต้นของชีวิตในชาติ
นั้น แต่เมื่อยึดสังสารวัฏเป็นที่ตั้งการเกิดนี้เป็นเพียงรอยหรือจุดเชื่อมต่อของความตายเท่านั้น และ
ไม่อาจรู้ได้ว่าการเกิดนี้เริ่มต้นมาแต่ตอนไหน ดังนั้นพระพุทธเจ้าและผู้รู้ทั้งหลายเมื่อทรงทราบว่า
การเกิดเป็นเหตุแห่งทุกข์จึงต้องละการเกิดเพื่อความพ้นทุกข์ สมัยที่พระองค์ตรัสรู้ใหม่ ๆ ได้ทรง
อุทานว่า “เราได้แล่นไป ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏนับชาติไม่ถ้วน แสวงหานายช่างเรือนอยู่ 
(ตัณหา) การเกิดบ่อย ๆ เป็นทุกข์ แน่ะนายช่างเรือน เราเห็นเจ้าแล้ว เจ้าจักไม่อาจสร้างเรือน             
(แก่เรา) ต่อไปอีก เราหักซี่โครงเจ้าแล้ว รื้อยอดเรือนแล้ว จิตเราปราศจากสังขาร เราได้หมดสิ้น
ตัณหาแล้ว” (ขุ.ธ. 25/21/36) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) แม้การพยากรณ์พระอรหันต์
ว่า “ชาตินี้เป็นชาติสุดท้ายของเรา” ก็หมายถึงความหมดสิ้นกิเลส ไม่มีการเวียนว่ายตายเกิด               
ในสังสารวัฏอีกต่อไป เพราะตัดวงจรสังสารวัฏคือ กิเลส กรรม วิบาก ได้แล้วนั่นเอง 
 ในอัคคัญญสูตรกล่าวถึงการเกิดที ่เป็นการเปลี ่ยนสถานะจากพรหมมาเป็นมนุษย์               
โดย การเกิดที่เป็นการเปลี่ยนสถานะจากพรหมมาเป็นมนุษย์มีปัจจัยสำคัญของการเปลี่ยนแปลง
คือกิเลส ได้แก่ โลภ โกรธ หลงของมนุษย์ต้นกัป โดยเฉพาะความโลภจะเด่นชัดมาก การเกิด
ลักษณะดังกล่าวนี้พบแห่งเดียวในพระสุตตันตปิฎกคือ อัคคัญญสูตร ลักษณะการเกิดแบบนี้
ค่อนข้างขัดแย้งต่อหลักเหตุผลนิยมซึ่งเป็นเอกลักษณ์ที่โดดเด่นที่สุดของพระพุทธศาสนา แต่มี
ลักษณะคล้ายคำสอนของพราหมณ์ จนมีการสันนิษฐานว่าอาจได้รับอิทธิพลคำสอนจากศาสนา
พราหมณ์ก็ได้ แต่คำสอนที่โดดเด่นในพระสูตรดังกล่าวนี้เป็นเรื่องของสังคมถึงลักษณะการเกิดว่า 
มนุษย์ ยุคแรกเป็นกลุ่มมนุษย์ที่กำเนิดมาจากการจุติของเทพหมู่หนึ่งที่ชื่อว่าอาภัสสรพรหม มนุษย์
ใน ยุคนี้มีคุณสมบัติ เช่นเดียวกับเทพทุกประการ ต่อมาเมื่อสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมในโลกมากข้ึน 
คุณสมบัติพิเศษเหล่านั้น ก็เสื่อมลงและหมดไปในที่สุด (ที.ปา. 11/56/76) (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  
 นักวิชาการพระพุทธศาสนาเมื่อศึกษาและอธิบายการเกิดมักจะกล่าวถึงองค์ประกอบของ
การเกิดคือ 1) บิดามารดาอยู่ร่วมกัน (สมสู่กัน) 2) มารดาอยู่ในช่วงมีระดู และ 3) คันธัพพะปรากฏ 
(ปฏิสนธิ) (ม.มู. 9/408/444) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) มักกล่าวถึงพัฒนาการของ
ชีวิตหรือตัวอ่อนในครรภ์เริ่มตั้งแต่กลละจนถึงคลอดจากครรภ์ของมารดา ซึ่งใช้เวลาประมาณ              
10 เดือน หรือ 40 สัปดาห์นั่นเอง ผู้ที่ตีความเรื่องการเกิดค่อนข้างมีน้อย ที่พบว่ามีการตีความ
อย่างชัดเจนคือพุทธทาสภิกขุ และพร รัตนสุวรรณ โดยพุทธทาสภิกขุตีความเรื่องการเกิดว่าเป็น
เรื่องของการเกิดขึ้นแห่งธรรมทั้งหลายด้วย คือ ธรรมทั้งหลายเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปทุก ๆ ขณะ 
ซึ่งเป็นแนวคิดแบบขณิกวาทคือสิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นและดำรงอยู่ชั่วขณะแล้วก็ดับไป วนมาเกิดใหม่ 
ตั้งอยู่ ดับไปเป็นวงจรไม่รู้จักจบสิ้นจนกว่าจะตัดวงจรนี้ได้ด้วยการละอวิชชา ซึ่งท่านไม่ได้มองว่า
การเกิดเป็นเรื ่องของการคลอดจากครรภ์มารดาเท่านั้น แต่เป็นการเกิดขึ้นของจิ ตหรือธรรม



250 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

ทั้งหลายที่อาศัยจิตเกิดขึ้น โดยเฉพาะการเกิดความยึดมั่นถือมั่นในความเป็นตัวตนและของตน 
(อหังการ และมมังการ) อันเป็นสาเหตุสำคัญที่ทำให้มนุษย์เป็นทุกข์และเวียนว่ายตายเกิดใน
สังสารวัฏไม่รู้จักจบสิ้น เป็นการตีความเชิงขณิกวาท ดังที่ท่านกล่าวว่า เหตุที่ชาวพุทธไม่เข้าใจ
หลักของ พุทธศาสนานั้น นั่นเป็นเพราะชาวพุทธมักเข้าใจผิด เรื ่อง “ชาติ” หรือ “การเกิด”                
โดยส่วนใหญ่เข้าใจว่า ชีวิตเริ ่มต้นหลังจากออกจากครรภ์มารดา จึงเข้าใจ การมีอยู่ของชีวิต
หมายถึงตัวตน ซึ่งดำรงอยู่จนสิ้น อายุขัยแต่ในความเป็นจริงแล้ ว“การมีอยู่ของตัวตน ไม่ได้
หมายถึงแค่ การดำรงอยู่เชิงรูปธรรมหรือร่างกาย ที่สามารถจับต้องได้ด้วยประสาทสัมผัสเท่านั้น 
แต่ยังหมายรวมไปถึงการเกิดขึ้นของอัตตาที่สร้างการ ยึดมั่นถือมั่นว่ามีตัวตนขึ้นอีกด้วย และนี่เอง
เรียกว่า กำเนิดของ “ชาติ” (พุทธทาสภิกข,ุ 2561)  
 พร รัตนสุวรรณ ตีความการเกิดว่าเป็นเรื่องวิญญาณ สรรพสิ่งทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต
ล้วนเกิดจากวิญญาณและมีวิญญาณอาศัยอยู่ทั ้งสิ ้น แนวคิดดังกล่าวนี้คล้ายกับคำสอนเรื ่อง
วิญญาณของโยคาจาร ที่ตีความคำสอนพระพุทธศาสนาในมิติของวิญญาณคล้ายปรัชญาสำนัก โย
คาจาร (จิตรมาตร) โดยท่านมีทัศนะว่าสิ่งทั้งหลายทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิตล้วนเกิดจากวิญญาณ 
ถูกกำหนดและควบคุมด้วยวิญญาณ ดังนั้นจึงมีทัศนะแบบวิญญาณนิยม วิญญาณทำให้เกิดนามรูป
ตามคำสอนในพระอภิธรรม ไม่ใช่เพียงแค่เป็นเหตุเกิดของสรรพสิ่งเท่านั้น เมื่อเกิดขึ้นแล้ววิญญาณ
ยังมีแทรกในทุกอณูหรือเซลล์ของสิ่งทั้งหลายทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต ดังที่ท่านกล่าวว่า “คำว่า 
นามธรรม หมายความว่า ไม่อาจจะสัมผัสได้ด้วยประสาททั้งห้า วิญญาณนี้ได้มีอยู่ในทุก ๆ เซลล์
ชีวิต เป็นปัจจัยสำคัญที่ก่อให้เกิดพฤติกรรมต่าง ๆ ของเซลล์ ซึ่งแต่ละอย่างมีความหมาย สิ่งที่
ควบคุมระบบของเซลล์ ทำให้กิจการแห่งเซลล์ดำเนินไปอย่างมีระเบียบ ทำให้เซลล์ทรงชีวิตอยู่ได้ 
เจริญเติบโตได้ สิ่งนี้แหละที่ทางพุทธศาสนาเรียกว่า วิญญาณ” (พร รัตนสุวรรณ, 2514)  
 องค์ประกอบของชีวิตตามหลักคำสอนแบบวิภัชชวาท (จำแนกแจกแจง) ได้แก่ ขันธ์ 5 
หรือรูปและนามนั่นเอง ประกอบด้วยรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ การเกิดของสัตว์ในภพ
ภูมิต่าง ๆ มีความแตกต่างกันตามประเภทและกุศล อกุศลที่ได้ทำไว้ บางอย่างไม่เกี่ยวกับกุศลและ
อกุศล แต่เป็นเรื่องของพีชนิยามหรือหลักชีววิทยา เช่น มนุษย์เกิดเป็นสัตว์ ในอบายภูมิ เกิดเป็น
เทวดาเกิดเป็นรูปพรหมบุคคล มีขันธ์ 5 ครบ (ยกเว้น พืช แร่ธาตุ เป็นต้น และอสัญญสัตตาพรหม 
มีเฉพาะรูปขันธ์เท่านั้น ส่วนอรูปพรหมมีแต่นามขันธ์ ไม่มีรูปขันธ์) สังขารในขันธ์ 5 นี้เป็นลักษณะ
ของธรรมที่เกิดกับจิตและปรุงแต่งจิตให้เป็นกุศลบ้าง อกุศลบ้าง เป็นอัพยากฤตบ้าง แตกต่างจาก
สังขารในไตรลักษณ์ ซึ่งหมายเอาทั้งรูปและนาม บางครั้งสังขารก็ถูกอธิบายในแง่ของรูปหรือกาย
อย่างเดียว (ชาตรี ชุมเสน, 2560) ดังที่ คำนวล คำมณี กล่าวว่า สังขารของมนุษย์ตามเนื้อเรื่องท้าว
ชมพูจัดอยู่ในอุปาทินนกสังขารสังขารประเภทนี้อาศัยเหตุปัจจัยปรุงแต่งให้เกิดขึ้นประกอบด้วย
ธาตุ ทั้ง 4 รวมกันอย่างเหมาะสมจึงเกิดเป็นชีวิตมีใจครอบครองจึงสามารถคิดอ่านหรือสร้าง
ความสำเร็จได้ สังขารนี้มีความต้องการอาหาร น้ำดื่ม อากาศการขับถ่าย มีจิตใจรับรู้ความรู้สึกที่
เข้ามาสู่สังขาร รู้จักผิดชอบชั่วดีแต่สังขารนี้ไม่มีแก่นสาร เนื่องจากไม่ใช่สิ่งเที่ยงแท้เมื่ออาศัยสิ่งอ่ืน



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม 2565) | 251 

ประกอบขึ้นจึงต้องเปลี่ยนแปลงสู่ความเสื่อมสลาย ความตายเป็นสิ่งเที่ยงแท้ของสังขารมนุษย์และ
เมื่อมนุษย์ตายลงก็จะเหมือนอนุปาทินนกสังขาร เมื่อสังขารปราศจากวิญญาณก็จะเสื่อมสลาย
อย่างรวดเร็วเหมือนสังขารสิ่งมีชีวิตทั่วไป” (คำนวณ คำมณี, 2560)  
 การที่จะเข้าใจเกี่ยวกับเรื่อง ศึกษาวิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญา
ตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นสิ่งที่ต้องทำความเข้าใจเพราะว่าการเกิด (ชาติ) มีปรากฎใน
พระไตรปิฎกและงานเขียนของนักวิชาการพุทธศาสนา ประเด็นคือมีความเหมือนกันหรือแตกต่าง
กันอย่างไร จะทำอย่างไรที่จะมีความเข้าใจถูกต้องตามหลักวิชาการ และการศึกษาวิเคราะห์               
การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) มีบทบาทสำคัญต่อความคิดของผู้ศึกษาและปฏิบัติพระพุทธศาสนา
ในปัจจุบันเป็นอย่างมาก เพราะมองว่าการเกิดขึ้นแห่งธรรมภายในจิตเป็นการเข้าใจธรรมะหรือ
กระบวนการแห่งธรรมะได้ถูกต้อง การเข้าใจที่ถูกต้องย่อมนำไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง นอกจากท่ี
กล่าวมานี ้แล ้วแนวคิดเรื ่องการเกิด (ชาติ) และการตีความเรื ่องการเกิดของนักว ิชาการ
พระพุทธศาสนาท่านอื่น ๆ อาจให้ความรู้และประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิตด้านอื่น ๆ ด้วย ดังนั้น
ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาการตีความเกี่ยวกับการเกิด และการเกิดเชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธ
ปรัชญาเถรวาท ผ่านการวิเคราะห์สังเคราะห์และนำไปใช้เผยแผ่ให้ได้ประโยชน์สูงสุดต่อไป 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาวิธีการตีความตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 3. เพ่ือวิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ซึ่งเน้นการวิจัยทาง
เอกสาร (Documentary research) โดยมีข้ันตอนการดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. ขั้นสำรวจข้อมูล  
   1.1 ศึกษาค้นคว้าเนื้อหาเกี่ยวกับการตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญา
ตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
   1.2 สำรวจข้อมูลจากหนังสือ ตำรา บทความ และเอกสารงานวิจัยที่มีเกี่ยวกับ
การเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2. ขั้นรวบรวมข้อมูล  
   2.1 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary sources) คือ พระไตรปิฎก
ภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500 พุทธศักราช 2535 และจากพระไตรปิฎกภาษาไทย               
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยพุทธศักราช 2539 เกี ่ยวกับแนวคิดเรื ่องการเกิด (ชาติ)                
ตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 



252 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

   2.2 รวบรวมเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary sources) จากอรรถกถา ฎีกา  
อนุฎีกาปกรณ์วิเสส ต่าง ๆ หนังสือ ตำรา บทความ และเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับแนวคิด
เรื่อง การเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท แล้วลำดับความสำคัญในเรื่อง
เหตุผลและที่มาเพ่ือแยกประเภทเพ่ือทำการวิเคราะห์เชิงตีความต่อไป 
 3. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล 
   3.1 นำข้อมูลเกี ่ยวกับวิธ ีการและหลักการตีความเรื ่องการเก ิด (ชาติ)               
เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทเพ่ือมาศึกษาวิเคราะห์ตามจุดประสงค์ท่ีตั้งไว้ 
   3.2 ศึกษาวิเคราะห์ประเด็นต่าง ๆ ตามจุดประสงค์ที่ตั้งไว้เกี่ยวกับการตีความ
เรื่อง การเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 4. ขั้นนำเสนอข้อมูล 
 ผู้วิจัยนำเสนอผลการศึกษาวิจัยในรูปแบบของการพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive 
analysis) 
 
ผลการวิจัย 
 1. วิธีการตีความตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท  
 วิธีการตีความตามพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการเน้นอธิบายความโดยมีการตีความ 5 นัย
คือ 1) การตีความตามตัวอักษร เช่น ชาวพุทธเชื่อว่าพระพุทธเจ้าประสูติมาสามารถเสด็จดำเนินได้ 
7 ก้าว 2) การตีความตามสัญลักษณ์ เช่น พระพุทธเจ้าทรงเผยแผ่พระศาสนาออกไปได้ 7 ทวีป     
3) การตีความตามบริบท เช่น พระพุทธเจ้าทรงมีพระพลานุภาพพระปัญญาคุณ พระกรุณาคุณ
และพระวิสุทธิคุณ 4) การตีความตามเหตุผล เช่นการการพิสูจน์โดยทางวิทยาศาสตร์ และ           
5) การตีความตามหลักวรรณกรรม เช่น การตีความหนังสือภาษาคน ภาษาธรรมของพุทธทาสภิกขุ 
 2. แนวคิดเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท  
 แนวคิดเรื่องการเกิด (ชาติ) ของมนุษย์เชิงอภิปรัชญาในพุทธปรัชญาเถรวาท จำแนกตาม
ลักษณะเนื้อหา คือ 1) มนุษย์เกิดจากพรหม 2) การเกิดจากครรภ์มารดา 3) การเกิดจากรรมและ
ผลของกรรม 4) การเกิดโดยความเป็นปัจจัยแก่กัน 5) การเกิดตามลักษณะกำเนิด 4 ประเภท ซึ่งมี
รายละเอียด ดังนี้ 
  2.1 มนุษย์เกิดจากพรหมคัมภีร์อัคคัญญสูตร ได้กล่าวถึงกำเนิดของมนุษย์ สรุป
ได้ดังนี้ สมัยที่โลกกำลังเสื่อม เหล่าสัตว์ส่วนมากไปเกิดที่พรหมโลกชั้นอาภัสสระ นึกคิดสำเร็จได้
ตามปรารถนา เป็นอยู่ได้ด้วยปีติหรือมีปีติเป็นภักษานั่นเอง มีรัศมีภายในกาย เหาะเหินไปใน
อากาศอยู่ในวิมานอันงดงาม สถิตอยู่เป็นเวลาแสนนานตามอายุของพรหมชั้นอาภัสสระ สมัยที่โลก
นี้เจริญขึ้น (คือน้ำท่วมโลกกำลังลดลง) ง้วนดินเกิดขึ้นและมีรสชาติอร่อย สัตว์เหล่านั้นพากันปั้น
ง้วนดินเป็นคำ ๆ บริโภค เมื่อบริโภคง้วนดิน รัศมีก็ได้หายจากกาย ร่างกายและผิวพรรณหยาบขึ้น 
บางพวกมีผิวพรรณงาม บางพวกมีผิวพรรณทราม ต่อมาข้าวสาลีที ่มีรสชาติอร่อยก็เกิดขึ้น               



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม 2565) | 253 

สัตว์เหล่านั้นก็บริโภคข้าวสาลี ร่างกายก็ค่อย ๆ หยาบขึ้นโดยลำดับ เพศหญิงและชายก็ปรากฏขึ้น 
เมื่อจ้องกันนานราคะหรือความเร่าร้อนก็เกิดขึ้นและได้เสพเมถุนกัน ต่อจากนั้นมนุษย์จึงรู้จักสร้าง
ที่อยู่อาศัย สั่งสมอาหาร มีผู้ปกครองแก้ไขปัญหาการทะเลาะวิวาท (พระราชา) และแพร่ขยาย
เผ่าพันธุ์มนุษย์มาโดยลำดับ 
  2.2 มนุษย์เกิดจากครรภ์มารดา องค์ประกอบของการตั้งครรภ์มี 3 อย่าง ได้แก่ 
1) มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน (มีเพศสัมพันธ์กัน) 2) มารดามีระดู 3) คันธัพพะปรากฏ ส่วนพัฒนาการ
นั้นเริ่มจากรูปนี้เป็นกลละก่อน จากกลละเกิดเป็นอัพพุทะ จากอัพพุทะเกิดเป็นเปสิ (ชิ้นเนื้อเล็ก) 
จากเปสิเกิดเป็นฆนะ (เป็นก้อน) จากฆนะเกิดเป็นปุ่ม 5 ปุ่ม ต่อจากนั้น ผม ขนและเล็บ จึงเกิดขึ้น 
เด็กในครรภ์เจริญเติบโตด้วยอาหารหรือพลังงานที่มารดาได้บริโภค เพราะเด็กเป็นส่วนหนึ่งของ
ร่างกายมารดา  
  2.3 มนุษย์เกิดจากรรมและผลของกรรม การเกิดเพราะผลของกรรมนี้ปรากฏใน
จูฬกัมมวิภังคสูตร ซึ่งผลกรรมที่ได้ทำไว้ส่งผลให้เกิดในภพภูมินั้น ๆ ผลของอกุศลกรรมทำให้ไป
เกิดในทุคติภูมิ ส่วนผลของกุศลกรรมทำให้ไปเกิดในสุคติภูมิ ผลของอกุศลกรรม เช่น คนที่มักฆ่า 
หลังจากตายแล้วจะไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก หรือหากมาเกิดเป็นมนุษย์เขาก็จะเป็นคนมี
อายุสั้น ตามนัยพระอภิธรรม รูปขันธ์ของสัตว์ มนุษย์ และเทพเกิดจากผลกรรม สมุฏฐานของรูป 
เช่น จักขุปสาทรูป โสตปสาทรูป อิตถีภาวรูป ปุริสภาวรูป เป็นต้น มนุษย์เกิดเป็นสัตว์ในอบายภูมิ 
เกิดเป็นเทวดา เกิดเป็นรูปพรหมบุคคลมีขันธ์ 5 ครบ (ยกเว้นอสัญญสัตตาพรหม มีเฉพาะรูปขันธ์
เท่านั้น) ส่วนอรูปพรหมมีแต่นามขันธ์ ไม่มีรูปขันธ์ กัมมชรูป 9 รูปนี้เป็นอุปาทายรูป ดังนั้นจึงเกิด
ร่วมกับอวินิพโภรูป 8 รูป เช่น จักขุทสกกลาป โสตทสกกลาป อิตถีภาวทสกกลาป ปุริสภาวทสก
กลาป เป็นต้น 
  2.4 มนุษย์เกิดโดยความเป็นปัจจัยแก่กัน การเกิดลักษณะนี้เป็นไปตามหลัก             
ปัจจยาการปฏิจจสมุปบาทนั่นเอง เช่น เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมี ความเกิด ความเกิด
พร้อม ความบังเกิด ความบังเกิดจำเพาะ ความปรากฏแห่งธรรมเหล่านั้นอันใด นี้เรียกว่า ชาติเกิด
เพราะภพเป็นปัจจัย ตามนัยพระอภิธรรม ปฏิสนธิจิตเป็นกุศลจิตไม่ได้ เป็นอกุศลจิตไม่ได้ ขณะที่
ปฏิสนธิจิตเกิดขึ้นนั้น ไม่ได้กระทำกรรมใด ๆ ทางกาย ทางวาจา ทางใจ ปฏิสนธิจิตเป็นวิบากจิต
ซึ่งเกิดขึ้นเพราะกรรมใดกรรมหนึ่งเป็นปัจจัย แม้ว่ากรรมที่ได้กระทำแล้วในแต่ละภพชาติจะ
มากมายเพียงใดก็ตาม กรรมใดเป็นปัจจัยให้ปฏิสนธิจิตหรือวิบากจิตใดเกิดขึ้น กรรมนั้นเป็น               
กัมมปัจจัยแก่ปฏิสนธิจิตและวิบากจิตนั้น ถ้าเกิดในภูมิมนุษย์เป็นสุคติภูมิก็ต้องเป็นผลของ กุศล
กรรม จิตที่ปฏิสนธิก็เป็นกุศลวิบาก ถ้าเกิดในอบายภูมิ คือเกิดในนรกหรือเกิดเป็นเปรต เกิดเป็น
อสุรกาย เกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน ก็เป็นผลของอกุศลกรรม จิตที่ปฏิสนธิในอบายภูมิ เป็นอกุศล
วิบาก เมื่อปฏิสนธิจิตดับไปแล้ว กรรมนั้นไม่ได้เพียงทำให้ปฏิสนธิจิตเกิดขึ้นเท่านั้น เมื่อปฏิสนธิจิต
ดับไปแล้ว กรรมเดียวกันที่เป็นปัจจัยให้ปฏิสนธิจิตเกิดนั้นก็เป็นกัมมปัจจัยทำให้วิบากจิตดวง
ต่อไปเกิดขึ้นทำภวังคจิตสืบต่อจากปฏิสนธิจิต ปฏิสนธิจิต คือ จิตที่ทำกิจสืบต่อจากจุติจิต               



254 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

(จิตขณะสุดท้ายของชาติก่อน) ทันทีที่จุติจิตของชาติก่อนดับ กรรมหนึ่งที่ได้กระทำแล้วก็เป็น
ปัจจัยให้ปฏิสนธิจิตเกิดขึ้น เป็นจิตขณะแรกในชาตินี้สืบต่อจากจุติจิตของชาติก่อนแล้วก็ดับไป 
และกรรมเดียวกันนั้นเป็นปัจจัยให้วิบากจิตดวงต่อ ๆ ไปเกิดขึ้นกระทำภวังคจิต คือ กิจดำรงภพ
ชาติที่เป็นบุคคลนี้สืบต่อไปจนกว่าจะจุติ คือ เคลื่อนจากภพภูมินี้ สิ้นสุดสภาพที่เป็นบุคคลนี้ใน
ชาตินี้ และในระหว่างที่ยังไม่จุติ กรรมอื่น ๆ ก็เป็นปัจจัยให้วิบากจิตต่าง ๆ เกิดขึ้น รู้อารมณ์                
ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ได้  
  2.5 การเกิดตามลักษณะกำเนิด 4 ประเภท คือ 1) อัณฑชะ (การเกิดในไข่)              
สัตว์ที่เกิดจากไข่ เช่น งู ไก่ นก ปลา (ปลาบางชนิด เกิดในครรภ์ เช่น ปลาพะยูน) เป็นต้น 2) ชลา
พุชะ (การเกิดในครรภ์) สัตว์ที่เกิดจากครรภ์ เป็นสัตว์ที่เกิดจาก มดลูก มีรกหุ้มห่อ เช่น ช้าง ม้า 
วัว ควาย เป็นต้น 3) สังเสทชะ (การเกิดในเถ้าไคลหรือที่ชื้นแฉะ) สัตว์ที่เกิดจากไคล ได้แก่สัตว์ที่
เกิดที่ใบไม้ ละอองเกสรดอกบัว หญ้าเน่า เนื้อเน่า และเหงื่อไคล เช่น หนอน แมลง บุ้ง ริ้น ยุง เป็น
ต้น และ 4) โอปปาติกะ (การเกิดผุดขึ้น) เช่น พรหม มาร เทวดา เปรต และสัตว์นรก เป็นต้น สัตว์
ที่เกิดจากไข่ ครรภ์ และไคล เมื่อเกิดแล้วจะเจริญเติบโตขึ้นตามลำดับ ส่วนการเกิดประการที่ 4 
การเกิดผุดขึ้น เมื่อเกิดเป็นตัวแล้วจะมีลักษณะเติบใหญ่ทันที 
 3. วิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท  
 การเกิดในอัคคัญญสูตรเป็นการเปลี่ยนสถานะจากพรหมมาเป็นมนุษย์ ดังนั้นการเกิด
ลักษณะนี้จึงไม่ใช่การเกิดแบบ “ชลาพุชะ” ซึ่งเป็นหนึ่งในบรรดากำเนิด 4 อย่าง สาเหตุสำคัญของ
การเปลี่ยนแปลงสถานะคือกิเลส ได้แก่ โลภ โกรธ หลง คือแต่เดิมพรหมเป็นอยู่ด้วยสมาธิหรอืปีติ
นั่นเอง มีหลักฐานไม่มากที่พรหมลงมาโลกมนุษย์เพื่อกิจบางอย่าง ที่เห็นเช่นลงมาเพื่ออาราธนา
พระพุทธเจ้าแสดงธรรมโปรดเวไนยสัตว์ และฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า หลังเหตุการณ์น้ำท่วมโลก 
โลกกำลังเจริญขึ้น พรหมเที่ยวมากินง้วนดินและติดในรสชาติ ดังนั้นกิเลสคือความโลภจึงเกิดขึ้น 
เพราะพรหมก็ยังเป็นผู้มีกิเลสอยู่ เพียงแต่กิเลสถูกข่มไว้ด้วยสมาธิเท่านั้นเอง เมื่อประมาทกิเลสจึง
เกิดขึ้น เมื่อกิเลสเกิดขึ้นสถานะความเป็นทิพย์จึงค่อย ๆ หายไป และกลายเป็นมนุษย์ในที่สุด             
การเกิดลักษณะนี้มีส่วนคล้ายกับศาสนาพราหมณ์คือเกิดมาจากพรหม ที่แตกต่างกันคือพราหมณ์
สอนว่าพรหมเกิดจากพระโอษฐ์ของพรหม แต่พระพุทธศาสนาสอนว่ามนุษย์ต้นกัปมีพัฒนาการมา
จากพรหม การเกิดลักษณะดังกล่าวนี้พบแห่งเดียวคือ อัคคัญญสูตรเท่านั้น ซึ่งขัดแย้งต่อหลัก
เหตุผลนิยมที่เป็นเอกลักษณ์อันโดดเด่นที่สุดของพระพุทธศาสนา แต่มีลักษณะคล้ายคำสอนของ
พราหมณ์ จนมกีารสันนิษฐานว่าอาจได้รับอิทธิพลคำสอนจากศาสนาพราหมณ์ก็ได้ 
 การเกิดในมิตินิยาม 5 ในส่วนของอุตุนิยามและพีชนิยามมีความสอดคล้องกับหลัก
ชีววิทยา เช่น อายุครรภ์สัปดาห์ที่ 2 คือเป็นช่วงที่ระดูเริ่มตั้งขึ้นในมดลูกและเป็นช่วงที่มีไข่ตก 
หากบิดามารดาอยู่ร่วมกันในช่วงนี้ เกิดการปฏิสนธิของไข่และอสุจิ อายุครรภ์สัปดาห์ที่ 3 (ตัวอ่อน
สัปดาห์ที่ 1) คือ กลละ หรือบลาสโตซิสต์ระยะฝังตัว ลักษณะเข้าได้กับหยดน้ำใส ส่วนการเกิดใน
มิติอนัตตาคือการเกิดนั้นไม่ได้เกิดขึ้นเองและเป็นอยู่อย่างเอกเทศ แต่มีความเกี่ยวข้องกับปัจจัย



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม 2565) | 255 

อื่น ๆ ซึ่งในที่นี้เกี่ยวข้องกับวิญญาณตามหลักปฏิจจสมุปบาท (วิญฺญาณปจฺจยา นามรูปํ) ดังนั้น
การเกิดในมิติดังกล่าวนี้จึงถูกต้องตามหลักธรรมนิยาม ครอบคลุมทั้งการเกิดตามหลักกำเนิด 4 
และการเกิดของจิตและธรรมในปัจจุบัน เช่น จิตเกิดขึ้น ตั้งอยู่ดับไป เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป เวียน
เป็นวงจรหร ือว ัฏจ ักรอย่างน ี ้  แม ้ทฤษฎีศ ูนยตาของท่านนาคารช ุนก็อธ ิบายธรรมตาม
หลักปฏิจจสมุปบาทนี้ ดังนั้นธรรมะจึงเป็นอนัตตา ไม่ได้เกิดขึ้นเองและดำรงอยู่เป็นอมตะเหมือน
พระเจ้าเป็นต้นตามความเข้าใจของคนที่หลงยึดมั่นถือมั่นว่าสิ่งทั้งหลายเป็นอัตตาหรือมีความเป็น
บุคคล ตัวตน เรา เขา  
 พุทธทาสภิกขุ ตีความว่าการเกิดไม่ได้เป็นเพียงแค่การกำเนิดจากครรภ์มารดาเท่านั้น       
แต่หมายถึงการเกิดขึ้นแห่งธรรมทั้งหลาย ซึ่งการตีความลักษณะนี้มุ่งสอนอรรถสอนธรรมแก่ผู้
ศึกษาและปฏิบัติตามคำสอนพระพุทธศาสนา การเข้าใจว่าการเกิดเป็นเพียงการคลอดจากครรภ์
มารดาเท่านั้นไม่ได้ประโยชน์มาก เพราะชาวบ้านก็เข้าใจได้ แต่การเข้าใจการเกิดแห่งธรรมจะทำ
ให้ไม่หลงยึดมั่นว่าสิ่งทั้งหลายมีความเป็นตัวตน แต่จะเข้าใจตามความเป็นจริงว่าสิ่งทั้งหลายมี
ความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปเป็นธรรมดา ดังนั้นความยึดมั่นจึงทำให้เกิดทุกข์ เพราะอาจกำหนด
หรือบังคับให้เป็นไปตามที่ต้องการได้ แต่ความเข้าใจธรรมชาติของจิตและธรรมจะทำให้ไม่หลงยึด
มั่นถือมั่นและรู้จักปล่อยวาง ซึ่งเป็นเป้าหมายสำคัญของพระพุทธศาสนา การตีความลักษณะนี้
เป็นคำสอนแบบขณิกวาทคือสิ่งทั้งหลายเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไปเพียงชั่วขณะเท่านั้น ไม่ได้มีความจีรัง
ยั่งยืนแต่อย่างใด 
 พร รัตนสุวรรณ เป็นนักวิชาการพระพุทธศาสนาที่ตีความคำสอนพระพุทธศาสนาในมิติ
ของวิญญาณ ซึ่งมีลักษณะคล้ายโยคาจาร และเป็นวิญญาณนิยม โดยท่านมีทัศนะว่าสิ่งทั้งหลาย
ทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิตล้วนเกิดจากวิญญาณ ถูกกำหนดและควบคุมด้วยวิญญาณ ซึ่งทัศนะแบบนี้
มีทั ้งสอดคล้องกับเถรวาทและแย้งกับเถรวาท ที ่สอดคล้องคือวิญญาณทำให้เกิดมีนามรูป 
(สิ่งมีชีวิต) ที่ไม่สอดคล้องคือสังขารที่ไม่มีใจครองหรือสิ่งไม่มีชีวิตทั้งหลาย เช่น ต้นไม้ ภูเขา เป็น
ต้น เถรวาทถือว่าไม่ได้มีวิญญาณ มีแต่รูปเท่านั้น เพราะไม่มีจิตรับรู้เรื่องราวต่าง ๆ ได้เหมือน
สิ่งมีชีวิต เช่น มนุษย์ เทวดา เป็นต้น 

สังขารในไตรลักษณ์หมายเอาทั้งสังขารที่เป็นรูปและนาม สังขารที่เป็นรูปคือร่างกาย 
สิ่งของ สถานที่ เป็นต้น ส่วนสังขารที่เป็นนามคือจิตใจและคุณสมบัติของจิตใจ การเกิดในมิติ
สังขารเริ่มตั้งแต่ปฏิสนธิหรือตัวอ่อนในครรภ์ที่พระพุทธศาสนาเรียกว่า กลละ จนถึงเสียชีวิตหรือ
กายแตกดับ ตอนที่ยังมีชีวิตอยู่ เรียกว่า สังขารมีใจครอง (อุปาทินนกสังขาร) ซึ่งกายทำงานร่วมกับ
จิต ส่วนตอนเสียชีวิตแล้ว เรียกว่า สังขารไม่มีใจครอง (อนุปาทินนกสังขาร) เหลือเพียงร่างไร้
วิญญาณเท่านั้น ไม่อาจรับรู้อะไรได้ เพราะไม่มีจิตใจ ดังนั้นการเกิดของมนุษย์จึงเป็นจุดเริ่มต้น
ของสังขารที่มีใจครองในภพนั้น ๆ  
 
 



256 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

อภิปรายผล 
 จากการวิจัยเรื ่อง ศึกษาวิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตาม
ทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท สามารถอภิปรายผลได้ ดังนี้ 
 1. ศึกษาวิธีการตีความตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 

วิธีการตีความตามพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการเน้นอธิบายความโดยมีการตีความ 5 นัย
คือ 1) การตีความตามตัวอักษร 2) การตีความตามสัญลักษณ์ 3) การตีความตามบริบท                
4) การตีความตามเหตุผล และ 5) การตีความตามหลักวรรณกรรม สอดคล้องกับ พระนรินทร์              
สีลเตโช (สาไชยันต์) และจรัส ลีกาที่ได้อธิบายการตีความในพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นการตีความ
ภาษาที่พระพุทธเจ้าทรงใช้สั่งสอนพุทธบริษัทที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก ภาษาที่พระพุทธองค์
ทรงใช้สอนนั้นมี 2 ลักษณะคือภาษาสามัญกับภาษาปรมัตถ์ ที่ต้องมีการตีความเพื่อให้เข้าใจใน
หลักคำสอนได้อย่างแท้จริง การตีความมีความสำคัญเป็นอย่างยิ่งที่ที่จะนำมาใช้ตีความคำสอนใน
ของพระพุทธเจ้าเพื่อให้เข้าใจในคำสอนนั้นอย่างแท้จริง (พระนรินทร์ สีลเตโช (สาไชยันต์) และ
จรัส ลีกา, 2562)  
 2. ศึกษาแนวคิดเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 พระพุทธศาสนาไม่ได้สอนเพียงเรื่องการเกิดจากครรภ์ เกิดจากไข่ และเกิดจากเถ้าไคล 
เหมือนชีววิทยาเท่านั้น แต่สอนเรื่องการผุดเกิดด้วย (โอปปาติกะ) ซึ่งการเกิดแบบนี้เป็นการเกิด
แบบลัดขั้นตอน ไม่ต้องผ่านวัยทารก เด็ก วัยรุ่นเหมือนมนุษย์ทั่วไป แต่เกิดเป็นผู้ใหญ่ในขณะนั้น
เลย เช่น สัตว์นรก เทวดา เป็นต้น นอกจากนี้ยังพบว่ามีการเกิดแบบพิเศษหรือเกิดแบบแปลก ๆ 
อีกด้วย เช่น เกิดจากการลูบคลำ สัมผัส การดื่มอสุจิ การได้ยินเสียง เป็นต้น ซึ่งเป็นคำสอนที่
ปรากฏในชาดกและอรรถกถาพระวินัย เป็นหลักการที่ขัดแย้งกับหลักวิทยาศาสตร์ แต่อาจเทียบ
ได้กับวิธีทำให้ตั้งครรภ์สมัยใหม่ ซึ่งเป็นวิธีการปฏิสนธินอกครรภ์ เช่น เด็กหลอดแก้ว โคลนนิ่ง     
เป็นต้น สอดคล้องกับงานเขียนของศุภกาญจน์ ว ิชานาติ  และวัชระ งามจิตรเจริญ ว่า                       
“วิธีนอกเหนือธรรมชาติคล้ายคลึงกันด้วยการปฏิสนธินอกร่างกาย เช่นการโคลนกับการไม่ใช้เซลล์
สืบพันธุ์ การดื่มอสุจิ การจับผ้า เป็นต้น” (ศุภกาญจน์ วิชานาติ และวัชระ งามจิตรเจริญ, 2562)  
 การเกิดในมิติผลแห่งกรรมแสดงถึงความที่กรรมเป็นสิ่งกำหนดชีวิตของสัตว์ทั้งหลาย คือ
กำหนดให้เกิดในภพภูมิต่าง ๆ ซึ่งภพภูมินั้น ๆ กำหนดความสุขและทุกข์ของสัตว์ เช่น นรก ไม่มี
ความสุข มีแต่ทุกข์ สวรรค์ไม่มีความทุกข์และทรมานแบบนรก มีแต่ความสุขแบบทิพยสมบัติ             
แต่โลกมนุษย์มีทั ้งสุขและทุกข์ ส่วนจะมีมากหรือน้อยนั้นขึ้นอยู่กับผลกรรมของแต่ละคน เช่น 
อกุศลกรรมส่งผลให้เกิดในตระกูลต่ำ มีแต่ความขัดสน เลี้ยงชีพด้วยความยากลำบาก ในทางตรงกัน
ข้ามกุศลกรรมส่งผลให้เกิดในตระกูลสูง มีความสุขและสบายในการเลี้ยงชีพ เป็นต้น ดังนั้นกรรมจึง
กำหนดให้มีชีวิตหรือความเป็นอยู่ที่แตกต่างกัน สอดคล้องกับพระพุทธพจน์ว่า “กรรมย่อมจำแนก
สัตว์ทั้งหลายให้เลวและดีต่างกัน” (ม.อุ. 14/289/350) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม 2565) | 257 

 ปฏิจจสมุปบาทกล่าวถึงวิญญาณเป็นปัจจัยให้เกิดนามรูป ความเป็นปัจจัยแก่กันดังกล่าว
นี้อธิบายได้แบบทั้งข้ามภพข้ามชาติและชาติปัจจุบัน ปัจจัยแบบข้ามภพข้ามชาติหมายถึงปฏิสนธิ
วิญญาณหรือปฏิสนธิจิตเป็นปัจจัยให้เกิดชีวิตหรือขันธ์ 5 ขึ้นมา ซึ่งนามและรูปนี้เป็นปัจจัยที่
เกื้อหนุนกนั เกิดร่วมกัน (สหชาตปัจจัย) สอดคล้องกับคำอธิบายปัจจัยในวิสุทธิมรรคว่า “นามและ
รูปในขณะก้าวลงสู่ครรภ์เป็นสหชาตปัจจัยแก่กัน” (คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
, 2558) ส่วนปัจจัยในภพชาติปัจจุบันคือการรู้แจ้งอารมณ์ทางตาเป็นต้นทำให้จิตรู้อารมณ์ รวมถึง
ยึดมั่นหรือปล่อยวางตามปัจจัยคือความขาดสติและมีสติในขณะนั้น โดยเฉพาะความยึดมั่นทำให้
เกิดรูปนามไม่รู้จักจบสิ้น แต่การมีสติพิจารณาจะทำให้ละการเกิดรูปและนามได้ ดังนั้นบัณฑิตจึง
ระวังจิตไม่ให้เกิดความยึดมั่นถือมั่น เพราะการเกิดบ่อย ๆ เป็นความทุกข์ จิตที่ถึงความดับ ไม่เกิด
อีกต่อไปคือจิตของพระอรหันต์เท่านั้น  
 ปฏิสนธิจิตกับจุติจิตเป็นรอยต่อหรือจิตที่เชื่อมต่อกันระหว่างเบื้องต้นกับที่สุด ที่สุดกับ
เบื้องต้น โดยมีกรรมเป็นปัจจัยสืบต่อ (กัมมปัจจัย) สอดคล้องกับงานเขียนของสุจินต์ บริหารวน
เขตต์ ว่า “ปฏิสนธิจิต คือ จิตที่ทำกิจสืบต่อจากจุติจิต (จิตขณะสุดท้ายของชาติก่อน) ทันทีที่จุติ
จิตของชาติก่อนดับ กรรมหนึ่งที่ได้กระทำแล้วก็เป็นปัจจัยให้ปฏิสนธิจิตเกิดขึ้น” (สุจินต์ บริหาร
วนเขตต์, 2560) อีกนัยหนึ่งมีภวังคจิตสืบต่อ พูดให้เข้าใจง่าย ๆ คือเมื่อปฏิสนธิจิตเกิดขึ้นแล้ว              
จิตในระหว่างปฏิสนธิจิตกับจุติจิตเป็นเรื่องของวิถีจิต ซึ่งมี 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ ปัญจทวารวิถี 
และมโนทวารวิถี มีภวังค์เป็นตัวเชื่อมระหว่างวิถีจิตคือ อตีตภวังค์ ภวังคจลนะ และภวังคุปัจเฉทะ 
เมื่อจิตดับไป ก็จะวนมาหาเริ่มต้นใหม่เป็นปฏิสนธิจิต ปฏิสนธิจิตจะไม่มีอีกต่อไปหากดับกิเลสที่
เป็นเชื้อแห่งภพใหม่ได้แล้ว  
 3. วิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท  
 การตั้งครรภ์และการเกิดตามหลักพระพุทธศาสนาเป็นไปตามหลักนิยาม ซึ่งมีความ
เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันทั้งหมด โดยเริ่มจากระดับล่างไปหาระดับบน คือพ่อแม่ต้องอยู่ในช่วงที่
ร่างกายมีความพร้อมในการสืบพันธุ์ตามหลักอุตุนิยามและพีชนิยาม ครั้งแรกที่มีการปฏิสนธิจิตจะ
เกิดร่วมกับกาย (พัฒนาการของทารก) ด้วยตามหลักจิตนิยาม (จิตชรูป) การถือกำเนิดของมนุษย์
เกิดจากผลแห่งกรรมที่ให้ผลตามหลักกรรมนิยาม และกระบวนการเกิดทั้งหมดตามที่กล่าวมานี้
สรุปลงได้ในธรรมนิยามคือธรรมดาหรือธรรมชาติของชีวิต ดังที่ศุภกาญจน์ วิชานาติ และวัชระ 
งามจิตรเจริญ กล่าวว่า 
 

“การตั้งครรภ์ต้องอาศัยความเหมาะสมของสภาพร่างกาย (อุตุนิยาม) และเป็นไปตามกฎ
แห่งการสืบพันธุ์ของมนุษย์ (พีชนิยาม) รวมทั้งการมีวิญญาณมาปฏิสนธิในครรภ์ (จิตนิยาม) ซึ่ง
เป็นไปตามกรรมที่ทำไว้ (กรรมนิยาม) และสอดคล้องกับความเป็นเหตุและผลที่ธรรมชาติกำหนด
ไว้ (ธรรมนิยาม)” (ศุภกาญจน์ วิชานาติ และวัชระ งามจิตรเจริญ, 2562)  

 



258 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

 ในมิติของอภิธรรม องค์ประกอบหรือส่วนย่อยของร่างกายที่เป็นจุดเริ่มต้นของชีวิตที่
เรียกว่า กลลรูป นั้น คือ กลาป ตรงกับเซลล์ตามหลักชีววิทยา ประกอบด้วย กายทสกกลาป ภาวท
สกลาป และวัตถุทสกกลาป ซึ่ง กลาป ทั้ง 3 นี้เป็นทั้งมหาภูตรูปและอุปาทายรูป (รูปอาศัย)            
มีพัฒนาการมาโดยลำดับตามอายุของตัวอ่อนในครรภ์ แม้รูปที่สมมติกันว่าหญิงและชาย และการ
ทำงานของสมองก็เกิดจากกลาปทั้ง 3 นี้ กลาปเหล่านี้เป็นคนละส่วนจากจิต แต่มีความเกี่ยวข้อง
สัมพันธ์กับจิตตามหลักปัจจัยคือสหชาตปัจจัย (ปัจจัยเกิดร่วมกัน) และอัญญมัญญปัจจัย (ปัจจัย
แก่กัน) ดังนั้นสมองที่ทำหน้าที่คิดตามทฤษฎีชีววิทยาซึ่งเทียบได้กับหัวใจเป็นที่ตั้งของจิตตามหลัก
อภิธรรมจึงเป็นคนละส่วนกับจิต แต่ทำหน้าที่ร่วมกัน ซึ่งยากที่จะอธิบายได้ แม้นักวิทยาศาสตร์
ส่วนหนึ่งมีความสนใจและพยายามหาคำตอบเรื่องนี้อยู่ก็ยังไม่ได้คำตอบที่ชัดเจน เพราะค่อนข้าง
อยู่เหนือระดับวิทยาศาสตร์ สอดคล้องดังที ่สุกาญฎา กลิ่นถือศลิ กล่าวว่า 
  
 “รูปกลาปที่เกิดขึ้นครั้งแรกในร่างกายมนุษย์ไม่ใช่เซลล์ แต่รูปกลาปเป็นโครงสร้างที่อยู่
ภายในเซลล์มนุษย์ ชีวิตและร่างกายมนุษย์เริ่มต้นพัฒนา เปลี่ยนแปลง และเจริญเติบโตมาจาก
เซลล์ตั้งต้นเพียงเซลล์เดียว ทางพระพุทธศาสนาเรียกเซลล์นั้นว่า กลลรูป ส่วนทางชีววิทยาเรียกว่า 
ไซโกต ภายในกลลรูปหรือไซโกตประกอบด้วยโครงสร้างของกัมมชกลาป 3 อย่าง คือ 1) กายทส
กกลาป ทำหน้าที่เก็บข้อมูลเพื่อบ่งชี้และพัฒนาลักษณะทางกายภาพของกลลรูปหรือเซลล์เริ่มต้น 
ให้ครบอวัยวะที่ควรเกิดขึ้นในร่างกายมนุษย์ และมีความแตกต่างจากสัตว์ชนิดอื่น 2) ภาวทสก
กลาป ทำหน้าที่กำหนดเพศมนุษย์ตั้งแต่เริ่มปฏิสนธิ และพัฒนาลักษณะทางกายภาพที่เกี่ยวกับ
เพศ และ 3) วัตถุทสกกลาป เปรียบเสมือนทั้งหัวใจและสมองของกลลรูปหรือเซลล์ เพราะในทาง
พระพุทธศาสนาเห็นว่าวัตถุทสกกลาปเป็นที่อาศัยเกิดและที่ทำงานของจิต” (สุกาญฎา กลิ่นถือศิล
, 2560)  
 
 การเกิดในมิติอนัตตาคือความไม่มีตัวตนหรือเป็นเอกเทศจากส่วนอื่นต่างหาก แต่เป็นสิ่ง
ที่อาศัยสิ่งอ่ืนเกิดขึ้นตามหลักปฏิจจสมุปบาท เช่น เพราะมีวิญญาณ จึงมีนามรูป เป็นต้น การเกิด
ในลักษณะนี้ไม่ได้มีความสมบูรณ์ในตน แต่มีความเกี่ยวข้องกับสิ่งอื ่นโดยความเป็นปัจจัยกัน   
(ปัจจยาการ) เป็นไปตามหลัก “สิ่งทั้งปวงเป็นอนัตตา” (สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา) ปฏิจจสมุปบาทเป็น
หลักการ แนวคิดเดียวที่อธิบายแนวคิด “ศูนยตา” ของนาคารชุนได้แบบไม่มีความขัดแย้งในตน 
ตัวอย่างการตีความลักษณะนี้ เช่น นามรูปไม่ได้เกิดเองโดยลำพัง แต่เกิดจากวิญญาณ ในมุมกลับ 
การปฏิบัติที ่สามารถดับวิญญาณได้ เพราะดับนามรูปได้ เป็นต้น สอดคล้องดังที ่ ประวิทย์          
เฮงพระธานี และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ กล่าวว่า  
 
 



วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม 2565) | 259 

“พระพุทธศาสนากับการเกิดของมนุษย์ตามหลักพันธุศาสตร์ ได้กล่าวถึงการเกิดของ
มนุษย์ของสิ่งมีชีวิตและสิ่งอ่ืน ๆ ว่าเป็นสิ่งที่เกิดจากการมีส่วนประกอบต่าง ๆ มารวมกันเข้าและมี
ความสัมพันธ์แบบอิงอาศัยซึ่งกันและกัน ดังนั้น ตัวตนที่แท้จริงของสิ่งที่เรียกว่าชีวิตนั้น “ไม่มี” 
เพราะประการแรกตัวสิ่งที่ถือว่าเป็นชีวิตนั้น มาจากการรวมกันของส่วนประกอบต่าง  ๆ และ
ประการที่สอง แม้ส่วนประกอบต่าง ๆ ที่มารวมกันเข้าเป็นชีวิต แต่ละส่วนก็เป็นผลมาจากการมี
ส่วนประกอบอ่ืน ๆ มารวมกันเข้าด้วยเช่นเดียวกัน ดังนั้น สิ่งที่เราเรียกว่า ส่วนประกอบแต่ละส่วน
นั้น แท้จริงแล้วก็ไม่ได้มีตัวตนของมันจริง ๆ เป็นแต่เพียงการประกอบกันเข้าอย่างเหมาะสมของ
ส่วนต่าง ๆ เท่านั้น” (ประวิทย์ เฮงพระธานี และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ, 2561)  
   
สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 ผลการวิจัยสามารถสรุปได้ดังนี้ วิธีการตีความตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการเน้น
อธิบายความโดยมีการตีความ 5 นัย คือการตีความตามตัวอักษร ตามสัญลักษณ์ ตามบริบท            
ตามเหตุผลและตามหลักวรรณกรรม ส่วนแนวคิดเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะ
พุทธปรัชญาเถรวาท มองว่า มนุษย์เกิดจากพรหม การเกิดจากครรภ์มารดา การเกิดจากกรรมและ
ผลของกรรม การเกิดโดยความเป็นปัจจัยแก่กันและการเกิดตามกำเนิด 4 อย่าง และผลการ            
การวิเคราะห์การตีความเรื่องการเกิด (ชาติ) เชิงอภิปรัชญาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทมี
ลักษณะคือ การเปลี่ยนสถานะที่ละเอียดประณีตมาเป็นหยาบ การเกิดในมิตินิยาม 5 มีความ
เชื่อมโยงกันทั้งอุตุนิยาม พีชนิยาม จิตนิยาม กรรมนิยามและธรรมนิยาม การเกิดในมิติอนัตตา คือ
การเกิดเป็นรูปนามนั้นมีวิญญาณเป็นปัจจัย การเกิดในมิติขณิกวาทเป็นการตีความเชิงการเกิดของ
จิตและธรรมในปัจจุบัน การเกิดในมิติวิญญาณเป็นการตีความว่าสิ่งทั้งหลายล้วนมีวิญญาณเป็น
เหตุเกิดและดำรงอยู่ได้ด้วยวิญญาณ และการเกิดในมิติสังขารเป็นจุดเริ่มต้นของสังขารที่มีชีวิตอยู่ 
จากงานวิจัยนี้มีข้อเสนอแนะ 1) ควรนำความรู้ที่ได้จากงานวิจัยไปอบรมให้ความรู้ความเข้าใจแก่
พุทธศาสนิกชนเพื่อนำเผยแผ่ได้อย่างถูกต้อง 2) ควรนำความรู้ที ่ได้จากงานวิจัยไปเผยแผ่ใน
สถานศึกษาและสาธารณะ  
 
เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย . (2558). วิสุทธิมรรคแปล ภาค 3 ตอน 1. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
คำนวณ คำมณี. (2560). แนวคิดพุทธปรัชญาในวรรณกรรมหนังสือบุด เรื ่องท้าวชมพูฉบับ

สถาบันทักษิณคดีศึกษา. วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี, 13(2), 129-130. 

ชาตรี ชุมเสน. (2560). ศึกษาวิเคราะห์วิภัชชวาทในพุทธปรัชญาเถรวาท. วารสารมหาจุฬา
วิชาการ, 3(2), 98-117. 



260 | Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology Vol.7 No.5 (May 2022) 

ประวิทย์ เฮงพระธานี และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ. (2561). พระพุทธศาสนากับการเกิดของ
มนุษย์ตามหลักพันธุศาสตร์. วารสารวิชาการธรรมทรรศน์, 18(3), 405-415. 

พร รัตนสุวรรณ. (2514). หนังสือพุทธวิทยา เล่ม 1 พุทธปรัชญา ฉบับพิสดาร. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ. 

พระนรินทร์ สีลเตโช (สาไชยันต์) และจรัส ลีกา. (2562). การตีความแนวคิดเรื่องพรหมในพุทธ
ปรัชญาเถรวาท. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น, 6(2), 400-409. 

พุทธทาสภิกขุ. (2561). แก่นพุทธศาสน์. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: อัมรินทร์ธรรมะ   
อมรินท-์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 
2500. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 .  (2539) .  พระไตรป ิฎกฉบ ับภาษาไทย ฉบ ับมหาจ ุฬาลงกรณว ิทยาล ั ย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศุภกาญจน์ วิชานาติ และวัชระ งามจิตรเจริญ. (2562). เปรียบเทียบกำเนิดและพัฒนาการของ
ชีวิตมนุษย์ในครรภ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. วารสารมหาจุฬาวิชาการ, 
6(2), 1-16. 

สุกาญฎา กลิ่นถือศิล. (2560). รูปกลาปและเซลล์มนุษย์ในพระพุทธศาสนา. วารสาร มจร. พุทธ
ปัญญาปริทรรศน,์ 2(2), 76-78. 

สุจินต์ บริหารวนเขตต์. (2560). ปรมัตถธรรมสังเขป. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ
ศึกษา และเผยแผ่พระพุทธศาสนา. 

 


