
359 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจติสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
THE PROCESS OF ORGANIZING BUDDHIST-BASED PUBLIC MIND  

PROMOTION ACTIVITIES FOR STUDENTS  
MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY 

 
รวีวรรณ วงค์เดชานันทร์*, สุวัฒสัน รักขนัโท, สมชัย ศรีนอก, ณพนต์ ทองยวง, พระสุรชัย หงษ์ตระกูล 

Raveewan Wongdechanun*, Suwatsan Ragkhanto, Somchai Srinok,  
Napon Thongyoung, Phra Surachai Hongtrakool 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

*Corresponding author E-mail: noonoi.mcu@gmail.com 

 
Received 19 July 2024; Revised 29 September 2024; Accepted 8 November 2024 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: บทความวิจัยนี ้มีวัตถุประสงค์ เพื ่อศึกษาจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพ่ือวิเคราะห์กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของ
นิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และเพื่อนำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะ 
เชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิธีดำเนินการวิจัย: โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสานวิธี (Mixed Methods Research) การวิจัยเชิงปริมาณ  
กลุ่มตัวอย่าง คือ นิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จำนวน 375 คน ได้มาจากตารางเปรียบเทียบ
สำเร็จของรูปเครซี่และมอร์แกน สถิติที่ใช้ คือ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และการวิจัยเชิงคุณภาพ 
โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 20 คน การสนทนากลุ่ม จำนวน 10 คน และผู้เชี่ยวชาญประเมิน
กระบวนการ จำนวน 15 คน 
ผลการวิจัย: พบว่า 1) จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต แบ่งออกเป็น 2 ข้อ 7 ด้าน โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก 
ดังนี้ 1.1) การส่งเสริมจิตสาธารณะ จำนวน 3 ด้าน เรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านการถือเป็นหน้าที่  
ในการดูแลรักษาของส่วนรวม (𝑥̅ = 4.05) ด้านการเคารพสิทธิในการใช้ของส่วนรวมร่วมกัน (𝑥̅ = 4.04) และ 
ด้านการหลีกเลี่ยงการใช้หรือกระทำให้เกิดความเสียหายต่อสมบัติของส่วนรวม ( 𝑥̅ = 3.97) ตามลำดับ และ  
1.2) จิตสาธารณะตามหลักสังคหวัตถุ 4 จำนวน 4 ด้าน เรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านปิยวาจา  
(𝑥̅ = 4.17) ด้านสมานัตตตา (𝑥̅ = 4.14) ด้านทาน (𝑥̅ = 4.01) และด้านอัตถจริยา (𝑥̅ = 3.96) ตามลำดับ  
2) ผลการวิเคราะห์กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตแบ่งออกเป็น 5 ด้าน ได้แก่  
2.1) ด้านหลักการส่งเสริมจิตสาธารณะ 2.2) ด้านวิธีการส่งเสริมจิตสาธารณะ 2.3) ด้านกิจกรรมส่งเสริม 
จิตสาธารณะ 2.4) ด้านการประเมินผลกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะ และ 2.5) หลักสังคหวัตถุ 4 บูรณาการกับ  
การส่งเสริมจิตสาธารณะ และ 3) ผลการนำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต 
ตามขั ้นตอนของ PDCA “Deming Cycle” (Plan-Do-Check-Act) แก่ผ ู ้ เช ี ่ยวชาญ จำนวน 15 คน พบว่า 
ผู้เชี่ยวชาญมีความเห็นว่า กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มีความเหมาะสมมาก 

mailto:noonoi.mcu@gmail.com


360 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

จำนวน 12 คน คิดเป็นร้อยละ 80.00 มีความเห็นว่าค่อนข้างเหมาะสม จำนวน 2 คน คิดเป็นร้อยละ 13.33 และมี
ความเห็นว่าเหมาะสมบางส่วน จำนวน 1 คน คิดเป็นร้อยละ 6.67 ตามลำดับ และเมื่อพิจารณาโดยภาพรวม 
ผู ้เช ี ่ยวชาญยืนยันความเหมาะสม เป็นประโยชน์และสามารถนำไปเป็นกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริม  
จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้อย่างเหมาะสม 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: บทความวิจัยนี้มีหลักธรรมที่นำมาประยุกต์ใช้ คือ 
หลักสังคหวัตถุ 4 หมายถึง ธรรมที่เป็นที่ตั้งแห่งการสงเคราะห์กัน เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจกัน เป็นหลักการครอง
ใจคน เป็นหลักสังคมสงเคราะห์ ทำให้คนอยู ่กันด้วยความรักความปรารถนาดีต่อกัน ได้แก่ ทาน ปิยวาจา  
อัตถจริยา และสมานัตตตา 
สรุป: ในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ควรมีกระบวนการในการจัดกิจกรรม ได้แก่ หลักการ วิธีการ กิจกรรม การประเมินผล และการนำหลักสังคหวัตถุ 4 
มาประยุกต์ใช้ในการจัดกิจกรรม เพื่อเป็นแบบแผนหรือแนวทางในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะให้กับนสิิต
เพ่ือนำไปพัฒนาตน สังคม และมหาวิทยาลัยให้เจริญรุ่งเรืองสืบต่อไป 
คำสำคัญ: กระบวนการจัดกิจกรรม, การส่งเสริม, จิตสาธารณะเชิงพุทธ, นิสิต มจร 
 
Abstract 
Background and Objectives: The objectives of this research are to study the Buddhist public 
mindset among students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University, to analyze the process of 
organizing activities that promote the Buddhist public mind for students at Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, and to present the process of organizing activities that promote the Buddhist public 
mind for students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Methodology: The research employed a mixed-methods approach for the quantitative study. 
The sample consisted of 375 students from Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
determined using Krejcie and Morgan's table. The statistics used included percentage, means, and 
standard deviation. For the qualitative research, in-depth interviews were conducted with 20 
experts, focus group discussions were held with 10 participants, and 15 specialists evaluated the 
process. 
Main Results: The results were found that: 1) The Buddhist-oriented public spirit of the students 
was divided into two categories and seven aspects, with an overall high level as follows:               
1.1) Public spirit promotion had three aspects, ranked from highest to lowest; taking responsibility 
for maintaining public property (𝑥̅ = 4.05), respecting the right to use public property collectively 
(𝑥̅ = 4.04), and avoiding actions that may cause damage to public property (𝑥̅ = 3.97); and  
1.2) The public spirit based on the Four Sangahavatthu principles had four aspects, ranked from 
highest to lowest: kind speech (𝑥̅ = 4.17), equality (𝑥̅ = 4.14), giving (𝑥̅ = 4.01), and helpfulness                  
(𝑥̅ = 3.96); 2) The analysis of the process for organizing Buddhist-oriented public spirit promotion 
activities among students was divided into five aspects: 2.1) Principles of public spirit promotion; 
2.2) Methods of public spirit promotion; 2.3) Public spirit promotion activities; 2.4) Evaluation of 
public spirit promotion activities; and 2.5) The integration of the Four Sangahavatthu principles 
with public spirit promotion; and 3) The presentation of the process for organizing Buddhist-
oriented public spirit promotion activities according to the PDCA "Deming Cycle" (Plan-Do-Check-



361 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

Act) to 15 experts showed that 12 experts (80.00%) believed the process was highly appropriate, 
2 experts (13.33%) found it fairly appropriate, and 1 expert (6.67%) believed it was partially 
appropriate. Overall, the experts confirmed that the process was appropriate, beneficial, and 
could be effectively implemented as a model for organizing Buddhist-oriented public spirit 
promotion activities for students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Involvement to Buddhadhamma: This research article has applied Dhamma principles 
specifically, focusing on the Sangahavatthu IV principles. These principles are based on Dhamma, 
which serves as a foundation for mutual support and acts as a unifying tool. They embody the 
principle of winning people's hearts and promoting social welfare, fostering an environment where 
individuals live together with love and goodwill. The concepts include Dana (Generosity), Piyavaca 
(Pleasant Speech), Atthacariya (Beneficial Conduct), and Samanattata (Equality). 
Conclusions: In organizing to promote a Buddhist public mind among students at Mahachula-
longkornrajavidyalaya University, a structured process should be implemented. This process 
should include principles, methods, activities, and evaluations. Additionally, applying the four 
principles of social welfare can serve as a model or guideline for organizing activities that enhance 
the public mind. This approach will enable students to develop themselves, contribute to their 
society, and support the continued prosperity of the University. 
Keywords: Activity Organizing Process, Promotion, Buddhist Public Mind, MCU Students 
 
บทนำ 
   ในสภาพสังคมปัจจุบันมีปัญหาต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมาย เช่น ปัญหาอาชญากรรม ปัญหายาเสพติด ปัญหา
การล่วงละเมิดทางเพศ ปัญหาความรุนแรงภายในครอบครัว ปัญหาการโกงกินหรือคอร์รัปชั่น  ปัญหาด้านมลพิษ 
ปัญหาสิ ่งแวดล้อมเสื ่อมโทรม ปัญหาความเห็นแก่ตัว ฯลฯ ปัญหาเหล่านี ้สะท้อนให้เห็นถึงการขาดแคลน  
จิตสาธารณะ ซึ่งมีสาเหตุมาจากความมักง่ายของคนในสังคม การขาดความรับผิดชอบ การนึกถึงแต่ตนเอง  
ไม่คำนึงถึงผลกระทบต่อผู้อื่น ขาดจิตสำนึก รวมไปถึงสภาพการเลี้ ยงดูและสภาพแวดล้อมทางสังคม ล้วนเป็น
ปัญหาที่ส่งผลกระทบต่อความสงบสุขและความเจริญก้าวหน้าของสังคมโดยรวม จากปัญหาดังกล่าว เราจึงควร
ปลูกฝังในเรื่องของจิตสาธารณะให้กับนิสิต ปลูกฝังให้นิสิตมีความรับผิดชอบต่อตนเองและผู้อื่น  (Saeng-Arun, 
2008) สนับสนุนให้นิสิตเข้าร่วมกิจกรรมเพื่อสังคม สร้างบรรยากาศในสังคมที่เอื ้อต่อการมีส่วนร่วมของนิสิต 
ส่งเสริมให้มีการศึกษาเกี่ยวกับประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน รู้จักรักษาผลประโยชน์ของส่วนรวม ช่วยกัน
แก้ป ัญหาที ่ เก ิดข ึ ้นและสร ้างสรรค์ส ังคมให้ด ีงาม  (Department of Education Bangkok Metropolitan 
Administration, 2012) 
   จิตสาธารณะ คือ พฤติกรรมหรือการแสดงออกถึงความรับผิดชอบต่อส่วนรวม  (Warunpitikul, 1999)  
มีความเต็มใจที่จะเสียสละและอุทิศตนเพื่อประโยชน์ของส่วนรวม (Maneechoti, 1987) ซึ่งผู้ที่มีจิตสาธารณะ 
จะมีลักษณะ คือ มีความปรารถนาที่จะช่วยแก้ไขปัญหาให้แก่ผู้อ่ืนและสังคม มีความรับผิดชอบต่อสาธารณะสมบัติ
และทรัพยากรธรรมชาติ เต็มใจเข้าร่วมกิจกรรมเพื่อสังคมรับรู้และตระหนักถึงปัญหา รวมถึงการแก้ไขปัญหาที่
เกิดขึ้นในสังคมร่วมกัน (Phrakru Niwetsilakorn et al., 2020) โดยจิตสาธารณะเป็นคุณสมบัติที่สำคัญอย่างยิ่ง 
เพราะช่วยยกระดับจิตใจของมนุษย์ให้มองเห็นถึงประโยชน์ของส่วนรวม รู้จักช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ร่วมมือกัน
พัฒนาสังคมและประเทศชาติให้มีความสงบสุข เจริญรุ่งเรือง และเป็นพื้นฐานสำคัญในการปลูกฝัง ให้เกิดสังคมที่มี



362 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

ประชาธิปไตย (Ajpru, 2001) ตัวอย่างเช่น การทำงานจิตอาสา การมีส่วนร่วมในกิจกรรมพัฒนาชุมชน การบริจาค
สิ่งของเพ่ือการกุศล การรักษาความสะอาดของสิ่งแวดล้อม การเคารพกฎหมายและระเบียบของสังคม เป็นต้น 
  จากที่กล่าวมาข้างต้น สอดคล้องกับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ที่มีปรัชญาในการจัด
การศึกษาพระพุทธศาสนาบูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ พัฒนาจิตใจและสังคม (Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, 2015) โดยมีวัตถุประสงค์หลักในการพัฒนาจิตใจของนิสิตและการอุทิศตนเพื่อพระพุทธศาสนา  
รู้จักการปฏิบัติตนเพื่อส่วนรวมและสังคม ในการจัดการศึกษาจึงควรให้ความสำคัญกับการผลิตนิสิตให้เป็นผู้ที ่มี
ความรู้คู ่คุณธรรม สามารถนำความรู้ที ่ได้รับไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันให้เกิดประ โยชน์สูงสุดต่อสังคมและ
ประเทศชาติ นอกจากนี้ ยังช่วยให้นิสิตสามารถปรับตัวในการอยู่ร่วมกับผู้อื่นในสังคม หรือปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อม
ต่าง ๆ เกิดจิตสาธารณะอย่างยั ่งยืน โดยทางมหาวิทยาลัยไม่ว่าจะเป็นส่วนงาน คณะ วิทยาเขต วิทยาลัยสงฆ์   
หรือหน่วยวิทยบริการ ที่ได้มีการจัดการศึกษาและฝึกประสบการณ์ให้กับนิสิตผ่านการเข้าร่วมกิจกรรม เพ่ือให้นิสิต
ได้เห็นถึงสภาพความเป็นจริงในสังคม แต่ในการจัดกิจกรรมหรือโครงการต่าง ๆ ที่ผ่านมา ยังมีกระบวนการ  
ที่ไม่สอดคล้อง ต่อเนื่อง หรือเป็นรูปธรรมมากนัก 
  จากสภาพปัญหาความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาดังกล่าว จึงมีความสนใจที่จะศึกษา “กระบวนการ
จัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย”  เพื่อเป็นแบบแผน
หรือแนวทางในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะให้กับนิสิตเพื่อนำไปพัฒนาตน สังคม  และมหาวิทยาลัย 
ให้เจริญรุ่งเรืองสืบต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  เพื ่อศึกษาจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื ่อวิเคราะห์
กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
และเพื่อนำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุ ฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องนี้ มีวิธีดำเนินการวิจัย ตามลำดับขั้นตอนดังนี้ 
  1. ร ูปแบบการว ิจ ัย  เป ็นการว ิจ ัยแบบผสานว ิธี  (Mixed Methods Research) ประกอบด ้วย  
การวิจัยเชิงปริมาณ เป็นการจัดเก็บข้อมูลโดยใช้เครื่องมือแบบสอบถาม ควบคู่กับการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการ
สัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ การสนทนากลุ่ม และผู้เชี่ยวชาญประเมินกระบวนการฯ 
  2. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง /ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ การวิจัยเชิงปริมาณ ประชากร ได้แก่ นิสิตระดับ
ปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปีการศึกษา 2565 ทุกส่วนจัดการศึกษา ทุกสาขาวิชา  
ทุกชั้นปี จำนวน 14,253 รูป/คน (Office of Registrar and Evaluation, MCU, 2023) กลุ่มตัวอย่าง จำนวน  
375 คน ได้มาจากตารางเปรียบเทียบสำเร็จของรูปเครซี่และมอร์แกน (Sinlacharu, 2020) การวิจัยเชิงคุณภาพ 
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) จำนวน 20 รูป/คน ได้แก่ ผู ้บริหาร คณาจารย์ เจ้าหน้าที่ ด้วยการเลือก 
แบบเจาะจง (Purpose Sampling) การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) จำนวน 10 รูป/คน ผู้เชี่ยวชาญ
ประเมินกระบวนการฯ จำนวน 15 รูป/คน ซึ่งในการสนทนากลุ่มและการประเมินกระบวนการฯ ได้รับความอนุเคราะห์
จากผู้เชี ่ยวชาญที่มีความรู ้ความเชี่ยวชาญด้านการจัดกิจกรรม ด้านจิตสาธารณะ และด้านพระพุทธศาสนา 
ด้วยการเลือกแบบเจาะจง (Purpose Sampling) 
 3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย การวิจัยเชิงปริมาณ เป็นแบบสอบถาม มีค่าความเชื่อมั่นของแบบสอบถาม
ทั้งฉบับเท่ากับ 0.889 ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 ตอน คือ ตอนที่ 1 เป็นแบบสอบถามข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม 
ได้แก่ สถานภาพ เพศ อายุ ระดับชั้นปี และสังกัดคณะ ลักษณะเครื่องมือเป็นแบบตรวจสอบรายการ ตอนที่  2  



363 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับความคิดเห็นของนิสิตที่มีต่อจิตสาธารณะเชิงพุทธทั้ง 7 ด้าน การวิจัยเชิงคุณภาพ  
เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง มีเนื้อหาสาระเกี่ยวกับหลักการ วิธีการ กิจกรรม การประเมินผล และ
หลักสังคหวัตถุ 4 ของกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร การสนทนากลุ่ม  
เป็นแบบคู่มือการสนทนากลุ่ม มีเนื้อหาสาระเกี่ยวกับกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของ
นิสิต มจร และผู้เชี่ยวชาญประเมินกระบวนการฯ เป็นคู่มือรับรองกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะ  
เชิงพุทธของนิสิต มจร 
  4. การเก ็บรวบรวมข้อมูล  มีหนังส ือขอความอนุเคราะห์ในการเก ็บข้อมูลเพื ่อทำดุษฎีน ิพนธ์  
ทั้งแบบสอบถามที่จัดทำเป็น Google Forms แบบสัมภาษณ์ และคู่มือรับรองกระบวนการฯ จากภาควิชาหลักสูตร
และการสอน คณะครุศาสตร์ มจร จัดส่งผ่านระบบสารบรรณอิเล็กทรอนิกส์ (Less Paper) ของมหาวิทยาลัย  
ผ่านแอพพลิเคชั่นไลน์ (Line) ผ่านแอพพลิเคชั่นเฟซบุ๊ก (Facebook) และทางไปรษณีย์ โดยขอความอนุเคราะห์ 
ให้ตอบกลับแบบสอบถามภายใน 4 สัปดาห์ ส่วนแบบสัมภาษณ์และคู่มือรับรองกระบวนการฯ ขึ้นอยู่กับผู้ทรงวุฒิ
เป็นผู้นัดวัน 
  5. สถิติที่ใช้ในการวิจัยและการวิเคราะห์ข้อมูล การวิจัยเชิงปริมาณ วิเคราะห์ข้อมูลทั่วไปของผู ้ตอบ
แบบสอบถาม และวิเคราะห์ความคิดเห็นของนิสิตที ่มีต่อจิตสาธารณะเชิงพุทธทั ้ง 7 ด้าน โดยใช้โปรแกรม
คอมพิวเตอร์สำเร็จรูป เพื ่อแจกแจงความถี ่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี ่ย (𝑥̅) และค่าเบี ่ยงเบนมาตรฐาน (S.D.)  
ส่วนการวิจัยเชิงคุณภาพ ทั้งแบบสอบถาม การสนทนากลุ่ม และผู้เชี่ยวชาญประเมินกระบวนการฯ วิเคราะห์ข้อมูล 
โดยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ด้านหลักการ วิธีการ กิจกรรม การประเมินผล และหลักสังคหวัตถุ 4 
ของกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร และนำมาสรุปผลแบบบรรยายเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. ศึกษาจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สามารถแสดงเป็น  

Table 1 ดังนี้ 
 

  Table 1 Average and standard deviation of Buddhist public mind for students, divided 
into two categories and seven aspects 

(n = 375) 
 

The Buddhist public mind of MCU students 𝒙̅ S.D. Level 
1. Promotion of public mind 
    1.1 Treating the maintenance of public property as a duty 4.05 0.43 Good 
    1.2 Respecting the right to use public property collectively 4.04 0.44 Good 
    1.3 Avoiding the use or causing damage to public property 3.97 0.65 Good 
2. Public mind according to the four Sangahavatthu IV principles 
    2.1 Pleasant speech (Piyavaca) 4.17 0.80 Good 
    2.2 Equality (Samanattata) 4.13 0.79 Good 
    2.3 Generosity (Dana) 4.01 0.87 Good 
    2.4 Beneficial conduct (Atthacariya) 3.96 0.86 Good 

Total 4.05 0.67 Good 
 
  จาก Table 1 แสดงให้เห็นว่า จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต แบ่งออกเป็น 2 ข้อ 7 ด้าน โดยภาพรวมอยู่
ในระดับมาก ดังนี้ 1) การส่งเสริมจิตสาธารณะ จำนวน 3 ด้าน เรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านการถือเป็น



364 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

หน้าที่ในการดูแลรักษาของส่วนรวม (𝑥̅ = 4.05, S.D. = 0.43) ด้านการเคารพสิทธิในการใช้ของส่วนรวมร่วมกัน 
(𝑥̅ = 4.04, S.D. = 0.44) และด้านการหลีกเลี่ยงการใช้หรือกระทำให้เกิดความเสียหายต่อสมบัติของส่วนรวม       
(𝑥̅ = 3.97, S.D. = 0.65) ตามลำดับ และ 2) จิตสาธารณะตามหลักสังคหวัตถุ 4 จำนวน 4 ด้าน เรียงลำดับ  
จากมากไปหาน้อย คือ ด้านปิยวาจา (𝑥̅ = 4.17, S.D. = 0.80) ด้านสมานัตตตา (𝑥̅ = 4.14, S.D. = 0.79)  
ด้านทาน (𝑥̅ = 4.01, S.D. = 0.87) และด้านอัตถจริยา (𝑥̅ = 3.96, S.D. = 0.86) ตามลำดับ 
   การส่งเสริมจิตสาธารณะมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาจิตใจและพฤติกรรมของนิสิตในทางที่ดี ส่งเสริมให้
นิสิตเข้าใจในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ ้ง และสามารถนำหลักธรรมเหล่านี้มาปรับใช้  
ในชีวิตประจำวันได้ อีกทั้ง ยังเป็นการปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรม นิสิตได้เรียนรู้การเสียสละ การแบ่งปัน  
และการให้ความช่วยเหลือแก่ผู ้อื ่นและสังคม ซึ่งเป็นพื้นฐานของการสร้างจิตสาธารณะ โดยจากการสอบถาม 
สัมภาษณ์และการสังเกต พบว่า นิสิตมีความมุ่งมั่นและกระตือรือร้นที่จะนำความรู้และประสบการณ์ที่ได้ปรับไปใช้
ในการดำเนินชีวิต ไม่ว่าจะเป็นการช่วยเหลือผู้อื่น การบำเพ็ญประโยชน์เพื่อสังคม หรือการให้คำปรึกษาและให้
กำลังใจแก่เพื ่อนนิสิตด้วยกัน ซึ ่งผลของการกระทำเหล่านี ้ไม่เพียงส่งผลดีต่อตัวนิสิตเอง แต่ยังส่งผลดีต่อ
มหาวิทยาลัย สังคมและชุมชนรอบข้าง 
  จากผลการวิจัยอภิปรายได้ว่า การส่งเสริมจิตสาธารณะยังช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความร่วมมือ
ระหว่างนิสิต ทั ้งในระดับกลุ ่มย่อยและกลุ ่มใหญ่ การทำงานร่วมกันในกิจกรรมต่าง ๆ ทำให้นิสิตได้เรียนรู้  
การทำงานเป็นทีม การยอมรับและเคารพความคิดเห็นของผู้อื่น รวมถึงการพัฒนาทักษะการสื่อสารและการแก้ไข
ปัญหาร่วมกัน ซึ่งเป็นทักษะที่สำคัญในการทำงานและการใช้ชีวิตในสังคม สอดคล้องกับงานวิจัยของ Phramaha 
Chatuporn Sutanon (2009) ได้ศึกษาเรื่อง “การพัฒนาจิตสาธารณะของนักเรียนด้านการดูแลรักษาศาสนสมบัติ
โรงเรียนศรีปริยัติคุณศึกษา อำเภอประทาย จังหวัดนครราชสีมา” ผลการศึกษาพบว่า ภิกษุสามเณรหลังจากที่ได้
เรียนรู้การจัดกิจกรรมการเรียนรู้โดยใช้วีดิทัศน์พฤติกรรมแม่แบบประกอบการเรียนรู้ (Modeling Technique)  
มีจิตสาธารณะโดยรวมเพ่ิมมากข้ึน ทั้งทางด้านการดูแลรักษาศาสนสมบัติ และด้านการใช้ศาสนสมบัติแบบพอเพียง
เหมาะสมมากยิ่งขึ้น  
  2. ผลการวิเคราะห์กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัย  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย แบ่งออกเป็น 5 ด้าน ได้แก่ 
   2.1 ด้านหลักการส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย มีพันธกิจในการส่งเสริมให้นิสิตเป็นผู้มีจิตสาธารณะ รู้จักเสียสละ มีน้ำใจในการช่วยเหลือผู้อื่น และ
ร่วมพัฒนาสังคม โดยยึดหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา ควบคู่กับการพัฒนาคุณธรรมและจริยธรรม เพื่อให้
นิสิตเป็นบัณฑิตที่มีคุณภาพ สามารถนำความรู้ ทักษะ และคุณธรรมไปประกอบอาชีพ และสร้างประโยชน์ต่อสังคม 
ส่วนจิตสาธารณะ หมายถึง ความรู้สึกนึกคิดที่มีต่อส่วนรวม ปรารถนาดี เสียสละ และร่วมมือร่วมใจเพื่อพัฒนา
สังคมให้เจริญก้าวหน้า ดังนั้น หลักการส่งเสริมจิตสาธารณะจึงเป็นความรับผิดชอบของทุกคน ทั้งผู ้บริหาร 
คณาจารย์ เจ้าหน้าที ่ นิสิต และยังรวมไปถึงความร่วมมือจากทั ้งภาครัฐ ภาคเอกชน ภาคประชาสังคม  
และประชาชนทั่วไป โดยร่วมมือร่วมใจกันปลูกฝังจิตสำนึก พัฒนาคุณธรรมและจริยธรรม สร้างโอกาสในการมี  
ส่วนร่วม สนับสนุนโครงการพัฒนาสังคม และสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ืออำนวย ซึ่งจะนำไปสู่สังคมที่มีความสุข 
  2.2 ด้านวิธีการส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร โดยการปลูกฝังจิตสำนึกให้กับนิสิต 
โดยการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาจิตใจและสังคม มีการจัดกิจกรรมจิตสาธารณะ  
ให้สอดคล้องกับความสนใจ ความสามารถและศักยภาพของนิสิต  ส่งเสริมให้น ิสิตเข้าร ่วมกิจกรรมของ 
คณะมหาวิทยาลัย ชุมชน หรือองค์กรต่าง ๆ ส่งเสริมให้นิสิตมีบทบาทในการเป็นผู้นำจัดกิจกรรม ประสานงาน 
ระดมทุนและบริหารจัดการ มีการสร้างเครือข่ายที่เชื่อมโยงระหว่างกัน เพื่อสนับสนุนความร่วมมือ แลกเปลี่ยน 
และขยายโอกาสในการทำกิจกรรม นอกจากนี้ ควรสนับสนุนทุนการศึกษา รางวัล หรือเกียรติบัตรให้กับนิสิตที่มี



365 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

ความเสียสละ ทุ่มเทในการทำกิจกรรมจิตสาธารณะ รวมถึงให้การสนับสนุนด้านทรัพยากร อุปกรณ์ สถานที่   
และงบประมาณ ให้เพียงพอต่อการจัดกิจกรรม แต่ทั้งนี้ควรมีการประชาสัมพันธ์ สื่อสาร และเผยแพร่ความรู้  
ความเข้าใจเกี่ยวกับจิตสาธารณะ รวมถึงผลงานกิจกรรมของนิสิต เพื่อสร้างแรงบันดาลใจและกระตุ้นให้นิสิต  
มีส่วนร่วมมากข้ึน 
   2.3 ด้านกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร เช่น โครงการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐาน กิจกรรมบวชเณรภาคฤดูร้อน การปฏิบัติศาสนกิจและบริการสังคมของนิสิต รวมถึงกิจกรรมออก  
ค่ายอาสาต่าง ๆ ที่ทางหลักสูตร คณะ วิทยาเขต วิทยาลัยสงฆ์ และหน่วยวิทยบริการ จัดขึ้น 
   2.4 ด้านการประเมินผลกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร แบ่งออกเป็น  
2 ประเภท คือ ประเภทที่ 1 การประเมินผลก่อนการจัดกิจกรรม โดยมีการกำหนดเป้าหมายที่ชัดเจน วัดผลได้ 
สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของกิจกรรม มีการศึกษาความต้องการของกลุ่มเป้าหมายเพื่อนำไปออกแบบกิจกรรม 
และกำหนดแผนการจัดกิจกรรม ระยะเวลา งบประมาณ ทรัพยากร บุคลากร ฯลฯ ประเภทที่ 2 การประเมินผลหลัง
การจัดกิจกรรม คือ การประเมินผลลัพธ์ ว่ากิจกรรมบรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้หรือไม่ การประเมินกระบวนการว่า
กิจกรรมดำเนินไปอย่างไร มีปัญหาหรืออุปสรรคอะไรบ้าง การประเมินประสิทธิภาพ เพื่อดูว่ากิจกรรมคุ้มค่ากับ
ทรัพยากรที่ใช้ไปหรือไม่ และการประเมินความพึงพอใจ ว่ากลุ่มเป้าหมายมีความพึงพอใจต่อกิจกรรมหรือไม่ ทั้งนี้ 
เครื่องมือและวิธีการประเมินผลขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์และบริบทของกิจกรรม เช่น แบบสอบถาม การสัมภาษณ์ 
การสังเกตพฤติกรรม การวิเคราะห์เอกสาร และการประเมินผลโดยผู้เชี่ยวชาญ เป็นต้น 
   2.5 ด้านหลักสังคหวัตถุ 4 บูรณาการกับการส่งเสริมจิตสาธารณะ ได้แก่ จิตสาธารณะด้วยทาน 
(การให้) จิตสาธารณะด้วยปิยวาจา (วาจาอ่อนหวาน) จิตสาธารณะด้วยอัตถจริยา (การบำเพ็ญประโยชน์)  
และจิตสาธารณะด้วยสมานัตตตา (การปฏิบัติตนเสมอต้นเสมอปลาย) 
   จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายได้ว่า กระบวนการดังกล่าวมีการออกแบบ วางแผน ดำเนินการ 
ตามกระบวนการอย่างเป็นระบบ มีการศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวข้องอย่างรอบด้าน ทำให้ทราบถึงขั้นตอน วิธีการ และ
การดำเนินการที่นำไปสู่ความสำเร็จ มีการจัดกิจกรรมที่สอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เน้นการสร้าง
เสริมคุณธรรมจริยธรรม และการมีส่วนร่วมของนิสิตในการจัดกิจกรรมต่าง ๆ ช่วยเสริมความ สัมพันธ์อันดีระหว่าง
นิสิต อาจารย์ และชุมชน ทำให้เกิดการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นและประสบการณ์ระหว่างกัน นิสิตได้เรียนรู้ทักษะ
การทำงานเป็นทีม รู้จักแก้ไขปัญหา และมีความรับผิดชอบในบทบาทหน้าที่ของตน มีผลที่เป็นบวกต่อการพัฒนา
จิตใจและพฤติกรรมของนิสิตในหลาย ๆ ด้าน 
  จากผลการวิเคราะห์ดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ Sriplang (2016) ที ่ได้ศึกษาเรื ่อง  
“การพัฒนากิจกรรมเพื่อส่งเสริมจิตสาธารณะสำหรับนักศึกษาครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม” 
ผลการวิจัย พบว่า 1) กิจกรรมเพื่อส่งเสริมจิตสาธารณะสำหรับนักศึกษาครุศาสตร์ที่ผู้วิจัยออกแบบโดยใช้วิธีสอน
แบบการคิดทางวิทยาศาสตร์ที่ดี ประกอบด้วย 4 ขั้นตอน คือ ขั้นสร้างความเชื่อมโยง (Connection) ขั้นการ
ซักถามการเรียนรู้ (Questioning) ขั้นสะท้อนตนเอง (Self-Reflecting) และชั้นซักถามเกี่ยวกับความจริงหรือ
ความสามารถในการเชื ่อถ ือได้ (Questioning the Truth or Believability) 2) ผลการใช้ก ิจกรรมพัฒนา 
จิตสาธารณะ พบว่า หลังการทดลองนักศึกษาคณะครุศาสตร์ มีคะแนนเฉลี่ยจิตสาธารณะเพ่ิมขึ้นมากกว่าก่อนเรียน 
โดยมีผลต่างของคะแนนเฉลี่ยเพิ่มขึ้น และ 3) ความพึงพอใจของนักศึกษาที่มีต่อกิจกรรมการเรียนการสอน  
เพ่ือส่งเสริมจิตสาธารณะสำหรับนักศึกษาครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม อยู่ในระดับมาก  
 3. นำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย 
  จากการสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) สรุปได้ว่า ผู้ทรงคุณวุฒิทั้ง 10 คน ยืนยันความเหมาะสม 
ความเป็นไปได้ และความเป็นประโยชน์ของกระบวนการ สอดคล้องกับการนำเสนอแก่ผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 15 คน 



366 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

พบว่า ผู้เชี่ยวชาญมีความเห็นว่ากระบวนการดังกล่าวมีความเหมาะสมมาก จำนวน 12 ท่าน คิดเป็นร้อยละ 80.00 
มีความเห็นว่าค่อนข้างเหมาะสม จำนวน 2 ท่าน คิดเป็นร้อยละ 13.33 และมีความเห็นว่าเหมาะสมบางส่วน 
จำนวน 1 ท่าน คิดเป็นร้อยละ 6.67 ตามลำดับ และเมื่อพิจารณาโดยภาพรวม ผู้เชี่ยวชาญยืนยันความเหมาะสม 
เป็นประโยชน์และสามารถนำไปเป็นแบบแผนหรือแนวทางในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะให้กับนิสิต มจร 
ได้อย่างเหมาะสม 
  จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายผลได้ว่า การนำเสนอกระบวนการดังกล่าว มีความสำคัญอย่างยิ่งในการ
พัฒนาจิตสำนึกและความรับผิดชอบต่อสังคมของนิสิต โดยกระบวนการดังกล่าวมีการออกแบบ วางแผน 
ดำเนินการตามกระบวนการอย่างเป็นระบบ ส่งผลให้กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธ  
ของนิสิต มจร สำเร็จลุล่วง บรรลุตามวัตถุประสงค์ การนำเสนอดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ Thongyim 
(2007) ได้ศึกษาเรื่อง “การมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนของคณะกรรมการหมู่บ้าน ตำบลหนองประดู่ อำเภอ 
เลาขวัญ จังหวัดกาญจนบุรี” พบว่า คณะกรรมการหมู่บ้านส่วนใหญ่มีความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับบทบาทและหน้าที่
ของคณะกรรมการหมู่บ้านอยู ่ในระดับมาก เมื ่อจำแนกเป็นรายด้าน ทุกด้านอยู่ ในระดับมากเช่นเดียวกัน  
เมื่อเรียงลำดับค่าเฉลี่ยจากมากไปหาน้อย ได้แก่ ด้านการรับผลประโยชน์ ด้านค้นหาสาเหตุของปัญหา ด้านการ
วางแผน ด้านการติดตามและประเมินผล และด้านการดำเนินงาน เมื่อเปรียบเทียบจำแนกตามลักษณะส่วนบุคคล 
ประกอบด้วย เพศ อายุ รายได้ อาชีพ และสถานภาพการสมรส ส่งผลต่อการมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนที่
แตกต่างกัน ค ือ ระดับการศึกษา ระยะเวลาที ่อย ู ่ ในหมู ่บ ้าน ตำแหน่งและการเป็นสมาช ิกของกลุ่ม  
ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับบทบาทและหน้าที่ของคณะกรรมการหมู่บ้าน และการมี  
ส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนของคณะกรรมการ ในภาพรวมไม่มีความสัมพันธ์ และเมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน  
ไม่มีความสัมพันธ์กันเช่นเดียวกัน 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
   จากผลการวิจัยเรื่องนี้ ได้พบองค์ความรู้ใหม่ ซึ่งสามารถแสดงเป็นรูปโมเดล ได้ดังนี้ 
 

 
 

Figure 1 The synthesized knowledge from the research 
 

  จาก Figure 1 แสดงองค ์ความร ู ้ท ี ่ ได ้จากการว ิจ ัยเร ื ่อง “กระบวนการจ ัดก ิจกรรมส ่งเสริม  
จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” ประกอบด้วย  1) ด้านหลักการส่งเสริม



367 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

จิตสาธารณะ (P-Principle) 2) ด้านวิธ ีการส่งเสริมจิตสาธารณะ (M-Methods) 3) ด้านกิจกรรมส่งเสริม 
จ ิตสาธารณะ (A-Activities)  4) ด ้านการประเม ินผลก ิจกรรมส ่งเสร ิมจ ิตสาธารณะ ( E-Evaluation)  
และ 5) ด้านหลักสังคหวัตถุ 4 บูรณาการกับการส่งเสริมจิตสาธารณะ (S-Sangahavatthu IV) ได้แก่ จิตสาธารณะ
ด้วยทาน (การให้) จิตสาธารณะด้วยปิยวาจา (วาจาอ่อนหวาน) จิตสาธารณะด้วยอัตถจริยา (การบำเพ็ญประโยชน์) 
และจิตสาธารณะด้วยสมานัตตตา (การปฏิบัติตนเสมอต้นเสมอปลาย)  
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยเรื ่องนี้ สรุปได้ว่า กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เป็นกระบวนการที่มีความสำคัญในการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และจิตใจของนิสิต 
ให้รู ้จักการอุทิศตนเพื ่อพระพุทธศาสนา รู ้จักการปฏิบัติตนเพื ่อส่วนรวมและสังคม นอกจากนี้ยังรวมไปถึง  
การพัฒนาทักษะชีวิตของนิสิต ด้านการมีจิตสาธารณะ ทักษะการทำงานเป็นทีม ทักษะการแก้ปัญหา ทักษะ 
การสื่อสารสมารถปรับตัวให้เข้ากับผู้อื ่น สภาพแวดล้อมและสังคมได้ ดังนั้น มหาวิทยาลัยจึงมีบทบาทสำคัญ  
ในการส่งเสริมจิตสาธารณะของนิสิต ควรจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะอย่างสม่ำเสมอ และสนับสนุนให้นิสิต  
เข้าร่วมกจิกรรมอย่างต่อเนื่อง เพ่ือให้นิสิตมีจิตสำนึกในการรับผิดชอบต่อตนเองและสังคม สามารถนำความรู้ที่ได้รับ
ไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน ให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อมหาวิทยาลัย สังคมและประเทศชาติ 
 
References 
Ajpru, H. (2001). The Relationship Between Personal Factors, Leadership, Lifestyle, and Self-

Learning Ability with Public Consciousness of Nursing Students in Bangkok . [Unpublished 
master's thesis]. Chulalongkorn University. Bangkok, Thailand. 

Department of Education Bangkok Metropolitan Administration. (2012). White School Project 
(Anti-Corruption): Growing Up without Corruption Curriculum, Mathayom 3. Bangkok, 
Thailand: Department of Education Bangkok Metropolitan Administration. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya Univers ity .  (2015) .  History and Development of 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University . (1st ed.). Bangkok, Thailand: 21 Century 
Company Limited. 

Maneechoti, B. (1987). A Study of the Format of Questions to Measure Self-Sacrifice Personality 
Traits: Text Type and Situation Type that Affect the Quality of the Test. [Unpublished 
master's thesis]. Srinakharinwirot University. Bangkok, Thailand. 

Office of Registrar and Evaluation, MCU. (2023). Statistics of Students of Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Academic Year 2022. Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand: Office of Registration 
and Evaluation, MCU. 

Phrakru Niwetsilakorn, Theunchang, W. & Tossakrai, T. (2020). Guidelines for Strengthening Public 
Consciousness for Secondary School Students in Nakhon Sawan Province . Graduate 
Studies Review Nakhon Sawan Sangha College, 8(2), 55-66. 

Phramaha Chatuporn Sutanon. (2009). Development of Public Consciousness of Students 
Regarding the Preservation of Religious Properties at Sripariyakhunsuksa School, Prathai 
District, Nakhon Ratchasima Province. [Unpublished master 's independent study]. 
Mahasarakham University. Maha Sarakham, Thailand. 



368 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

Saeng-Arun, K. (2008). Guidelines for the Development of Thai Youth Public Consciousness: A 
Case Study of Groups and Networks of Youth for Public Consciousness . [Master's thesis, 
Chulalongkorn University ]. Chulalongkorn University Intellectual Repository . 
http://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/56612. 

Sinlacharu, T. (2020). Research and Statistical Analysis with SPSS and AMOS . (18th ed.). 
Nonthaburi, Thailand: S. R. Printing Massproducts Company Limited. 

Sriplang, P. (2016). Development of Activities to Promote Public Consciousness for Education 
Students .  [Doctoral d issertat ion,  Burapha Univers i ty ] .  DSpace Repos i tory . 
https://buuir.buu.ac.th/xmlui/handle/1234567890/11539. 

Thongyim, S. (2007). Participation in Community Development of the Village Committee Nong 
Pradu Subdistrict, Lao Khwan District, Kanchanaburi Province. [Unpublished master's 
thesis]. Suan Sunandha Rajabhat University. Bangkok, Thailand. 

Warunpitikul, Y. (1999). Civic Consciousness: An Essay on Citizens on the Community Path. 
Bangkok, Thailand: Civic Net Foundation. 

 

 


