
A 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.A 

 

 
     Contents 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Contents Page 
Research Article  
 AN ANALYTICAL STUDY OF THE AFFECT OF BELIEF IN DEVATÃ ON THE CURRENT 

THAI SOCIETY 
248 

  Phra Apirak Wajiradhammapirakkho, Sitthichok Panasree, Phrakru Kositwattananukul, 
Chakkrit Loeslap and Phrakru Wijitsaturot 

 

 THE APPLICATION OF BUDDHIST PRINCIPLES TO SOLVING THE MISUSE OF 
TRAMADOL 

257 

  Benjaporn Buasumlee and Jaturong Boonyarattanasoontorn  
 THE PATTERNS AND PROCESSES OF THE SEVEN ADHIKARAṆASAMATHA FOR 

APPLYING TO FAMILY DISPUTES RESOLUTION WITH OUT OF COURT MEDIATION 
268 

  Punyada Chongla-iad  
 APPLICATION OF BUDDHIST DHARMA PRINCIPLES TO PROMOTE SUSTAINABLE 

WELL-BEING ORGANIZATION: CASE STUDY OF WAT SAWANG AROM UNDER 
PHRA NAKHON SI AYUTTHAYA PRIMARY EDUCATIONAL SERVICE AREA OFFICE 1 

282 

  Wariyaphat Woraphatsorakul, Reongwit Nilkote, Wongsiri Rueangsri,  
Thitiwas Sukpom and Natthapat Saisena 

 

 AN INVESTIGATION OF UNDERGRADUATE STUDENTS' ATTITUDES TOWARDS STUDYING 
ENGLISH AS A SPECIALIZATION: A CASE STUDY OF THAI EFL STUDENTS AND A 
CONSIDERATION OF THE ROLE OF THE FOUR PRINCIPLES OF IDDHIPADA 

294 

  Varunee Surayotee  
 THE APPLICATION OF THE ABHIDHAMMA TO PROMOTE WELL-BEING IN DAILY LIFE          

(in Thai) 
305 

  Phramaha Apichai Mahapunyo  
 COMMUNITY-BASED LIFELONG LEARNING ACCORDING TO THE BUDDHIST WAY: A 

CASE STUDY OF WAT PA LELAIK WORAWIHAN, MUEANG DISTRICT, SUPHANBURI 
PROVINCE (in Thai) 

315 

  Natataporn Singsorn, Thitiwas Sukpom, Reongwit Nilkote, Wongsiri Rueangsri 
and Nattakorn Papan 

 



248 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

Research Article 

 
AN ANALYTICAL STUDY OF THE AFFECT OF BELIEF IN DEVATÃ ON  

THE CURRENT THAI SOCIETY  
 

Phra Apirak Wajiradhammapirakkho*, Sitthichok Panasree, Phrakru Kositwattananukul, 
Chakkrit Loeslap, Phrakru Wijitsaturot 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

*Corresponding author E-mail: apirakchitcham749@gmail.com 
 

Received 27 August 2023; Revised 20 December 2023; Accepted 23 December 2023 
 

Abstract 
Background and Objectives: Thai society is a society that has diverse beliefs in various dimensions 
and adopts various cultures into daily life effortlessly and harmoniously with such cultures 
without gaucherie. It can be said that Thai society is a flexible society. It adapts so well to many 
cultures. Even though Thai society in the present is ever-changing, it consists of many forms of 
modern technologies to satisfy the comfort of life or addiction to the convenience of materialism. 
In another part of the human mind, it still sustains the belief in Devatã (Deities) and sacred entities. 
The objectives of this research are to study the concept of the belief in Devatã in Thai society, 
study the story of Devatã that appears in Buddhist scriptures, and analyze the belief in Devatã 
that affects current Thai society. 
Methodology: This research was qualitative research that consisted of studying documentary 
data by studying primary documents such as Thai Tripitaka and secondary documents such 
as data from textbooks, books, articles, and research documents related to the subject field. 
All obtained data was then analyzed and presented in the form of an analytical description 
together with the researchers' opinions and perspectives in order to summarize, discuss the results, 
and present recommendations in the research. 
Main Results: The result indicated that the concept of belief in Devatã had existed for a long 
time in Thai society, which was influenced by Buddhist teachings. It was believed that Devatã 
had sacredness that could give fortune or safety in life. In the Buddhist scriptures, it was found 
that Devatã meant a group of heavenly deities. It was a collective term for the inhabitants of 
heaven, both male and female. They were the inhabitants of heaven who ate divine food 
and had etheric bodies, clairvoyance, and clairaudience. They were born spontaneously. 
Devatã, or deities that appeared in various scriptures, were considered the beings within 
Saṃsāra. They were companions in emergence, aging, suffering, and death, much like humans 
and animals. In terms of the belief in Devatã affecting current Thai society, the research 
indicated that there was a belief in Devatã as a role model for doing good deeds  and a role 
model of conduct. They were believed to be the sacred entities that constantly protected 



249 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

and assisted humans who had done good deeds and the sacred entities that constantly 
protected the country. 
Involvement to Buddhadhamma: This research involves Applied Buddhism, which is 
Buddhism and the Development of Wisdom and Morality with Buddhism. Devatã has appeared 
in Buddhist scriptures as a role model in doing good deeds that include giving gifts, cultivating 
ethical conduct, and committing to development, which is Buddha's teaching that has made 
people believe in the existence of Devatã. Moreover, people also believe that Devatã  will 
protect their lives if they live their lives by giving gifts, cultivating ethical conduct, and 
committing to development. The belief has influenced and remarkably set a guideline for 
daily life in Thai society. 
Conclusions: The belief in Devatã was a belief that was influenced by Buddhist teachings and 
had existed for a long time in Thai society. Especially in the society of Buddhists, Devatã was 
regarded as a powerful entity. It had a sacredness that could bring forth things , protect 
humans from dangers, and safeguard humans' happiness and prosperity. It was the belief that 
influenced and affected Thai society in many ways, such as the belief that Devatã was a role 
model for doing good deeds. Every belief that Thai society perceived about Devatã was 
consistent with Buddhist teachings and resulted in the prosperity and tranquility of Thai 
society all along. 
Keywords: Belief, Devatã (Deities), Current Thai Society  
 
Introduction 
   Thai society can be said to be a society that consists of beliefs in various dimensions. 
Thai society is a society that has developed and changed in various aspects continuously. 
Moreover, Thai people can also easily adopt different cultures into their dai ly lives and blend 
in with them without gaucherie. If it says positively, it can be said that it is a resilient society 
that adapts well to different cultures (Phrakrubaidika Hassadee Praking, 2020). 
   The cultural belief in Devatã (Deities) is considered another dimension of Thai society. 
Especially Thai society that has practiced Buddhism and has inherited this belief for a long 
time. It is the inheritance of belief in Devatã from generation to generation. It is considered 
the belief that is related to sacred entities, including the belief in various spiritual entities. 
Stereotypically, the belief in spiritual entities collectively includes belief in ghosts, ancestral 
spirits, and the Devatã. With these beliefs, they are the causes that lead to the practice of 
worshiping sacred entities, including ancestral spirits. It can be seen from the front yard of the 
Buddhists' houses where spirit houses are placed. They are believed to be the residences of 
ancestors, including guardian Devatã, and they are regularly worshipped (Boonchuay et al., 2023). 
    At present, Thai society is a modern society that is rapidly developing in various 
aspects. Human beings are living in new ways. Modern technology is brought to be used to 
support human lifestyles to make life happy. It is comfortable in every way that it seems to 
have forgotten the context of the old way of living, which is the way that our ancestors have 



250 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

practiced in the past. Nevertheless, it also includes issues of belief in cultural traditions that 
have been passed down by ancestors for a long time. The issue of belief in Devatã in current 
Thai society is considered a very interesting issue that should be studied and analyzed in 
various aspects because it may help the belief about Devatã to continue existing alongside 
Thai society (Phrakru Uthaikitjaruk & Phrakrubaidika Suwin Suvichano, 2019 ). 
   However, although current Thai society is a society that has rapid changes in various 
dimensions, modern technologies are used in various forms, which human beings have sought to 
satisfy the comfort of their life. No matter how addicted human is to comfort in materialism, another 
part of the human mind still sustains the belief in Devatã and sacred entities (Phrakrubaidika 
Hassadee Praking, 2020) . For the mentioned reasons, they make the researchers interested in 
conducting an analytical study on the issue of which way belief in Devatã (Deities) can affect 
current Thai society in any aspect. The researchers think that this study will establish the preservation 
and inheritance of beliefs, including traditions and practices regarding the worship of Devatã and 
sacred entities that ancestors have continuously preserved and inherited to descendants in Thai 
society. 
   Objectives 
  The objectives of this research are to study the concept of the belief in Devatã in Thai 
society, study the story of Devatã that appears in Buddhist scriptures, and analyze the belief 
in Devatã that affects current Thai society. 
 
Methodology 
   This research was qualitative research. It consisted of documentary data studies. The process 
of conducting research consisted of: 
   1. The scope of data sources, the researchers divided the scope of data sources in this 
research into two parts: 
   1.1 Information from documents in primary source, which included the Thai 
Tripitaka, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, B.E. 2539 (Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, 1996). 

1.2 Information from documents in secondary source, which included information 
from textbooks, books, articles, research documents related to the subject field, which included 
information from electronic media. 
   The information collected from the documents of both parts were provided 
information about the concept and belief in Devatã that appeared in the Buddhist scriptures 
and affected current Thai society. 
  2. The scope of content, the researchers defined the scope of content that consisted of: 
   2.1 The content about the concept of the belief in Devatã of Thai society. 
    2.2 The content about the belief in the story of Devatã that appeared in Buddhist 
scriptures. 



251 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

   2.3 The content about the analysis of belief in Devatã that affected current 
Thai society. 
    All the obtained data was then analyzed and presented in the form of analytical 
descriptions along with opinions and perspectives from the researchers.  
  3. Summary, discussion and presentation of suggestions.  
  4. Publication of a complete thesis. 
 
Results and Discussion 
  1. The concept of the belief in Devatã in Thai society 
  According to the topic of the research, which was the concept of  the belief in Devatã 
(Deities) in Thai society, the researchers studied the concept of belief in Devatã (Deities). It 
appeared that Thai society had believed in Devatã (Deities) for a long time. They were belief 
influenced by Buddhist teachings. It was bel ieved that Devatã (Deities) were sacred and 
benevolent in the preservation and protection of those who had done good deeds. (Phra Jukkrit 
Teeradhammo, 2015) It was believed that Devatã (Deities) could give fortune or safety in life. 
Therefore, every time there were Buddhist rituals, Devatã (Deities) would always be invited to 
participate in the ritual. It conformed to the research of Tattan (2018) who conducted the 
research on "A study of belief in devas in Lanna society." The results of the research showed 
that Devatã (Deities), according to Buddhism, were defined as those who lived in the realm of 
the gods, in which male deities were defined as gods and female deities were defined as 
goddesses. They lived in the six heavens of the sense-sphere, hence the name Six heavens of 
the desire realm.   
  The belief in Devatã (Deities) that appeared in Thai society was influenced by the belief 
of ancestors from ancient times. It came from the evolution of belief in the natural spirit that 
established traditions and belief in worshiping ancestral spirits, tree nymphs, and Devat ã 
(Deities). It was consistent with traditional practices and Hinduism. Thus, the concurrence had 
established in each aspect of society, which included influence on literature, various arts, 
painting, and sculpture, and had been exchanged over time and era.  

Lanna people had belief in Devatã (Deities), which are in accordance with Buddhist 
teachings and influences from Lanna's traditional belief. These were the important principles for 
relying on and depending on natural phenomena as the guidance of life, which could also be 
used as a spiritual anchor. It motivated Lanna people to do philanthropic activities.  (Inthachak, 
2019) 
   2. Devatã that appeared in Buddhist scriptures 
  According to the topic of the research, which was about Devatã that appeared in 
Buddhist scriptures, the researchers studied and found that Devatã (Deities) referred to the 
heavenly deities. It was a collective term for the inhabitants of heaven, both male  and female. 
They were the inhabitants of heaven who ate divine food and had etheric bodies, clairvoyance, 
and clairaudience. They were born spontaneously. 



252 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

   Devatã (Deities) that appeared in various scriptures were considered as beings within 
Saṃsāra (Cycle of Existence). They were companions in emergence, aging, suffering, and death, 
much like humans and animals. They were humans who made meritorious actions at the time. 
Upon their death, the merits led them to enjoy happiness in various planes of the heavens with 
divine happiness, divine life span, divine beauty, and divine sovereignty until they dissipated 
their merits from heaven and then reincarnated to other worlds according to the power of good 
and evil deeds that had been done (Phrakru Kanchanakitcharak et al., 2022). 
  The passages in Thai Tripitaka indicated that the Buddha did not deny the existence of 
the worlds of Devatã (Deities) and the existence of Devatã  (Deities) but did not regard the 
existence of Devatã (Deities) to be above the righteous persons who could become the refuges. 
For if any human being has access to the Triple Gems, the Devatã (Deities) must come to 
worship them. There was a Buddha's saying which indicated that: 
 
   "Whatever beings have gathered here, on the ground or in the sky: the Realized One is 
honored by gods and humans! We bow to the Buddha! May you be safe! Whatever beings have 
gathered here, on the ground or in the sky: the Realized One is honored by gods and humans! 
We bow to the Dhamma! May you be safe! Whatever beings have gathered here, on the ground 
or in the sky: the Realized One is honored by gods and humans! We bow to the Saṅgha! May 
you be safe!" (Khp.(Thai) 25/7/7) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996). 
 
   Devatã (Deities) that appeared in the Buddhist scriptures were divided into several 
categories, which included gods by convention, gods by rebirth, and gods by purification. In 
addition, there was a classification according to the planes of heaven where the Devatã (Deities) 
or gods could have dwelled. It conformed to the research of Phra Saokam Dhammavaro (2017) 
who conducted the research on "An Analytical Study of the Ethics in Deva to Thai Society." The 
results of the research showed that there were three types of Devatã (Deities), which included 
gods by convention, gods by rebirth, and gods by purification. Gods by rebirth, maintained their 
existence according to the universe, heavens, life span, birth, death, worlds, landscapes, foods, 
and relationships with humans. 
   3. Analysis of the belief in Devatã that affects current Thai society 
  From the analysis of the study issues, it was found that Thai society believed Devatã 
(Deities) as sacred entities that protected and helped humans all the time, which included 
persons who well-practiced or acted righteously. Devatã (Deities) had always protected the 
country as well.  
  The belief of Devatã (Deities) that affected current Thai society included many 
characteristics. It concluded that current Thai society : 1) had faith in Devatã (Deities) as a role 
model for doing good deeds; 2) had faith in Devatã (Deities) as a role model of self -conduct;      
3) had faith in Devatã (Deities) as influences on Thai society. All the beliefs that Thai society 
received from Devatã (Deities) were in agreement with Buddhist teachings and had resulted in 



253 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

Thai society's prosperity and happiness all along (Phra-adhikan Khampa Atibalo, 2014 ).                
It conformed to the research of Phramaha Somporn Buddhaviro (2018) who conducted the 
research on "A Critical Study of the Utility of the Belief in Gods in Theravada Buddhist 
Philosophy." The results of the research indicated that: 
    1. According to the belief in Devatã (Deities) in Theravada Buddhist philosophy, 
they were the beings within Saṃsāra (Cycle of Existence). They were companions in emergence, 
aging, suffering, and death. They were humans who had done good deeds, which included 
regularly giving gifts, being steady in ethics, committing to development, maintaining conscience 
and prudence, undertaking seven vows and four right efforts, and cultivating in recollection of 
the deities. Upon death, they could be reincarnated in  planes of the heavens to feel 
pleasantness, including divine life span, divine beauty, and divine happiness until they dissipated 
their divine life span. 
    2. According to the ethical benefits in Theravada Buddhist philosophy, they 
consisted of three elements, which included: 1) Benefits in the present life, happiness in the 
present; 2) Benefits in the lives to come, being born as human beings, Devatã (Deities), or 
Brahma in various planes of heavens; 3) The highest good included the attainment of the path, 
fruition, and extinguishment. 
    3. According to the concept of the ethical benefits from the belief in Devatã  
(Deities) in Theravada Buddhist philosophy, which included three benefits: 1 ) Benefits in the 
present life included temporal welfare and common welfare; 2) Benefits in the lives to come 
indicated godlike persons with conscience, prudence, and good conduct. When they left this 
world and went to the next world, they left in peace and then reincarnated in the heavens. 
There was a Buddha's saying indicating that "Ciṭte Asankilitthe Sugati Patikankha, which meant 
when the mind was undefiled, a happy destination may be expected."; 3) The highest good 
included the path, fruition, and extinguishment. Attaining dhamma required one 's own practice 
only, but those who had faith, perseverance, and poor intuitive wisdom must rely on 
Kalyāṇamitta to guide them on the way to benefits. Devadhamma accommodated the 
improvement of the ethics to be higher, which served as the base for enhancing the mundane 
dhamma to the supramundane dhamma, which included the path, fruition, and extinguishment. 
 
Originality and Body of Knowledge 
    According to the research, Devatã (Deities) are the ones who have regularly conducted 
themselves with good deeds when they are living as humans. Those good deeds include giving 
gifts, cultivating ethical conduct, and committing to development. Upon their reincarnation after 
death, their merits lead them to reincarnate as Devatã (Deities) and enjoy happiness in various 
planes of the heavens with divine happiness, divine life span, divine beauty, and divine 
sovereignty until they dissipate their merits from heaven and then move (Reincarnate) to other 
worlds according to the power of good and evil deeds that they have done. The current Thai 
society consists of three types of faiths in Devatã (Deities): 1) faith in Devatã (Deities) as a role 



254 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

model for doing good deeds; 2) faith in Devatã (Deities) as a role model of self-conduct; 3) faith 
in Devatã (Deities) as influences on Thai society. All the beliefs that Thai society receives from 
Devatã (Deities) agree with Buddhist teachings and have resulted in Thai society' s prosperity and 
happiness all along, as indicates that Figure 1. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 

Figure 1 The practices to be reincarnated as Devatã (Deities). 
 

Conclusions and Recommendations 
   The belief in Devatã (Deities) in Thai society was the belief that was influenced by Buddhist 
teachings. In the context of Thai society, especially in the society of Buddhists, Devatã (Deities) 
were regarded as powerful gods who had a sacredness that could bring forth things, protect 
humans to experience happiness and prosperity, and be safe to live. There was a belief that 
influenced and affected Thai society in many ways. For example, there were belief in Devatã 
(Deities) as role models of doing good deeds and as role models on how to behave in order to 

Devatã (Deities) 

Giving gifts 

Cultivating ethical conduct 

Committing to 
development 

Reincarnation 



255 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

be reincarnated in various planes of the heavens. And there was information about Devatã 
(Deities) in the scriptures indicating that they were the beings within Saṃsāra (Cycle of Existence). 
They were companions in emergence, aging, suffering, and death, much like humans and animals. 
Devatã (Deities) were human beings who had practiced good deeds in their past lives. Therefore, 
good deeds led them to enjoy pleasantness in various planes of the heavens with divine 
happiness, divine life span, divine beauty, and divine sovereignty until they dissipated their merits 
from heaven and then reincarnated to other worlds according to the power of good and evil 
deeds that had been done. It was the belief that was in agreement with Buddhist teachings and 
had resulted in Thai society' s prosperity and happiness all along. This study indicated that there 
were still interesting issues to study for further research, which included an analysis of the belief 
of the new generation of young people towards Devatã (Deities) in current society and an analysis 
of the value of belief in Devatã (Deities) on improving the quality of life among the new generation 
of Thai youth. 
 
References 
Boonchuay, S., Phrakru Kosolsassanapundit & Promta, S. (2023). The empiricism and belief of 

gods. MCU Ubon Journal, 8(1), 1026-1038. 
Inthachak, S . (2019). Strengthing Socia Ethics Through Animism And Buddhism In Lanna . 

Mahachula Academic Journal, 6(1), 265-280. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University Printing Press. 
Phrakru Uthaikitjaruk & Phrakrubaidika Suwin Suvichano. (2019). The Traditional Belief of People 

to Promoting of Good Thai Civilian. Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus, 6(2), 
271-286. 

Phra Jukkrit Teeradhammo . (2015). An Analytical Study of The concept of Deities in the 
Cakkavaladipani Scripture. Journal Of Buddhist Studies, 6(1), 82-95. 

Phra Saokam Dhammavaro. (2017). A analytical study of the Ethics in Devatã to Thai Society 
[Master's thesis, Mahachulalongkornrajavidyalaya University ]. E-Thesis Central Library 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. https://e-thesis.mcu.ac.th/thesis/284. 

Phra-adhikan Khampa Atibalo. (2014). A Study of Belief and Relation between Man and Deity in 
Theravāda Buddhist Perspectives [Unpublished master's thesis]. Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. 

Phrakhrubaidika Hassadee Praking. (2020). The Belief of way of Buddhists in Thai society. Journal 
of MCU Loei Review, 1(2), 54-65. 

Phrakru Kanchanakitcharak, Phramaha Somboon Vuḍḍhikaro & Krichackra, O . (2022). An 
Analytical Study of the Development of Human Being Towards Deva according to 
Puññakiriyãvatthu. Mahachula Academic Journal, 9(1), 70-82. 



256 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.248-256 

Phramaha Somporn Buddhaviro. (2018). A Critical Study of the Moral Utility of the Belief in Gods 
in Theravada Buddhist Philosophy [Unpublished master's thesis]. Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. 

Tattan, K. (2018). Belief In Deva In Lanna Society [Unpublished master's thesis]. Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. 

 

 



257 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

Research Article 

 
THE APPLICATION OF BUDDHIST PRINCIPLES TO SOLVING  

THE MISUSE OF TRAMADOL 
 

Benjaporn Buasumlee*, Jaturong Boonyarattanasoontorn  
Faculty of Social Work and Social Welfare, Huachiew Chalermprakiet University, Samut Prakan, Thailand 

*Corresponding author E-mail: nongkoy.sd@gmail.com 
 

Received 1 September 2023; Revised 21 December 2023; Accepted 24 December 2023 
 

Abstract 
Background and Objectives: The problems children and youths encountered evolved in response to 
the current global landscape. Disturbing trends included an increase in the concurrent use of multiple 
drugs, rendering treatment more complex than in the past. Furthermore, youngsters were mixing various 
easily accessible substances to replicate the effects of drugs. This behavior often disregarded the 
addictive nature of these substances. Children and youths fell into a high-risk category due to their 
natural curiosity, inclination to experiment, limited experience, and underdeveloped judgment, leading 
to potentially inappropriate decisions and behaviors. The particular concern was the widely popular 
drug "Tramadol", classified as a dangerous substance due to its morphine-like effects. This research 
aimed to study the situation of misuse of Tramadol in children and youths, the influencing factors to 
the misuse of Tramadol, its impact, and guidelines for solving the misuse of Tramadol. 
Methodology: This qualitative research employed in-depth interviews with individuals who 
consumed dangerous drugs like Tramadol. The participants included both males and females and 
fell under the jurisdiction of the Training Center for Children and Youth. 
Main Results: Children and youths were increasingly inclined to misuse Tramadol due to its wide 
availability and affordability. Legal gaps had been used to smuggle illegal Tramadol to children 
and youths. Influencing factors included peer groups, curiosity, a desire to experiment, lack of 
discernment, and impulsiveness based on age. The drug could have provided a channel for 
imagination and fulfillment. Among children and youths who misused Tramadol, there existed a 
colloquial expression that captured the sensation it brought: "to the vastness and distance". 
Tramadol evolved into a quiet menace, transforming into a social problem by inducing mental 
instability, recklessness, and poor decision-making. 
Involvement to Buddhadhamma: The application of Buddhist principles, as Buddha taught, can 
address this issue. Specifically, the Ti-Sikkhā principle (Threefold Training) encompassing Adhisīla-
sikkhā (Refraining from evil), Adhicitta-sikkhā (Intention to do good), and Adipaññā-sikkhā (Purification 
of the mind), along with the four Suhadamitta principles (True Friends): Upakāraka-mitta (The supportive 
friend), Samānasukhadukkha-mitta (The friend who remains steadfast in times of joy and sorrow), 
Atthakkhāyī-mitta (The friend who offers sound counsel), and Anukampaka-mitta (The empathetic friend). 



258 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

These principles can be applied through the Four Noble Truths (Ariyasacca): Dukkha (Suffering), 
Samudaya (Origin), Nirodha (Cessation), and Magga (path) to comprehend the underlying causes. This 
understanding aims to protect children and youths from harm, ensuring their rights and a stable, high-
quality life. By nurturing these principles, young individuals can become valuable citizens, forming the 
bedrock of the nation's future.  
Conclusions: The misuse of Tramadol among children and youths of Generation Z, often referred to 
as Gen Z, where it was being treated similarly to a narcotic substance, represented a subtle yet 
escalating societal concern. Consequently, there was a pressing need to apply Buddhist principles to 
establish a foundation for prevention and resolution. Specifically, the Ti-Sikkhā principle (Threefold 
Training) and the principle of choosing good friends should have been embraced. These principles 
worked in tandem to shape the conduct of children and youths, fostering desirable behaviors and 
imparting the ability to utilize wisdom when addressing various challenges. This approach aimed to 
reinforce behaviors that aligned with their age and cultivated qualities that adhered to societal norms. 
Keywords: Buddhist Principles, Misuse, Tramadol 
 
Introduction 
  The problems that children and youths encountered evolved in response to the current 
global landscape. Disturbing trends included an increase in the concurrent use of multiple drugs, 
rendering treatment more complex than in the past. Furthermore, youngsters were mixing various 
easily accessible substances to replicate the effects of drugs. This behavior often disregarded the 
addictive nature of these substances. Children and youths fell into a high-risk category due to their 
natural curiosity, inclination to experiment, limited experience, and underdeveloped judgment, 
leading to potentially inappropriate decisions and behaviors. Various environments also played a 
pivotal role in influencing and shaping the conduct of young individuals (National Statistical Office, 
2016 ) .  One prominent issue was the misuse of Tramadol, a substance categorized as a dangerous 
drug by the Food and Drug Administration (FDA). Despite this classification, children and youths 
misused Tramadol in forms like tablets/capsules or combined with other components. Its effects 
encompassed psychedelic disorientation, lethargy, and depression of the nervous system. Excessive 
consumption could have resulted in nausea, vomiting, constricted pupils, low blood pressure, 
cardiovascular failure, seizures, and respiratory arrest. Consequently, it could have led to shock and even 
fatality (Angtrakul, 2016). 
  The prevailing rationale behind the preference for Tramadol among children and youths was 
its affordability and easy availability at modern pharmacies. Additionally, its popularity had surged 
among this demographic due to exposure on various social media platforms and its distribution 
through private parcel services and postal networks. Unfortunately, the addictive properties and 
potential harm of Tramadol were often disregarded.  
  The Buddhist principles encompassed the teachings of Buddha, serving as both developmental 
and learning guidelines, as well as the process for addressing significant societal issues. These 
principles were designed to be a lifelong training regimen for the body, speech, and mind, leading to 



259 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

the attainment of wisdom and liberation from various challenges. Given these principles, all Buddhists 
needed to engage in the processes of learning and logical reasoning. Through this, they could have 
grasped the nature of problematic situations and the guidelines for effective problem-solving.              
By adhering to Buddhist principles, it became possible to transform undesirable behaviors, cultivate 
moral integrity, and bolster ethical conduct. This path facilitated acquiring wisdom and realizing 
intended success (Komalo, 2018) . Therefore, the application of Buddhist principles was a viable 
approach to solving the misuse of Tramadol. 
  Objectives 
  This research aimed to study the situation of misuse of Tramadol in children and youths, the 
influencing factors to the misuse of Tramadol, its impact, and guidelines for solving the misuse of 
Tramadol. 
 
Methodology 
  This study employed a qualitative research methodology, specifically utilizing an interview 
form with an Index of Item-Objective Congruence (IOC) value of 0.86. The interviews were 
conducted as in-depth discussions with individuals who had engaged in the use of hazardous 
substances referred to as "Tramadol". The participants included both males and females and fell 
under the jurisdiction of the Training Center for Children and Youth. This particular center 
functioned as an institution tasked with various roles, including supervision, care, treatment, 
correction, rehabilitation, prevention, character development, and support for children and 
youths. The individuals who come under the center's purview had typically been adjudicated or 
court-ordered to undergo training before reintegrating into society. The ultimate aim was to ensure 
their reentry was marked by pride and a commitment to avoiding repeated offenses. Subsequently, 
the data gathered from the interviews underwent content analysis using an inductive approach. 
This analysis method involved deriving insights, themes, and conclusions from the perspectives 
and viewpoints expressed by the interviewees. These findings were then synthesized into the 
research outcomes. 
 
Results and Discussion 
  Tramadol was classified within the category of dangerous drugs utilized for the management 
of moderate to severe pain. It exhibited similarity to morphine, albeit with potency levels 
approximately 5 to 20 times lower (Raksasat, 2017) . Tramadol was legally designated to be retailed 
exclusively through authorized modern pharmacies, and dispensation must have occurred under the 
supervision of a pharmacist, ensuring the appropriate quantity dispensed did not exceed 20 
tablets/capsules/time. The sale of Tramadol to individuals under the age of 17 was strictly prohibited, 
a measure intended to curtail the misuse of this medication. A significant number of children and 
youths became acquainted with Tramadol through recommendations by friends or older peers who 
were familiar with the substance. G. Stanley Hall, a psychologist, observed that the adolescent years 
often entailed a period of upheaval and stress. Adolescents could have exhibited deviant behavior, 



260 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

especially when exposed to unfavorable environments, which could have consequently led to 
misconduct. This perspective was consistent with the viewpoint put forth by Tripathi (2017)  on the 
significance of friendships during this phase of life. Tripathi emphasized that friends exerted a 
substantial influence on teenagers. Positive friendships could have contributed to a positive life 
trajectory, whereas association with friends engaging in risky behaviors could have led to challenges 
in daily life. 
  Tramadol became attainable for children and young individuals through various avenues, 
including general pharmacies, grocery stores, game shops, and connections with older acquaintances. 
Presently, the most prominent medium for its acquisition was social media, primarily because children 
and youths belonged to Generation Z. This demographic predominantly communicated through text 
on mobile phones or computer screens, emphasizing text-based interactions over verbal communication. 
Interestingly, smartphones came to be regarded as the 33rd appendage of Generation Z, underscoring 
the integral role these devices played in their lives according to their generational classification 
(Bunpen, 2018) . Being a cohort born and raised amid rapid technological advancements, Generation 
Z found it effortless to learn and access diverse information according to their interests, and they 
could have done so rapidly. Products were offered officially through social media platforms that 
typically utilized private parcel delivery services or postal networks for distribution. Transactions for 
Tramadol might involve the purchase of individual tablets or capsules. Alternatively, they could have 
been packaged in larger quantities, such as jars containing up to 1,000 tablets or capsules, sometimes 
coupled with Procodyl or other types of liquid cough syrup.  
  The research also unveiled instances where legal ambiguities were exploited to illicitly 
smuggle and sell Tramadol to children and young individuals. One tactic involved utilizing the identity 
of a registered pharmacist while the pharmacist in question was not actively present or on duty. In 
some cases, drug stores operated as fronts, employing individuals not licensed as pharmacists to 
oversee operations and deliberately selling drugs exclusively to established patrons. Tramadol was 
sometimes concealed within private spaces that fall beyond the scope of lawful authority for 
inspection by regulatory agencies. This could have encompassed storage in areas that authorities 
lacked the legal mandate to access. Furthermore, methods encompassed the distribution of counterfeit 
drugs beyond the established system, effectively sidestepping official oversight mechanisms and 
facilitating their introduction into the market. 
  Tramadol misuse manifested in two primary consumption methods: either ingesting the drug 
in its tablet/capsule form or blending it with beverages alongside additional components. In instances 
where individuals opt for tablets or capsules, the typical dosage varied from 1 to 5 per consumption, 
and this pattern endured until reaching a range of 20 to 60 tablets or capsules. This method was 
colloquially referred to as "eating to fulfill". However, a predominant number of users chose to 
combine Tramadol with various ingredients. Notably, soft drinks, Procodyl, or liquid cough syrup were 
often served as the primary components for these mixtures. Depending on personal preferences, 
Tramadol might be blended with Mitragyna Speciosa Korth water (known as 4x100), alcoholic 
beverages, energy drinks, antidepressants, children's liquids, fruit juices, soda, lemon tea, coconut jelly, 



261 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

fruit-flavored jelly, or other gelatin-based substances such as pearl jelly. The choice of ingredients 
could have varied widely based on individual inclinations, as shown in Figure 1. 
 

 
 

Figure 1 Tramadol drug abuse behavior.  
 

  The attraction of children and young individuals to Tramadol misuse in the contemporary era 
stemmed from their desire to experience the drug's euphoric side effects. The substance was known 
for inducing feelings of intoxication, pleasure, and a sense of relief by depressing the nervous system, 
thus alleviating stress and generating sensations of joy. This aligned with findings from a study 
conducted by Sirisupakritkul et al. (2013), which highlighted that Tramadol was often misused due to 
its side effects, specifically its ability to induce numbness and psychedelic gratification. The drug could 
have provided a channel for imagination and fulfillment. Among children and youths who misused 
Tramadol, there existed a colloquial expression that captured the sensation it brought: "To the 
vastness and distance". This phrase encapsulated a sentiment of attachment to the experience. 
Additionally, Tramadol garnered significant awareness among this demographic due to its easy 
accessibility and affordability. Notably, consuming Tramadol did not raise concern about detection 
through urine tests, as it did not fall within the category of substances typically screened for, alleviating 
worries about potential legal repercussions. 
  As a result, the misuse of Tramadol posed a severe menace to both physical and mental 
well-being. It exerted its influence on bodily, psychological, and cognitive development, both in the 
immediate and prolonged periods. Gradually evolving into a concealed peril, Tramadol misuse had 
the potential to evolve into a pressing social issue, particularly among the younger generation in their 
formative years. This generation formed a critical resource and embodied the nation's future. The 
escalating prevalence of children and young individuals resorting to hazardous drugs signified an 
increasing inability to manage their own impulses. This progression mirrored the trajectory of drug 
addiction, wherein the user's mind became perpetually tethered to the cravings, necessitating 
escalating doses to attain the desired effect. Despite an initial illusion of comfort and rapid happiness, 

                            

                                                              
                                              
                                   

  
                                                                      

                                  



262 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

excessive or continuous usage of such substances exacted a direct toll on the individual, manifesting 
as deterioration in physical health, erratic mood shifts, and the deterioration of both the nervous 
system and cognitive functions. In severe instances, consequences could have extended to paralysis 
or even death. Regarding drug addiction, the experience of cravings could have occurred due to the 
body's inability to acclimate without the substance. This could have led users to engage in unlawful 
activities to secure their desired drug or even escalate usage to include other forms of drugs. The 
spiral of addiction could have far-reaching implications on an individual's life and behavior. 
  Despite the existence of five legal measures in Thailand aimed at regulating Tramadol under 
the purview of the Food and Drug Administration, concerning trends persisted. In 2016, The Princess 
National Institute on Drug Abuse, Part of The Ministry of Public Health, noted an escalating annual 
increase in individuals succumbing to Tramadol addiction. In 2017, concurrently, reports from the 
Office of the Narcotics Control Board in Bangkok illuminated the prevalence of Tramadol, Procodyl, 
and liquid cough syrup misuse among children and youths within the Bangkok Youth Detention 
Center. These developments highlighted the alarming reality that a significant number of Thai 
children and young individuals were at risk of engaging in dangerous drug misuse without a full 
understanding of the consequences. Failing to address this issue with due seriousness would have 
perpetuated the problem. Consequently, the application of Buddhist principles emerged as a 
compelling guideline for resolving the issue of Tramadol misuse among children and youths. This 
was because Tramadol, despite its pharmacological classification, was frequently employed to 
mimic the effects of narcotic substances (Office of the Narcotics Control Board Bangkok, 2017). 
  According to the teachings of Buddhism, narcotic drugs were substances that could have 
induced a state of insanity within an individual, leading to negligence and errors in their life choices. 
The impetus behind their consumption often stemmed from unwholesome mental roots, 
specifically greed, delusion, and ill-intention. These roots precipitated a diminished sense of 
awareness, culminating in carelessness and giving rise to inappropriate behavior through actions, 
speech, and thoughts. This mental state could have resulted in a state of mental instability in 
various aspects of life, encompassing both secular and virtuous domains. The consequences of such 
actions manifested as personal and societal issues exerting both direct and indirect impacts. These 
consequences spanned a wide range, including the emergence of various illnesses, conflicts, theft, 
sexual assault, physical harm to others, and even loss of life. The cycle of negativity and harm 
extended to both the individual and society at large, affecting individuals' well-being and the 
community's harmonious functioning (Komalo, 2018). 
 
Originality and Body of Knowledge 
  In the present era, society has entered what is commonly referred to as the "BANI World", 
characterized by its rapid pace and an unprecedented level of uncertainty and change. Within 
this context, children and youths, belonging to Generation Z, or Gen Z, exhibit remarkable skills 
in critical thinking, analysis, creativity, and information acquisition through independent research. 
However, being in the stage of childhood and adolescence means they often lack the necessary 



263 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

experience to engage in analytical thinking and differentiate between right and wrong, appropriate 
and inappropriate. In this era of the BANI World, where access to information is easy and 
convenient but also dynamic and uncertain, a significant risk emerges. This risk profoundly 
influences the attitudes and behaviors of Generation Z's children and youths. The abundance of 
information can lead to misunderstandings, the formation of new values within specific groups, 
and even the rapid adoption of trends that might veer into inappropriate behaviors. Given the 
inherent characteristics of children and youths characterized by their excitement and curiosity, 
misusing substances like Tramadol can become a behavior that simulates drug use. This, in turn, 
becomes a silent threat, evolving into a contemporary issue of significance. 
  Buddhism stands as the predominant religion in Thailand and assumes a pivotal role in 
shaping the mental and spiritual direction of society. Monks, who are followers of the Buddha, 
play a crucial role in upholding Buddhism. They fulfill responsibilities such as preserving the 
Buddha's teachings, imparting guidance for virtuous living, engaging in acts of social welfare, and 
serving as exemplars for the Buddhist community. This collective effort contributes to the potency 
and stability of Buddhism as a guiding force. In essence, monks adhere to the conduct set forth 
by the Buddha, known as "Buddha-cariyā", which he personally exemplifies. This conduct is in 
harmony with the principles of the Dhamma (Buddhist teachings) and Vinaya (monastic discipline). 
Consequently, monks are intricately linked with society, actively participating in endeavors that 
yield benefits for people across the globe. Through their dedication and engagement, they uphold 
the Buddha's teachings and offer valuable contributions to the welfare of individuals and the 
world at large. 
  The Buddhist principles constitute the teachings of Buddha, serving as a blueprint for 
human behavior. At the core of Buddhism lies the principle of abstaining from wrongdoing, 
engaging in virtuous actions, and purifying one's mind - the very essence of Buddhism that all 
Buddhists are encouraged to practice. This practice is guided by the Ti-Sikkhā principle, which 
involves threefold training: Adhisīla-sikkhā (Higher morality training), Adhicitta-sikkhā (Higher 
mentality training), and Adipaññā-sikkhā (Higher wisdom training). One of the Buddhist principles 
that can be effectively applied to the prevention and resolution of drug misuse among children 
and youths is the principle of friendship. During this stage of life, friendships wield substantial 
influence over the cultivation of both positive and negative behaviors. Positive companionship 
can lead to the development of a virtuous lifestyle, while associations with individuals prone to 
risky behaviors can result in life challenges. This is further supported by the findings of the study, 
where many who have used dangerous drugs like Tramadol become aware of it through 
recommendations by friends or older peers. Therefore, the process of selecting friends becomes 
a crucial consideration. The Tipitaka teachings emphasize the significance of befriending 
individuals who contribute positively to one's life, echoing the principle of choosing companions 
who contribute to personal growth and prosperity. This practice aligns seamlessly with the 
teachings of Buddha and provides a practical way to address the challenges posed by drug misuse 
among children and youths. The teachings of the Tipitaka about friendship are as follows:  



264 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

   1. Upakāraka-mitta: The friend who helps you in need, you should know that a true friend 
is friendly and kind for four reasons (DN.(Thai) 11/261/210) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
1996):  
    1.1 He guards you when you are off your guard.  
    1.2 He guards your property when you are off your guard.  
    1.3 He is a refuge to you when you are in danger.  
    1.4 He provides a double supply of what you may ask in time of need. 
   2.  Samānasukhadukkha-mitta: The friend who remains steadfast in times of joy 
and sorrow, it is necessary to be kind to each other based on the virtue of living together, helping 
each other in times of need, as taught in the Tipitatka that, you should know that a true friend is friendly 
and kind for four reasons (DN.(Thai) 11/262/210) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996): 
    2.1 He tells his secrets.  
    2.2 He keeps your secrets.  
    2.3 He does not forsake you in your troubles.  
    2.4 He can even die for your sake. 
   3.  Atthakkhāyī-mitta: The friend who offers sound counsel, it is a virtue that 
creates kindness, care, and care for friends by admonishing things to friends. They admonish 
their friends when they see that they are not behaving properly for them to do only good 
deeds. You should know that a true friend is friendly and kind for four reasons (DN.(Thai) 
11/263/210) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996): 
    3.1 He keeps you back from evil.  
    3.2 He encourages you to do good.  
    3.3 He informs you of what you have not heard.  
    3.4 He shows you the way to heaven. 
   4. Anukampaka-mitta: The empathetic friend, you should know that a true friend is 
friendly and kind for four reasons (DN.(Thai) 11/264/211) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
1996): 
    4.1 He does not rejoice over your misfortunes.  
    4.2 He rejoices in your good fortune.  
    4.3 He protests you against anyone who speaks ill of you.  
    4.4 He admires those who speak well of you. 
  Good friends, according to the four true friends' principles that led a safe life away from 
drugs, are as follows: 
   1. Support and Protection: A true friend helps and safeguards your well-being, alerting 
you to your errors, and offering assistance beyond what is asked for. They are there to prevent 
harm and extend a helping hand when needed the most. 
   2.  Steadfastness in joy and sorrow: A genuine friend remains by your side through 
both good and bad times. They celebrate your joys and provide comfort during times of sorrow. 
Their presence and unwavering support are constants in your life. 



265 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

   3. Guidance and Positivity: A true friend guides you toward righteousness, ensuring 
that you do not engage in wrongdoings or harmful behaviors. They offer counsel, encourage 
virtuous actions, and actively discourage involvement with detrimental substances like drugs. 
Their guidance promotes self-improvement and encourages setting positive goals. 
   4. Consideration and Advocacy: A sincere friend is considerate, fostering an environment 
of goodwill. They empathize with your challenges, celebrate your successes, and stand up against 
those who speak ill of you. Such friends truly appreciate your virtues and advocate on your behalf 
(Chairat, 2017). 
  Indeed, instilling wisdom based on Dhamma principles from the Tipitaka is a valuable 
approach for children and youths. These principles empower them to develop insights, understanding, 
and discernment as they navigate life's challenges. The teachings of the Four Noble Truths (An. (Thai) 
23/54/344) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996), a foundational concept in Buddhism, 
can serve as an effective framework: 
   1. Understanding suffering (Dukkha): Defining the problem of using Tramadol as a narcotic 
substance or defining the suffering that happened clearly. 
   2. Identifying the cause of suffering (Samudaya): Searching for the cause of suffering 
that occurs or the reason for using Tramadol. 
   3. Realizing the cessation of suffering (Nirodha): Considering the root cause to find 
the real cause. 
   4. Following the path leading to the cessation of suffering (Magga): Determining methods 
to achieve the goal or goal of solving the problems that have arisen. 
  Therefore, children and youths who are equipped with knowledge and intelligence or who 
are aware of the dangers that come with life should use wisdom to find solutions to problems. 
They should use reasons to consider and solve various problems with intelligence by considering 
what is harmful, what is defiling, what is correct, what is appropriate, what is useful, what should 
be given, what should be kept, and what should be received. They should choose and use these 
as guidelines for a quality life. This will help them understand themselves, comprehend society, 
and learn how to choose friends, leading to self-esteem and a sense of value. They can be 
accepted by the family, community, and society, all of which are important for protecting children 
and youths from danger. This results in a good quality of life, in line with the rights that children 
should receive, promoting stability and growth. Additionally, it serves as a crucial foundational 
force in the country's development, especially in the era of the fast-paced and uncertain changes 
of the BANI World. Children and youths deserve to receive protection, care, and training to 
cultivate good attitudes and reinforce behaviors appropriate for their age and desirable according 
to social norms. This framework aligns with the rights outlined in the Convention on the Rights of 
the Child, to which Thailand is a signatory, and the Child Protection Act of 2003, recognizing that 
children and youths are essential citizens of the nation's future, as shown in Figure 2. 
 
 



266 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 2 The application of Buddhist Principles to Solving the Misuse of Tramadol. 
 
Conclusions and Recommendations 
  Buddhadhamma, the teachings of the Buddha, should have served as a model for humans 
to use as a guideline for their conduct. Particularly at the core of Buddhism, it laid the principle of 
abstaining from all evil, engaging in virtuous deeds, and purifying one's mind. This essence of Buddhism 
aimed for all Buddhists to abide by the Ti-Sikkhā principle, encompassing threefold training: Adhisīla-
sikkhā (Refraining from evil), Adhicitta-sikkhā (Intention to do good), and Adipaññā-sikkhā (Purification 
of the mind). Buddhist principles that could have been employed to anchor the mind in the 
prevention and resolution of the misuse of dangerous drugs among children and youths were the 
principles of friendship and wisdom. For children and youths, who were often referred to as 
Generation Z or Gen Z, their peers wielded significant influence in shaping both positive and negative 
behaviors. Employing wisdom to find solutions to problems and utilizing reason to address various 
challenges with intelligence could have reinforced age-appropriate behaviors and cultivate desirable 
traits under social norms. The researchers proposed the following recommendations for applying 
Buddhist principles to prevent and address the misuse of dangerous drugs among children and youths 
as follows: 1) The government should have formulated a policy aimed at promoting the development 
of treatment programs for individuals struggling with dangerous drug addiction, guided by Buddhist 
principles as teachings and behavioral guidelines for children and youths. These programs should 
have been made available through various accessible service channels, ensuring confidentiality and 
peace of mind. Methods such as hotlines, Secret Chat, Live Chat, and similar approaches should have 
been employed; 2) The Department of Children and Youth Affairs should have collaborated closely 
with the Department of Religious Affairs, which was primarily responsible for enhancing the overall 
well-being of individuals to implement Buddhist principles. This collaboration should have resulted 
in the creation of five strategic frameworks: personal empowerment, family cohesion, wisdom 
cultivation, fostering positive friendships and activities, and community engagement; 3) Recognizing 

Adhisīla-sikkhā 

  Behavior Buddhadhamma Wisdom 

Adhicitta-sikkhā 

Adipaññā-sikkhā 

Dukkha 

Samudaya 

Nirodha 

Magga 

Principle of Choosing 
Companions 



267 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.257-267 
 

that the family unit was the fundamental social structure in the lives of children and youths, this 
institution must have adapted to the characteristics of Generation Z. Parents and guardians should 
have taken proactive measures to closely observe, track, and guide the behavior of their children and 
grandchildren. Utilizing reason, they could have fostered an environment of awareness and facilitated 
discussions about the challenges and consequences associated with the use of dangerous drugs. 
 
Acknowledgement 
  This study is supported by the National Research Council of Thailand (NRCT), and Thailand 
Research Fund (TRF) through the Royal Golden Jubilee (RGJ) Ph.D. program (Grant Number Ph.D./ 
0157/2560). 
 
  f        
Angtrakul, P. (2016). Warning "Tramadol" misuse to death, pharmacies strictly controlled, selling 

not exceeding 20 tablets. Thairath. 
Bunpen, K. (2018). Thai children who are addicted to screens, 46% have been bullied online. 

Khom Chat Leuk. 
Chairat, P. (2017). Dhamma Principles for the Prevention and Solution of Youth Drug Problems . 

Journal of Philosophical Vision, 22(1), 13-27. 
Komalo, P. (2018). An Analytical Study of Approaches to Solving Drug Problems according to 

Buddhist Principles. [Master's thesis, Mahamakut Buddhist University ]. Thesis Central 
Library Mahamakut Buddhist University . http://www.opac.mbu.ac.th/MyResearch/ 
pfile/2192/9759.pdf. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University Printing Press. 

National Statistical Office. (2016). Inspection Information 2014. Ministry of Digital Economy and 
Society. 

Office of the Narcotics Control Board Bangkok. (2017). Narcotic drug situation in Bangkok area in 
2017 and its tendency in 2018. Office of the Narcotics Control Board Ministry of Justice. 

Raksasat A. (2017). Training of the Trainers in Palliative Care. (1st ed.). Klang Nanawittaya Printery. 
Sirisupakritkul, N., Akrawut, W., & Sawetsila, S. (2013). Tramadol, A Drug that Should be Watched 

Out for Misuse. Journal of Center for Quality Collection, 16(2), 1-2. 
Tripathi, S. (2017). Cost of life for Thai Children and Youth. BKK Pro. 
 
 

 
 
  



268 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

Research Article 

 
THE PATTERNS AND PROCESSES OF THE SEVEN ADHIKARAṆASAMATHA 

FOR APPLYING TO FAMILY DISPUTES RESOLUTION WITH OUT  
OF COURT MEDIATION 

 
Punyada Chongla-iad 

Faculty of Laws, Pathumthani University, Pathum Thani, Thailand 
Corresponding author E-mail: punyada.cho@mcu.ac.th 

 
Received 16 October 2023; Revised 23 December 2023; Accepted 27 December 2023 

 

Abstract 
Background and Objectives:  Dispute resolution derived from conflicts in the present day can 
be settled in many methods depending on the appropriateness of each dispute in each case.    
The researcher has an interest in mediation by an intermediary to be used for family dispute 
resolution. This is one of the methods for resolving conflict that leads to the parties' mutual 
satisfaction by helping the litigants look for approaches, reconcile differences, and find guidelines 
and agreements that the parties mutually accept. If the method is applied to Buddhist principles, 
it will resolve family disputes to be executively successful. The objectives of this article are to 
study the problems of family disputes resolution with out of court mediation in the Kingdom of 
Thailand, study the seven Adhikaraṇasamatha appearing in the Theravada Buddhist scriptures, 
and adapt patterns and processes from the seven Adhikaraṇasamatha for applying to family 
disputes resolution with appropriate out of court mediation in the Kingdom of Thailand.  
Methodology: The study employed a qualitative research method by collecting data from 
related documents and in-depth interviews.  
Main Results: The research results indicated: 1) The problems of family disputes resolution with 
out of court mediation consisted of Central legislation to support the exercise of rights of the 
litigants; The litigant aspect, factors relating to the plaintiff/defendant that hindered the 
accomplishment of agreement on the negotiation in the dispute resolution; Qualifications for 
recruitment, selection, the appointment of mediators or conciliator; and Mandatory measures 
under the dispute resolution agreement; 2) The study of The seven Adhikaraṇasamatha appearing 
in the Theravada Buddhist scriptures included Sammukhā Vinaya, the settlement in a complete 
meeting; Sati Vinaya, the settlement by acknowledging that the Arahant was mindful; 
Amūḷhavinaya, the settlement by giving benefits of insanity; Patiññāta karaṇa, the settlement by 
truthful confession; Yebhuyyasika, the settlement by majority rule; Tassapāpiyasika, the 
settlement by punishment; and Tiṇavatthārakavinaya, the settlement by covering such issue as 
covering over as with grass; 3) The adaptation of patterns and processes in the seven 
Adhikaraṇasamatha for applying to family disputes resolution with appropriate out of court 



269 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

mediation in the Kingdom of Thailand clarified understanding in the context of the problem, 
which made the mediation perform efficiently. 
Involvement to Buddhadhamma: This research article is involved in Applied Buddhism within 
the group of Buddhism for social benefits. The adaptation of patterns and processes in the seven 
Adhikaraṇasamatha for applying to family disputes resolution has adopted the seven 
Adhikaraṇasamatha to mediate in which comprising of Sammukhā Vinaya, bringing the litigants 
for discussion, Sati Vinaya, pulling mindfulness to reduce attachment, Amūḷhavinaya, not causing 
harm to others, Patiññāta karaṇa, the practice within the framework of righteousness, 
Yebhuyyasika, the participation in consideration or meeting, Tassapāpiyasika, the method of 
guiding the right way of thinking, and Tiṇavatthāraka, the conflict management by trusting in 
principle based on reason. 
Conclusions: The seven Adhikaraṇasamatha included contributing factors to the settlement of 
conflicts. Mediation by an intermediary was one of many methods to resolve disputes that led 
to the mutual satisfaction of the litigants by helping the litigants look for methods to coordinate 
differences to find guidelines and agreements mutually agreed upon by the litigants. The 
adaptation of the patterns and processes in the seven Adhikaraṇasamatha for applying to the 
settlement of family disputes with out of court mediation allowed the practitioners to treat others 
with respect for the rights and conditions of others' limitations. It concluded in a direction that 
favored individual limits and conditions by letting go of one's views, avoiding quarrels, and building 
united reconciliation. 
Keywords: Application, The seven Adhikaraṇasamatha, Disputes Resolution, Family Case, Out of 
Court Mediation 
 
Introduction 
   Thai society has changed economically, resulting in complex societies and causing 
problems in the family, which is the smallest unit in society and has been redirected into a 
different way of life. The impact of the change has also resulted in the unsettling of family 
institutions, especially in terms of the structure and relationships or bonds among each family 
member, both economically and socially. The unsettling may affect the security of society and 
the country. In particular, the problem of juvenile violence among young adults who are human 
resources should be given priority to be developed into quality citizens in the future for stepping 
into social responsibility in the future (Phromsitthikan, 2000). As a result of such changes, it greatly 
affects the family. The transition from an agrarian society to an industrial society and then an 
information technology society affects family institutions that are forced to adapt to changing 
circumstances. This adaptation has disrupted the structure of the Thai family. It is the transition 
from an extended family to a single family. Love, which is the bond between parents and children, 
has become increasingly distant. This is the source of family problems, which are followed by 
mental health and social problems ( Inprasit, 2012) .  Family institutions have undergone lifestyle 



270 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

changes, especially in the rapidly changing capitalist economic system. As a result, the family 
structure changed from a large family to a small one. 
   When various problems within the family have to be faced on their own, there is no mediator 
for the problem, and there is a lack of emotional control and skills to resolve conflicts constructively 
(Wechayachai, 2003). In particular, family relationship problems cause incomprehension to each other, 
which results in a lack of proper problem-solving skills, which contributes to conflict and results in 
domestic violence ( Sengpracha, 1998)  which is the primary problem of social peace. Common 
violence problems include husbands abusing wives, wives abusing husbands, fathers abusing their 
children, child abuse, child labor, or the manner in which individuals in the same family abuse each 
other, even between siblings and close relatives in the same family, including divorce that affects 
the family, namely lack of relationships within the family, which has resulted in the loss of human 
resource in the country (Prabhap, 2014) .  Domestic violence is a phenomenon in every society, 
class, status, and educational level due to the attitude of people in society inequal in the power 
relations which is an unequal relationship (Ministry of Social Development and Human Security, 
Office of Women's Affairs and Family Institutions, 2009). 
   Therefore, resolving the mentioned issues requires legal processes that eliminate 
domestic violence, including mediation procedures, to protect the rights of children, youth, and 
family members. The aforementioned appearance provides an opportunity for domestic violence 
perpetrators or offenders to repent or correct themselves and prevent violence or reoffending. 
Settlement of disputes arising in the family is a sensitive matter. Therefore, mediation is an 
Alternative Dispute Resolution (ADR) method that is being used generally to resolve disputes that 
arise due to the fact that it is convenient, fast, and fair. It can settle conflicts that arise more 
efficiently than judicial proceedings because the effect of dispute resolution through dispute 
mediation makes the litigants more satisfied than the judgment of the court ( Jiamthae, 2012) .       
In the mediation process in the Central Juvenile and Family Court, an important mechanism is for 
the conciliator to apply theory and practice accordingly. In particular, the use of communication 
methods to connect negotiations between the litigants constructively and use in combination 
with theoretical concepts and conflict management models harmoniously and continuously to 
achieve success and satisfaction for all litigants to build up comprehension is in a way that will 
strengthen good relations between each other.  According to the Juvenile and Family Court Act 
and Juvenile and Family Procedure Act B.E. 2553, it stipulates the conciliation process in Section 
13. Adjudication of family cases to allow the litigants to agree or compromise in the dispute with 
regard to the peace and coexistence of the family consists of conflict resolution methods that 
include 1) Negotiation, 2) Mediation or Conciliation, 3) Arbitration, and 4) Prosecution. The Family 
Conciliation Center at the Central Juvenile and Family Court is responsible for organizing training 
for applicants in the registration of conciliators, as well as developing a family case mediation 
system to be in accordance throughout the country. Family mediation in juvenile and family court 
is divided into two stages: 1) Out of court dispute mediation and 2) In-court dispute mediation 
(Jiamthae, 2012). 



271 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

   In the judicial process for family cases, it is not just about filing a lawsuit to settle a dispute 
or conflict. However, there are many alternative judicial procedures that can help litigants choose 
dispute resolution. It is also maintaining good relations, agreeing amicably, and creating mutual 
understanding. Alternative dispute resolution begins with negotiation as the earliest process when 
a conflict arises between individuals. However, if the discussion between the two sides does not 
work, there may be a third party that both litigants agree to help mediate for both litigants to 
share their needs and seek a solution together. This dispute-resolution process is called mediation 
or conciliation. Disputes that arise in a family are considered a delicate matter because they 
involve the relationship of family members (Jiamthae, 2012). It is evident that out of court mediation 
for family disputes can be a costly judicial process and cause family relationships to deteriorate. 
The law recognizes family relationships as important and sensitive. Therefore, the researcher is 
interested in studying the patterns and process of the seven principles for the settling of legal 
issues (The seven Adhikaraṇasamatha) for applying it to the resolution of family disputes with out 
of court mediation in order to find mediation methods by intermediaries to resolve conflicts that 
lead to the mutual satisfaction of the litigants. This is to ensure that practitioners treat each other 
appropriately and respect each other's rights and conditions. Drawing conclusions in a way that 
favors individual constraints and conditions by letting go of the attitude is for the sake of united 
reconciliation. 
   Objectives 
   The objectives of this article are to study the problems of family disputes resolution with 
out of court mediation in the Kingdom of Thailand, study the seven Adhikaraṇasamatha appearing 
in the Theravada Buddhist scriptures, and adapt patterns and processes from the seven 
Adhikaraṇasamatha for applying to family disputes resolution with appropriate out of court 
mediation in the Kingdom of Thailand. 
 
Methodology 
   This research had a methodology of research in the following sequences: 
   1. The research format was qualitative field research in the form of in-depth interviews 
with the study of analytical concepts from theoretical documents 
   2. Population and target groups included: 1) A group of individuals with judicial experience 
(Judges); 2) A group of individuals with experience in prosecution (Prosecutors); 3) A group of 
individuals with experience in investigation (Investigators); 4) A group of individuals with experience 
in public assistance and prosecution (Lawyers); 5) A group of relevant academics; 6) A group of 
relevant mediators from Right and Liberties Protection Department, Ministry of Justice. There was 
a total of eleven people from the purposive sampling.  
  3. Research tools included one set of In-depth Structured Interview forms, which the 
researcher created from reviews of documentation and related research in the form of open-
ended questions to conduct in-depth interviews on the methods of settling family disputes with 
out of court mediation. The researcher studied the seven principles for the settling of legal issues 



272 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

(The seven Adhikaraṇasamatha) that appeared in the Theravada Buddhist scriptures and the 
application of patterns and processes in the seven principles for the settling of legal issues (The 
seven Adhikaraṇasamatha) for the resolution of family disputes with out of court mediation that 
appropriate with the Kingdom of Thailand. The steps to create the research tool included:               
1) Studying the problems of family dispute resolution with out of court mediation in the Kingdom 
of Thailand; 2) Studying and analyzing related theoretical concepts, which included an analysis 
of principles, concepts, theories, and findings related to the seven principles for the settling of 
legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) that appeared in the Theravada Buddhist scriptures.         
The primary source was the Thai Tipitaka of Mahachulalongkornrajavidyalaya University B.E. 2539. 
The secondary sources were books, textbooks, documents, journals, dissertations, articles, and 
other academic works, which included reliable electronic information related to the subject of 
the study; 3) Synthesizing the conclusions obtained from the analysis (Content synthesis) of 
various concepts related to the research to be used as a framework for creating structured 
interviews; 4) Generating structured interviews and testing content validity by the Index of Item-
Objective Congruence (IOC) method (Cronbach, 1970) , content validity checks could be performed 
by taking the interview form to the expert to determine whether each interview was consistent 
with the behavioral objective. If the expert deemed that the interview was consistent with the 
objective, the value would be "+1", if the expert deemed that the interview was inconsistent with 
the objective, the value would be "-1", and if the expert was unsure whether the interview was 
consistent with the objective, the value would be "0"; 5) Bringing the generated interview forms 
to interview legal and religious experts. 
  4. Data Collection: Qualitative data was collected with these sequences: 1) Studying problems 
of family disputes resolution by out of court mediation in the Kingdom of Thailand; 2) Documentary 
Analysis on the study of various information and knowledge related to the seven principles for 
the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) that appeared in the Theravada Buddhist 
scriptures; 3) Interviews for collecting insights from legal and religious experts. The overall process 
included: 
   Step 1: The researcher studied the problems of family disputes resolution by out 
of court mediation in the Kingdom of Thailand. 
   Step 2: The researcher conducted the study on method, principle, concept, and 
theories about the seven principles for the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) 
that appeared in the Theravada Buddhist scriptures. 
   Step 3: The researcher created a research tool that consisted of an in-depth interview 
based on the conceptual framework of the data obtained from the study document. The research 
instrument was then examined by three experts to ensure compliance with the content or to 
pass the IOC value. 
   Step 4: The researcher conducted a study of the data in the field to conduct in-
depth interviews with eleven key informants. The researcher gathered documents and interview 
information about principles, methods, and procedures of the seven principles for the settling of 



273 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) and applied them to the resolution of family disputes 
with out of court mediation. 
   Step 5: The researcher analyzed and synthesized all data obtained from questionnaires, 
in-depth interviews, and all documents. The research results were summarized by content 
analysis based on the main conceptual frameworks of the seven principles for the settling of legal 
issues (The seven Adhikaraṇasamatha) that appeared in the Theravada Buddhist scriptures. 
   Step 6: The researcher proposed the patterns and processes of the seven principles for 
the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) to be applied for resolving family 
disputes with out of court mediation that was appropriate in the Kingdom of Thailand. 
  5. Data analysis: The researcher conducted an analysis of qualitative data as follows:           
1) The analysis and synthesis of documents and related research included analysis of data and 
knowledge, which was the research of theoretical concepts, research that related to the seven 
principles for the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) that appeared in the 
Theravada Buddhist scriptures and the presentation of the patterns and processes of the seven 
principles for the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) to be applied with the 
resolution of family disputes with out of court mediation that appropriate in the Kingdom of 
Thailand; 2) Data analysis from in-depth interviews with legal and religious experts used particular 
structured in-depth interviews, classified data from the number of people who answered 
interview questions, and then grouped data issues in each area to obtain data according to 
research objectives. 
 
Results and Discussion 
  The research results indicated: 
  1. The problems of family disputes resolution with out of court mediation in the Kingdom 
of Thailand 
   1.1 Central legislation to support the exercise of rights of the litigants, mediation 
was a process in which the mediator focused on the process in which the litigants decided the 
substance of the disputed matter. This meant that the intermediary ensured that the negotiations 
of the litigants went smoothly and without interruption. The litigants themselves decided what 
the settlement could have been. The decision-making power, therefore, fell on both litigants. 
The intermediary was only an individual who did not act in the interest of any party. A party, 
which was essentially different from representation in negotiations and had a lesser role, was the 
one who exercised the power to determine the outcome of dispute resolution, such as arbitration. 
The main objective was to facilitate the litigants to negotiate and resolve the dispute well. In the 
dispute mediation process, the state was the director of justice, and the most familiar justice 
organizations for the people were the courts. When people had conflicts, they could not find a 
solution. The issue of court overflow in Thailand gave importance to the law related to dispute 
mediation, namely the Dispute Mediation Act. B.E. 2562. It was the general law for the mediation 
of disputes in accordance with the principles of law. 



274 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

   1.2 The litigant aspect, factors relating to the plaintiff/defendant included factors 
that hindered the settlement of the dispute mediation of rights under the code. If it were 
negotiated, it would have resulted in the withdrawal of the lawsuit or compromise. In the event 
that there was no negotiation or unsuccessful negotiation wishing to negotiate, the litigants should 
also be referred to the mediation center or conciliation center of the court. In the performance 
of their duties, judges, court officials, and conciliators should have considered that the process of 
protecting rights and freedoms with respect to educating the litigants should be done in parallel 
with mediation. Therefore, the mainstream justice system that people chose to use for resolving 
conflicts was based on the law, evidence, or information held by witnesses from each party to 
resolve the conflict. Such conflict could have been a conflict of interest, protection of rights, or 
legal claims because the cause of the conflict consisted of many factors. 
   1.3 Qualifications for recruitment, selection, the appointment of mediators or 
intermediaries, or the appointment of a conciliator must be the one who was ready, voluntary to 
act, impartial, not prejudiced, able to provide fairness to the litigants in accordance with their 
wishes, and able to help to resolve all disputes amicably. The main duty was to reach a 
compromise, but there was no duty to make a decision, which caused anxiety. Because if the 
dispute could not be resolved, the next way that the litigants usually chose was to bring the 
dispute to the court. In mediation, the litigants might use such information in a way that was 
hostile to the litigants. The disclosure could be made whenever the litigants were unsure or 
concerned that if they disclosed certain information or facts, they would not be able to disclose 
the information. The other party might take advantage and use it to win the case, but the litigants 
would not reveal it. As a result, the intermediary would have had incomplete information and 
made the mediation ineffective.    
   1.4 Mandatory measures under the Dispute Resolution Agreement: The law was a 
tool to regulate the behavior of people in society. The criminal justice system, which consisted 
of government organizations, namely the police, prosecutors, and courts of justice, was a 
mechanism for the implementation of justice according to the Criminal Procedure Law. Each 
organization had an obligation to follow the formalities, starting from the investigation, 
interrogation, prosecution, and so on, until the criminal dispute was considered and decided by 
a court of law and the judicial process by various organizations. There were procedural rules that 
must be followed according to the law whether mediation affected the litigants' decision to opt 
for mediation. At present, if the litigants could agree on mediation in which the case had not yet 
been litigated in court, then the litigants could form a "Compromise agreement," which was a 
type of contract defined in the Civil and Commercial Code. 
   It could be discussed that conflict had occurred from a struggle to gain control or 
possession of something based on selfishness inherent in one's identity. At the same time, on the 
other hand, it was seen that the economy or interests were the ones that triggered people to 
compete and cause conflict. Finally, one must seek power in order to gain absolute control or 
possession through the process of competition, struggle, and contention, both between one's 



275 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

identity or a group that had a foundation with good interaction and transformed from harmony 
to conflict or from conflict to harmony. Mediation was, therefore, an option to counterbalance 
both litigants and could reduce the risk of society questioning the impartiality of the law. To find 
a solution to the dispute, compromise was the management of conflict at a normal level because 
conflict required individuals to be active in thinking and showing their abilities to find new ways 
to gain clarity among others. It conformed to the research of (Padungthaiti, 2019) who conducted 
research on "LEGAL MEASURES REGARDING MEDIATION OF CIVIL DISPUTES BEFORE PROSECUTION." 
The results of the research indicated the legal problems related to civil dispute settlement before 
prosecution. It was found that training should have been conducted to educate intermediaries in 
an appropriate manner. Dispute Mediation Act B.E. 2562 might affect the dispute mediation 
process of government agencies, private sector agencies, and the public sector that were required 
by law to conduct the duty and enforce authority to mediate special disputes, which included 
that the Dispute Mediation Act in 2019, did not indicate legal measures to support and encourage 
the private sector to participate in the provision of mediation services to citizens likewise foreign 
countries. In addition, there was no legal measure that regarded the application of an out of court 
compromise agreement to the court for a judgment, and recommendations on legal measures to 
promote the effectiveness of civil dispute mediation processes indicated that legal measures 
should have been put in place to promote the mediation of civil disputes before filing a lawsuit 
by providing an opportunity for private sector organizations to be registered as private sector 
dispute mediation agencies. Some legal measures should be put in place to encourage the 
litigants who enter into a compromise agreement or agreement contract to be able to request 
the court to render an immediate judgment according to the agreement without waiting for a 
breach of contract. 
   2. The seven principles for the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) that 
appeared in the Theravada Buddhist scriptures. 
  The seven principles for the settling of legal issues (The seven Adhikaraṇasamatha) were 
tools for settling conflicts or the procedure for settling conflicts, which "Adhikarana" meant the 
matters that had already occurred. The Saṅgha order must take action and organize to make it 
good and right, which consisted of four elements: 1) Vivādādhikaraṇa was a dispute about what 
is Dhamma, what is not Dhamma, what is Vinaya, what is not Vinaya and the dispute over matters 
other than Dhamma or Vinaya were not classified as Vivādādhikaraṇa; 2) Anuvādādhikaraṇa was 
the accusation of other monks of an offense. For example, a monk accused another monk of an 
offense with the first Pārājika; 3 )  Apattādhikaraṇa implied that the monks who had committed 
or condemned offenses must recognize the offenses that were released from the offenses;             
4 )  Kiccādhikaraṇa included the occurring procedures that the Saṅgha order must organize. 
However, the seven Adhikaraṇasamatha consisted of seven methods: 1 )  Sammukhā Vinaya was 
used to settle Vivādādhikaraṇa, Anuvādādhikaraṇa, Apattādhikaraṇa, and Kiccādhikaraṇa; 2) Sati 
Vinaya was used to settle Anuvādādhikaraṇa; 3) Amūḷhavinaya was used to settle Anuvādādhikaraṇa; 
4) Patiññāta karaṇa was used to settle Anuvādādhikaraṇa and Apattādhikaraṇa; 5) Yebhuyyasika 



276 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

was used to settle Vivādādhikaraṇa; 6 )  Tassapāpiyasika was used to settle Anuvādādhikaraṇa;    
7) Tiṇavatthāraka vinaya was used to settle Anuvādādhikaraṇa and Apattādhikaraṇa. 
    It could be discussed that Adhikaraṇasamatha included the methods of settling conflicts, 
which meant the methods for settling that in accordance with the Dhamma and Vinaya that 
consisted of seven methods: 1) Sammukhā Vinaya was the conflict settlement that was carried 
out face-to-face in a place with regulations to be made face-to-face. This face-to-face conflict 
settlement comprised: Settling conflicts face-to-face with the community (Sanghasammukta 
implied in the completed gathering of Saṅgha), Settling conflicts face-to-face with the individuals 
(Pukkalasammukta implied in the completed gathering of individuals), Settling conflicts face-to-
face with the subject, (Vatthusammukta implied on the raising occurred conflict to be judged), 
Settling conflicts face-to-face with the Dhamma, and Vinaya (Dhammasammukta and 
Vinayasammukta implied application with the criteria prescribed by the Dhamma and Vinaya, 
which comprised correct judgment with Dhamma and correct Vinaya); Sammukhā Vinaya could 
be used to settle all kinds of conflicts; 2) Sati Vinaya was the conflict settlement by holding 
mindfulness as the main principle; Regulation for settling with raising mindfulness as the main 
principle consisted of the manner in which the monks announced to declare the Arahant as a 
fully conscious person in order to settle Anuvādādhikaraṇa that was caused by someone accusing 
the Arahant of wrongful conduct. It meant that the defendant was an Arhat. The Saṅgha order 
saw that the defendant was not in a position to commit offenses as the plaintiff alleged, so they 
verbally announced to declare this issue, which the method was called Sati Vinaya and then 
dismissed the case from the plaintiff. After that, if the defendant became subjected to another 
accusation from any plaintiff, it would be exempted from consideration and settled with Sati 
Vinaya; 3) Amūḷhavinaya was the conflict settlement for monks who recovered from insanity or 
regulations given to monks who recovered from insanity; The conflict settlement for monks who 
recovered from insanity included the manner in which the Saṅgha order announced to assume 
the monk who had recovered from insanity to settle Anuvādādhikaraṇa. The explanation 
indicated that the defendant was insane and committed an offense. Even if it was true, it was 
nonetheless exempted. When the defendant recovered from insanity, someone kept accusing 
him endlessly of the offense that he committed while he was insane. It indicated that the Saṅgha 
order had verbally announced to declare this verse. It was called Amūḷhavinaya for dismissing 
the plaintiff's case. Later on, if any plaintiff were accused of such an offense or such offense in 
the time of insanity, the conflict would have been settled with Amūḷhavinaya; 4) Patiññāta karaṇa 
was the act of "doing as accepted," which included condemnation of the offense according to 
the truthful declaration of the defendant. Acts of addressing offenses were also arranged in this 
verse; 5) Yebhuyyasika was the judgment by the decision of the majority of the manner of the 
majority, which included: The method to judge by taking the decision of the majority included 
the method of drawing a ballot to point out the right and wrong. The decision was taken on the 
side that had more monks to vote. It was the same method as voting. It was used for settling 
Vivādādhikaraṇa; 6) Tassapāpiyasika was the punishment of the guilty for not accepting monastic 



277 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

deeds due to the fact that the monk was depraved; This deed was done to the monk who was 
the defendant in Anuvādādhikaraṇa had conducted himself by asserting things after denying 
them, denying things after asserting them, evading the issue, hiding the fact on brought up issue, 
and lying. The Saṅgha order did this deed to him as punishment for his offenses, even if he did 
not accept it, or to increase the punishment for the offense he had committed; 7) Tiṇavatthārakavinaya 
was the method of settling a conflict by covering the act with grass (Compromise).  
    The regulations for settling a conflict as covering the act with grass included the manner 
of compromise on both sides without settling the original case. It was a method for settling 
Apattādhikaraṇa that was used to settle minor offenses for a large number of monks who 
behaved inappropriately and blamed each other. However, other methods of settling would 
escalate the conflict because the investigation of addressing offense could only make conflicts 
more intense. Therefore, it was settled by Tiṇavatthārakavithi, which was covered with grass to 
be canceled without further investigation. It conformed with the research of Chiradej Ketprayoon 
(2013)  who studied "Violence Prevention in Theravada Buddhist Concepts." The study indicated 
that violence in Buddhism was divided into two types: The violence on Dhamma and the violence 
on discipline, which were well known as "Adhikaraṇa or Adhikaraṇa-samatha" because they were 
violences that relied only on monks to manage or judge such cases, which included the legal 
issue that was caused by a monk. The Saṅgha order was required to be manager by whatever 
circumstances. In terms of Dhamma and Vinaya, violence was caused by two factors: External 
factors and internal factors that then produced important variables, which gave rise to both roots 
of good actions and roots of bad actions, as well as craving and false views that were the initial 
impetus for violence. Ultimately, The Buddha's method for getting rid of all violence was 
considered in Dhamma and Vinaya and focused on transparency, justice, and accountability. The 
method aimed to make the monastic society a society without distrust and disgust of moral 
conduct, which would have made the monastic society an ideal society to practice self-
development in accordance with Tisikkhā (Threefold training) to reach the ultimate goal, which 
was "Nibbāna." 
  3. The patterns and processes of the seven Adhikaraṇasamatha to be applied in the resolution 
of family disputes with out of court mediation that was appropriate to the Kingdom of Thailand. 
Mediation or conciliation was the method that the litigants agreed to allow a third party who was 
an independent and impartial intermediary but had no jurisdiction to arbitrate disputes to assist 
in the negotiation of dispute resolution for both litigants to agree on reducing the conflict for 
each other until an agreement could be reached by entering into a compromise agreement for 
settling the dispute. In Buddhism, suffering was seen as a basic state of nature, encompassing all 
sentient beings and insentient beings, that both concrete and abstract matters were all under 
suffering (or characteristics of suffering). Mediation of conflicts was a matter of great importance 
to the Buddha. It was evident from the disciplines of the monks that there were many 
requirements or provisions regarding conflict resolution (Adhikaraṇa), which among the monks 
was called "Adhikaraṇa-samatha," as well as defining the qualifications of the intermediary; It consisted 



278 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

of: 1) Sammukhā Vinaya was the method of bringing the disputed litigants face-to-face for discussion. 
It was a negotiation by an intermediary (Duḥkha was the pursuit for the cause of physical 
discomfort and mental discomfort); 2) Sati Vinaya was the method of pulling mindfulness to reduce 
attachment to what one had or wanted to have (Samudaya was about the cause of suffering);     
3 )  Amūḷhavinaya was the method of not causing harm to others and society, knowing how to 
forgive without being malicious (Nirodha was the cessation of suffering or extinguishing of 
problems); 4) Patiññāta karaṇa was the method of practice within the framework of righteousness 
and goodness (Marga was a practice for releasing oneself from suffering or trouble); 5 )Yebhuyyasika 
was the method of participation in consideration or meeting to find a solution (Majjhimāpaṭipadā); 
6) Tassapāpiyasika was the method of guiding the right way of thinking, knowing how to consider 
and use for personal development (Yonisomanasikāra); 7 )  Tiṇavatthāraka was the method of 
conflict management by trusting in principle and understanding on the basis of reason (Marga is 
a practice for liberation from suffering or trouble). Therefore, Adhikaraṇasamatha had been 
characterized with high flexibility. When the method of settling the conflicts had gone through a 
well-thought-out process, Adhikaraṇasamatha could be applied to legal dispute resolution by 
concerning the principle of coexistence in society, not focusing on the outcome of the case. 
  It could be discussed that Adhikaraṇa was the cause, and Adhikaraṇa-samatha included 
the methods of conflict resolution that occurred. To apply the method for settling conflict in 
Buddhism to settle any conflict, conflict settlement must be concerned about the appropriate 
method in accordance with any method in the seven Adhikaraṇasamatha.  
   The cause of conflict must depend on comparing the nature of the cause to the 
characteristics of the root of conflict. The cause of these conflicts might be bad, good, or 
indeterminate. To know the cause depended on the intention to create such conflict and the 
expression due to the fact that the legal language indicated Karma as a sign of intent, even in the 
matter of conflict. It conformed to the research of Kittin Junsontima (2021)  who conducted the 
study on "The Settlement of Legal Processes with the Solve Conflict Case out of the Court". It 
indicated that the application of the seven Adhikaraṇasamatha with negotiation appeared to be 
a process for settling conflicts with Sammukhā Vinaya. 
   There were three methods, which included agreement among litigants, setting up a legal 
diagnostic committee, and ecclesiastical consideration. Agreement among litigants consisted of 
four elements, which included considering face-to-face with the Saṅgha order that comprised 
monks who attended the meeting with a complete number of monks, which was not less than 
four persons who were assigned and in presence altogether for duties; considering before the 
Dharma included correctness, not bias for any reason, including knowing how to adopt the 
Buddhist teaching as a guideline for the consideration of conflict by adhering to the Tipitaka as 
the main source; considering the discipline included the customary rules, which were the 
framework for the behavior that the Buddha had prescribed; and considering before the litigants 
included the litigants who came together and were ready to clarify their own accusations. The 
process of settling the conflicts in Buddhism had its own characteristics due to the fact that it 



279 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

was a method of resolving disputes with due consideration and different methods in accordance 
with the severity of the penalty that could be flexible in the manner of each situation. Therefore, 
the seven Adhikaraṇasamatha in Theravada Buddhist philosophy could be used as a guide to 
adapt to the dispute resolution process in both civil and criminal cases, even in cases that were 
permissible offenses both in and out of court by choosing negotiation method or mediation with 
an intermediary had also yielded satisfied results. It also helped to maintain the relationship of 
the litigants who were involved in the dispute as well. 
 
Originality and Body of Knowledge 
     It is appropriate to conclude the patterns and process of the seven Adhikaraṇasamatha 
for applying to family disputes resolution with out of court mediation as depicting in Figure 1. 

 

 
Figure 1 The patterns and process of the seven Adhikaraṇasamatha for applying to family 

disputes resolution with out of court mediation. 
 

Conclusions and Recommendations  
   This research was concluded and indicated that: 1 )  The problems of family disputes 
resolution with out-of-court mediation included;  1.1) The aspect of central law for supporting the 
exercise of the rights of the litigants; 1.2) The aspect of litigant, factors relating to the plaintiff/defendant 
that hindered the settlement of the dispute; 1.3) The aspect of qualifications for recruitment, selection, 



280 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 
 

appointment of mediators or conciliators; 1 . 4 )  The aspect of enforcement measures under the 
Dispute Resolution Agreement. and 2) The application of the seven Adhikaraṇasamatha's patterns 
and process in mediation included; 2.1) Sammukhā Vinaya was the method of bringing the 
disputed litigants face-to-face for discussion. It was a negotiation by an intermediary (Duḥkha was 
the pursuit of the cause of physical discomfort and mental discomfort); 2.2) Sati Vinaya was the 
method of applying mindfulness to reduce attachment to what one had or wanted to have 
(Samudaya was about the cause of suffering); 2.3) Amūḷhavinaya was the method of not causing 
harm to others and society, knowing how to forgive without being malicious (Nirodha was the 
cessation of suffering or extinguishing of problems); 2.4) Patiññāta karaṇa was the method of 
practice within the framework of righteousness and goodness (Marga was a practice that frees 
oneself from suffering or trouble); 2.5) Yebhuyyasika was the method of participation in 
consideration or meeting to find a solution (Majjhimāpaṭipadā); 2.6) Tassapāpiyasika was the 
method of guiding the right way of thinking, knowing how to consider and use for personal 
development (Yonisomanasikāra); and 2.7) Tiṇavatthāraka was the method of conflict management 
by trusting in principle and understanding on the basis of reason (Marga is a practice for liberation 
from suffering or trouble). Therefore, the seven Adhikaraṇasamatha included supporting factors 
for conflict resolution, which mediation by intermediary was one of the methods for conflict 
resolution that led to mutual satisfaction of the litigants. The application of the seven 
Adhikaraṇasamatha's patterns and process in the resolution of family disputes with out of court 
mediation allowed practitioners to treat each other appropriately with respect each other's rights 
and conditions by taking into account the principle of coexistence in society not focusing on the 
outcome of the case. The recommendations consisted of: 1 )  The dispute resolution process 
should have been adopted in a unique issue because it was a dispute resolution method that 
must take into account appropriateness and had different methods according to the severity of 
the penalty and could be flexible according to each situation; 2 )  Mediation by intermediaries 
should have been applied Adhikaraṇasamatha to negotiation and mediation to be more efficient, 
flexible, appropriate and in line with the culture and lifestyle of Thai society that adored peace 
and did not tolerate violence. It included the role of community leaders, elders, and monks who 
had been mediators in negotiating disputes in the community for a long time. 
 
References 
Cronbach, L. J. (1970). Essentials of psychological testing (5th ed.). Harper Collins Publishers. 
Inprasit, S. (2012). Causes of Traumatic Child Delinquency, Appropriate Prevention and Remedial 

Measures. Judicial Development Research Institute. 
Jiamthae, P. (2012). Meaning and legal measures for acts of domestic violence, Comparative 

study with foreign laws. [Unpublished master's thesis]. Thammasat University. 
Junsontima, K. (2021). The Settlement of Legal Processes with the Solve Conflict Case out of the 

Court. Journal of Social Religion and Culture, 2(1), 12-20. 



281 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.268-281 

Ketprayoon, C. (2013). Violence Prevention in Theravada Buddhist Concepts . Rajmangala 
University of Technology Rattanakosin. 

Ministry of Social Development and Human Security, Office of Women 's Affairs and Family 
Institutions. (2009). Operation Manual for Investigation Officials and Mediators under the 
Protection of Domestic Violence Victims Law 2007 . Ministry of Social Development and 
Human Security, Office of the Women's Affairs and Family Research Institute. 

Padungthaiti, T. (2019). LEGAL MEASURES REGARDING MEDIATION OF CIVIL DISPUTES BEFORE 
PROSECUTION. Journal of MCU Nakhondhat, 6(10), 5821-5842. 

Phromsitthikan, J. (2000). Factors affecting quarrels among vocational students : A case study 
only in Bangkok and surrounding areas . [Unpublished master 's thesis]. Kasetsart 
University. 

Prabhap, T. (2014). Domestic violence, personal rights, rights that the state must take care . 
Valaya Alongkorn Review Journal, 4(1), 173-183. 

Sengpracha, N. (1998). Humans and society (4th ed.). printing. O.S. Printing House. 
Wechayachai, A. (2003). Situations of children, youth and families and policy recommendations. 

Thammasat University Press. 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



282 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 
 

Research Article 

 
APPLICATION OF BUDDHIST DHARMA PRINCIPLES TO PROMOTE SUSTAINABLE 

WELL-BEING ORGANIZATION: CASE STUDY OF WAT SAWANG AROM UNDER PHRA 
NAKHON SI AYUTTHAYA PRIMARY EDUCATIONAL SERVICE AREA OFFICE 1 

 
Wariyaphat Woraphatsorakul1*, Reongwit Nilkote2, Wongsiri Rueangsri3, Thitiwas Sukpom4,  

Natthapat Saisena5 
1Wat Sawang A-Rom School, Phra Nakhon Si Ayutthaya Primary Educational Service Area Office 1,  

Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand  
2Faculty of Education, Rambhai Barni Rajabhat University, Chanthaburi, Thailand 

3Independent Scholar, Thailand 
4Faculty of Education, Chandrakasem Rajabhat University, Bangkok, Thailand 

5Office of Arts and Culture, Chandrakasem Rajabhat University, Bangkok, Thailand 
*Corresponding author E-mail: wariyaphat6990@gmail.com 

 
Received 10 November 2023; Revised 22 December 2023; Accepted 27 December 2023 

 

Abstract 
Background and Objectives: Educational institutions are spiritual incubators for young people to 
become good citizens of the country. The administration must give importance to society, 
atmosphere and environment to facilitate all-round learning and happiness for all stakeholders. 
This research article aims to study the concept of sustainable development of well-being 
organizations according to the Buddhist Dharma principles and propose guidelines for applying 
Buddhadharma principles to promoting sustainable well-being organizations in the context of 
educational institutions.  
Methodology: This qualitative research collected data from relevant documents, relevant 
documents, group discussions, in-depth interviews, and participatory observations.  
Main Results: The following results were found: 1) The concept of developing a sustainable well-being 
organization according to the Buddhist Dharma found that the Buddhadharma principle aimed to 
develop a healthy life that would lead to complete happiness, relationships in the organization or 
society and would develop into a well-being organization, and 2) Guidelines for applying Buddhadharma 
principles to promoting sustainable well-being organizations in the context of educational institutions 
encompassed the principle of Kalyāṇamittatā, a Buddhist principle that promoted educational 
institutions as a well-being organization. There were seven elements: Piyo or endearing, Garu or 
respectable, Bhāvanīyo or emulable, Vattā ca or being a counselor, Vacanakkhamo or being a patient 
listener, Gambhīrañca Kathaṁ Kattā or being able to deliver deep discourses and No caṭṭhāne Niyojaye 
or not leading or spurring on to a useless end. It was found that these six principles of Sāraṇīyadhamma 
should be applied: Mettākāyakamma, which implied to be amiable in deed, openly and in private, 
Mettāvacīkamma, which implied to be amiable in word, openly and in private, Mettāmanokamma, 



283 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 

which implied to be amiable in thought, openly and in private, Sādhāraṇabhogitā, which implied to 
be sharing any lawful gains with virtuous fellows, Sīlasāmaññatā, which implied to be keeping without 
blemish the rules of conduct along with one's fellows, openly and in private, Diṭṭhisāmaññatā, which 
implied to be endowed with right views along with one's fellows, openly and in private.  
Involvement to Buddhadhamma: A well-being organization is defined as a workplace or educational 
establishment where all personnel, including students, must be physically healthy. The result is 
to coexist happily with all members and create a culture of happiness. The concept is in line with 
the Buddhist goal of developing the individual's potential to become a complete human being. 
The seven elements of friendship will be applied as a tool to create a good society, and the 
seven elements of morality will be applied as a tool to create learning and interaction with 
networks both inside and outside the school to drive the organization towards a perfect well-
being organization and a sustainable happiness organization. 
Conclusions: The "Kalyāṇamittatā Principle" was a Buddhist principle that encouraged personnel 
in the organization to fulfill their duties. It also affected the creation of a good corporate culture, 
and the "Sāraṇīyadhamma Principle" was a Buddhadharma principle that aimed to develop the 
potential of personnel in the organization to be complete and good people.  In addition, the 
Sappurisa-dhamma principle was a fundamental principle for analyzing the members of the 
organization for assigning tasks appropriately. This was to allow the potential of personnel to carry 
out the mission of the organization. 
Keywords: Application, Buddhist Dharma Principles, Sustainable Well-being Organizations 
 
Introduction 
  The flow of changes is happening all round and rapidly. Executives must have a duty to 
organize, train, and balance education in accordance with real life. In addition, executives must 
lead the change in knowledge building and empowering personnel in terms of organizing the 
learning process that focuses on giving everyone the opportunity to develop their full potential, 
designing educational institutions to be learning organizations, and upgrading them to be 
educational service units and learning resources in a broader dimension.  The result will contribute 
to the development of the quality of personnel and learners to have the potential for national 
development. Society, culture and technology to be on par with other countries (Somprasage, 
2017) conform to the principles of educational administration according to the National Education 
Act 1999, amended (No. 2) 2002, Section 39, which stipulates and allows the ministry to decentralize 
the administration and management of education both in academics, budgets, and personnel 
management, and general administration to the Office of the Educational Service Area Office 
Committee and educational institutions in the education area and educational institutions in the 
direct education area. This importance reflects the role of educational institution administrators 
who are closest to teachers and students. They must have a vision, morality, ethics, and management 
skills, be an academic leader, and have the potential to manage change in the knowledge-based 
economy era (Knowledge-based economy) and knowledge-based society (Knowledge-based 



284 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 
 

society) effectively (Faculty of Education, Chulalongkorn University, 2010) .  In addition, there is a 
currently sudden change (Disruption), or it can be called the VUCA World era, which occurs in a 
fluctuating phenomenon (V-Volatility), creating uncertainty (U-Uncertainty), Complexity (C-Complexity) 
and Ambiguity (A-Ambiguity). This situation has been a catalyst for teachers and educational 
personnel to change themselves and be ready to develop, learn, and embrace the challenges to 
adapt and cope with situations that arise (Somprasage, 2017). Developing educational institutions 
to become well-being organizations is one way to prepare for change, build an organization to 
achieve its mission and develop its personnel at the same time, and aim to adjust work processes 
in new ways and develop operational guidelines to support each other. It is an important 
approach to promoting well-being that must take into account health and safety. Well-being of 
the psychosocial environment at work consists of organizing management and organizational 
culture, personnel health resources, and community outreach channels to improve employee 
health (Smet et al., 2007) . Educational institutions are lively and creative places to learn, not by 
directives or rules, but by setting the direction of learning together (Senge et al., 2012) , to personnel 
and related parties to move forward with rapid change. 
  Buddhism is known as an important wisdom of Thai society. It has influenced the lifestyle 
of Thai society for a long time. The teachings of the Buddha or "Dharma" make the learner aware 
of the cultivation of wisdom and eventually lead to relief from "self", which comprises greed, 
anger, and delusion. When attachment in life is less, the mind becomes more compassionate 
towards all living things (Gorkom, 2010) .  In the field of organizational relationships, Buddhism 
places great emphasis on education and the development of relations with the environment. The 
study and development aim to improve these three parts of life: environmental relationships are 
called "precepts", the mental and expressed will is called "concentration", and cognition is called 
"wisdom". The synergy of all three parts will lead to good human development and good 
organization (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2005). Therefore, applying Buddhist principles 
in educational institutions is important for the development of the organization in all aspects. It 
is the application of "morality", which is the basic value of human beings. It is an important factor 
in human resource development to be a complete human being in all dimensions, i.e., to be a 
good, talented and quality person (National Integrity Commission, 2019) . Executives and related 
parties must be aware and apply it appropriately as a basis for promoting sustainable well-being. 
  Based on the results of self-assessment Wat Sawang Arom School under the Phra Nakhon 
Si Ayutthaya Primary Education Area Office District 1, Ministry of Education, according to the 2021 
Education Standards, indicate that the overall educational standards of early childhood education 
institutions are excellent. The first standard, the quality of children, is excellent. The quality 
development of children at Wat Sawang Arom School uses the process of organizing six main 
activities. It implements projects/activities in the educational management process to ensure the 
age-appropriate development of children, focusing on the importance of development in all 
aspects that comprise emotional, mental, social, and intellectual, making them balanced to their 
full potential. It provides learning experiences that encourage children to have first-hand 



285 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 

experiences from play-based learning through hands-on and group learning to foster kindness, 
unity, sharing, and waiting, resulting in happy learning for children. The second standard, 
Management and Management Process, is at an excellent level. The curriculum covers all four 
areas of development in accordance with the local context through the flexible school curriculum 
and in line with the early childhood curriculum covering four areas of development and in line 
with the local context. It designs experiences that are academically prepared and not accelerated, 
designs experiences that emphasize play and action (Active Learning), and designs experiences 
that meet the needs and differences of normal children and specific target groups. It is in line 
with the lifestyle of the family and continuously assesses, monitors, and improves/develops the 
curriculum. And the third standard, the child-centered experience, is at an excellent level. The 
school has planned an annual learning experience for every learning unit every year, with the use 
of information technology media. The teaching and learning by information tools include 
computers and audio equipment, such as the use of music in movement and rhythmic activities. 
Searching for information from the internet stimulates thinking and finding answers by taking into 
account the use of media and technology that is suitable for age and interest ranges and 
evaluating the experience from six main activities. The development promotion project consists 
of a physical development promotion project, an emotional and mental development promotion 
project, and a social development promotion project. It is a project to promote intellectual 
development by assessing child development after organizing experiences in the name list and 
child development diary, and project summaries. The use of media is recorded in accordance 
with the experience arrangement (Wat Sawang Arom School, 2021) .  Educational management 
emphasizes participation from all parties in the network. It creates a corporate culture that takes 
into account cultural diversity. There is an integration of science based on social and cultural 
capital in all activities to ensure the highest quality of students. 
  From the importance and issues mentioned above, therefore, the research team is 
interested in researching the Application of Buddhadharma Principles to Promote well-being 
Organizations: Case study of Wat Sawang Arom under Phra Nakhon Sri Ayutthaya Primary 
Educational Service Area Office 1. It is hoped that the results of the study will be a body of 
knowledge that can be applied to school management or organizational development in terms 
of interaction. The result is to create a good corporate culture for children and youth that will be 
an important force in the country's development in the future. 
  Objectives 
 This study aims to study the concept of developing well-being organizations according to 
the Buddhist Dharma principle and to propose guidelines for applying Buddhadharma principles 
to the promotion of well-being organizations in the context of educational institutions. 
 
Methodology 

This research: There was a way to conduct research in order of steps as follows: 



286 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 
 

1. Research model: It was qualitative field research consisting of documentary research, focus 
group discussion, in-depth interviews, and participant observation (Participatory observation).  

2. Key contributors: They consisted of one school administrator, four teachers, five student 
representatives, four school boards, and four school-related partners, a total of 18 students. This 
was to be able to fill in the information accurately and completely according to the objectives 
of the study. 

3. Research tools: Structured Interviews were divided into two sets. The first group was for 
group discussions. The second group was for in-depth interviews. The topics in the research tools 
consisted of Policy, Driving Corporate Strategy, Participation in the development of school activities, 
Evaluation, and other related activities. The perspectives related to the application of Buddhist 
principles in educational institutions consisted of two Buddhist discourses, namely the seven 
principles of Kalyāṇamittatā and the six principles of Sāraṇīyadhamma. The area of study consisted 
of experiences related to the implementation of various activities and other reflections related 
to Wat Sawang Arom School. 
  The steps to create research tools were as follows: 

   3.1 The study analyzed the concepts of related theories by analyzing the principles, 
concepts, theories and findings related to the beginning of the school, corporate culture, well-being 
organizations, and the application of Buddhadharma principles in promoting organizational well-
being. The primary source was a quality assurance report for education, projects and activities. 
The secondary sources were books, textbooks, documents, journals, theses, articles, and other 
academic works, including relevant and credible electronic information.  
   3.2 The study used the conclusions obtained from the analysis to synthesize the 
content synthesis of various concepts related to the research to be used as a framework for creating 
structured interviews to be in line with the objectives of the study and examined by experts. 
 4. Data collection: Qualitative data collection was carried out on samples and using 
developed tools. 

5. Data Synthesis on spatial partnership management approaches in health promotion 
work: Triangulation technique validated confidence and presented research results in a descriptive 
format according to the study objectives. 
 
Results and Discussion 
 The results of the research were as follows: 

Objective 1: Concept of sustainable well-being organization development according to 
Buddhadharma principles, the results of the study showed that; 
   1.1 School context  
   The context of Wat Sawang Arom School: It was located in village no.1  of Suan 
Phrik Sub-district, Phra Nakhon Si Ayutthaya District. Phra Nakhon Si Ayutthaya Province. Most 
of the people were employed as general contractors and employees of brick -making 
companies. In terms of religion, 9 9 %  of the people in the area were Buddhist and 1 %  were 



287 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 

Muslim, with four Buddhist temples located in the sub-district. Wat Sawang Arom,  Wat Fort 
Raman, Wat Boromwong Isornwararam Worawihan, and Wat Klang Raman Buddhism had 
become an important basis for living for ancestors. Traditions and culture served as a 
nourishment for a self-sufficient lifestyle and occupation. The interdependence of  the key 
traditions in the community included New Year's Day, traditions of Songkran Festival, traditions 
of Luang Por Kaew, traditions of Loy Krathong, traditions of Buddhist  Lent, and traditions for the 
end of Buddhist Lent. In addition, the area also had local wisdom that could have been linked 
as a source of learning models for the community, including integrated farming based on new 
theory. As for the school, Wat Sawang Arom School was found to be a medium-sized 
educational institution. It organized classes to support students in the area by providing classes 
from Kindergarten 2 to Secondary 3 (Expanded Opportunities). In the academic year 2022, there 
were sixteen civil servants, teachers and educational personnel, comprising two  men and 
fourteen women. (Puwijit, 2017) The school employees consisted of one school administrator, 
two primary teachers, six primary teachers, four secondary school teachers, one support 
personnel (Not filled). The students comprised 161 students from Kindergarten 2 to Secondary 
3. The 26 students were at the kindergarten level, comprising 12 males and 14 females. The 86 
students were at the elementary level, comprising 40 males and 46 females. The 49 students 
were at the secondary level, comprising 28 males and 21 females.  
  The mobilization of resources in educational administration was supported by local 
networks, especially temples. Buddhist monks and devotees were very supportive in various ways.  
Support would have been both a generous venue, as well as in-depth interviews and group 
discussions. 
 
  "Great opportunity, the school is located near the temple. Buddhist monks will be 
generous in teaching and learning, such as bringing students to participate in activities every 
monk's day. On scholarship Support, you're always funding education for Buddhist monks to 
become moral teachers in the school, as well as other support as the school asks for help. On 
August 12, the school will have to contact you" (Teacher representative, 2023).  
 
   "For the Royal Kathin Ceremony at Wat Borom, the school will co-host activities with the 
temple and will be donated depending on the host. The school will receive donations every 
year and the hosts will rotate as they receive the hosts, which are now booked in advance for 
40-50 hosts" (Teacher representative, 2023). 
 
  The school context was located in the midst of a community not far from Ayutthaya. The 
school's location had the potential to contribute to learning and school administration. 
Connecting partners and networks both within and outside the area was an important factor in 
supporting the development of the organization to achieve sustainability and result in happiness 
for learners according to the context of the area. 



288 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 
 

   1.2 Driving Wellness Organization and Management to Become a Sustainable 
Wellness Organization. 
   Driving an organization towards well-being and managing it to become a 
sustainable wellness organization was a complex and multifaceted process. To achieve reliable 
and satisfactory results in the field of work and employee satisfaction, some guidelines here could 
help drive the organization towards sustainable well-being. According to the study, there were 
dimensions of driving that could have been developed and applied to drive well-being organizations, 
consisting of: 1 )  Managing knowledge and understanding of well-being by creating an understanding 
of well-being and its impact on work and organizational productivity; 2 )  Promoting employee          
well-being supported the well-being of employees by giving them the opportunity to develop 
their skills and potential and creating an atmosphere that fostered a sense of alignment with work 
and organization; 3 )  Clear management and goals set clear and directional goals so everyone in 
the organization understood what to do and where to go; 4) Creating a supportive and stimulating 
atmosphere to create an organizational culture that supports happy work and feelings of satisfaction; 
5)  Promoting good leadership developed management skills and leadership that supported the 
creation of positive workplace conditions, leaders should have set an example in creating positive 
conditions and encouraging others to participate; 6) Promoting life balance supported employees 
in balancing work and personal life and promoted spending leisure time in activities that satisfying 
and increasing quality of life; 7)  Monitoring and evaluation to monitor workplace well-being and 
evaluate outcomes by using this information to improve processes; 8 ) Creating social responsibility: 
The organization should have been socially and environmentally responsible; and 9 ) Sustainability: 
Building a sustainable wellness organization was not just a one-time process but a routine effort 
and long-term performance of the organization efficiently and sustainably. The dimension of 
promoting well-being for the organization must be carried out in the manner of integrity in all 
sectors, including people, money, and management, all of which must be simultaneously 
according to their potential and necessity, as the group discussion said: 
   
  "We must develop facilities and academics, develop teachers and develop children, 
make the school work, be the work of the school, be the work of the teachers. School Portfolio 
and Executive Achievement have to get at least one national level. You do not have to be 
excellent. You have to let teachers and students do it, too. For example, the good teacher 
basically has a national award. You need something urgent, like a moral project, to get a 
national award. Then, we gathered them to study for a doctoral degree because they would 
support the work. Our articles and seminars can be applied to all school administrations, 
networks, research results, academic works, or any seminar that can be applied" ( Teacher 
representative, 2023). 
 
  To drive the organization's well-being, executives and stakeholders must be assessed at 
all times to ensure the ability for the integration of both management and the administration to 



289 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 

enable the school towards its goals and to strengthen the morale of personnel in the organization, 
as the group discussion said: 
 
  "The school is ready at the intermediate level if it is to look at it directly. If it is to improve 
the expertise, it will be ready at the moderate level. The school is medium-sized, but the 
principal can improve the expertise. The school context is ready, teachers and personnel are 
ready. It is a crucial factor. Some schools do not have enough teachers to manage. Some schools 
aim to teach, but no one can do the improvement. Some big schools cannot do this because 
teachers only teach and tutor, and no one there can help with the expertise improvement" 
(Teacher representative, 2023). 
 
  It could be said that the transformation to create a sustainable organization for well-being 
in the school must be a rapid and continuous process, as the good conditions of staff and students 
could have made a positive impact on the learning and development of the organization in the 
long run. 

Objective 2: Guidelines for applying Buddhadharma principles to promote sustainable 
well-being organizations: Case study of Wat Sawang Arom under Phra Nakhon Sri Ayutthaya 
Primary Educational Service Area Office 1, the study found that: 
   2.1 Principles for promoting sustainable corporate well-being 

2.1.1 Principles for Strengthening Sustainable Wellness Organizations Studies 
would have shown that the application of Buddhist principles to promote sustainable well-being 
was a conviction approach that the Buddhist principles were a cost and experience of Thai society 
that reflected Thai people and were also an effective tool for creating good conditions in the 
organization. It started by understanding the principles and applying them correctly. Organizations 
could have increased efficiency by creating a better environment and creating happiness and 
satisfaction for the team and people within the organization. Some approaches could apply 
principles to promote sustainable health organizations. It consisted of principles that could be 
applied to organizational development within the included areas. 

2.1.2 Principles relating to strengthening visual relationships and interaction 
with members of the organization: 1) From the study and discussion, the sample group saw that 
the Kalyāṇamittatā Principle could be applied and elevated to become a corporate culture.            
It could be said that it was a principle that related to the interaction and relationship of members 
of the organization. The seven principles of Kalyāṇamittatā consisted of; 1.1) Piyo, which meant 
to be lovely, in a position of comfort and intimacy; 1.2) Garu, which meant to be respectable      
on the basis of behavior worthy of status, to create a feeling of warmth, reliance, and safety;      
1.3) Bhāvanīyo, which meant to be emulable in the foundation of grace with true knowledge and 
wisdom, both as a trainer who was constantly improving oneself to be an example and as 
remembrances with appreciation; 1.4) Vattā ca, which meant knowing how to speak effectively, knowing 
how to clarify, knowing when to say, knowing how to give advice that admonished, and knowing 



290 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 
 

how to be a good mentor; 1.5) Vacanakkhamo, which meant to be patient with words, ready to listen 
for counseling, asking questions, suggestions, criticisms, patience, and listening without getting 
bored; 1.6 )  Gambhīrañca Kathaṁ Kattā, which meant to being able to deliver deep discourses; 
and 1 . 7 )  No caṭṭhāne Niyojaye, which meant to be not leading or spurring on to a useless end.    
2) Principles for living happily together: In addition, there were six principles of Sāraṇīyadhamma, 
which were the principles that stood as the places of remembrance. Sāraṇīyadhamma was a 
cause for remembrance, which consisted of; 2.1) Mettàkàyakamma, which implied to be amiable 
in deed, openly and in private, it consisted of willingly assisting in the affairs of the public and 
showing polite mannerisms; 2.2 )  Mettāvacīkamma, which implied to be amiable in word, openly 
and in private, it consisted of helping to inform useful things by giving instruction, advice, 
admonition with good intentions, and polite speech by showing respect openly and in private; 
2.3) Mettāmanokamma, which implied to be amiable in thought, openly and in private, it consisted 
of setting a good will, thinking of doing things that giving benefit to each other, and positively 
seeing each other; 2.4) Sādhāraṇabhogitā, which implied to be sharing any lawful gains with virtuous 
fellows when something was obtained righteously, even if it was a small thing, it was not reserved 
for one person; 2 . 5 )  Sīlasāmaññatā, which implied to be keeping without blemish the rules of 
conduct along with one's fellows, openly and in private, it consisted of having good moral conduct, 
correct behavior according to discipline, and not offending the group;  and 2.6) Diṭṭhisāmaññatā, which 
implied to be endowed with right views along with one's fellows, openly and in private, it 
consisted of having mutual approval in verse that was the main principle that would lead to 
liberation. The application of Buddhist principles in an organization was a process that required 
time and effort. Creating a culture of understanding and applying principles to daily operations 
would have a positive impact on people and the organization as a whole in the long run, as the 
group discussion said: 
 
  "Academic matters to a certain extent. To be good is to develop morality and ethics. Our 
children are not good, but they must become good, moral, ethical, and courteous because our 
children are not always children. Emphasizing children to have manners, neatness, and gratitude 
is not yet what we want to get. It has been praised that Wat Sawang Arom School takes children 
to the temple daily to join Buddhist sermons and listen to monks' preaching from the pulpit. The 
children can make merit by giving alms and return to school around 9:30 a.m." ( Teacher 
representative, 2023).   
 
   2.2 Guidelines for applying principles to promoting well-being organizations: The 
studies showed that Buddhist principles could be applied to promote well-being organizations as 
follows: 
    2.2.1 Creating a willing and intentional working environment (Mindfulness): 
The practice of confronting current problems encouraged employees to have the willingness and 



291 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 

the willing working conditions, and then they would have been able to work more efficiently and 
happier. 
    2.2.2 Promoting compassion, supporting and caring for others in the 
organization in terms of understanding and compassion helped create a culture that fostered 
collaboration, enthusiasm, and understanding of each other. 
    2.2.3 Creating a culture of learning and continuous learning: The use of 
experiential learning principles and acceptance of mistakes was part of personal and organizational 
development. 
    2.2.4 Promoting the ability to manage stress and pressure (Stress Management) 
as the application of principles such as meditation and guaranteed play could have helped 
employees deal with challenging situations and work pressure. 
    2.2.5 Creating a culture of personal growth: Promoting the development of 
skills and personal value of employees would have helped create a sense of value and happiness 
at work. 
    2.2.6 Creating a culture of collaboration: Dharma practices such as 
understanding and sharing, etc., helped create an atmosphere that encouraged collaboration in 
the team. 
    2.2.7 Creating a culture of accountability: Learning from mistakes and taking 
responsibility for mistakes was part of personal development and organizational development. 
    2.2.8 Creating a culture of resilience and adaptability: Principles such as 
durability and resilience helped promote adaptability to changing circumstances. 
  Promoting health organizations in an era of change was a process that required 
rational planning and action by raising awareness of change and supporting individuals and 
teams to cope with situations and changes occurring in organizations and societies aro und 
the world. 
 
Originality and Body of Knowledge 
   Educational institutions are incubators for learning for children and youths whom would 
be the future of the country. Promoting educational institutions as well-being organizations by 
balancing both body, mind, emotions, and intelligence or knowledge is necessary for human life. 
The Buddhist principles for the integration and promotion of the key include: Principles of 
Friendship (Kalyāṇamittatā Principle). The characteristics for development are the principle of 
creating positive interaction between members of the organization (Kalyāṇamittatā Principle) and 
the principle that aims to develop the potential of personnel in the organization to be complete 
and good people (Sāraṇīyadhamma Principle). There are seven elements of Kalyāṇamittatā:          
1) Piyo or endearing; 2) Garu or respectable; 3) Bhāvanīyo or emulable; 4) Vattā ca or being a counselor; 
5) Vacanakkhamo or being a patient listener; 6) Gambhīrañca Kathaṁ Kattā or being able to deliver 
deep discourses; and 7) No caṭṭhāne Niyojaye or not leading or spurring on to a useless end. It is 
characterized by the principle for analyzing personnel in the organization as well as analyzing the 



292 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 
 

organization as a whole. It can drive to become a well-being organization and aim to improve the 
quality of life for its personnel, which can be summarized as shown in Figure 1. 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Figure 1 Linkage of Buddhist principles with the promotion of well-being organizations. 

 
Conclusions and Recommendations 
   The concept of sustainable health organization development, according to the Buddhist 
Dharma, found that the Buddhadharma principle aimed to develop a healthy life that would lead 
to complete happiness. Relationships in the organization or society would develop into a well-
being organization. Guidelines for applying Buddhadharma principles to promoting sustainable 
well-being organizations in the context of educational institutions was found that the principle of 
Kalyāṇamittatā was a Buddhist principle with characteristics that promoted educational 
institutions to be a well-being organization. The principle of Kalyāṇamittatā consisted of seven 
elements: 1) Piyo or endearing; 2) Garu or respectable; 3) Bhāvanīyo or emulable; 4) Vattā ca or 
being a counselor; 5) Vacanakkhamo or being a patient listener; 6) Gambhīrañca Kathaṁ Kattā or 
being able to deliver deep discourses; and 7) No caṭṭhāne Niyojaye or not leading or spurring on 
to a useless end. It was found that these six principles of Sāraṇīyadhamma should be applied:   
1) Mettākāyakamma, which implied to be amiable in deed, openly and in private; 2) Mettāvacīkamma, 
which implied to be amiable in word, openly and in private; 3) Mettāmanokamma, which implied to 
be amiable in thought, openly and in private; 4) Sādhāraṇabhogitā, which implied to be sharing any 
lawful gains with virtuous fellows; 5) Sīlasāmaññatā, which implied to be keeping without blemish 
the rules of conduct along with one's fellows, openly and in private; and 6) Diṭṭhisāmaññatā, which 

Kalyāṇamittatā 
dhamma 

 

Sāraṇīyadhamma 
WELL-BEING 
ORGANIZATION 

 

BUDDHIST DHARMA 
PRINCIPLES 

 

QUALITY OF LIFE 

Create positive 
interactions 

Organizational 
Analysis 

PHYSICAL MENTAL 

EMOTIONAL WISDOM 



293 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.282-293 

implied to be endowed with right views along with one's fellows, openly and in private. However, 
promoting well-being in the organization was not a one-time process, but a process that must be 
continuously implemented and collaborated in all aspects of the organization to make employees 
happy, satisfied, and low-stress at work in order to build a healthy and sustainable organization 
in the future. Organizational development for health promotion was not only about academic 
and work management but a process that incorporated values and nature into the mechanisms 
and structures of the organization to create conditions that increased happiness and satisfaction 
for everyone in the organization with the goal of being a place that made people feel well, 
develop themselves, contribute to the creation of a growing, and sustainable organization in the 
future. Research recommendations consisted of: 1) The development of sustainable Towa r d s 
organizations should be carried out systematically and continuously with Integration of 
cooperation in all sectors, including schools, parents, communities, temples and networks for 
future sustainability; 2) Developing an organization of sustainable well-being should be further 
developed in tandem with the development of physical health and environmental well-being. 
 
References 
Faculty of Education, Chulalongkorn University . (2010). Change Management. Chulalongkorn 

University Press. 
Gorkom, N. (2010). Buddhism in everyday life (3th ed.). Foundation for the Study and Propagation 

of Buddhism. 
National Integrity Commission. (2019). National Integrity Promotion Action Plan Phase 2 (2023-

2027). Aksornthai Press Limited Partnership. 
Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2005). Towards Buddhist Education . Buddhadharma 

Foundation. 
Puwijit, C. (2017). Model of Teachers and Educational Personnel Development in Next Normal 

Age. National Institute for Development of Teachers, Faculty Staff and Educational 
Personnel (NIDTEP). 

Senge, M. P., Cambron-McCabe N., Lucas, T. Smith, B. & Dutton, J. (2012). Schools that learn 
(Updated and revised): A fifth discipline fieldbook for educators, parents, and everyone 
who cares about education. Currency. 

Smet, A. D., Loch, M. & Schaninger, B. (2007). Anatomy of a Healthy Corporation. The McKinsey 
Quarterly. 

Somprasage, K. (2017). Leadership and Learning Leadership for School Principals (2th ed.). 
International Library Publishing. 

Teacher representatives. (2023). sustainable well-being organization development according to 
Buddhadharma principles. (Woraphatsorakul, W., Interviewer) 

Wat Sawang Arom School. (2021). Self-Assessment Report (SAR) Early childhood education level 
and basic education level Academic Year 2021. Wat Sawang Arom School. 

 



294 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

Research Article 

 
AN INVESTIGATION OF UNDERGRADUATE STUDENTS' ATTITUDES 

TOWARDS STUDYING ENGLISH AS A SPECIALIZATION: A CASE STUDY  
OF THAI EFL STUDENTS AND A CONSIDERATION OF THE ROLE OF  

THE FOUR PRINCIPLES OF IDDHIPADA 
 

Varunee Surayotee 
Faculty of Humanities and Social Science, Nakhon Ratchasima Rajabhat University, 

Nakhon Ratchasima, Thailand 
Corresponding author E-mail: varunee.s@nrru.ac.th 

 
Received 17 October 2023; Revised 21 December 2023; Accepted 25 December 2023 

 

Abstract 
Background and Objectives: English is an international language spoken in many countries. In 
addition, almost every country in the world teaches the English language in schools and colleges. 
In Thailand, English is taught and learned as a foreign language at every level of education. It is 
widely accepted that attitude and set of beliefs about learning a foreign language, especially 
English, can influence the efficiency of the students in language classes. The objectives of this 
study consist of: First, investigating undergraduate students' attitudes towards four main aspects 
or domains that normally contribute to studying English as a foreign language comprising              
attitudes towards English-speaking people, emotional attitudes, interest in studying English, and 
motivational orientation; Second, exploring the significant differences between students' 
responses according to gender and year of study.  
Methodology: The participants in this study were 190 English-majored students from Nakhon 
Ratchasima Rajabhat University, which included 20 males and 170 females. Among these, there 
were 44 freshmen, 40 sophomores, 50 juniors and 56 seniors. The research instrument was a 
questionnaire through which four domains were explored. The SPSS software was used to analyze 
the data collected from the study participants. A T-test was employed to analyze the significance 
of the observed differences between male and female students. The Analysis of Variance (ANOVA) 
was also employed to analyze the significant differences in years of study. 
Main Results: The results showed that the students' motivational orientation was the most 
influential (M = 3.26), which caused them to study English as a specialization. However, it was 
found that the students were more integratively motivated (M = 3.33) to study this language. 
Results also revealed that the least influential aspect (M = 2.54) was related to interest in English. 
Results showed no statistically significant differences (α = 0.05) between the means of students' 
responses to the other three aspects. The four aspects, according to the year of study, revealed 
no statistically significant differences (α = 0.05) between the means of all students' responses to 



295 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

each aspect. They had the same or relatively the same attitude, interest, and motivational 
orientation.  
Involvement to Buddhadhamma: The discovery from this research model found that it had the 
possibility to utilize the knowledge obtained from this study for contributing to the specialization 
in terms of attitude towards English-speaking people of Thailand, which differed from previous 
research that did not incorporate religious principles to empower the specialization in terms of 
attitude towards English. This research related to the application of Buddhism in terms of the four 
principles of Iddhipada would support undergraduate students' attitudes towards English as a 
specialization with modern or recent knowledge. The development of such a collaborative 
classroom fitted with the concepts of the four principles of Iddhipada. 
Conclusions: Results showed that students' motivation was the most influential aspect, and 
interest in English was the least influential aspect, which caused them to study English as a 
specialization. They also revealed no significant differences according to gender and year of study. 
The main findings of the study showed that the students were interested and felt the necessity 
to learn the English language and the causes of learning the language. They especially reasoned 
that English was international and the link language to share ideas with foreigners. The researcher 
also concluded that the better motivation orientation to study the four principles of Iddhipada 
should be given more consideration in the teaching of English in Thailand.  
Keywords: Undergraduates, Attitudes, English, Specialization, The Four Principles of Iddhipada 
 
Introduction 
   English is an international language spoken in many countries as a native, second, and 
foreign language. It has official status even in countries where it is not the essential language. 
Moreover, almost every country in the world teaches the English language in schools and colleges. 
In Thailand, English is taught and learned as a foreign language at every level of education. There 
are several aspects that affect the learning process in a foreign language context, such as 
motivation, attitudes, anxiety, learning achievements, aptitudes, intelligence, age, and personality. 
Attitude is considered an important concept to determine the success or failure in English 
language learning. Attitude holds a crucial role and also affects the students' achievements in 
English language learning. It is widely accepted that attitude and set of beliefs about learning a 
foreign language, especially English, are among the determining factors that can influence the 
efficiency of the students in language classes. Therefore, instructors and educators should be 
careful in taking these factors into account (Oroujlou & Vahedi, 2011). According to Latchanna & 
Dagnew (2009), attitude is accepted as an important concept for understanding human behavior 
and is defined as a mental state including beliefs and feelings. Regarding foreign language learning, 
Bain et al. (2010) argue that attitude can play a primary motivating factor in student goal 
attainment. In the English as a foreign language (EFL) context, students who consider the learning 
of English as a positive and rewarding experience are less likely to suffer from foreign language 
anxiety. An attitude towards studying a foreign language is often connected with motivation, which 



296 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

is some kind of internal drive that encourages somebody to pursue a course or action. In general, 
strongly motivated students with long-term goals are probably easier to teach than those who 
have short-term goals and, therefore, no real drive. Students have motivation that is separated 
into two main categories: Extrinsic motivation, which concerns factors outside the classroom, and 
intrinsic motivation. The researcher adds that there are many reasons for studying a foreign 
language. Probably a major number of language students in the world do it because it is a 
mandatory subject. Some people want to study English or another foreign language because they 
think it offers them the chance for advancement in their professional lives. An attitude includes 
several aspects, such as behavioral, cognitive, and emotional aspects. The cognitive aspects of 
attitude involve the beliefs of language learners about the knowledge that they receive and their 
understanding of the process of language learning (Eshghinejad, 2016). In terms of the affective 
or emotional aspect of attitude, the learning process offers the teacher and students the chance 
to engage in various activities, and varied results of emotions are revealed (Feng & Chen, 2009).  
   Many studies are conducted on students' attitudes towards studying English as a 
specialization in different teaching-learning contexts in higher education. A few of these studies 
attempted to explore these attitudes in Thailand. Therefore, the present study has come to the 
scene to explore undergraduate students' attitudes towards English as a specialization and the 
factors that cause them to choose this specialization. 
   The researcher concludes that the four principles of Iddhipada would support undergraduate 
students' attitudes towards English as a specialization. These could be introduced into both        
on-campus seminars and workshops and scholarships for further studies, which at the least would 
raise consciousness of them. 
   Objectives   
  The objectives of this study consist of: First, investigating undergraduate students' attitudes 
towards four main aspects or domains that normally contribute to studying English as a foreign 
language comprising attitudes towards English-speaking people, emotional attitudes, interest in 
studying English, and motivational orientation; Second, exploring the significant differences 
between students' responses according to gender and year of study. 
 
Methodology 
   A quasi-experimental study was used to explore undergraduate students' attitudes towards 
studying English as a specialization in terms of attitude towards English-speaking people, the 
emotional aspect of attitude, interest, and motivation. The design of the study was quantitative 
in nature, descriptive, as well as inferential. In order to achieve the aims of this exploration, a 
questionnaire was employed to collect data from a sufficient sample, including males and 
females, and involving students from the four study years. 
  A convenience sampling method was employed for this study. The participants of the 
study were 190 English-majored students drawn from 330 Bachelor of Arts in English students at 
Nakhon Ratchasima Rajabhat University. Thus, 190 of the population sample may be considered 



297 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

as a representative sample of the English-majored students. Only 11 % of these participants were 
males (N = 20), whereas 89 % were females (N = 170). There were 44 freshmen, 40 sophomores, 
50 juniors, and 56 seniors.  
 The research instrument employed to achieve the aims of the study was a questionnaire 
through which four domains were explored: 1) Students' attitudes towards English-speaking people; 
2) Students' emotional attitudes; 3) Students' interest in studying English; and 4) Students' motivational 
orientations. The questionnaire items were adapted from Chalak & Kassaian (2010) and Eshghinejad 
(2016) and were derived from ideas highlighted by L2 researchers. On the whole, the questionnaire 
included 25 items, of which three were related to students' attitudes towards English-speaking 
people, four were linked to emotional attitudes, nine were related to interest in studying English, 
and nine were associated with motivational orientations. These items were distributed randomly 
throughout the questionnaire. 
   After drafting the questionnaire, it was offered to a group of experienced professors to 
elicit their viewpoints about the clarity of its items and if each suited what was intended to be 
measured. The comments were taken into account, and the instrument was modified accordingly. 
After the researchers ensured that this questionnaire enjoyed satisfactory construct validity and 
reliability (Cronbach Alpha: 0.76), the final version was used for the main study. Then, the 
questionnaire was distributed to the participants. 
   The SPSS software was used to analyze the data collected from the study participants. 
The t-test was employed to analyze the significance of the observed differences between males 
and females. The Analysis of Variance (ANOVA) was also employed to analyze the significant 
differences in their years of study.  
 
Results and Discussion 
   This study set out with the aim of investigating undergraduates' attitudes towards studying 
English as a specialization. The study explored students' attitudes towards four aspects that might 
have contributed a great deal to making them study English as a foreign language. They were:      
1) Attitudes towards English-speaking people; 2) Emotional attitudes; 3) Interest in English or in 
studying it; and 4) Motivation orientation (Instrumental and integrative). This study also explored 
if there were significant differences between the means of students' responses according to 
gender and year of study.  
   Analysis of quantitative results showed that students' motivational orientation was the 
most influential aspect that caused them to study English. However, it was found that they were 
more integratively motivated to study this language. These results also showed that the least 
influential aspect was related to interest in English or in studying it. In terms of integrativeness 
and instrumentality, it was found that the results of this study countered those obtained by many 
researchers, such as Lafye & Tsuda (2002), Chalak & Kassaian (2010), and Tahaineh & Daana (2013). 
All of them found that students often learned English for instrumental reasons or for utilitarian 
benefits. However, Fadlalla (2017) found that the Sudanese undergraduates were both instrumentally 



298 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

and integratively motivated to study English, although instrumental motivation outdid their 
integrative one. 
  Table 1 explained all questions by sorting the average values from highest to lowest in 
order to see the distribution of the data. The students thought they were the causes for them to 
study English as a specialization. The results showed that the students' motivational orientation 
was the most influential (M = 3.26), which caused them to study English as a specialization. 
However, it was found that the students were more integrative motivated (M = 3.33) to study this 
language. Results also revealed that the least influential aspect (M = 2.54) was related to interest 
in English or in studying it. Table 1 illustrated the analysis of these results. 
 

  Table 1 Mean (M) and Standard Deviations (SD) of Students' responses to the four aspects.  
 

Rank Aspect M SD 
1 Motivation orientation 3.26 .385 

Integrative motivation  3.33 .432 
Instrumental motivation 3.19 .439 

2 Emotional attitudes 2.90 .327 
3 Attitudes towards English-speaking people 2.71 .450 
4 Interest in English or in studying it 2.54 .298 

All aspects 2.88 .251 
 
   For further explanation, the means of students' responses to the motivational orientation 
were close to each other. However, results indicated that the first four reasons which had a 
great impact on making them study English as a specialization were associated with future 
careers (M = 3.54), interaction more easily with the native speakers of English (M = 3.47), making 
them more educated (M = 3.43), and with getting a job later on (M = 3.42). The results also 
indicated that having a better salary (M = 3.29), understanding the way speakers of English behave 
(M = 3.26), and appreciating English people and their culture in general (M = 3.17) also had that 
level of impact. As for the least influential aspect (i.e., interest in English or in studying it) which 
caused the students to study English, results revealed that it was related to desire to know 
all aspects of English (M = 3.20), being more at ease with people who speak this language        
(M = 3.18), being at a great loss if Thailand had no contact with English-speaking people                 
(M = 2.97), reading books and articles in English (M = 2.91), not paying much attention to the 
feedback they receive in their English class (M = 2.29), having no interest in English (M = 2.18), 
and hatred to the English language (M = 1.72). 
   The items of each aspect or dimension were arranged decreasingly to show which item in 
each aspect played a more influential role in studying English as a specialization, as presented in 
Table 2. 
 
 
 



299 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

  Table 2 Mean (M) and Standard Deviation (SD) of Students' responses to each Item in each 
aspect. 
 

Motivation orientation M SD 
Studying English is important because I will need it for my career. 3.54 .560 
Studying English is important because I will be able to interact more easily with its 
native speakers. 

3.47 .541 

Studying English is important because it makes me more educated. 3.43 .676 
Studying English is important because it will be useful in getting a job. 3.42 .660 
Studying English gives me the chance to have a better salary later on. 3.29 .649 
Studying English is important because I will be able to understand the way 
speakers of English behave. 

3.26 .686 

Studying English allows me to appreciate English people and their culture in general. 3.17 .605 
My parents feel that I should continue studying English all through life. 3.00 .777 
My parents helped me to study English. 2.72 .886 
Emotional attitudes 
Studying English is a pride for me. 3.21 .607 
Studying English makes me feel more confident. 3.15 .720 
I am calm whenever I have to speak English. 2.94 .644 
Studying English makes me feel worried. 2.28 .722 
Attitudes towards English-speaking people 
To be frank, studying English is important because native speakers of English are 
dynamic and easy to communicate with. 

3.07 .683 

Native speakers of English are very sociable and kind. 2.91 .703 
Studying English is important because most native speakers of this language are 
friendly. 

2.78 .819 

Studying English is not important because some English-speaking people play down 
our role in making the world stable. 

2.10 .687 

Interest in English or in studying it 
I have a strong desire to know all aspects of English. 3.20 .714 
Studying English is important because it will allow me to be more at ease with people 
who speak this language. 

3.18 .593 

If Thailand had no contact with English speaking countries, it would be a great loss. 2.97 .743 
I prefer to read books and articles in English. 2.91 .733 
I do not pay much attention to the feedback I receive in my English class. 2.29 .702 
To be honest, I really have no interest in English. 2.18 .897 
Studying English is a waste of time. 1.89 .885 
I hate English. 1.72 .819 
  
  As for the second research question, which investigated whether there were any statistically 
significant differences (α = 0.05) between the means of students' responses to the four aspects 
according to gender, the results showed statistically significant differences (α = 0.05) regarding 
the emotional aspect of attitude in favor of male students. They were more sensitive than 
female students since they thought that studying English was a pride and made them more 



300 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

confident, calm, and worried at the same time. The results also showed no statistically 
significant differences (α = 0.05) between the means of students' responses to the other three 
aspects and to all together. Table 3 illustrated the results of this analysis. 
 

  Table 3 Results of the t-test on Gender and the four Aspects. 
 

Aspect Gender M SD t df Sig. (2-tailed) 
Attitudes towards 
English-speaking people 

Male  2.73 .428 .246 188 .806 
Female  2.71 .463    

Emotional attitudes Male  2.96 .340 2.098 188 .037 
 Female 2.86 .315    
Interest in English Male  2.55 .282 .255 188 .799 

Female 2.54 .308    
Motivation orientation Male  3.30 .358 1.317 188 .189 

Female 3.23 .398    
All aspects Male  2.92 .246 1.332 188 .184 

Female 2.87 .252    
 
  Regarding the third research question, which investigated whether there were statistically 
significant differences (α = 0.05) in the four aspects according to year of study, results revealed 
no statistically significant differences (α = 0.05) between the means of all students' responses to 
each aspect and the four together. They had the same or relatively the same attitude, interest, 
and motivational orientation, as shown in Table 4. 
 

  Table 4 Results of One-way ANOVA on Study Year and the four Aspects. 
 

Aspect  Sum of squares df Mean square F Sig. 
Attitudes towards 
English-speaking people  

Between groups  .596 3 .199 .982 .402 
Within groups 37.602 186 .202   
Total 38.198 189    

Emotional Attitudes Between groups  .062 3 21 .189 .902 
Within groups 20.198 186 .109   
Total 20.260 189 .109   

Interest in English Between groups  .305 3 .102 1.145 .365 
Within groups 16.457 186 .088   
Total 16.762 189    

Motivation orientation Between groups  .126 3 .042 .282 .839 
Within groups 27.833 186 .150   
Total 27.959 189    

All Aspects Between groups  .103 .034 .541 .655  
Within groups 11.700 186 .063   
Total 11.863 189    

 
  



301 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

   The results also revealed significant differences in the emotional aspect of attitudes in 
favor of male students. They thought that studying English was a pride for them and made them 
more confident, calm, and worried at the same time. However, the results showed no significant 
differences between the means of students' responses to the other three aspects and to all 
together. They had the same attitudes towards English-speaking people, the same interest in 
English or in studying it, and the same motivational orientation. These results did not agree with 
the majority of those obtained by researchers such as Jafre (2012), and Eshghinejad (2016). All of 
them found significant differences in favor of female students. 
    Concerning study year, results revealed no significant differences between the means of 
all students' responses to each aspect and to the four together. These results agreed with what 
Jafre (2012)  obtained in his study. It was expected that the third-year and fourth-year students 
would have a greater motivation orientation to study English, a greater interest in it, and a more 
positive attitude towards English-speaking people. The reason might have lied in the fact that the 
more students dealt with the language and the more they went in-depth with it, the more they 
would understand its secrets, be interested in it, and have a better motivation orientation to 
study it. As mentioned, the four principles of Iddhipada consisted of: First, Chanda, the will or 
aspiration, satisfaction, and joy in learning; Second, Virya, the diligent energy, effort, and exertion 
required; Third, Citta, the wholehearted attention to the learning with active thoughtfulness; 
Fourth, Vimamsa, investigation, examination, reasoning and testing of the language being learned. 
These principles would support undergraduate students' attitudes towards studying English as a 
specialization. 
 

Originality and Body of Knowledge  
    The four principles of Iddhipada were recorded in ancient Pali writings. This writer accessed 
them in English translation in the Bodhipakkhiya Dipana (The Manuals of Buddhism). The first one 
of the four principles of Iddhipada was Chanda, the will or aspiration, satisfaction, and joy in 
learning. Second was Virya, the diligent energy, effort, and exertion required. Third was Citta, the 
wholehearted attention to the learning with active thoughtfulness. Fourth was Vimamsa, the 
investigation, examination, reasoning, and testing of the language being learned. Iddhipada was a 
compound Pali word comprising "Iddhi" and "Pada." "Iddhi" was translated as completeness or 
perfection. "Pada" was translated as the "root" or "basis." Chanda was the concept that there was 
nothing within or without one's personality that could obstruct the attainment of the goal. "If I do 
not attain this accomplishment in this life, I shall not rest content." Virya was the energy and 
effort needed to achieve the goal against all odds, hardships, and setbacks, which was the denial 
of discouragement. 
   "He was not discouraged even though it is said to him that he must put forth effort for 
many days, months, and years." Citta was an extreme, strong, and ardent attachment to the goal. 
"One attains satisfaction and tranquility only when one's mind is absorbed in matters connected 
with the Iddhi (Goal)." Vimamsa was the conscious perception of gaining knowledge and wisdom 



302 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

which the development of such a collaborative classroom fitted with the concepts of the f o u r 
pr inciples of Iddhipada . Exploring a "New vision" of learning suggested four characteristics of 
successful learners: knowledgeable, self-determined, strategic, and empathetic thinking. Though 
not an exact fit, these were not dissimilar to the Chanda (Determination), Virya (Effort), Citta 
(Thoughtfullness), and Vimamsa (Investigation and self-examination) of the four principles of 
Iddhipada. The challenge was to introduce students to the concepts of shared knowledge among 
teachers and students, shared authority between teachers and students, the role of the teacher 
as mediator, and the benefits of having heterogeneous groups of students. The concept of shared 
authority might have proved particularly worrisome to some Thai students in a society that held 
teachers in high respect with Buddhist empowerment language learning in Thailand, as depicted 
within the following diagram in Figure 1.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 1 New Vision of learning. 
 

Conclusions and Recommendations 
   The present study discussed some of the factors that were the normal influences on EFL 
students in choosing English as a specialization. It investigated undergraduate students' attitudes 
towards studying English as a specialization with respect to attitudes towards English-speaking 
people, the emotional aspect of attitude, interest, and motivation. The study was quantitative in 
nature. It used the questionnaire as an instrument that could collect data from a relatively large 
sample of students. Therefore, it was necessary for the researchers who were interested in 
attitude and motivation to conduct further studies in higher education institutions, using another 
research instrument such as interviews so that the results could provide the public with a clearer 
picture regarding the factors that enhanced and prohibited studying English as a specialization. 
Since students' attitudes towards studying English as a foreign language were important, it was of 
vital importance for the Ministry of Education to empower English language teachers with more 
teaching strategies through continuous in-service programs. The reason was based on the fact 

NEW VISION OF LEARNING 

Buddhist Empowerment, The four principles of Iddhipada 
 

Chanda (Determination), Viriya (Effort), Citta (Thought fullness), Vimamsa (Investigation and self-examination) 

KNOWLEDGE ATTITUDE SKILL 



303 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

that the school was regarded as the base for having more interested, more motivated, and better-
skilled English language specialists at the university level. As mentioned in the four principles of 
Iddhipada, it would support the practice of reaching excellent wisdom. On the basis of the findings 
of the study, the researcher would like to make the following recommendations and suggestions: 
1) The English language teacher should have improved their teaching methodology by applying a 
communicative approach, student-centered method, and participatory methods in the classroom; 
2) Learning English as a second language was more difficult than the mother tongue. So, English 
could be learned as a mother tongue if the learners were laborious and also provided a favorable 
environment; 3) All people were curious to learn everything in a similar way. Students were also 
interested in learning about English culture and religion, but it did not mean that the explanation 
of English culture and religion was necessary to learn the English language. As such, cultural and 
religious phenomena should not have been brought up while teaching and learning the English 
language; and  4) Future research should explore in-depth factors that were linked to the students' 
attitudes towards language learning, such as classroom interactions, linguistic knowledge, teaching 
strategies, and learning environment. 
 
Acknowledgement 
  This research is supported by the Bachelor of Arts English Program, Nakhon Ratchasima 
Rajabhat University. I am appreciative of the help given by Assoc. Prof. Netchanok Buanak and     
Dr. Chayapol Phupatt during the questionnaire and research distribution. I would also like to give 
my sincere thanks to many colleagues for proofreading this study. 
 
References 
Bain, S. K., Mc callum, R. S., Bell, S. A., Cochran, J. I. & Sawyer, S. C. (2010). Foreign language 

learning aptitudes, attitudes, attributions, and achievement of postsecondary students 
identified gifted. Jaa, 22(1), 130-156. https://doi.org/10.1177/1932202X1002200106. 

Chalak, A. & Kassaian, Z. (2010). Motivation and attitudes of Iranian undergraduate EFL students 
toward learning English. Gema Online Journal of Language Studies, 37(10), 37-56. 

Eshghinejad, S. (2016). EFL students' attitudes toward learning English language : The case study 
of Kashan University. Cogent Education, 3(1), 1-13. https://doi.org/10.1080/2331186X 
.2016.1236434. 

Fadlalla, E. H. (2017). Students' attitudes and motivation toward English language -Dongola 
University. International Journal of English and Literature, 7(2), 55-64. 

Feng, R. & Chen, H. (2009). An analysis of the importance of motivation and strategy in 
postgraduates' English acquisition. English Language Teaching, 2, 93-97. https://doi.org/ 
10.5539/elt.v2n3p93. 

Jafre, M. Z. (2012). EFL students' attitudes toward learning English Language : The case of Libyan 
secondary school students. Asian Social Sciences, 8(2), 119-132. https://doi.org/10.5539/ 
ass.v8n2p119. 



304 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.294-304 
 

Lafaye, R. E. & Tsuda, S. (2002). Attitudes toward English language learning in Higher Education in 
Japan, and the place of English in Japanese society . International Communication 
Studies, XI(3), 145-161. 

Latchanna, G. & Dagnew, W. (2009). Attitude of teachers towards the use of active learning 
methods. ELT Journal of All India Association for Educational Research, 21(1), 71-82. 

Oroujlou, N. & Vahedi, M. (2011). Motivation, attitude, and language learning. Procedia-Social and 
Behavioral Sciences, 29(2011), 994-1000. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.11.333. 

Tahaineh, Y. & Daana, H. (2013). Jordanian undergraduates' motivation and attitudes towards 
learning English in EFL context. International Review of Social Sciences and Humanities, 
4(2), 159-180. 

 
 

 

 

 

 

 



305 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
การประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรมเพื่อส่งเสริมสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน 

THE APPLICATION OF THE ABHIDHAMMA TO PROMOTE WELL-BEING  
IN DAILY LIFE 

 
พระมหาอภิชัย มหาปุญฺโญ 

Phramaha Apichai Mahapunyo 
คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 
Corresponding author E-mail: ven.apichai@gmail.com 

 
Received 10 November 2023; Revised 20 December 2023; Accepted 24 December 2023 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ปัจจุบันโลกมกีารเปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ เกิดข้ึน มีการสื่อสารที่ไร้ขีดพรมแดน 
มีการพัฒนาด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี ทำให้การดำเนินชีวิตของคนเปลี่ยนไปจากเดิม มีค่านิยมทางวัตถุ
สูงขึ้น นําไปสู่การเอาเปรียบกัน มุ่งผลประโยชน์ตนเองมากกว่าส่วนรวม เมื่อสังคมเป็นเช่นนี้ คุณธรรมของบุคคล
กลับต่ำลง ทำให้เกิดภาวะขาดสมดุลทั้งทางจิตใจและวัตถุ ก่อให้เกิดปัญหาในสังคม เช่น การทุจริต คอรัปชั่น 
อาชญากรรม ในพระพุทธศาสนาเห็นว่า สังคมที่มีความสุขเป็นภาวะที่ปราศจากการเบียดเบียนหรือความรุนแรง
และอยู่ร่วมกันในสังคมโดยไม่มีทุกข์ หลักพระอภิธรรมเน้นการศึกษาพัฒนาด้านกาย จิตใจ สังคม และปัญญา 
เพื่อให้มีสุขภาวะที่ดีในระดับปัจเจกชน ประเทศชาติและสังคมโลก โดยมีจุดเริ ่มต้นจากจิตใจเป็นตัวขับเน้น      
เพื่อเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์และสามารถดำเนินชีวิตอยู่ในสังคมโลกอย่างมีความสุข บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ           
ศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพื่อสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน และนำเสนอแนวทางการ
ประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรมเพื่อสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน 
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยเชิงคุณภาพครั้งนี้ วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและข้อมูลจากการศึกษาพระอภิธรรม 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นแบบสนทนาในห้องเรียน การจัดการความรู้ และการถอดบทเรียน  
ผลการวิจัย: 1) แนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน พบว่า หลักพระ
อภิธรรมมีจุดเด่นด้านการศึกษาเพื่อพัฒนาเป็นมนุษย์ที่มีความสมบูรณ์ทั้งด้านร่างกาย และจิตใจ ประกอบด้วย     
1.1) ความเข้าใจในการพัฒนาสังคมสุขภาวะในบริบทสังคมไทยปัจจุบันด้วยหลักพระอภิธรรม 1.2) การประยุกต์ใช้
หลักพระอภิธรรมในติกมาติกา ว่าด้วยกุศลธรรม อกุศลธรรมและอัพยากตธรรม บุคคลรู้ดังนี้แล้ว ควรตั้งจิตที่จะ
ประกอบแต่กุศลกรรมเท่านั้น มีการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา เพราะว่ากุศลธรรม เป็นธรรมที่ควรเจริญให้มาก 
ซึ ่งมีผลเป็นความสุข ไม่ประพฤติอกุศลธรรม เพราะเป็นธรรมที ่ควรละให้ได้ ซึ ่งมีผลเป็นความทุกข์ และ              
2) ข้อเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพื่อสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน  ประกอบด้วย      
การบูรณาการหลักพระอภิธรรมเพื ่อเสริมสร้างสุขภาวะทางกายและใจ มีกิจกรรมที่ส่งเสริมสุขภาวะ เช่น         
การปฏิบัติธรรม การออกกำลังกาย การฝึกสมาธิ เพราะความเครียดและวิตกกังวล เกิดจากความคิดของเรา และ
ปรุงแต่งเหตุการณ์ต่าง ๆ ด้วยจินตนาการของเราเอง 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: การประยุกต์หลักพระอภิธรรมเป็นกระบวนการศึกษา
และพัฒนาพฤติกรรมต่าง ๆ ของมนุษย์ จุดมุ่งหมายหลัก คือ เพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวันมีหลักการที่มุ่ง



306 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 
 

พัฒนาความสมบูรณ์ของมนุษย์ด้านร่างกาย จิตใจ สังคมและปัญญา และสร้างสังคมสุขภาวะ อยู่ร่วมกันอย่างมี
ความสุขในสังคมโลก 
สรุป: หลักพระอภิธรรม ถือเป็นแหล่งความรู้ขั้นปรมัตถ์อันมีค่าในการเสริมสร้างความเป็นอยู่ที่ดีและการใช้ชีวิต
อย่างมีสุขภาวะในชีวิตประจำวัน ผู้นิพนธ์ได้ศึกษาและสรุปเป็นองค์ความรู้ นำไปสู่การพัฒนาด้านกาย จิตใจ สังคม
และปัญญา ช่วยเสริมสร้างสุขภาวะทางกายและใจ ลดความเครียดวิตกกังวล และเพิ่มความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 
เป็นแนวทางพัฒนาบุคคลให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ และอยู่ในสังคมโลกได้อย่างสันติสุข 
คำสำคัญ: หลักพระอภิธรรม, สุขภาวะ, ชีวิตประจำวัน 
 
Abstract 
Background and Objectives: Nowadays, the world has changed in various aspects. Communication 
across borders and development in science and technology have made changes in people's past 
lifestyles with higher material value, leading to taking advantage of each other and focusing on 
self-interest rather than the benefit of others. When society becomes like this, a person's morality 
has deteriorated, causing a state of balance both mentally and materially, and problems in society 
such as corruption and crime. In Buddhism, a happy society is seen as a state of being free from 
oppression or violence and living together without suffering. Abhidhamma principles emphasize 
education and development of the physical, mental, social, and intellectual aspects in order to 
have good health at the individual level, national level, and global society. It starts with the mind 
as the driving force to be a complete human being and able to live happily in global society.   
The purposes of this article are studying guidelines for applying the Abhidhamma principles that 
create good health in everyday life, and presenting guidelines for applying the Abhidhamma 
principles that create good health in everyday life. 
Methodology: This qualitative research analyzed data from documents and from the study of 
the Abhidhamma. The research tool is a classroom discussion model, knowledge management, 
and lessons learned. 
Main Results: The results comprised: 1) Guidelines for applying Abhidhamma principles to create 
good health in everyday life indicated that the principles of Abhidhamma had the strengths of 
education in order to develop one into a complete human being in both physical and mental 
aspects, consisting of; 1.1) Understanding the development of a healthy society in the current 
Thai social context with the principles Abhidhamma, 1.2) Application of Abhidhamma principles 
in Tikmātika concerning Kusala-dhamma, Akusala-dhamma, and Abyākata-dhamma; One should 
have set their mind to only doing good deeds by giving alms, keeping the precepts, and practicing 
meditation because good deed is a Dhamma that should have been greatly developed as it led 
to happiness, not behaving in unwholesome manner because it was a Dhamma that should have 
been avoided as it led to suffering, and 2) Suggestions for applying the principles of Abhidhamma 
to create good health in daily life consisted of integrating Abhidhamma principles to enhance 
physical and mental health, doing health-promoting activities such as practicing Dhamma exercise, 
meditation because of stress and anxiety born from our thoughts and composed of various events 
with our imagination. 



307 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 

Involvement to Buddhadhamma: The application of Abhidhamma principles is a process of 
studying and developing various human behaviors. The main aim is to create good health in 
everyday life with principles aimed at developing human perfection in the physical, mental, social, 
and intellectual aspects and creating a healthy society to live happily together in a global society. 
Conclusions: The principles of Abhidhamma were considered to be a valuable source of ultimate 
knowledge in enhancing well-being and living healthy in daily life. The author studied and 
summarized it as a body of knowledge that led to physical, mental, social, and intellectual 
development, helped enhance physical and mental health, reduced stress and anxiety, and 
increased good relationships with others. It was a guideline for developing individuals into 
complete human beings living in peace in a global society. 
Keywords: The Abhidhamma Principles, Well-Being, Daily Life 
 
บทนำ 
   ปัจจุบันโลกมีการเปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ อย่างรวดเร็ว ทำให้การดำเนินชีวิต และความเป็นอยู่ของคน
ในสังคมเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม การสื่อสารที่ไร้ขีดจํากัด การก้าวเข้าสู่การพัฒนาด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี 
ทำให้คนมีค่านิยมทางวัตถุสูงขึ้น นําไปสู่การเห็นแก่ตัว เอาเปรียบซึ่งกันและกัน มุ่งแสวงหาผลประโยชน์ให้ตนเอง
มากกว่าที่จะคำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวม เมื่อเกิดการเปลี่ยนแปลงด้านวัตถุอย่างต่อเนื่องเช่นนี้ ในด้านจิตใจของคน
กลับมคีุณธรรม จริยธรรมต่ำลง ทำให้เกิดภาวะขาดสมดุลทั้งทางจิตใจ และทางวัตถุ ก่อให้เกิดปัญหาสังคมมากมาย 
เช่น ปัญหาทุจริต คอรัปชั่น อาชญากรรม ปัญหาการแพร่ขยายของโรคเอดส์และการติดยาเสพติดอย่างรุนแรง    
ในสังคม ตลอดจนปัญหาทางคุณธรรมจริยธรรม (Phra Sri Pariyatimoli, 2000) พระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อ     
วิถีชีวิตความเป็นอยู ่ วัฒนธรรม ความคิด และการประพฤติปฏิบัติดีของคนไทย การทำความดีต่อกันเป็น
คุณลักษณะสำคัญที่ต้องเอาใจใส่อย่างยิ่ง ชุมชนที่ตั ้งอยู่ด้วยความสงบสุข ก็เพราะอาศัยศีลอาศัยสังคหธรรม      
เป็นธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจให้รักกัน เป็นความดีที่นิยมยกย่องเชิดชูของโลกทุกสมัย ทั้งอดีต ปัจจุบัน และ
อนาคต (Ketsriphong, 2007) ในการพัฒนาคนในสังคมทางด้านจิตใจ ให้เป็นคนดีมีความคิดเห็นที ่ถูกต้อง           
มีปัญญาพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ในชีวิตได้อย่างดีเพื่อความสงบสุขในสังคมไทย ทางพระพุทธศาสนา เห็นว่าการที่
คุณธรรมต่าง ๆ จะเจริญงอกงามขึ้นได้นั้นจําเป็นจะต้องอาศัยสภาพแวดล้อมที่ดี  การจัดระเบียบสังคมให้ดีงาม 
และเกื้อกูลแก่คุณธรรม หลักธรรมจึงมีความสำคัญมากที่ทำให้คนในสังคม และสภาพแวดล้อม ได้รับการจัดสรร
ก่อให้เกิดชีวิตที่ดีร่วมกัน เพื่อให้คุณธรรมภายในเจริญงอกงาม (Buddhadasa Bhikkhu, 2008) จึงต้องนำเอา
หลักธรรมในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวัน เพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดี  
   หากกล่าวคำว่า “พระอภิธรรม” คนส่วนใหญ่จะเข้าใจแต่เพียงว่าเป็นบทสวดในงานศพ ซึ่งคนทั่วไปยากที่
จะเข้าใจ จึงขออธิบายให้ทราบว่า เนื้อหาของพระอภิธรรม กล่าวถึงการทำงานของชีวิตเป็นขณะ ๆ ในแต่ละเสี้ยว
วินาที เพื่อให้เห็นว่าส่วนประกอบของชีวิต หรือขันธ์ 5 ที่ประกอบขึ้นเป็นบุคคลหรือเป็นสัตว์ใด  ๆ ก็ตาม แท้จริง
แล้ว ไม่มีสาระแก่นสารอะไร เพราะเป็นเพียงการประชุมกันของส่วนประกอบที่มีความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ทนอยู่
สภาพเดิมไม่ได้ (ทุกขัง) ไม่มีใครเป็นเจ้าของ ไม่อยู่ในอำนาจบังคับบัญชาของผู้ใด (อนัตตา) เป็นสภาวธรรมที่เป็นไป
ตามเหตุตามปัจจัย มีสภาพเกิดดับอยู่เช่นนี้ตลอดเวลา พระพุทธองค์ จะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม ขันธ์ 5 ก็คงมีอยู่ตาม
ธรรมชาติ พระพุทธองค์เป็นแต่เพียงผู้ทรงค้นพบธรรมชาตินี้และนำมาเปิดเผยให้เราทั้งหลายได้ทราบเท่านั้น  
(Chaisuwan, 2020) พระอภิธรรมเป็นปิฎกที่ 3 ของพระไตรปิฎก มีเนื้อหาที่กล่าวถึงสภาพธรรมทั้งปวงอย่าง
ละเอียด ซึ่งคำว่า “อภิ” หมายถึง “ยิ่งใหญ่, ยิ่งพิเศษ” คำว่า “ธรรม” หมายถึง “สภาพที่ทรงไว้, สภาวธรรม,     
สัจจธรรม, ความจริง” (Somdej Phra Buddhakosajarn (P.A. Payututo), 2018) ฉะนั้น คำว่า “อภิธรรม” 



308 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 
 

หมายถึง “ธรรมอันยิ่ง คือ มากกว่าธรรมอย่างปกติและยิ่งพิเศษ คือ เหนือกว่าธรรมอย่างปกติ หลักและคำอธิบาย
ธรรมที่เป็นเนื้อหาสาระแท้ ๆ ซึ่งจัดเรียงอย่างเป็นระเบียบและเป็นลำดับ โดยไม่กล่าวถึง ไม่อ้างอิง และไม่ขึ้นต่อ
บุคคลหรือเหตุการณ์ อันแสดงโดยเว้นบัญญัติโวหาร มุ่งตรงต่อสภาวธรรม” (Somdej Phra Buddhakosajarn 
(P.A. Payututo), 2018) เป็นธรรมที่แสดงปรมัตถสัจจะ คือ ปราศจากการสมมุติ เป็นเนื้อความที่จริงแท้แน่นอน   
ไม่มีการแปรปรวนกลับกลอก ไม่ว่าเวลาไหนหรือในที่ใด ทั้งไม่เกี่ยวกับบุคคล สัตว์หรือสิ่งของทั้งสิ้น เป็นธรรมที่
พระพุทธองค์ทรงแสดงถึงความจริง 2 ประเภท คือ 1) ปรมัตถธรรม ได้แก่ ความจริงที่ไม่มีการแปรปรวน หรือไม่มี
ความวิปริตด้วยประการใด ๆ มีอยู่ 4 ประการ คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน และ 2) บัญญัติธรรม เป็นสิ่งที่บัญญัติ
หรือสมมติขึ้นมา เพื่อที่จะได้เรียกชื่อได้ถูกต้องตามความนิยมของคนหมู่หนึ่งหรือประเทศหนึ่ง (Methangkun & 
Methangkun, 1978) 
   หลักพระอภิธรรมนั้น จึงมีความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตของมวลมนุษย์ ทำให้เกิดความรู้ความเข้าใจ
ปัญหาของชีวิต มีคุณค่าต่อวิถีชีวิตของมวลมนุษย์ ทั้งนี้  ขึ้นอยู่กับระดับสติปัญญา ความสามารถของแต่ละบุคคล  
ที่จะนำมาพัฒนาตนเอง ให้เกิดความสุขความเจริญงอกงามในชีวิต เพราะพระพุทธเจ้าเป็นเพียงผู้ค้นพบทางเดิน
ของชีวิต แล้วนำมาบอกกล่าว ให้แก่บุคคลอื่นเท่านั้น ดังพุทธพจน์ว่า “เธอทั้งหลายควรทำความเพียรเองเถิด 
ตถาคตเป็นเพียงผู้ชี้บอกเท่านั้น ผู้บำเพ็ญภาวนา ดำเนินตามทางนี้แล้วเพ่งพินิจอยู่ จักพ้นจากเครื่องผูกแห่งมารได้” 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) สอดคล้องกับงานวิจัยของ Peykaeo et al. (2022) ได้
ศึกษาการพัฒนาจิตในคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎก พบว่า ผลของการปฏิบัติในการตั้งสติ 4 อย่างนี้ว่า จะเป็นเหตุให้ได้
บรรลุผลอย่างใดอย่างหนึ่ง ฉะนั้น พัฒนาจิตในคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎก คือ การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวทาง     
มหาสติปัฏฐาน 4 มีการกำหนดรูป-นาม และมัชฌิมาปฏิปทาเป็นทางให้ถึงพระนิพพาน และของ Vijittammo & 
Thitiyano (2018) ที่ได้ศึกษาวิเคราะห์การตีความพระอภิธรรมของพระเถระในพระพุทธศาสนาและ  พบว่า       
พระอภิธรรม เป็นวิชาการชั้นสูงที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับปรมัตถธรรม 4 ประการ อันได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน 
พระอภิธรรมเปรียบเสมือนแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา มีเนื้อหาสุขุมลุ่มลึกอันนำไปสู่ความรู้ความเข้าใจใน       
เรื่องธรรมชาติของชีวิต เรื่องของกรรมและการส่งผลของกรรม เรื่องภพภูมิต่าง ๆ เรื่องของการเวียนว่ายตายเกิด 
และเรื่องของการปฏิบัติเพื่อให้พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด ซึ่งเป็นจุดหมายอันสูงสุดในพระพุทธศาสนา  ดังกล่าว
มาแล้วนั้น พระอภิธรรม ถือว่ามีบทบาทสำคัญต่อมวลมนุษย์ในการสร้างสุขภาวะและความสุขในชีวิตประจำวัน 
เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการช่วยให้เรามีทักษะในการเผชิญหน้ากับความเครียดและปัญหาที่เกิดขึ้นในชีวิต 
ทำให้เรามีสุขภาวะที่ดีในการดำเนินชีวิต นอกจากนี้  ยังช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่นและช่วยพัฒนา
สมาธิและความตั้งใจในการทำงานของเราด้วย  
   จากความสำคัญดังกล่าวนั้น ผู้นิพนธ์ ได้ศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพ่ือสร้างสุขภาวะ
ที่ดีในชีวิตประจำวัน โดยมุ่งหวังเป็นแนวทางในการเสริมสร้างสุขภาวะที่ดีของพลเมืองโลก และนำเสนอแนวทาง  
การประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวันให้สอดคล้องกับยุคสมัย  
   วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
   การวิจัยในครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดี
ในชีวิตประจำวัน และนำเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน 
 
วิธีดำเนินการวิจัย  
   การวิจัยเชิงคุณภาพครั้งนี้ วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและข้อมูลจากการศึกษาพระอภิธรรม เครื่องมือที่ใช้
ในการวิจัยเป็นแบบสนทนาในห้องเรียน การจัดการความรู้ และการถอดบทเรียน มีข้ันตอนการวิจัย ดังนี้ 
    ขั้นตอนที่ 1 ผู้นิพนธ์ได้ทำการศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องทั้งอ้างอิงจากนักวิชาการในประเทศ และแนวคิด
จากต่างประเทศเพื่อเป็นพื้นฐานในการศึกษา ทั้งแนวคิดที่เกี ่ยวข้องกับสุขภาวะ การประยุกต์ใช้ความรู้ทั ่วไป



309 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 

เกี่ยวกับพระอภิธรรม นอกจากนี้ ยังศึกษาเอกสารต่าง ๆ เพื่อเป็นข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) ที่เกี่ยวข้องกับ
กลุ ่มตัวอย่าง เป็นการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Research) ทั ้งนี้ เพื ่อให้การศึกษานี ้สามารถตอบ
วัตถุประสงค์และคำถามของการวิจัยให้รอบด้านที่สุด 
   ขั้นตอนที่ 2 ใช้วิธีวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) กล่าวคือ การอ่านและจับประเด็นข้อมูลจาก
การศึกษา การจัดประเภท แยกแยะ จัดกลุ่มสาระ (ความหมาย) หรือแนวคิด (Concept) การเชื่อมโยงแนวคิด
ลักษณะหาความสัมพันธ์ และปรากฎการณ์ที่เกิดขึ้นจริง จากนั้นจะเป็นการตีความในการหาความหมาย และสรุป
สาระหลักของผลการวิเคราะห์  
   ขั้นตอนที่ 3 ขั้นตอนสุดท้ายเป็นการนำเสนอผลการศึกษาวิจัยทั้งหมดตามลำดับขั้นตอนที่ 1 - ขั้นตอนที่ 3 
ในรูปแบบการพรรณนาตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  ผลการวิจัย พบว่า 
  วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพื่อศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพื่อสร้างสุขภาวะที่ด ีใน
ชีวิตประจำวัน จากผลการศึกษาพบว่า แนวคิดสังคมสุขภาวะ เป็นแนวคิดที่มุ่งเน้นความสมบูรณ์ทางสุขภาวะ    
ครบทั้ง 4 มิติ คือ สุขภาวะทางกาย จิตใจ สังคมและปัญญา ซึ่งเชื่อมโยงและเป็นฐานคิดในการวิจัย และนำมา 
เชื่อมโยงเข้ากับแนวคิดตามหลักธรรมทางพุทธศาสนานั้น การใช้หลักพุทธธรรมที่ปรากฎในพระอภิธรรมมาใช้ให้
เหมาะกับบริบทของตนเอง สังคม จึงเป็นต้นทุนของสังคมไทยสรุปได้ ดังนี้ 
    1.1 ความเข้าใจเกี่ยวกับสังคมสุขภาวะในบริบทสังคมไทยปัจจุบัน  พบว่า การดำเนินชีวิตใน
สังคมไทยล้วนเต็มไปด้วยปัจจัยเสี่ยงที่เป็นอันตรายต่อสุขภาพร่างกายและสุขภาพใจรอบด้าน ไม่ว่าจะเป็นปัญหา
โรคภัยไข้เจ็บที่เข้ามาแทรกแซงให้ชีวิตเกิดการเปลี่ยนแปลง โรคอุบัติใหม่ที่สร้างผลกระทบที่รุนแรงเป็นวงกว้าง 
สุขภาพร่างกายที่อ่อนแอลงทั้งจากปัจจัยภายในและภายนอก การขาดสิ่งกระตุ้นหรือสนับสนุนส่งเสริมให้ผู้คนหัน
มาออกกำลังกาย และดูแลสุขภาพตัวเอง ซึ่งรัฐบาลเองก็ได้เล็งเห็นความสำคัญของการสร้างสุขภาวะที่ดีให้กับคนไทย 
จึงได้กำหนดแผนแม่บทภายใต้ยุทธศาสตร์ชาติด้านการพัฒนาและเสริมสร้างศักยภาพทรัพยากรมนุษย์ เพ่ือพัฒนา
กำลังคนและสังคมของไทยให้มีรากฐานที่มั ่นคง แข็งแรงเป็นปึกแผ่น มีสุขภาวะทางกาย ใจ สติปัญญาที่มี
ประสิทธิภาพ และเพียบพร้อมด้วยศักยภาพ ให้ประชาชนอยู่ดีมีสุข มีคุณภาพชีวิตที่ดี และมีสุขภาพกายใจที่
แข็งแรงสมบูรณ์ ดังคำที่ว่า “การไม่มีโรค เป็นลาภอันประเสริฐ” (อโรคยา ปรมา ลาภา) สอดคล้องที่พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) อธิบายว่า “สุขภาวะ” หรือ “สุขภาพ” หมายถึง สุขภาพทางกาย จิต สังคม และปัญญา 
จึงสื่อความหมายใกล้ความสุข ภาวะที่ปลอดทุกข์ เป็นสุข เป็นภาวะที่สมบูรณ์ (Phra Phromkhunaporn (P.A. 
Payutto), 2008) หรือเป็นภาวะของมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย ทางจิต ทางปัญญา และทางสังคม ซึ่งในที่นี้ทาง
ปัญญา ก็คือ ทางจิตวิญญาณนั่นเอง (National Health Commission Office (NHCO), 2007) โดยรัฐให้การ
สนับสนุนและยกให้นโยบายด้านสุขภาวะที่ดีของคนไทย คือ นโยบายสำคัญของชาติที่ต้องเร่งดำเนินการให้สำเร็จ
ลุล่วงตามเป้าหมายที่กำหนดไว้ ส่งผลให้เกิดการตื่นตัวในการเรียนรู้ดูแลสุขภาพตัวเองมากขึ้น และกระตุ้นหรือ
สนับสนุนส่งเสริมให้ผู้คนหันมาออกกำลังกาย มีความเข้าใจเกี่ยวกับการสร้างสังคมสุขภาวะ ถือเป็นรากฐานสำคัญ
ในการพัฒนาประเทศให้ขับเคลื่อนไปได้อย่างมีศักยภาพ ช่วยให้คนสามารถเติบโตและก้าวไปข้างหน้าได้อย่าง
มั่นคง และยั่งยืนไปพร้อม ๆ กัน  
    1.2 ความรู ้ทั ่วไปเกี ่ยวกับพระอภิธรรม จากการศึกษาพบว่า พระอภิธรรมเป็นหลักธรรมและ
คำอธิบายธรรมที่เป็นเนื้อหาสาระแท้ ๆ ซึ่งจัดเรียงอย่างเป็นระเบียบและเป็นลำดับ โดยไม่กล่าวถึง ไม่อ้างอิง และ
ไม่ขึ้นต่อบุคคลหรือเหตุการณ์ อันแสดงโดยเว้นบัญญัติโวหาร มุ่งตรงต่อสภาวธรรม ซึ่งอรรถแห่งพระอภิธรรมนั้น   
มีเนื้อความปรากฏในคัมภีร์ ว่า “ยํ เอตา วุฑฒิมนฺโต สลกขณา ปูชิตา ปริจฉินนา วุตตาธิกา จ ธมมา อภิธมโม เตน 



310 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 
 

อกขาโต” แปลว่า ธรรมที่เจริญ ธรรมที่ควรกำหนดหมาย ธรรมที่ควรบูชา ธรรมกำหนดแยกไว้ และธรรมที่ยิ่งพระผู้มี
พระภาคเจ้าทรงเรียกว่า อภิธรรม (Mahamakut Rajavidyalaya University, 1990) ซึ่งพระธรรมสังคาหกาจารย์ 
ได้จำแนกพระอภิธรรมปิฎกออกเป็น 7 คัมภีร ์ (Phrapalad Wisut Kuttachayo, 2022) ตามลำดับ ดังนี้             
1) ธัมมสังคณ ี(สัง.) รวมหัวข้อปรมัตถธรรมเข้าเป็นหมวดหมู่แล้วอธิบายทีละประเภท 2) วิภังค์ (วิ.) ยกหมวดธรรม
ขึ้นตั้งเป็นหัวข้อเรื่องแล้วแยกแยะออก อธิบายชี้แจงวินิจฉัยโดยละเอียด  3) ธาตุกถา (ธา.) สังเคราะห์หรือจัด
ประเภทข้อธรรมต่าง ๆ เข้าเป็นหมวดเป็นหมู่ ดังนี้ คือ ขันธ์ อายตนะ และธาตุ 4) ปุคคลบัญญัติ (ปุ.) บัญญัติ 
ความหมาย บุคคลประเภทต่าง ๆ ตามคุณธรรมที่มีอยู่ 5) กถาวัตถุ (ก.) วินิจฉัยทัศนะที่ขัดแย้งกันของนิกายต่าง ๆ 
ในสมัยสังคายนาครั้งที่ 3 โดยเน้นความถูกต้องของฝ่ายเถรวาท 6) ยมก (ย.) ยกหัวข้อธรรมขึ้นวินิจฉัยด้วยวิธี     
ถามตอบ โดยตั้งคำถามย้อนกันเป็นคู่ ๆ 7) ปัฏฐาน หรือมหาปกรณ์ (ป.) อธิบายปัจจัย 24 และแสดงความสัมพันธ์
ระหว่างธรรมทั้งหลายอย่างละเอียด  
    1.3 การประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรมในติกมาติกาเพื่อเสริมสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน : 
กรณีศึกษาเฉพาะกุสลติกะ 
    1.3.1 ปฐมบท. กุสลา ธฺมมา หมายความว่า ธรรมทั้งหลายที่ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่ชีวิต เป็นแต่
สภาวะ (นิสฺสตฺต นิชฺชีว สภาวา) ซึ่งมีลักษณะไม่มีโทษ ให้ผลเป็นความสุข มีอยู่ (สํวิชฺชนฺติ) องค์ธรรม ได้แก่ กุศลจิต 21 
และเจตสิก 38 (Phra Saddhammachoti Dhammacariya, 1993) 
    กล่าวคือ กุศล เป็นสภาพธรรมที่ดีงาม เป็นสภาพธรรมที่ตัดซึ่งอกุศลธรรม กุศลเป็น
นามธรรม หมายถึง สภาพจิตใจที่ดีงาม ซึ่งจิตใจที่ดีงามนี้ทำให้เกิดผลที่เป็นสุข , จิตใจที่ดีงามย่อมเป็นเหตุ ทำให้
ได้รับผลที่ดีงามด้วย ฉะนั้น ถ้าใครมีจิตใจที่ดีงามโดยที่ไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง ขณะนั้นเป็นกุศล รวมความว่า ขณะใด
ที่จิตประกอบด้วยเจตสิกที่ดีงาม เช่น ศรัทธา สติ ปัญญา เป็นต้น และไม่ประกอบด้วยเจตสิกที่ไม่ดี คือ  ไม่มีกิเลส 
เช่น ไม่มีโลภะ ไม่มีโทสะ ไม่มีโมหะ บุคคลเมื่อพอกพูน เจริญธรรมลักษณะเช่นนี้ไว้มาก ๆ ด้วยการทำทาน ศีล 
ภาวนา มีโยนิโสมนสิการ จะเป็นเหตุให้เกิดสติ สัมปชัญญะ เมื่อสติ สัมปชัญญะเกิดขึ้น ก็จะคิดแต่เรื่องที่ดี พูดดี 
และทำดี เป็นผลทำให้ชีวิตในแต่ละขณะมีความสุขมากข้ึน มีทุกข์น้อยลง 
    1.3.2 ทุติยบท. อกุสลา ธมฺมา หมายความว่า ธรรมทั้งหลายที่ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่ชีวิต เป็น
แต่สภาวะ (นิสฺสตฺต นิชฺชีว สภาวา) ซึ่งมีลักษณะเป็นไปพร้อมด้วยโทษ และให้ผลเป็นความทุกข์ มีอยู่ (สํวิชฺชนฺติ) 
องค์ธรรม ได้แก่ อกุศลจิต 12 และเจตสิก 27 (Phra Saddhammachoti Dhammacariya, 1993) 
    กล่าวคือ จากการศึกษาชีวิตของมนุษย์ จะพบประเด็นปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคม ซึ่งเกิด
จากการแสดงออกทางกาย (พฤติกรรม) ของคนท้ังหลายในชีวิตประจำวัน มีสาเหตุมาจากตัวอกุศลจิต 12 เจตสิกที่
ประกอบ มีอำนาจครอบงำจิตใจของมนุษย์ ดังมีข่าวที่ไม่ดีต่าง ๆ ปรากฏตามหน้าหนังสือพิมพ์ สรุปได้ดังต่อไปนี้    
1) การฆาตกรรม ทำร้ายซึ่งกันและกัน ตลอดจนการฆ่าตัวตาย เกิดจากอำนาจของโทสมูลจิตซึ่งมีโทสเจตสิก 
ประกอบปรุงแต่งเป็น อกุศลจิต เป็นจิตที่ไม่ดี ไม่งาม ให้ผลเป็นความทุกข์ 2) การจี้ปล้น ลักขโมย ฉกชิงวิ่งราว     
ฉ้อราษฎร์บังหลวง คอรัปชั่น เกิดจากอำนาจของโลภเจตสิกประกอบปรุงแต่งโลภมูลจิตให้เกิดความอยากได้ใน
ทรัพย์สินของผู้อ่ืน ในทางมิชอบ 3) การข่มขืน กระทำชำเรา การผิดลูกภรรยาผู้อ่ืน เกิดจากอำนาจของโลภเจตสิก 
ประกอบปรุงแต่งโลภมูลจิต ให้เกิดความยินดี ติดใจ ชอบใจ อยากได้ในทางที่ผิด จากทำนองคลองธรรม บางรายมี
ผลก่อให้เกิดโรคเอดส์และโรคต่าง ๆ ตามมาได้ 4) การโกหก หลอกลวง พูดส่อเสียด ยุยงให้เขาแตกกัน พูดหยาบคาย
พูดเพ้อเจ้อ เหลวไหล ไร้สาระ แจ้งความเท็จ เป็นพยานเท็จ นินทาว่าร้าย สร้างความเสื่อมเสียให้ผู้อ่ืน การหมิ่นประมาท
ซึ่งกันและกัน เนื่องจากอำนาจของโลภะ หรือโทสเจตสิก ประกอบปรุงแต่งโลภมูลจิตหรือโทสมูลจิต ทำให้เกิด     
การแสดงออกทางวาจาที่ไม่ดี ไม่งาม ให้ผลเป็นทุกข์ 5) การค้า การเสพยาบ้า ยาอี ยาเสพติดต่าง ๆ แม้แต่อุบัติเหตุ
ที่เกิดขึ้นเนื่องจากคนขับดื่มสุราจนเมามาย ขาดสติควบคุม เป็นเหตุแห่งความประมาท การเมายาบ้าแล้วจี้เด็ก 



311 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 

และผู้หญิงเป็นตัวประกัน และฆ่าบิดามารดา ครอบครัว เพระความมึนเมาจากยาเสพติด เป็นต้น เกิดขึ้นด้วย
อำนาจของโลภเจตสิก ประกอบปรุงแต่งโลภมูลจิต ให้เกิดความยินดี ติดใจ ในรสชาติของสิ่งเหล่านั้น จนถอนตัวไม่ข้ึน 
    สาเหตุทั้งหลายที่กล่าวข้างต้นเกิดจากการที่คนเหล่านั้นมีโมหะหรืออวิชชา เป็นพื้นฐาน 
เมื ่อพบความจริงนี ้ จึงสามารถแก้ปัญหาดังกล่าวได้ โดยการศึกษาและปฏิบัติตามพระธรรมคำสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้า โดยเฉพาะการเข้าถึงเหตุผลหลักสัจธรรมในพระอภิธรรม 
    1.3.3 ตติยบท. อพยากตฺตา ธมฺมา หมายความว่า ธรรมทั้งหลายที่ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่ชีวิต 
เป็นแต่สภาวะ (นิสฺสตฺต นิชฺชีว สภาวา) ซึ่งพระพุทธองค์ ไม่ได้ทรงแสดงโดยความเป็นกุศล อกุศล แต่ทรงแสดงโดย
ความเป็นอย่างอื ่น มีอยู ่ (สํวิชฺชนฺติ) องค์ธรรม ได้แก่ วิปากจิต 36, กริยาจิต 20, เจตสิก 38, รูป 28 และ 
นิพพาน (Phra Saddhammachoti Dhammacariya, 1993) 
    กล่าวคือ ชีวิตของคนทั้งหลาย จะประสบพบเจอเรื่องดีบ้าง ไม่ดีบ้าง มีความสุขบ้าง   
ทุกข์บ้าง ผ่านทางประสาททั้ง 5 ในขณะที่ได้รับความทุกข์ คือ เห็นรูปที่ไม่ดี ได้ยินเสียงที่ไม่ดี ได้กลิ่นที่ไม่ดี ได้รับ
รสที่ไม่ดี ได้สัมผัสทางกายที่ไม่ดี พึงรู้ว่าขณะนั้นอกุศลวิปากจิต อันเป็นผลของบาป (อกุศลกรรม) ที่ได้กระทำไว้ใน
อดีตกำลังติดตามมาให้ผล ในขณะที่ได้รับความสุข คือ เห็นรูปที่ดี ได้ยินเสียงที่ดี ได้กลิ่นที่ดี ได้รับประทานอาหาร
อันโอชะ ได้สัมผัสทางกายที่ดี ฯลฯ พึงรู้ว่าขณะนั้นกุศลวิปากจิต อันเป็นผลของบุญ (กุศลกรรม) ที่ได้กระทำไว้ใน
อดีตกำลังติดตามมาให้ผล (Chaisuwan, 2020) 
   กล่าวโดยสรุป บุคคลรู้ดังนี้แล้ว ควรตั้งจิตที่จะประกอบแต่กุศลกรรมเท่านั้น มีการให้ทาน รักษาศีล 
เจริญภาวนา เพราะว่าเป็นธรรมที่บุคคลควรเจริญ (ภาเวตัพพธรรม) ซึ่งกุศลกรรมให้ผลเป็นความสุข และไม่ควร
ประพฤติอกุศลกรรม เพราะว่าเป็นธรรมที่ควรละ (ปหาตัพพธรรม) ซึ ่งอกุศลกรรม จะให้ผลเป็นความทุกข์           
ผลการศึกษาสอดคล้องกับงานวิจัยของ Peykaeo, et al. (2022) ที่ได้ศึกษาถึงพัฒนาจิตในคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎก 
คือ การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวทางมหาสติปัฏฐาน 4 มีการกำหนดรูป-นาม และมัชฌิมาปฏิปทาเป็นทางให้ถึง
พระนิพพาน และสอดคล้องกับ Vijittammo & Thitiyano (2018) ที่พบว่า พระอภิธรรม เป็นวิชาการชั้นสูงที่มี
เนื้อหาเกี่ยวกับปรมัตถธรรม 4 ประการ อันได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน พระอภิธรรมเปรียบเสมือนแกน่แท้
ของพระพุทธศาสนา มีเนื้อหาสุขุมลุ่มลึกอันนำไปสู่ความรู้ความเข้าใจในเรื่องธรรมชาติของชีวิต และทั้งหมดเป็น
หลักการดำเนินชีวิตที่สำคัญตามหลักพระพุทธศาสนา 
  วัตถุประสงค์ที่ 2 นำเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพื่อสร้างสุขภาวะที่ดีในชีวิตประจำวัน 
จากการศึกษา ผู้นิพนธ์สรุปผลการศึกษามี ดังนี้ 
    2.1 การบูรณาการหลักพระอภิธรรมเพื่อเสริมสร้างสุขภาวะคลายเครียด มนุษย์ในปัจจุบันมเีวลา
อยู่กับการทำงานมาก ทำให้พักผ่อนน้อย มีผลต่อระบบภูมิคุ้มกันของร่างกาย ภูมิต้านทานต่ำ ร่างกายอ่อนเพลีย 
เครียดวิตกกังวล นั่งเป็นเวลานานเกินไป ควรมีสติรู้ทัน รู้สึกตัว และสัมปชัญญะรู้พร้อม ความรู้สึกตัว รู้อาการของ
สภาวธรรมตามความเป็นจริงในขณะปัจจุบัน โดยมีสติสำรวมอยู่กับอารมณ์นั้น สัมปชัญญะรู้ความจริงของอารมณ์  
รู้ทั้งอารมณ์กรรมฐาน การทำกิจวัตรประจำวัน อ่านหนังสือธรรมะ หรือฟังธรรมออนไลน์ เป็นต้น นี้เป็นวิธีคลาย
เครียดแบบหนึ่งตามหลักพระพุทธศาสนา  
   2.2 การบูรณาการหลักพระอภิธรรมเพื่อเสริมสร้างสุขภาวะทางร่างกาย ร่างกายเป็นสิ่งที่สำคัญ 
จะต้องดูแลบริหารให้ดี จึงควรออกกำลังกายให้เหมาะสมกับตนเอง หรือการออกกำลังกายแบบโยคะ ยืนแกว่งแขน 
ก้มลงช้า ๆ จนมือแตะพื้น เมื่อทำกายบริหารอย่างนี้อยู่ต่อเนื่อง จะทำให้ร่างกายสมบูรณ์ ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ 
การรับประทานอาหารควรเลือกทานเฉพาะสิ่งที่เป็นประโยชน์ มีคุณค่าทางโภชนาการ มีคุณสมบัติในการรักษาโรค
ดังนั้น หลักการบริโภคปัจจัยพื้นฐานในการดำรงชีพตามแนวทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นหลักการที่ คนทั่วไปก็
สามารถใช้หลักเดียวกันได้  



312 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 
 

   2.3 การบูรณาการหลักพระอภิธรรมเพื่อการเสริมสร้างสุขภาวะทางจิตใจ ควรทำจิตใจให้มีความ
ตั้งมั่นหนักแน่น ปลอดโปร่ง เบาสบาย ธรรมประเภทส่งเสริมกุศล ความนึกคิดในสิ่งที่ดีงาม ได้แก่  เนกขัมมวิตก  
คิดออกจากกามไม่ตกอยู่ในอำนาจความอยากของตน , อพยาบาทวิตก นึกคิดในทางเมตตามีความปรารถนาดี , 
อวิหิงสาวิตก ความนึกคิดในทางไม่เบียดเบียน มีกรุณาจิต อยากช่วยเหลือให้พ้นทุกข์ การรู้เท่าทันความจริงแห่ง
จิตใจของตัวเอง ว่าขณะนี้จิตใจเป็นกุศล หรืออกุศล หากเป็นกุศลจิตก็ควรเจริญหรือทำให้มาก เพราะจะทำให้จิต
ผ่องใส มีความสุข สงบอยู่ภายใน หากเป็นอกุศลจิตก็ควรละให้เร็ว เพราะจะทำให้จิตเศร้าหมอง ไม่ผ่องใส กิจกรรม
ที่ส่งเสริมให้เกิดกุศล เช่น การเจริญสติ การนั่งสมาธิ สวดมนต์ไหว้พระ การคิดใคร่ครวญเรื่องต่าง ๆ ที่พบเจอ
เพ่ือให้เห็นคุณและโทษของสิ่งที่เราเข้าไปเกี่ยวข้องในชีวิตประจำวัน  
   กล่าวโดยสรุป การนำเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรม เพื่อสร้างสุขภาวะที่ดีใน
ชีวิตประจำวัน ประกอบด้วย การบูรณาการหลักพระอภิธรรมเพื่อเสริมสร้างสุขภาวะคลายเครียด เสริมสร้าง     
สุขภาวะทางกายและใจ มีกิจกรรมที่ส่งเสริมสุขภาวะ เช่น การปฏิบัติธรรม การออกกำลังกายสม่ำเสมอ การฝึกสมาธิ
จะช่วยทำให้เราจดจ่อกับปัจจุบันทุกขณะ เพราะภาวะความเครียดและวิตกกังวล เกิดจากความคิดของเรา และ
ปรุงแต่งเหตุการณ์ต่าง ๆ ด้วยจินตนาการของเรา นอนหลับให้เพียงพอ หาเวลาพักผ่อนหย่อนใจ  

 
องค์ความรู้ใหม่  
  การประยุกต์ใช้พระอภิธรรมในชีวิตประจำวันเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการสร้างสุขภาพที่ดีทั้งทาง
กายและจิต การทำสมาธิและฝึกโยคะช่วยลดความเครียดและเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน การปฏิบัติธรรม
ในชีวิตประจำวันช่วยพัฒนาทักษะส่วนตัวและความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ช่วยเสริมสร้างความสามารถในการทำงาน
ร่วมกับผู้อื ่นและดำรงชีวิตประจำวันอย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งผู ้นิพนธ์สามารถสรุปเป็นองค์ความรู ้ในการนำ        
พระอภิธรรมมาใช้เพ่ือยกระดับความเป็นอยู่ สร้างสุขภาวะในชีวิตประจำวัน คือ 1) การเข้าใจจิตใจ พระอภิธรรมให้
ข้อมูลเชิงลึกโดยละเอียดเกี่ยวกับธรรมชาติและการทำงานของจิตใจ ช่วยให้บุคคลเข้าใจสาเหตุของความคิด 
อารมณ์ และการกระทำของตน บุคคลสามารถพัฒนาความตระหนักรู้ในตนเองและการไตร่ตรองตนเอง ซึ่งนำไปสู่
การควบคุมอารมณ์และการตัดสินใจที่ดีขึ้น 2) การเจริญปัญญา พระอภิธรรมส่งเสริมการพัฒนาปัญญา (ปัญญา) 
โดยพิจารณาให้เห็นธรรมชาติที่แท้จริงของความเป็นจริง ได้แก่ ความไม่เที่ยง ความไม่น่าพอใจ และธรรมชาติที่
ไม่ใช่ตัวตนของปรากฏการณ์ทั้งหมด ภูมิปัญญานี้สามารถนำไปสู่การเปลี่ยนมุมมอง ลดความผูกพันและความเกลียดชัง
ต่อประสบการณ์ และส่งเสริมความรู ้สึกสงบและการยอมรับ  3) การฝึกสติ สัมปชัญญะ เป็นสิ ่งที ่สำคัญใน         
การดำรงชีวิต จัดว่าเป็นธรรมที่มีอุปการะมาก ช่วยให้เราอยู่กับปัจจุบันอย่างเต็มที่และใส่ใจกับปัจจุบัน แต่ละคน
สามารถปลูกฝังสติในกิจกรรมประจำวัน นำไปสู่การเห็นคุณค่าของชีวิตอย่างลึกซึ้งยิ่งขึ้น และลดความเครียดและ
ความวิตกกังวล 4) การเอาชนะสภาวะจิตที่ไม่ดี พระอภิธรรมแบ่งสภาวะจิตและเจตนาออกเป็นปัจจัยที่ดี (กุศล) 
และปัจจัยที่ไม่ดี (อกุศล) โดยการตระหนักและเข้าใจสภาพจิตใจเหล่านี้ บุคคลสามารถปลูกฝังสิ่งที่มีประโยชน์และ
ทำงานเพื่อลดหรือขจัดสิ่งที่ไม่ดีต่อสุขภาพ ส่งเสริมความเป็นอยู่ที่ดีทางอารมณ์และพฤติกรรมเชิงบวก 5) การพัฒนา
สมาธิ พระอภิธรรมวางรากฐานสำหรับการพัฒนาสมาธิ (สมาธิ) ผ่านการปฏิบัติ  เช่น การทำสมาธิ ฌาน การฝึก
สมาธิช่วยให้บุคคลฝึกฝนจิตใจที่สงบและมีสมาธิ ลดการฟุ้งซ่านและส่งเสริมความชัดเจนในชีวิตประจำวัน 6) การเจริญ
เมตตากรุณาให้มีคติประจำใจ พระอภิธรรมเน้นการเจริญเมตตา (ความรักปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน) ความกรุณา (ความสงสาร
ผู้อื่นที่มีทุกข์) มุทิตา (ความพลอยดีในเมื่อผู้อื่นได้ดีหรือเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงาน) และอุเบกขา (การวางใจ   
เป็นกลางในธรรม) ด้วยการฝึกฝนคุณสมบัติเหล่านี้ในชีวิตประจำวัน บุคคลสามารถปรับปรุงความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน
และส่งเสริมความรู ้สึกเชื ่อมโยงถึงกันและความเห็นอกเห็นใจ  และ 7) การรู ้จักปล่อยวางมุมมองที ่มีอัตตา          
เป็นศูนย์กลาง พระอภิธรรมท้าทายมุมมองที่มีอัตตาเป็นศูนย์กลางและการระบุตนเอง ส่งเสริมให้บุคคลเห็น
ขอบเขตของตนเองและพัฒนามุมมองที่เชื ่อมโยงถึงกันมากขึ ้น สิ่งนี้สามารถนำไปสู่การลดความขัดแย้งและ         



313 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 

เพิ่มความเมตตาต่อสรรพสัตว์ เพราะฉะนั้นการศึกษาและนำพระอภิธรรมไปใช้ต้องอาศัยการฝึกฝนและการชี้แนะ
จากอาจารย์หรือผู ้ปฏิบัติที ่มีประสบการณ์โดยเฉพาะ สำหรับผู้ที ่สนใจนำหลักพระอภิธรรมมาบูรณาการใน
ชีวิตประจำวัน การนำพระอภิธรรมไปใช้จริงสามารถนำไปสู่ความผาสุกที่เพิ่มขึ้น ความเข้าใจถึงการทำงานจิ ตใจ     
ที่ลึกซึ้งยิ่งข้ึนเกี่ยวกับประสบการณ์ที่รับรู้ทางประสาททั้ง 5 ของมนุษย์ สามารถสรุปเป็นองค์ความรู้ได้ดัง Figure 1 
 

 
 

Figure 1 The application of Abhidhamma principles to promote good health in daily life. 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
   การศึกษาครั้งนี้สะท้อนประเด็นการศึกษาที่สำคัญ 1) การประยุกต์ใช้หลักพระอภิธรรมในชีวิตประจำวัน      
เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการสร้างสุขภาวะที่ดีทั้งทางกายและจิตใจ ช่วยลดความเครียดและเสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น ช่วยพัฒนาทักษะส่วนตัวและความสัมพันธ์กับผู้อื ่น สามารถทำงาน ร่วมกับผู้อื่นและ
ดำรงชีวิตอย่างมีประสิทธิภาพ และ 2) การศึกษาพระอภิธรรมสามารถเป็นเครื่องมือในการพัฒนาได้ในทุกมิติ       
ซึ่งนำมาประยุกต์ใช้ทั้งด้านการพัฒนาร่างกาย พฤติกรรม การอยู่ร่วมกันในสังคม ปัญญา  ส่วนข้อเสนอแนะในการ
วิจัยครั้งต่อไป ผู้นิพนธ์เห็นว่า ควรมีการประยุกต์ใช้หลักการหรือแนวคิดของพระอภิธรรมที่สอดคล้องกับบริบท  
ของตนนับว่าเป็นทักษะที่จำเป็นอย่างยิ่งในโลกยุคการเปลี่ยนแปลง โดยเน้นการพัฒนาบุคคล ชุมชน สังคม ให้มี   
สุขภาวะที่ดี (Well-being) โดยเฉพาะการเน้นถึง “ความสุข” ซึ่งหากมีการศึกษาและประยุกต์ใช้หลักการของ   
พระอภิธรรมแบบมีความเข้าใจได้นั้น จะเป็นการยกระดับคุณภาพชีวิตของตน ให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืนได้ ดังนั้น 
การส่งเสริมให้ประชาชน ชุมชน สังคม ให้ตระหนักถึงการนำหลักพระอภิธรรมมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน ก็จะ
เป็นการยกระดับการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดียิ่งขึ้น เกิดสังคมแห่งสันติสุขได้  
 
References 
Buddhadasa Bhikkhu. (2008). Applied Buddhism. Dhammathan Foundation. 



314 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.305-314 
 

Chaisuwan, W. (2020). Abhidhamma, Who Says It's Difficult? Volume 1 . Foundation for the 
Propagation of the True Dhamma. 

Ketsriphong, O. (2007). Sangkhahavatthu 4 organizational cultures that are conducive to 
knowledge management. Journal Productivity World for increasing productivity, 12 (68), 
43-46. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok: Mahachulalongkornraja. 
Mahamakut Rajavidyalaya University . (1990). Abhidhamma Pitaka, Volume 1, Part 1, 

Dhammasangani and Commentary, published in 200th Anniversary of the Chakri Dynasty 
Rattanakosin, B.E. 2525 (vidyalaya edition). Theater Pim Mahamakut Rajavidyalaya. 

Methangkun, B. & Methangkun, B. (1978). study guide Abhidhammadhammatha sangaha, Part 1, 
Section 1 Chittapramat. Sutthisan Printing House. 

National Health Commission Office (NHCO). (2007). National Health Act 2007. National Health 
Commission Office (NHCO). 

Peykaeo, R ., Phra Kittipong, Phra Kamolrat Taileelais & Pandee, P . (2022). The Mental 
Development in Abhidhamma Pitaka Course . MBU Humanities Academic Journalc, 14(1), 
15-34. 

Phrapalad Wisut Kuttachayo . (2022). A study manual for the Abhidhamma at the Chula 
Abhidhammikatri level (10th ed.). V. Inter Print Company Limited. 

Phra Phromkhunaporn (P.A. Payutto). (2008). “Buddhist Holistic Wellness” (6th ed). Saha Printing 
and Publishing Company. 

Phra Saddhammachoti Dhammacariya. (1993). Matikachotika Dhammasaṅgaṇīsarūpaṭṭhanissaya 
(Chula Aphidhamika level curriculum Ek) (10th ed.). Bangkok Medical Publishing House. 

Phra Sri Pariyatimoli. (2000). Youth's morality begins at home. Journal of Sekhiyadham, 10(44), 
38-47. 

Somdej Phra Buddhakosajarn (P.A. Payututo). (2018). Dictionary of Science. Glossary edition (7th 
ed.). Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 

Vijittammo, P. & Thitiyano, P. (2018). An Analytical Study of the Abhidhamma Interpretation of 
Thera in Buddhism. Journal of MCU Humanities Review, 1(1), 45-58. 

 
 
 
 
 
 



315 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
การเรียนรูต้ลอดชีวิตโดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม 

: กรณีศึกษาวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี 
COMMUNITY-BASED LIFELONG LEARNING ACCORDING TO THE BUDDHIST 
WAY: A CASE STUDY OF WAT PA LELAIK WORAWIHAN, MUEANG DISTRICT, 

SUPHANBURI PROVINCE 
 

ณฏฐพร สิงห์สร1, ฐิติวัสส์ สุขป้อม2, เริงวิชญ์ นิลโคตร3, วงษ์สิริ เรืองศรี4*, ณัฏฐกรณ์ ปะพาน2 
 Natataporn Singsorn1, Thitiwas Sukpom 2, Reongwit Nilkote3, Wongsiri Rueangsri 4*, Nattakorn Papan2 

1โรงเรียนสุพรรณภูมิ สำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศกึษาสพุรรณบุรี เขต 1 สุพรรณบุรี ประเทศไทย 
1Suphanphum School Suphanburi Primary Educational Service Area Office 1, Suphanburi, Thailand 

2คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏจนัทรเกษม กรุงเทพมหานคร ประเทศไทย 
2Faculty of Education, Chandrakasem Rajabhat University, Bangkok, Thailand  

3คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏรำไพพรรณี จันทบุรี ประเทศไทย 
3Faculty of Education, Rambhai Barni Rajabhat University, Chanthaburi, Thailand 

4นักวิชาการอิสระ ประเทศไทย 
4Independent Scholar, Thailand 

*Corresponding author E-mail: wongsiri2456@gmail.com 
 

Received 17 October 2023; Revised 22 December 2023; Accepted 26 December 2023 
 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: สถานการณ์ซึ่งมกีารเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและเป็นไปอย่างต่อเนื่องได้ส่งผลให้
การเรียนรู้ของสังคมไทยเปลี่ยนแปลงไป การให้ความสำคัญกับการเรียนรู้และส่งเสริมให้ประชาชนเป็นนักเรียนรู้    
ที่ทันต่อการเปลี่ยนแปลงจะเป็นแนวทางที่สำคัญในการพัฒนาประชาชน ประชาชนจะมีความรู้เกี่ยวกับสังคมและ
วัฒนธรรมที่เป็นพื้นฐานของการดำเนินชีวิต และสามารถที่จะนำกลับมาพัฒนาตนเองได้ การเรียนรู้โดยใช้บริบท
ชุมชนจึงมีความสำคัญและควรมีการส่งเสริมและพัฒนาให้เกิดความยั่งยืน บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ        
ศึกษาสถานการณ์และบริบทของการเรียนรู ้ตลอดชีวิต  โดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม กรณีศึกษา          
วัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี และนำเสนอแนวทางส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิตโดยใช้
ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม 
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ การวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและข้อมูลที่ได้จาก
ภาคสนาม เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นแบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก   
การจัดการความรู้ และการถอดบทเรียน  
ผลการวิจัย: พบว่า 1) สถานการณ์และบริบทของการเรียนรู้ตลอดชีวิต โดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรมของ
วัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี  ประกอบด้วย 1.1) บริบทพื้นที่ของวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร     
เป็นวัดที่ตั้งอยู่ในชุมชนเป็นระยะเวลายาวนาน เป็นศูนย์รวมทางจิตใจของชาวพุทธในพื้นที่จังหวัดสุพรรณบุรี 
“หลวงพ่อโต” เป็นพระพุทธรูปที่เป็นศูนย์รวมของศรัทธาของพุทธศาสนิกชน 1.2) ต้นทุนที่สำคัญ ประกอบด้วย 
ประวัติศาสตร์ของวัด กิจกรรมฝาผนัง ภาพเล่าเรื่องวรรณคดี นิทรรศการเรือนขุนช้างแสดงประเพณีและวัฒนธรรม
ดั้งเดิมของจังหวัดสุพรรณบุรี การเป็นพื้นที่แสดงสินค้า และการเป็นแหล่งเรียนรู้ของชุมชน และ 2) ข้อเสนอ



316 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 
 

แนวทางส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิต โดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม พบว่า 2.1) การพัฒนาต่อยอดการ
เป็นชุมชนใหเ้ป็นฐานการเรียนรู้วิถีพุทธ 2.2) การพัฒนาโอกาสและการเรียนรู้ตลอดชีวิตอย่างยั่งยืน 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: การเรียนรู้ตลอดชีวิตเป็นหลักการศึกษาที่อยู่ในวิถี    
การดำเนินชีวิตของสังคมไทยมาอย่างยาวนาน เป็นกระบวนการส่งต่อถ่ายทอดความรู้และวัฒนธรรมให้เกิดขึ้น   
แบบรุ่นต่อรุ่น สอดคล้องกับหลักธรรมทางพุทธศาสนา คือ ไตรสิกขา ประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา และ 
หลักภาวนา 4 ประกอบด้วย กายภาวนา สีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา เป็นการศึกษาเน้นการพัฒนา
ศักยภาพอยู่ตลอดเวลา เพื่อให้ทันกับการเปลี่ยนแปลงในแต่ละช่วงวัย และการศึกษาเรียนรู้กับบริบทของชุมชน
โดยเฉพาะที่เป็นทุนทางสังคม และเป้าหมายสูงสุด คือ เกิดการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีให้กับสมาชิกในสังคม  
สรุป: การเรียนรู้ตลอดชีวิตเป็นพื้นฐานสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของสมาชิกในสังคมให้เกิดการเรียนรู้และ
ปรับตัวให้เท่าทันกับการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในชีวิตประจำวัน หลักพุทธธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็น
หลักการที่สอดคล้องกับการดำเนินชีวิตของชุมชน ชุมชนสามารถเรียนรู้และนำมาประยุกต์ใช้ให้สอดคล้องกับวิถี
การดำเนินชีวิตของตนเองได้ นอกจากนี้แล้ว หลักธรรมทางพระพุทธศาสนายังมีความเป็นเอกลักษณ์  คือ ยืดหยุ่น
และสอดคล้องกับสถานการณ์ต่าง ๆ ได้เป็นอย่างดี กรณีศึกษาวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี 
เป็นการสะท้อนให้เห็นถึงการเรียนรู ้ตลอดชีวิต ตั ้งอยู ่บนพื้นฐานทางสังคมและวัฒนธรรมของประเทศไทย         
ตามความเป็นจริง 
คำสำคัญ: การเรียนรู้ตลอดชีวิต, ชุมชนเป็นฐาน, วิถีพุทธธรรม 
 
Abstract 
Background and Objectives: The rapidly changing situation has resulted in a change in the 
learning of Thai society. Focusing on learning and encouraging people to be up-to-date learners 
will be an important approach to public development. People will be knowledgeable about 
society and culture that are fundamental to their lifestyles and be able to bring it back to their 
own development. Community context-based Learning is therefore important and should be 
promoted and developed for sustainability. The objectives of this research are: studying the 
situation and context of community-based lifelong learning according to the Buddhist way, and 
presenting guidelines for promoting lifelong learning using the community as a base according to 
the Buddhist way. 
Methodology: This qualitative analysis data was obtained from documents and field research 
tools, including structured interviews, group discussions, in-depth interviews, knowledge 
management, and lessons learned. 
Main Results: The results of the research showed that: 1) The situations and context of community-
based lifelong learning according to the Buddhist way of Wat Pa Lelaik Worawihan consisted of; 
1 . 1 )  The local context of the temple located in the community for a long time as the spiritual 
center of Buddhists in Suphan Buri province and "Luang Por To" Buddha image considered as the 
center of Buddhist faith, 1.2) Significant costs included the history of the temple, mural narrative 
paintings, the exhibition of Khun Chang House showing the traditions and traditional culture of 
Suphan Buri province, being an exhibition space and a community learning source. 2) Guidelines 
for promoting community-based lifelong learning according to the Buddhist way suggested that; 



317 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 

2.1) It should have further developed its community to be the base of Buddhist learning, 2.2) It should 
have further developed its opportunity for sustainable lifelong learning. 
Involvement to Buddhadhamma: Lifelong learning is an educational principle that has been in 
the lifestyle of Thai society for a long time. It is the process of passing on knowledge and culture 
from generation to generation. It is in line with the Buddhist principle of Trisikkha, consisting of 
morality, concentration, and wisdom, and the four principles of Bhāvanā, consisting of Kāya-
bhāvanā (Physical development), Sīla-bhāvanā (Moral development), Citta-bhāvanā (Emotional 
development), and Paññā-bhāvanā (Wisdom development), are studies that focus one’ potential 
development all the time to keep up with changes in each age and learning about the context 
of the community, especially the social capital, and the ultimate goal is to improve the quality 
of life for members of society. 
Conclusions: Lifelong learning was an important basis for the potential of society members to 
learn and adapt to the various changes that occur in daily life. Buddhist principles were principles 
that were consistent with the way of life of the community. Communities could have learned 
and applied it in line with their own way of life. In addition, the principles of Buddhism were also 
unique in that they were flexible and consistent with various situations. A case study of Wat Pa 
Lelaik Worawihan, Mueang District, Suphan Buri Province, was a true reflection of lifelong learning 
based on the social and cultural foundations of Thailand. 
Keywords: Lifelong learning, Community Based, Buddhist way 
 
บทนำ 
   การศึกษาเป็นเครื่องแสดงให้เห็นถึงความเจริญงอกงามทั้งปวงที่เกิดขึ้นกับผู้เรียนรู้ตามประสบการณ์       
ทั้งเชิงกว้างและเชิงลึก การเรียนรู้ทั ้งหมดที่เกิดขึ ้นกับมนุษยชาติเป็นกระบวนการถ่ายทอดองค์ความรู ้และ
วัฒนธรรม นำไปสู่การอบรมกล่อมเกลาทั้งด้านทัศนคติ พฤติกรรม ค่านิยมเชิงสังคม ความรู้ และศีลธรรมที่ดีงาม  
นอกจากนี้ แล้วยังเป็นปัจจัยพื้นฐานสำคัญของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม และ     
เป็นประโยชน์ต่อสังคมในภาพรวม (Office of the Secretariat of the Education Council, 2018) ความสำคัญ
ดังกล่าวได้ปรากฏตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 มาตรา 8 ซึ่งได้ระบุหลักในการจัดการศึกษา
ไว้ว่า ประการแรก เป็นการศึกษาตลอดชีวิตสำหรับประชาชน ประการที่สอง ให้สังคมมีส่วนร่วม ในการจัด
การศึกษา และประการที่สาม การพัฒนาสาระและกระบวนการเรียนรู้ให้เป็นไปอย่างต่อเนื่อง และตามมาตรา 10 
ของกฎหมายฉบับดังกล่าว ยังได้ระบุว่าการจัดการศึกษาต้องจัดให้บุคคลมีสิทธิและโอกาสเสมอกันในการรับ
การศึกษาขั้นพื้นฐานไม่น้อยกว่าสิบสองปีที่รัฐต้องจัดให้อย่างทั่วถึงและมีคุณภาพโดยไม่เก็บค่าใช้จ่าย (Tansiri, 
1999) สอดคล้องกับแผนการจัดการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2560 - 2575 ซึ่งเป็นแผนแม่บทสำหรับหน่วยงาน          
ที่เกี่ยวข้องกับการจัดการศึกษานำไปเป็นกรอบ และแนวทางในการพัฒนาการศึกษาในปัจจุบันที่ได้ระบุวิสัยทัศน์   
ไว้ว่า คนไทยทุกคนได้รับการศึกษาและเรียนรู้ตลอดชีวิตอย่างมีคุณภาพ ดำรงชีวิตอย่างเป็นสุข สอดคล้องกับหลัก
ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง และการเปลี่ยนแปลงของโลกศตวรรษที่ 21 (Office of the Secretariat of the 
Education Council, 2017) การศึกษาเป็นพ้ืนฐานที่สำคัญในการพัฒนาศักยภาพของประชาชนให้มีคุณภาพชีวิต
ที่ดี เป็นพลเมืองของประเทศที่มีคุณภาพ และดำรงอยู่ในสังคมอย่างสงบสุข  การส่งเสริมให้ประชาชนเข้าถึง
การศึกษาจึงมีความสำคัญ 



318 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 
 

  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มุ่งสั่งสอนสัจธรรมที่ยึดหลักความจริงแน่แท้ ลักษณะของเนื้อหาคำสอน        
มีความเป็นหลักสากล เป็นหลักปฏิบัติที่มีความเป็นทางสายกลาง เน้นความเป็นประชาธิปไตย มีความสอดคล้อง
กับหลักวิทยาศาสตร์ซึ่งสามารถพิสูจน์สิ่งต่าง ๆ ด้วยความมีเหตุผลด้วยการใช้สติปัญญาและสามารถดำเนินชีวิต
อย่างมีกฎเกณฑ์ โดยอาศัยปัญญาเป็นแนวทางในการแก้ปัญหา พระพุทธเจ้าซึ่งเป็นบรมครูได้ทรงชี้ให้เห็นว่าชีวิต
และโลกนี้เป็นทุกข์หรือมีปัญหา ปัญหาทุกอย่างมิได้เกิดข้ึนลอย ๆ โดยไม่มีสาเหตุ สิ่งที่เป็นปัญหาของมนุษย์ มนุษย์
สามารถจะแก้ไขด้วยสติปัญญา และความพากเพียรของตัวเองได้ รวมถึงส่งเสริมให้ทุกคนธำรงมั่นในศีลธรรมอันดี 
(Wisthawet & Wannapok, 2001) ในมิติของการศึกษาคุณลักษณะเด่นของพระพุทธศาสนาที่สำคัญ คือ การเป็น
ศาสนาแห่งการศึกษาโดยหลักคำสอนได้นำเอาหลักการศึกษาเข้ามาเป็นสาระสำคัญโดยเฉพาะการนำมาปรับใช้     
ในการดำเนินชีวิต นอกจากการศึกษาแล้วจะต้องมีการ “พัฒนา” คือ เจริญ งอกงาม เติบโต เพิ่มพูน เก่งขึ้น 
ชำนาญขึ้น ซึ่งเป็นรากศัพท์มาจากคำว่า “ภาวนา” กล่าวได้ว่าในองค์ประกอบเบื้องต้นของการศึกษาตามแนว    
พุทธศาสนา คือ การฝึกเรียนใน 3 ด้าน (ไตรสิกขา) จึงจะทำให้คนพัฒนาใน 4 แดน (ภาวนา 4) (Somdet Phra 
Buddhakosajarn (P.A. Payutto), 2021) จุดมุ่งหมายสำคัญของการศึกษา คือ การมุ่งเสริมศักยภาพคนให้มี
พฤติกรรมที่ดี จิตใจที่ดี มีปัญญาที่ดี และสร้างสรรค์สังคมที่ดีงามในที่สุด กล่าวได้ว่าหลักภาวนา 4 เป็นหลักธรรม
ทางการศึกษาที่เชื่อมโยงกันและกัน ตั้งอยู่บนฐานของความจริงที่เป็นธรรมดาของธรรมชาติ และมีความเป็นองค์รวม 
มุ่งส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้และพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง ไม่สิ้นสุด ซึ่งเป็นลักษณะสำคัญของการเรียนรู้ตลอดชีวิต 
  บริบทของพื้นที่จังหวัดสุพรรณบุรีตั้งอยู่ในพื้นที่ภาคกลางทางตะวันตกของประเทศไทยบริเวณบนพื้นที่
ราบลุ่มแม่น้ำท่าจีนหรือแม่น้ำสุพรรณบุรี ด้านพื้นที่มีทั้งหมดประมาณ 5 ,356.01 ตารางกิโลเมตร (ประมาณ 3.3 
ล้านไร่) มีพื้นที่ทางทิศเหนือติดกับจังหวัดชัยนาท และจังหวัดอุทัยธานี ทิศตะวันออกติดกับจังหวัดอ่างทอง 
พระนครศรีอยุธยา และสิงห์บุรี ทิศใต้ติดกับจังหวัดนครปฐม และกาญจนบุรี ทิศตะวันตกติดกับพื้นที่จังหวัด
กาญจนบุรี และอุทัยธานี ปัจจุบันแบ่งเขตการปกครองเป็น 10 อำเภอ 110 ตำบล 1,008 หมู่บ้าน ด้านการบริหาร
ราชการส่วนท้องถิ่น มีองค์การบริหารส่วนจังหวัด 1 แห่ง เทศบาลเมือง 2 แห่ง เทศบาลตำบล 43 แห่ง และ
องค์การบริหารส่วนตำบล 81 แห่ง รวมทั้งหมด 127 แห่ง ในปี พ.ศ. 2564 มีประชาชนทั้งสิ ้น 836 ,800 คน      
เพศหญิง จำนวน 433,045 คน เพศชาย จำนวน 403,755 คน คิดเป็นร้อยละ 51.75 และ 48.25 ตามลำดับ 
(Suphanburi Provincial Office, 2023) ต้นทุนทางสังคมของจังหวัดสะท้อนผ่านคำขวัญของจังหวัดที ่ว่า 
“สุพรรณบุรีเมืองยุทธหัตถี วรรณคดีขึ ้นชื ่อ เลื ่องลือพระเครื ่อง รุ ่งเรืองเกษตรกรรม สูงล้ำประวัติศาสตร์         
แหล่งปราชญ์ศิลปิน ภาษาถิ ่นชวนฟัง” หลักฐานทางโบราณคดีพบว่า  มีอายุไม่ต่ำกว่า 3 ,500 - 3,800 ปี           
ส่วนด้านประวัติศาสตร์ประเทศไทย พื้นที่จังหวัดสุพรรณบุรีเป็นเมืองหน้าด่านและเมืองอู่ข้าวอู่น้ำที่สำคัญตั้งแต่        
สมัยกรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานี โบราณสถานที่สำคัญมีความเกี่ยวเนื่องกับพระพุทธศาสนาและสังคมวัฒนธรรม      
ซึ่งเป็นวิถีชีวิตสืบทอดจากอดีตของชาวจังหวัดสุพรรณบุรี เช่น วัดป่าเลไลยก์ วัดพระรูป วัดสนามชัย วัดมรกต เป็นต้น 
รวมถึงแหล่งโบราณคดี (โบราณวัตถุ) ที่ค้นพบว่า วัดทางพระพุทธศาสนา เช่น เศษภาชนะดินเผาเนื้อหยาบ          
ที่ปรากฏในวัดพระนอน เศษภาชนะดินเผาเนื้อแก่งเผาด้วยอุณหภูมิต่ำและอุณหภูมิสูงวัดชีสุขเกษม เป็นต้น 
สอดคล้องกับข้อมูลด้านการศึกษาปัจจุบันจังหวัดสุพรรณบุรีมีสถานศึกษาทั้งระดับการศึกษาขั้นพื้นฐาน ระดับ
อาชีวศึกษา ระดับอุดมศึกษา และการศึกษานอกระบบ จำนวนทั้งหมด 503 แห่ง แผนพัฒนาการศึกษาดำเนินไป
ตามวิสัยทัศน์ที่ว่า “จังหวัดสุพรรณบุรี จัดการศึกษาทุกช่วงวัย มีคุณภาพ ก้าวทันการเปลี่ยนแปลงของโลกยุคใหม่  
เป็นคนดีและมีความสุข” (Suphanburi Provincial Education Office, 2023) ดังกล่าวมาแล้วนั้นได้สะท้อนให้
เห็นว่าจังหวัดสุพรรณบุรีเป็นจังหวัดที่มีทุนทางสังคม (Social capitals) มีทุนศักยภาพของการเรียนในหลากหลาย
มิติซึ่งท้ังหมดเป็นรากฐานที่สำคัญของสังคมชาวจังหวัดสุพรรณบุรีและสังคมไทยตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  
  บทความวิจัยเรื่องการเรียนรู้ตลอดชวีิตโดยใชชุ้มชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม : กรณีศึกษาวัดป่าเลไลยก์วรวหิาร 
อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี มุ่งนำเสนอการเรียนรู้ตลอดชีวิตที่เกี ่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เป็นการสังเคราะห์



319 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 

ประสบการณ์การสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วมจากประสบการณ์ภาคสนาม (Field experience) ในพื้นที่กรณีศึกษา
จริงและได้มีการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary research) เพื ่อให้ข้อมูลครบถ้วนและรอบด้านมากที ่สุด           
โดยผู้นิพนธ์ได้ทำการสังเคราะห์เชิงเนื้อหาและนำเสนอเชิงพรรณนาตามลำดับ 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  การศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาสถานการณ์และบริบทของการเรียนรู้ตลอดชีวิต โดยใช้ชุมชน  
เป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม กรณีศึกษาวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี  และเพื่อนำเสนอ
แนวทางส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิตโดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม 
 
วิธีดำเนินการวิจัย  
   การศึกษาครั้งนี้คณะผู้วิจัยได้ใช้การศึกษาวิธีวิทยาการวิจัยเชิงคุณภาพ  (Qualitative Research) และมี
ขั้นตอนการวิจัยดังนี้ 
  ขั้นตอนที่ 1 คณะผู้วิจัยได้ทำการศึกษาเอกสารที่เกี ่ยวข้องทั้งนักวิชาการในประเทศ และแนวคิดจาก
ต่างประเทศเพื่อเป็นพื้นฐานในการศึกษา ทั้งแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนากับบทบาทการเป็นฐานรากทาง
การศึกษาของสังคมไทย และแนวคิดชุมชนเป็นฐาน ทุนทางสังคม และการเชื่อมโยงการเรียนรู้ตลอดชีวิต  นอกจากนี้
แล้วยังศึกษาเอกสารต่าง ๆ ที่เป็นข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) ที่เกี่ยวข้องกับกลุ่มตัวอย่าง เป็นการศึกษาเชิง
เอกสาร (Documentary Research) ซึ่งเป็นโครงการและกิจกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมเยาวชนเป็น
พลเมืองโลกตามแนวทางของพระพุทธศาสนาและที่เกี่ยวข้องกัน ทั้งนี้ เพ่ือให้การศึกษานี้สามารถตอบวัตถุประสงค์
และคำถามของการวิจัยให้รอบด้านที่สุด 
  ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาภาคสนามกลุ่มตัวอย่าง คณะผู้วิจัยได้ใช้การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก   
การจัดการความรู้ และการถอดบทเรียนจากการเข้าร่วมกิจกรรม กลุ่มตัวอย่างเป็นผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการดำเนิน
กิจกรรมวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร จำนวน 21 คน แบ่งเป็นกลุ่มตัวอย่างการสัมภาษณ์เชิงลึก จำนวน 15 คน และ   
กลุ่มตัวอย่างการสนทนากลุ่มจำนวน 6 คน เป็นผู้มีส่วนร่วมเกี่ยวข้องกับการดำเนินโครงการหรือกิจกรรมต่าง ๆ     
ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา และผู้มีส่วนได้เสีย การศึกษาครั้งนี้ได้เลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive 
Sampling) โดยมีเกณฑ์การคัดเลือก คือ 1) มีประสบการณ์การจัดกิจกรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างน้อย 3 ปี        
2) เป็นผู้ที่อยู่ในการศึกษาภาคสนามอย่างน้อย 5 ครั้ง และ 3) สามารถให้ข้อมูลทั้งระหว่างการวิจัยและหลังการ
วิจัยได้ ทั้งนี้เพ่ือให้สามารถเก็บรวบรวมข้อมูลได้ครบถ้วนที่สุด ดัง Figure 1 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
Figure 1 Field visits and participatory observation. 

 



320 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 
 

  ขั้นตอนที่ 3 ใช้วิธีวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) กล่าวคือ การอ่านและจับประเด็นข้อมูลจาก
การศึกษา การจัดประเภท แยกแยะ จัดกลุ่มสาระ (ความหมาย) หรือแนวคิด (Concept) การเชื่อมโยงแนวคิด
ลักษณะหาความสัมพันธ์ และปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจริง จากนั้นจะเป็นการตีความในการหาความหมาย และสรุป
สาระหลักของผลการวิเคราะห์ ตรวจสอบความเชื่อมั่นด้วยเทคนิคสามเส้า (Triangulation technique) 
  ขั้นตอนที่ 4 ขั้นตอนสุดท้ายเป็นการนำเสนอผลการศึกษาวิจัยทั้งหมดตามลำดับขั้นตอนที่ 1 - ขั้นตอนที่ 3 
ในรูปแบบการพรรณนาตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. สถานการณ์และบริบทของการเรียนรู้ตลอดชีวิตโดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม กรณีศึกษา    
วัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี  จากผลการศึกษาพบว่า ในมิติของการศึกษาและเรียนรู้         
มีประเด็นสำคัญสำหรับการเรียนรู้ตลอดชีวิต ดังนี้ 
   1.1 บริบทและความสำคัญ วัดป่าเลไลยก์ มีชื ่อสามัญว่า “วัดป่าเลไลยก์วรวิหาร” เป็น        
พระอารามหลวงชั ้นตรี ชนิดวรวิหาร สังกัดเถรวาท มหานิกาย มีพระเดชพระคุณพระธรรมพุทธิมงคล           
(สอิ้ง สิรินนฺโท ป.ธ. 8) เป็นเจ้าอาวาส ในปี พ.ศ. 2563 มีพระภิกษุ จำนวน 47 รูป สามเณร จำนวน 5 รูป แม่ชี 
จำนวน 6 รูป และศิษย์วัด จำนวน 14 คน รวมทั้งหมด จำนวน 72 รูป/คน วัดป่าเลไลยก์มีประวัติศาสตร์และ
พัฒนาการมาพร้อม ๆ กับจังหวัดสุพรรณบุรี ปัจจุบันตั้งอยู่ริมถนนมาลัยแมน ตำบลรั้วใหญ่ อำเภอเมือง จังหวัด
สุพรรณบุรี (Wat Pa Lelaik Worawihan, 2014) เป็นวัดเก่าแก่ของพุทธศาสนิกชนในพื้นที่ เป็นศูนย์กลาง
ศรัทธาด้านจิตใจของประชาชนในพื้นที่ เดิมมีชื่อเรียกโดยทั่วไปว่า “วัดป่า” จากประวัติศาสตร์บอกเล่าและ
หลักฐานสันนิษฐานว่ามีอายุประมาณ 1,200 ปี จุดสำคัญการเป็นศูนย์รวมใจพุทธศาสนิกชน คือ “หลวงพ่อโต” 
ซึ่งประดิษฐานภายในวิหาร เป็นพระพุทธรูปปางป่าเลไลยก์ศิลปะสมัยอู่ทอง สุพรรณภูมิ (ประทับนั่งในลักษณะ
ห้องพระบาท) สันนิษฐานว่าเดิมเป็นพระพุทธรูปปางปฐมเทศนาสร้างไว้กลางแจ้งอย่างพระพนัญเชิงสมัยแรก 
ต่อมาได้มีการบูรณะซ่อมแซมใหม่และทำเป็นปางป่าเลไลยก์ดังที่ปรากฏถึงปัจจุบัน “หลวงพ่อโต” องค์พระสูง 
23.46 เมตร รอบองค์ 11.20 เมตร ภายในองค์พระพุทธรูปบรรจุพระบรมสารีริกธาตุไว้  จำนวน 36 องค์ ได้มา
จากพระมหาเถร วัดป่าเลไลยก์มีความเกี่ยวข้องกับวรรณคดีอันลือชื่อของไทย คือ เสภาขุนช้างขุนแผน และนิราศ
เมืองสุพรรณของสุนทรภู่ (Yakaew et al., 2023)  
   1.2 ต้นทุนทางสังคมและภูมิปัญญาท้องถิ่นวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร ด้วยต้นทุนทางประวัติศาสตร์
และการเป็นศูนย์กลางทางพระพุทธศาสตร์ทั ้งระดับจังหวัดและภูมิภาค วัดป่าเลไลยก์จึงเป็นที่สนใจของ
พุทธศาสนิกชนและนักท่องเที่ยวโดยทั่วไป นอกจากการเป็นศูนย์รวมทางจิตใจของชาวพุทธแล้วกิจกรรมต่าง ๆ 
ยังสะท้อนถึงวิถีสังคมและวัฒนธรรมทั้งอดีตจนถึงปัจจุบัน ซึ่งเป็นฐานการเรียนรู้ทางชุมชน และการเป็นสังคม
แห่งการเรียนรู้บนวิถีการดำเนินชีวิตความเป็นอยู่ของชุมชน ต้นทุนทางสังคมที่สำคัญของวัดป่าเลไลยก์ ดังนี้  
    1.2.1 บริบทและประวัติของวัดป่าเลไลยก์ โดยสภาพบริบทที่เป็นวัดตั้งอยู่ศูนย์กลาง   
ในชุมชนและเป็นศูนย์กลางการศึกษาทางพระศาสนาทั้งปริยัติธรรมและวิชาการชั้นสูงทางพระพุทธศาสนา 
ประกอบกับประวัติศาสตร์มาเป็นระยะเวลานาน เป็นวัดเก่าแก่ และโดยชื่อ “วัดป่าเลไลยก์” ซึ ่งมีความ
สอดคล้องกับตำนานปางพระป่าลิไลยก์ในคัมภีร์ภาษาบาลี เป็นความเชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา 
นอกจากนี้แล้วยังมีปูชนียวัตถุสำคัญที่ปรากฏภายในวัด ได้แก่ พระเจดีย์ใหญ่ เป็นโบราณสถานภายในวัดที่ตั้งอยู่
หน้าพระวิหาร เป็นรูปทรงเจดีย์มอญ มีความสูงประมาณ 9 เมตร กว้างโดยรอบองค์ประมาณ 20 เมตร 
พระพุทธรูปปางป่าลิไลยก์ ตั้งอยู่ภายในพระวิหาร ไม่ปรากฏประวัติการก่อสร้างแต่สันนิษฐานว่าสร้างประมาณ 
พ.ศ. 1815 โดยสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาดำรงราชานุภาพทรงวินิจฉัยว่าน่าจะสร้างขึ้นก่อนตั้ง     



321 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 

กรุงศรีอยุธยา ประมาณ 80 ปี สมัยอู่ทอง ปัจจุบันพื้นที่บริเวณวัดป่าเลไลยก์เป็นที่ตั้งร้านค้าและลานกิจกรรม
สาธารณะของจังหวัดรองรับผู้มาท่องเที่ยวและทำบุญ 
    1.2.2 กิจกรรมฝาผนังภาพเขียนเรื ่องราว ขุนช้าง -ขุนแผน ความเชื ่อมโยงกับ
ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นและประวัติศาสตร์ชาติของวัดป่าเลไลยก์  คือ วรรณคดีขุนช้าง-ขุนแผน ภายในบริเวณวัด
รอบพระวิหารที่ตั้งของหลวงพ่อโต เป็นพื้นที่นำเสนอจิตรกรรมฝาผนัง “ขุนช้าง-ขุนแผน” นอกจากเป็นการ
นำเสนอเนื้อเรื่องตามวรรณคดียังเป็นการนำเสนอภาพประกอบซึ่งเป็นวิถีการดำเนินชีวิตของชุมชนในพ้ืนที่ในอดีต 
    1.2.3 นิทรรศการเรือนขุนช้างแสดงประเพณีและวัฒนธรรมดั ้งเดิมของจังหวัด
สุพรรณบุรี เป็นการจำลองเรือนเก่าสมัยโบราณประกอบเนื้อหาตามวรรณคดีที ่บ่งบอกถึงคหบดี ขุนช้างใน
วรรณคดีแล้ว ลักษณะโดยทั่วไปของตัวเรือนเป็นเรือนทรงไทย 2 ชั้น แบบสมัยโบราณสมัยอยุธยา สร้างด้วยไม้ทั้งหลัง 
ยกพื้นสูง ใต้ถุนยกสูงโล่ง และมีบันไดทางขึ้นอยู่หน้าบ้าน ด้านบนประกอบด้วยโถงบันไดเป็นชานพัก และแบ่ง
โซนเป็นศาลาหลังเล็ก และมีการจัดนิทรรศการภาพวาดตัวละครขุนช้างประกอบการเล่าเรื่องตามวรรณคดี
เพ่ือให้นักท่องเที่ยวได้ชื่นชมและเรียนรู้ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นตามวรรณคดี 
    1.2.4 พื้นที่การแสดงสินค้าและเสริมรายได้ให้กับชุมชน ความสัมพันธ์ระหว่างวัด 
ชุมชน และหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง โดยสภาพปัจจุบันวัดป่าเลไลยก์เป็นศูนย์กลางการท่องเที่ยวโดยมีหลวงพ่อโต
เป็นศูนย์กลางศรัทธาให้พุทธศาสนิกชนได้เข้ามาทำบุญและท่องเที่ยว บริเวณด้านหน้าพระวิหารจะมีลาน แสดง
และจำหน่ายสินค้า โดยทางจังหวัดสุพรรณบุรีได้มีการประชาสัมพันธ์และส่งเสริมให้วัดป่าเลไลยก์เป็น       
“ตลาดต้องชม” เป็นศูนย์รวมสินค้าพื้นเมืองและของฝากเพื่อรองรับนักท่องเที่ยวเป็นการเชื่อมโยงตลาดภาค
การค้ากับการท่องเที่ยว การสนับสนุนให้ประชาชนในพื้นที่นำสินค้ามาจัดขายและสร้างรายได้ และเป็นการ
กระตุ้นเศรษฐกิจภายในระดับรากหญ้าให้เกิดการหมุนเวียน 
    1.2.5 งานนมัสการไหว้พระปิดทอง “หลวงพ่อโต” ประจำปี วัดป่าเลไลยก์  เป็น
ประเพณีปฏิบัติสืบมาแต่สมัยโบราณจัดขึ้นปีละ 2 ครั้ง ในวันขึ้น 5 ค่ำ - 9 ค่ำ เดือน 5 และวันขึ้น 5 ค่ำ - 9 ค่ำเดือน 
12 งานนมัสการไหว้พระปิดทอง “หลวงพ่อโต” เป็นโอกาสที่ชุมชนนั้นจะไปนมัสการและบูชาพระปิดทองเพื่อขอ
เป็นขวัญกำลังใจ และความพร้อมต่อการทำงานและดำเนินชีวิต นอกจากนี้ งานนมัสการดังกล่าวยังเป็นช่วงเวลา
ของการให้ชุมชนและวัดได้มีโอกาสร่วมกันในการสร้างสรรค์กิจกรรมทางวัฒนธรรมของชาวจังหวัดสุพรรณบุรี 
และงานบันเทิงอื่น ๆ เช่น การแสดงละครพื้นบ้านของนักเรียนและพุทธศาสนิกชนที่เกี่ยวข้องกับเรื่องราวของ
หลวงพ่อโต การประชาสัมพันธ์เชิญชวนให้ประชาชนได้เข้ามาศึกษาเรียนรู้วิถีวัฒนธรรม จากนิทรรศการของวัด 
การศึกษาและเยี่ยมชม และกิจกรรมพิเศษอ่ืน ๆ ที่อาจจะแตกต่างกันไปในแต่ละปีของการจัดงาน 
   ผลการศึกษาสอดคล้องกับ Krudnak et al. (2022) ที่ได้เสนอว่าแนวทางการธํารงอัตลักษณ์วัฒนธรรม
และการส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิต มี 5 ด้าน การเรียนรู้และปรับตัวให้เท่าทันการเปลี่ยนแปลง การสร้างความ
ตระหนักคุณค่าทุนทางวัฒนธรรมที่มีอยู่ การส่งเสริมเศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์บนฐานทุนทางสังคม การสร้างความ
ตระหนักถึงคุณค่าและความภาคภูมิใจในทุนวัฒนธรรมของชุมชน และการส่งเสริมการดำเนินชีวิตในความเป็นชาติพันธุ์ 
สอดคล้องกับ Nilkote & Charoenlak (2022) ได้เสนอว่าแนวทางการดำเนินงานสุขภาวะของชุมชนต้องการ
เรียนรู ้ภายใต้การมีทุนทางสังคมและวัฒนธรรมที่เป็นของชุมชนการมีแกนนำจิตอาสาในการบริหารจัดการ         
การสนับสนุนและความร่วมมือจากภาคีเครือข่าย การดำเนินการอย่างมีส่วนร่วมจากชุมชน และการมีกิจกรรม   
การเรียนรู้ และสอดคล้องกับ Charoenlak (2023) ซึ่งได้ศึกษาการสืบสานวัฒนธรรมชุมชนโดยใช้ประเพณีและ
วัฒนธรรมเป็นฐานในการพัฒนาและจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาชุมชนท้องถิ่นสู่ความยั่งยืน ประกอบด้วย ร่วมมือกับ
สถาบันการศึกษาท้องถิ่น สนับสนุน ส่งเสริม และอำนวยความสะดวกให้กับสมาชิกในชุมชนได้เรียนรู้ จัดการความรู้
วัฒนธรรมท้องถิ่นเพ่ือเป็นองค์ความรู้ให้กับชุมชน พัฒนากิจกรรมส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิต และสนับสนุนกลุ่ม
องค์กรชุมชนเพ่ือดำเนินการกิจกรรมสาธารณะในชุมชน และเห็นว่าวัฒนธรรมท้องถิ่นท่ีมีต้นทุนเป็นเอกลักษณ์และ



322 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 
 

วิถีของความเป็นไทย ภาครัฐ และหน่วยงานต่าง ๆ ควรอนุรักษ์ สืบสาน สร้างสรรค์เพื่อให้ดำรงอยู่คู่กับสังคมไทย 
เป็นเครื่องบ่มเพาะชุมชนและสังคมให้ดำรงอยู่ได้อยากปกติสุข รวมทั้งให้ความสำคัญกับศักยภาพและความต้องการ
ของพ้ืนที่เป็นสำคัญ เพ่ือให้เกิดผลลัพธ์ต่อชุมชนอย่างแท้จริง 

  2. ข้อเสนอแนวทางส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิตโดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม  จากการศึกษา
คณะผู้วิจัย ผลการศึกษามี ดังนี้ 
   2.1 การพัฒนาต่อยอดการเป็นชุมชนเป็นฐานและการเรียนรู้วิถีพุทธ  การศึกษาเรียนรู้ตาม
แนวทางพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมรอบข้าง บริบทของวัดป่าเลไลยก์สามารถ
สะท้อนถึงการศึกษาได้ตามมิติทางพระพุทธศาสนา กล่าวคือ มิติที ่หนึ่ง “ศีล” เป็นการสะท้อนถึงมิติของ
ความสัมพันธ์ของสิ่งแวดล้อม วัดป่าเลไลยก์เป็นพื้นที่อุดมด้ วยสิ่งแวดล้อมที่เชื่อมโยงความสัมพันธ์เชิงสังคม
ทั้งหมด ทั้งด้านประวัติศาสตร์ วรรณคดีท้องถิ่น และวิถีความเป็นอยู่ในปัจจุบัน มิติที่สอง “สมาธิ” นัยยะของการ
เรียนรู้ตลอดชีวิตเป็นการสะท้อนด้านเจตจำนง ความมุ่งมั่นตั้งใจของพุทธศาสนิกชนหรือผู้ที่ต้องการท่องเที่ยว 
รวมถึงแรงจูงใจต่าง ๆ ในการที่จะเข้ามาทำบุญหรือศึกษาเรียนรู้มิติอื่น ๆ  และมิติที่สาม “ปัญญา” การเข้ามา
ท่องเที่ยวหรือศึกษาเรียนรู้ในพ้ืนที่วัดป่าเลไลยก์นอกจากจะเป็นการเรียนรู้ถึงความสัมพันธ์ของสังคมสิ่งแวดล้อม 
ความมุ่งมั่นและจิตจำนงค์แล้ว การรับรู้ถึงความเป็นไปและเชื่อมโยงเชิงเหตุและผลตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน     
เป็นการรู้และเข้าใจอย่างเชื่อมโยง ซึ่งจะส่งผลให้เกิดความรู้ย้อนกลับสู่การปรับเปลี่ยนหรือทัศนะต่อการดำเนิน
ชีวิตตนเองตามศักยภาพและการรับรู้ของตนเอง นอกจากนี้ มิติของการเรียนรู้วิถีพุทธจะมีองค์ประกอบที่
ครบถ้วนและสมบูรณ์ต้องมีการวัดผลของการเรียนรู้ ซึ่งประกอบด้วย 4 ด้าน เรียกว่า ภาวนา 4 คือ ประการที่หนึ่ง 
“กายภาวนา” คือ ความสามารถในการเรียนรู ้กับสภาพแวดล้อมที่ปรากฏ และได้เรียนรู ้  ประการที ่สอง          
“ศีลภาวนา” คือ การเรียนรู้จะนำไปสู่การจัดความสัมพันธ์ที่ดีของความสัมพันธ์ การวางตัวที่ดีและการเป็นสมาชิก    
ที่ดีของสังคม ประการที่สาม “จิตภาวนา” เกิดการพัฒนาด้านจิตใจ การน้อมนำจิตใจในการทำสิ่งดีงามต่อตนเอง 
คนรอบข้าง และสังคม และประการที่สี่ “ปัญญาภาวนา” เป็นการตกผลึกความรู้เห็นการเชื่อมโยงพื้นฐานที่ดี
ที่สุด คือ การเข้าใจถึงปรากฏการณ์ทางสังคมที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน หรือในมิติที่สูงขึ้น คือ การเห็นพลวัตของความ
เป็นไปของชีวิต  
   2.2 การพัฒนาโอกาสและการเรียนรู้ตลอดชีวิตอย่างยั่งยืน จังหวัดสุพรรณบุรี ยังมีต้นทุนและ
ศักยภาพที่จะพัฒนาให้เป็นพื้นที่การเรียนรู้ด้วยศักยภาพที่มีอยู่ ประกอบด้วย ความพร้อมทางปัจจัยพื้นฐาน     
การมีโครงสร้างการคมนาคมที่ดีในจังหวัดสุพรรณบุรี  เป็นปัจจัยสำคัญที่ส่งผลให้พุทธศาสนิกชนและประชาชน
โดยทั่วไปสามารถเข้าถึงแหล่งเรียนรู้และโอกาสต่าง ๆ ได้อย่างสะดวกสบาย ระบบการสื่อสารที่ดี เป็นการสื่อสาร
ที่มีประสิทธิภาพเป็นสิ่งสำคัญในการเปิดโอกาสในการเรียนรู้ตลอดชีวิต  การศึกษาข้อมูลเพิ่มเติมประกอบ       
การตัดสินใจในการท่องเที่ยว หรือศึกษาประเพณีและวัฒนธรรมที่สำคัญของวัดป่าเลไลยก์  จังหวัดสุพรรณบุรี 
และยังรวมถึงการใช้เทคโนโลยีสื่อสาร การสืบค้นข้อมูล การสื่อสารประชาสัมพันธ์ และการแลกเปลี่ยนความรู้
และข้อมูลที่เป็นปัจจุบัน เป็นการเปิดพื้นที่สาธารณะที่ดี ประหยัด และรวดเร็วสำหรับการส่งเสริมการเรียนรู้
ตลอดชีวิตที่ยั่งยืน การได้รับการสนับสนุนจากการเชื่อมโยงการท่องเที่ยว จังหวัดสุพรรณบุรีนับว่าเป็นจังหวัดที่มี
การเชื่อมโยงทางวัฒนธรรมในภูมิภาคภาคกลาง และมีการเชื่อมโยงกิจกรรมท่องเที่ยวกับจังหวัดอื่น ๆ ในพื้นที่
ใกล้เคียงกัน เช่น จังหวัดพระนครศรีอยุธยา จังหวัดสิงห์บุรี จังหวัดชัยนาท และจังหวัดอุทัยธานี เป็นต้น มี การ
เชื่อมโยงทั้งเส้นทางการท่องเที่ยวเพื่อความบันเทิง และเส้นทางทำบุญตามวัดสำคัญในพื้นที่จังหวัดดังกล่าว      
การส่งเสริมการท่องเที่ยวเป็นแนวทางหนึ่งในการเสริมสร้างการเรียนรู้ และการสร้างประสบการณ์ให้หลากหลาย 
และการมีต้นทุนการเป็นเมืองประวัติศาสตร์ที่เชื่อมโยงทั้งระดับท้องถิ่นและระดับชาติ ตำนาน ประวัติศาสตร์
ท้องถิ่น และประวัติศาสตร์ที่เชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์ของประเทศ นับว่าเป็นต้นทุนที่ดีของจังหวัดสุพรรณบุรี 
และเป็นแหล่งเรียนรู้ที่ทรงคุณค่า ช่วยให้คนได้มองเห็นความเชื่อมโยงระหว่างอดีตและปัจจุบัน  ปัจจัยต่าง ๆ      



323 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 

ที่เป็นกลไกสำคัญในการส่งเสริมการเรียนรู้ พัฒนาบุคคลและสังคมให้เติบโตอย่างมั่นคง เป็นการสร้างสรรค์อย่าง
ยั่งยืน 
    การเรียนรู ้ตลอดชีวิต (Lifelong Learning) เป็นหลักการศึกษาซึ ่งเป็นทุนทางสังคมของ
สังคมไทยมาอย่างยาวนาน เป็นกระบวนการส่งต่อถ่ายทอดความรู้และวัฒนธรรมให้เกิดขึ้นแบบรุ ่นต่อรุ ่น 
สอดคล้องกับหลักธรรมทางพุทธศาสนา คือ ไตรสิกขา ประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา และหลักภาวนา 4 
ประกอบด้วย กายภาวนา สีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา เป็นการศึกษาเน้นการพัฒนาศักยภาพอยู่
ตลอดเวลาเพ่ือให้ทันกับการเปลี่ยนแปลงในแต่ละช่วงวัย และการศึกษาเรียนรู้กับบริบทของชุมชน  ดัง Figure 2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

Figure 2 Linking Lifelong Learning with the Buddhist Way. 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
  บนวิถีการเรียนรู้ตลอดชีวิต (Lifelong learning) ที่อิงอาศัยทุนทางสังคม (Social capitals) เป็นพื้นฐาน
สำคัญ เป็นเครื่องสะท้อนให้เห็นถึงบทบาทของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่มีคุณูปการต่อสังคมไทยมาอย่าง
ยาวนาน พระพุทธศาสนาเป็นทั้งแนวคิดที่ชี ้นำทางปัญญาให้สังคมเกิดสันติสุข และยังเป็นเครื่องมือที่สำคัญใน
การศึกษาเรียนรู้ตลอดชีวิตเพื่อนำสู่การบรรลุเป้าหมายของชีวิต คือ คุณภาพชีวิตที่ดี (Quality of Life) หลักธรรม                
ทางพระพุทธศาสนามีความหลากหลาย แต่สามารถที่จะเลือกใช้เพื ่อให้เกิดความเหมาะสมและสร้างสมดุลกับ         
การดำเนินชีวิต (Balancing lifestyle) ให้กับตนเอง ครอบครัว ชุมชน และสังคมได้ การศึกษาเรื่อง การเรียนรู้ตลอด
ชีวิต โดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธธรรม : กรณีศึกษาวัดป่าเลไลยก์วรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี                  
เป็นการศึกษาที่สะท้อนให้เห็นว่าปรากฏการณ์ทางสังคมในพ้ืนที่ต่าง ๆ ที่มีพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์กลางในการศึกษา
และบ่มเพาะผู้คนในพ้ืนที่ หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือในการศึกษาเรียนรู้ผ่านการปฏิสัมพันธ์ของผู้คน

 

LIFELONG COMMUNITY - 
BASED LEARNING 
ACCORDING TO  

THE BUDDHIST WAY 

 

Morality 
 

Concen- 
 tration 
 

Wisdom 

Lifelong learning 

Social capitals 

Physical 
development 

Emotional 
development 

Moral 
development 

Wisdom 
development 



324 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 
 

ในชุมชน การเชื่อมโยงวิถีการดำเนินชีวิตมาเป็นเครื่องอบรมขัดเกลาสมาชิกในชุมชน (Socialization) ให้เกิด              
การเรียนรู้และพัฒนา เป็นสมาชิกที่ดีในชุมชน และประเทศชาติ โดยมีพระพุทธศาสนาเป็นรากฐานที่สำคัญ        
ดัง Figure 3 
 

 
 
 

 

  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Figure 3 Linking new knowledge from studies. 
 

สรุปและข้อเสนอแนะ 
    พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับการศึกษา และเป็นการศึกษาที่เป็นไปเพื่อการพัฒนาศักยภาพของ
ตนเองให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้นตั้งแต่เกิดจนถึงเสียชีวิต หลักธรรมที่สำคัญ คือ “ไตรสิกขา” ประกอบด้วย ศีล สมาธิ 
และปัญญา เป็นหลักการที่เป็นหัวใจของการจัดการศึกษาตามแนวพุทธ ซึ่งจะมีผลสัมฤทธิ์มากขึ้นต้องพัฒนาไป
พร้อมกับหลักภาวนา 4 ประกอบด้วย กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา ทั้งหมดจะเชื่อมโยง       
กันและกัน หลักการดังกล่าวมีความสอดคล้องกับมิติของการเรียนรู้ตลอดชีวิต (Lifelong Learning) ซึ่งแนวคิด
พื้นฐาน คือ กระบวนการเพื่อสร้างความงอกงามของบุคคล ชุมชน และสังคมผ่านการถ่ายทอดความรู้ การฝึกฝน 
การอบรม การสืบสานทางวัฒนธรรม การสร้างสรรค์จรรโลงความก้าวหน้าทางวิชาการ การสร้างองค์ความรู้อันเกิด
จากสภาพแวดล้อม และการเป็นชุมชนแห่งการเรียนรู้ซึ่งกันและกัน อันจะเป็นพื้นฐานในการสร้างชุมชนเข้มแข็ง
และสืบทอดจนมาถึงปัจจุบัน จากการศึกษาสะท้อนให้เห็นว่าการเรียนรู้ตลอดชีวิต โดยใช้ชุมชนเป็นฐานตามวิถีพุทธ 
กรณีศึกษาของวัดป่าเลไลยก์วรวิหารได้สะท้อนให้เห็นถึงการเปิดโอกาสให้กับชุมชนในพื้นที่บูรณาการการเรียนรู้  
ทุกมิติ เช่น ด้านการศึกษา การท่องเที่ยว การเป็นผู้ประกอบการ เป็นต้น ได้เป็นแนวทางของการเรียนรู ้และ      
การสืบสานวัฒนธรรมท้องถิ่นตามแนวทางวิถีทางพุทธศาสนาให้ธำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืน  สามารถอภิปรายได้ว่า
พระพุทธศาสนาเป็นต้นทุนทางสังคมที่สำคัญให้กับสังคมไทยมาโดยตลอด หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็น

Lifelong learning 

Application 

Buddhist principles 

Quality of Life 

Individual, Family, Society 
SCommunity 

Social capitals 

LIFELONG COMMUNITY - BASED LEARNING ACCORDING TO 
THE BUDDHIST WAY 

Balancing lifestyle 



325 

 

 
 

Vol.8 No.4 October-December 2023 pp.315-325 

เครื่องมือในการส่งเสริมการเรียนรู้ และสภาพแวดล้อมต่าง ๆ ที่เกิดจากทุนทางสังคมสามารถเป็นเครื่องมือ        
การเรียนรู้ตลอดชีวิตให้กับสังคมไทยได้ ข้อเสนอแนะจากผลการศึกษา จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนายังเป็นต้นทุน
ทางสังคม (Social capitals) ที่สำคัญของสังคมไทยโดยเฉพาะการเรียนรู้และเป็นศูนย์รวมจิตใจของประชาชน 
ควรมีการส่งเสริมบทบาทพระสงฆ์และการเสริมศักยภาพให้เป็นแหล่งเรียนรู้ที่สอดคล้องกับสถานการณ์การเรียนรู้
ที่เปลี่ยนแปลงไป และข้อเสนอแนะสำหรับการศึกษาครั้งต่อไป คณะผู้วิจัยเห็นว่าควรมีการถอดบทเรียน (Lessons 
learned) และควรมีการจัดการความรู ้ (Knowledge management) เพื ่อเชื ่อมโยงประเด็นที ่เกี ่ยวข้องกับ
การศึกษาและการพัฒนาคุณภาพชีวิตในการยกระดับแหล่งเรียนรู้ในชุมชนอย่างเป็นระบบและยั่งยืน 
 
References 
Charoenlak, N . (2023). Education and Community Development for Sustainability : The 

Continuation of The Loy Krathong Tradition of Berk Phrai Sub -District, Chom Bueng 
District, Ratchaburi Province. Journal of MCU Nakhondhat, 10(8), 30-42. 

Krudnak, N., Sunyamo, T., Nilkote, R., Rueangsri, W. & Visesprapa, P. (2022). Ethnic Identty Under 
Neo-Liberalism Economy and Promotion of Learninglifelong of Tai Dam Community, Khao 
Yoi District, Phetchaburi Province. Journal of Social Science Development, 5(2), 79-98. 

Nilkote, R. & Charoenlak, N. (2022). Community Well–being Development through Community 
Context–based Applications: A Case Study of the Thai Songdam Dance in Ban Don Thong, 
Don Khoi, Kamphaeng Saen, Nakhon Pathom. Journal of Cultural, 5(2), 94-110. 

Office of the Secretariat of the Education Council . (2017). National Education Plan 2017-2032. 
Chili Wan Graphic Company Limited. 

Office of the Secretariat of the Education Council . (2018). Thai Study Report 2018. Prikwan 
Graphic Company Limited. 

Somdet Phra Buddhakosajarn (P.A. Payutto). (2021). Education to develop civilization to be 
called Siam Samtri, Study 3, Development 4 (9th ed.). Pim Suay Company Limited. 

Suphanburi Provincial Education Office . (2023). Suphanburi Provincial Education Development 
Plan, 5-year period (2023-2027). Policy and Planning Group Suphanburi Provincial 
Education Office. 

Suphanburi Provincial Office . (2023). Suphanburi Provincial Development Plan (2023-2027). 
Provincial Development Office. 

Tansiri, W. (1999). Explanation of the National Education Act 1999. Winyuchon. 
Wat Pa Lelaik Worawihan . (2014). Report on the performance of the Buddhist monks (Saing 

Sirintaro, Ph.D. 8 Honorary Ph.D.) Advisor to the Primate Region 14 Abbot of Wat Pa Lelaik 
Worawihan. Wat Pa Lelaik Worawihan. 

Wisthawet, W. & Wannapok, S. (2001). Buddhism. Wattana Panich Publishing House. 
Yakaew, C., Khwunma, K ., Gowithayakorn, T ., Namwong, P., & Tongsaard, K . (2023). The 

Development of a Set of Learning Experiences for Local Wisdom in Historic Sites and 
Important People to Promote the Child Development in Suphan Buri Province . Journal 
of Multidisciplinary in Social Sciences, 15(3), 52-61. 

 
 


