
A 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.A 

 

 
     Contents 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Contents Page 
Research Article  
 THE EFFICIENCY OF THE SAṄGHA ADMINISTRATION BY ECCLESIASTICAL 

ADMINISTRATIVE OFFICERS IN SAṄGHA ADMINISTRATIVE REGIONS 17-18 
(THE DHAMMAYUTIKA SECT) 

1 

  Phrakru Siridhammapirat, Vachiravitch Ittithanasuphavitch, Punyada Chongla-iad,  
Sakda Hanthet and Thatchanan Issaradet 

 

 HARMONY AND CONTRADICTION: EXPLORING THE INTERSECTION OF BUDDHIST 
ETHICS AND POLITICAL ETHICS 

12 

  Sanya Kenaphoom  
 MINDFUL MOTHERHOOD: A NARRATIVE RESEARCH OF A MOTHER RAISING A SPECIAL 

NEEDS CHILD 
23 

  Chararinchon Satian and Himapan Ruktaengam  
 STRENGTHENING THE HEALTH CARE SYSTEM ACCORDING TO THE FOUR PRINCIPLES 

OF BHĀVANĀ TO SUPPORT THE AGING SOCIETY 
35 

  Paiwan Purimart, Pichit Purimart, Benyapa Atcharoek, Punyada Chongla-iad and 
Thatchanan Issaradet 

 

 MECHANISM OF DEVELOPMENT AND THE DRIVING FORCE OF SUFFICIENCY 
ECONOMY PHILOSOPHY FOR STRENGTHENING MORAL COMMUNITIES IN SURAT 
THANI PROVINCE (in Thai)  

50 

  Phrapalat Vorakit Vorakitjoe, Phrakru Arunsutalangkarn, Phrakru Wiratthamachot, 
Pairat Chimhad and Patchlada Suwannual   

 

 SIGN LANGUAGE, DHAMMA LANGUAGE: INNOVATIONS IN TEACHING BUDDHISM 
TO HEARING-IMPAIRED INDIVIDUALS (in Thai) 

62 

  Silawat Chaiwong, Phrakru Sirithammabandit, Natthanon Chirakitnimit,  
Phrakru Soponweerabundit and Theerawat Keawlangka 

 

 DEVELOPMENT OF MODEL COMMUNITIES BASED ON THE PRINCIPLES OF 
BRAHMAVIHĀRA DHAMMA TO SUPPORT THE AGED SOCIETY (in Thai) 

75 

  Thatchanan Issaradet, Paiwan Purimart, Punyada Chongla-iad,  
Wilaiwan Isaradath and Thippawan Chantra 

 



1 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

Research Article 

 
THE EFFICIENCY OF THE SAṄGHA ADMINISTRATION BY ECCLESIASTICAL 
ADMINISTRATIVE OFFICERS IN SAṄGHA ADMINISTRATIVE REGIONS 17-18 

(THE DHAMMAYUTIKA SECT) 
 

Phrakru Siridhammapirat1*, Vachiravitch Ittithanasuphavitch1, Punyada Chongla-iad2, Sakda Hanthet3, 
Thatchanan Issaradet4 

1Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University, Sri Thammasokrat Campus,  
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

2Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus,  
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

3Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus,  
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

4Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

*Corresponding author E-mail: sirithamma@gmail.com 

 
Received 5 January 2024; Revised 11 February 2024; Accepted 13 February 2024 

 

Abstract 
Background and Objective: In Thailand, Buddhism is an integral part of the society's structure.      
It has been preserved and practiced alongside other societal norms and values for a long time. 
The Saṅgha order takes itself as the order of representatives or followers of the Fully Enlightened 
One. The duties of the Saṅgha order comprise the mission of propagation, inheritance, and the 
transfer of Buddhadhamma and teachings. These duties are regarded as the important missions 
of the Saṅga order to act accordingly. Currently, the Saṅgha administration in Thailand depends 
on the Saṅgha Supreme Council of Thailand to administer regulations for commanding the 
subordinating Saṅgha order to be in proper domain with acceptable order. The Saṅgha 
Supreme Council of Thailand regulates the structure, hierarchy, and authority of ecclesiastical 
administrative officers in governing the Saṅgha order and temple management. This research aims 
to study the efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers in 
Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect). 
Methodology: In this quantitative research, the population consisted of 192 ecclesiastical 
administrative officers. The research tools included the questionnaires, which were used to collect 
data via an online channel with Google Forms. The statistics used for data analysis were 
descriptive statistics, which consisted of frequency and percentage for describing the sample 
demographics. The mean and Standard Deviation (S.D.) values were used in the efficiency analysis. 
Main Results: The ecclesiastical administrative officers of the Dhammayutika Sect in Saṅgha 
administrative regions 17-18 were assigned duties that were divided according to the six aspects 



2 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

 

of Saṅgha administrative management consisting of the "Governance" aspect, the "Buddhist 
education" aspect, the "Buddhist propagation" aspect, the "Public education" aspect, the "Public 
assistance" aspect, and the "Public welfare" aspect. The results indicated a high level of the overall 
values. The analysis of each aspect demonstrated a moderate level of the "Governance" aspect; 
a high level of the "Buddhist education" aspect; a high level of the "Public education" aspect;        
a high level of the "Buddhist propagation" aspect; a high level of the "Public assistance" aspect; 
and a high level of the "Public welfare" aspect. 
Involvement to Buddhadhamma: This study of applied Buddhism is to consider the efficiency that 
can be interpreted as the Buddhist principle and brought for combination in order to produce 
Buddhist innovations for the Saṅgha administration. This Buddhist principle is known as 
Sāraṇīyadhamma (Virtues for fraternal living), the teaching of the Buddha that refers to the guidelines 
of fraternal living. It is the principle for building conciliation within the Saṅgha order. The principle 
inspires the Saṅgha administration in Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) 
to achieve efficiency and effectiveness, as indicated in the result of the research. 
Conclusions: The efficiency of Saṅgha administration in Saṅgha administrative regions 17-18  
(The Dhammayutika Sect), which consisted of governance, Buddhist education, Buddhist propagation, 
public education, public assistance, and public welfare, was found to have a high level of overall 
values. Despite the results, such studies were required to find the problems and additional solutions. 
Its purpose was to develop the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers in 
Saṅgha administrative regions 17-18 to achieve better efficiency and effectiveness under the Buddhist 
doctrine and the Buddhist monastic disciplinary rules for promoting Buddhism. 
Keywords: Efficiency, Saṅgha Administration, Ecclesiastical Administrative Officers 
 
Introduction 
  The Saṅgha administration had the foundation from the Buddhist monastic disciplinary 
rules or Sikkhāpada that the Buddha regulated for the benefit of the Saṅgha and the order in 
fraternal living. Therefore, the Buddhist monastic disciplinary rules or Sikkhāpada had become the 
constitution for the Buddha to govern for supporting the expansion of the Saṅgha order to manage 
during the time of the Buddha. However, the enactment of Sikkhāpada depended on the context 
of society, the diversity of religions, and criticism from people. The purpose of enactment 
included the unity of the order, sustaining faith from lay people, and the guidelines of conduct 
to the Saṅgha and the order. Later on, the Sikkhāpada developed and changed in regard to social 
customs and the nation's law by adapting the rules without infringing the Buddhist monastic 
disciplinary rules or Sikkhāpada. Therefore, the rules benefitted the administration of the Saṅgha 
order and built a bureaucratic system (Phra Narong Sangkhawichit, 2017).  
   The reform in the structure of administration and governance of the Saṅgha order in the 
current day was in regard to the Sangha Act 2505 B.E. The enactment of this Act derived from the 
demand of the cabinet at that time. The cabinet had Field Marshal Sarit Thanarat as the prime 
minister, who determined to change the form of administering the Saṅgha order to be consistent 



3 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

with the administrative policy of Field Marshal Sarit Thanarat, which favored absolute decision 
power from a strong leader. Field Marshal Sarit Thanarat considered that a system of government 
in terms of democracy was deferred and lacked efficiency for operation. Therefore, dividing the 
command of the Saṅgha order into three parts comprising the Saṅgha Council, the Saṅgha 
Cabinet, and the Vinaya Council, as in The Saṅgha Act of BE 2484, was considered a system that 
devastated the efficiency and caused the administration of the Saṅgha order to face obstacles 
and defer. For the reasons mentioned earlier, the cabinet passed the bill to appoint a committee 
to draft a new Act in 1960 AD. Upon the committee's success, the cabinet enacted the Saṅgha 
Act 2505 B.E. by recommendation and consent of the Constitution Drafting Assembly of Thailand 
on behalf of the Thai parliament. The Act indicated the reason for its promulgation: "The reason 
for the promulgation of this Act is that the power of executing the activities of the Saṅgha should 
not be divided with the aim of creating a balance of power as it appears in the current law.           
As such a system results in weakening the efficiency of the execution of activities, it was thus 
deemed appropriate to improve the Saṅgha Act by having the Supreme Patriarch govern the 
Saṅgha through the Saṅgha Supreme Council under the law and the Dhamma-Vinaya. This is to 
ensure the progress and prosperity of Buddhism" (Phra Methidhammapon (Prayun Dhammachitto), 
1996); (Phramaha Adisak Gavesako & Nuthongkaew, 2019). 
   It was seen that the structure of that society had Buddhism simultaneously with itself all 
along. Each community had a Saṅgha institution or temple simultaneously with itself for a long 
time. The Saṅgha order acted as the representatives or followers who performed the mission of 
propagation and passed on the aspiration of Buddha's teachings, which the Buddha had 
constituted. The mission of propagation was for Buddhists to take the Buddha's teachings for daily 
life practice and benefit themselves and society. It was considered an important mission of the 
Saṅgha order to perform (Phramaha Jaran Bhurikovido, 2020) . The Saṅgha administration in the 
current day was developed from the Buddhist doctrine and the Buddhist monastic disciplinary 
rules to be used for governance along with the growth of Thai society. The Saṅgha Act 2505 B.E. 
specified the missions of ecclesiastical administrative officers within six aspects, which consisted 
of governance, Buddhist education, Buddhist propagation, public education, public assistance, 
and public welfare (Bunthong, 2018).  
   However, the administration management of Buddhism, efficient or not, had leaders 
as the most important personnel, which included ecclesiastical administrative officers at all 
levels of the hierarchy. They consisted of the Abbot, the Assistant Abbot, the Ecclesiastical 
Commune-Chief, the Ecclesiastical District Officer, the Ecclesiastical Provincial Governor, and the 
Ecclesiastical Regional Governor. The most important person was the Abbot, who had direct 
duty in temple management, and the temple was a spiritual anchor among Buddhists  (Phrakru 
Wimon Suwanakorn, Thong-in, & Phra Raphin Phutthisaro, 2016). The temple had the Abbot as 
its absolute manager. The Abbot must have performed the duty of Saṅgha administration 
appropriately. The administration from the Abbot must have been honest, efficient, under the 
Buddhist doctrine and the Buddhist monastic disciplinary rules, and adaptive to changes in current 



4 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

 

society. According to the principle, ecclesiastical administrative officers or the Abbot had duties 
in governance or Saṅgha administration to be in order. It was an important term to indicate 
efficiency and success in promoting Buddhism to be sustainable in the future. This statement 
implied that to make Buddhism become the nation's religion, prosper, and become sustainable 
depended on ecclesiastical administrative officers because ecclesiastical administrative officers 
were approachable to people. Particularly, ecclesiastical administrative officers at the level of 
Abbot, who became prestigious among the people, had a direct role in upholding the Saṅgha 
administration to be sustainable (Sangha Act, B.E. 2505., 1962). It led to the interest of this research, 
which required efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers in 
Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) for collecting data to further study 
the efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers in each region 
of Saṅgha administrative regions. 
  Objective 
  This research aims to study the efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical 
administrative officers in Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect).  
 
Methodology 
  In this research, the researchers utilized a quantitative research method with the following 
details: 
  Population 
  The population in this research consisted of 194 ecclesiastical administrative officers under 
the jurisdiction of Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect). The population, 
which was utilized as a study group, had been calculated to be the hundred percent of the 
population, as indicated in Table 1. 
 

  Table 1 Population Utilized in the Study 
 

Saṅgha 
Administrative 

Areas 

Ecclesiastical Administrative Officers Utilized for Data 
Collection 

Secretary 
Monk 

Total 

The 
Eccl. Provincial 
Governor/the 
Deputy Eccl. 
Provincial 
Governor 

The 
Eccl. District 
Officer/the 

Deputy Eccl. 
District Officer 

The Eccl. 
Commune-
Chief/the 

Deputy Eccl. 
Commune-

Chief 

The Abbot 

Phang Nga-Ranong 1 3 3 12 3 22 
Phuket-Krabi-Trang 1 3 3 5 3 15 
Phatthalung 1 3 3 11 13 31 
Songkhla-Satun 1 8 11 51 25 96 
Pattani-Yala-
Narathiwat 

1 3 3 18 5 30 

Total 5 20 23 97 49 194 

   



5 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

   Research Tools 
  The researchers created research tools by studying academic documents and research studies 
related to the efficiency of the Saṅgha administration. There were two steps in creating research tools. 
In the first step, the researchers studied documents, theories, and studies related to the efficiency of 
the Saṅgha administration, then created a framework for the content coverage and the objective of 
the study. In the second step, the researchers designed the questionnaire based on the scope of the 
research, which was divided into two sections. The first section consisted of multiple-choice personal 
factors classified by age, the number of years in the monkhood, academic standing in Dhamma 
scholar, academic standing in Pali scholar, academic standing in secular studies, position in Saṅgha 
administration, and duration in the position in Saṅgha administration (Referred only current position). 
The second section required information about the efficiency of the Saṅgha administration by 
ecclesiastical administrative officers in Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) 
based on the six aspects of Saṅgha administration including governance, Buddhist education, Buddhist 
propagation, public education, public assistance, and public welfare. This section consisted of 42 
items with a numerical rating scale from 1 to 5. 
  The examination for the quality of the questionnaire consisted of four steps. In the first 
step, the researchers conducted validity identification by presenting the questionnaire to three 
experts to assess the content validity, the comprehensiveness of research questions and the 
language use. The scoring system specified each value "+1" represented the appropriateness of a 
question, "0" represented the unsureness of the experts on a question, and "-1" represented the 
inappropriateness of a question. Later, the researchers brought the data considered by the experts 
to find the IOC ( Index of Item-Objective Congruence) value, if the IOC value was above 0.50, 
it would indicate that such question measured according to the objective or the content was 
serviceable (Lumbensa, 2016). However, the IOC value of the questionnaire was equal to "1". 
In the second step, the researchers preliminarily tested 30 sets of draft questionnaires validated 
by the experts with the sample that was similar to the population in this study. In the third step, 
the researchers brought the questionnaires that were brought to try out with the sample to 
calculate the reliability value with the alpha coefficient analysis of Cronbach. If the alpha 
coefficient value were above 0.70, it would be considered that the questionnaires were valid, 
which the validity was from finding the reliability value with the whole set of the questionnaires 
at 0.912. In the fourth step, the researchers improved and corrected the questionnaires according 
to the result of the analysis one more time before applying them to the research sample with 
the criterion of interpretation from the Likert's rating scale. 
  Data Collection 
  In terms of data collection for this research, the researchers collected data by themselves 
using three steps. In the first step, the researchers sent the official correspondences to the 
counselors of Ecclesiastical Regional Governors of Saṅgha administrative regions 16, 17-18 
(The Dhammayutika Sect) to request cooperation from ecclesiastical administrative officers to fill 
out the questionnaires via the online system. The researchers brought the questionnaires to 



6 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

 

design online questionnaires with Google Forms and then sent the hyperlinks of the questionnaires 
to Line chat groups of ecclesiastical administrative officers within the administrative area of Nakhon 
Si Thammarat province. In the second step, the researchers examined the data from the online 
questionnaires that were designed with Google Forms to determine whether the data was 
complete or not. Upon the examination, the researchers received the reply for a total number of 
192, which was calculated as the questionnaires that returned 98.97 percent from all sent 
questionnaires. In the third step, the researchers conducted data analysis to find the efficiency of 
the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers in Saṅgha administrative regions 
17-18 (The Dhammayutika Sect). 
  Data Analysis 
  The researchers analyzed the data from the questionnaires using social science research 
software. The statistics that were used in data analysis consisted of descriptive statistics, which 
included frequency and percentage for describing the demographic of the sample. The mean 
and Standard Deviation (S.D.) values were used in the analysis of the efficiency of the Saṅgha 
administration by ecclesiastical administrative officers in Saṅgha administrative regions 17-18 
(The Dhammayutika Sect) within the six aspects, which consisted of the "Governance" aspect, 
the "Buddhist education" aspect, the "Buddhist propagation" aspect, the "Public education" aspect, 
the "Public assistance" aspect, and the "Public welfare" aspect. The researchers used the Likert's 
rating scale as the criterion for score classification and interpretation. 
 
Results and Discussion 
  The efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers in 
Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) was divided accordingly to the six 
aspects of Saṅgha administration, which consisted of governance, Buddhist education, Buddhist 
propagation, public education, public assistance, and public welfare. 
 

 Table 2 The results of the analysis of the overall mean values (𝑥̅) and Standard Deviation 
(S.D.) values of the efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical administrative officers 
in Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) 
 

Item 
The Efficiency of the Saṅgha Administration by Ecclesiastical 

Administrative Officers in Saṅgha Administrative  
Regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) 

𝒙̅ S.D. Interpretation 

1 The Saṅgha administration in the "Public welfare" aspect 3.86 0.62 High 
2 The Saṅgha administration in the "Buddhist education" aspect 3.85 0.61 High 
3 The Saṅgha administration in the "Buddhist propagation" aspect 3.77 0.63 High 
4 The Saṅgha administration in the "Public assistance" aspect 3.76 0.64 High 
5 The Saṅgha administration in the "Public education" aspect 3.64 0.63 High 
6 The Saṅgha administration in the "Governance" aspect 3.25 0.52 Moderate 

Total 3.69 0.49 High 
 



7 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

   From Table 2, the overall analysis results of the efficiency of the Saṅgha administration 
by ecclesiastical administrative officers in Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika 
Sect) were found at a high level (𝑥̅ = 3.69, S.D. = 0.49).  
  Upon consideration of each aspect in descending order, it indicated that the "Public 
welfare" aspect had the highest mean value ( 𝑥̅ = 3 .86 ,  S.D. = 0 .62 )  because the service of 
offering convenience to people utilized Buddhist temples as the places to conduct meritorious 
activities, such as assisting the Buddhist monks who struggled with disasters and poverty and 
offering convenience to people making merit on Buddhist holidays. Additionally, the Saṅgha order 
was the leader in social organization, which included participation in controlling illegal uses of 
narcotic drugs, helping broadcast information from the government to local people, conducting 
public welfare activities to fellow devotees of different religions in the local area, and helping 
people in times of natural disasters (Watthanachaiwanich, 2021).  
  Then, it was the Saṅgha administration in the "Buddhist education" aspect, which overall 
was at a high level. It came from the fact that opportunity and promotion were dedicated from 
the Saṅgha order to Buddhist monks and novices to receive education in both secular and 
Dhamma. The aspect of Buddhist education promoted educational funding to Buddhist monks 
and novices who graduated as both Dhamma scholars and Pali scholars.  The Saṅgha order 
supervised and maintained all Buddhist monks and novices within administrative areas to receive 
Buddhist education. Buddhist education utilized educational media, technology, and recent 
teaching techniques for learning management in Buddhist education. The Saṅgha order supported 
and facilitated Buddhist monks and novices to receive education outside the country. The Saṅgha 
order conducted fundraising to fund Buddhist education as a welfare and sought recent 
educational media and materials for Buddhist education to Buddhist monks and novices. As 
Phramaha Adisak Gavesako & Nuthongkaew (2019)  explained, it was extremely important that 
many temples in the current day were decent educational sources that built places for learning 
and promoted education for Buddhist monks and novices who were interested in learning both 
Pali scholars and Dhamma scholars. Next, the mean value of the Saṅgha administration in the 
"Buddhist propagation" aspect was found at a high level. The Saṅgha order conducted activities 
for building good relations between fellow devotees of different religions. The order allowed 
Buddhist monks and novices to propagate Buddhism in various places. In addition, the Saṅgha 
order programmed numerous summer novice ordinations to instill morality (Watthanachaiwanich, 
2021).  
  Next, the mean value of the Saṅgha administration in the "Public assistance" aspect was 
found at a high level ( 𝑥̅ = 3 .76 ,  S.D. = 0 .64 ) . Manny Buddhist temples planted trees and 
redesigned their landscapes by shaping temples to be pleasant and suitable places for meditation. 
This aspect emphasized repairing, construction, and renovation to preserve archaeological sites, 
which consisted of valuable facilities. In addition, many Buddhist temples improved their facilities 
to be hygienic, exquisite, and organized (Sawetworrachot, 2019).  



8 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

 

  After that, the mean value of the Saṅgha administration in the "Public education" aspect 
was found at a high level (𝑥̅ = 3.64, S.D. = 0.63). The Saṅgha order assisted the government with 
public announcements to local citizens. Besides, the order performed as the leader in organizing 
the society, which included participating in narcotics enforcement and assisting fellow devotees 
of different religions in the local area.  
  Finally, the Saṅgha administration in the "Governance" aspect was found at a moderate 
level (𝑥̅ = 3 .25,  S.D. = 0 .52) . It included the supervision and oversight for Buddhist monks and 
novices under jurisdiction to conduct themselves under the Buddhist doctrine, Buddhist monastic 
disciplinary rules, regulation, and the orders of The Saṅgha Supreme Council of Thailand. The 
aspect of governance also included inspecting the order of the temple, forming temple 
executive committees to be substantial, and governing and inspecting lay people who lived 
within each temple to be under the rules (Sawetworrachot, 2019). Using the principle of power 
decentralization for all parties to participate in temple management, mobilizing Buddhist monks 
to reside among temples in appropriate situations, and using the temple as a center of networking 
with other organizations in local areas were at a moderate level in respective order. 
   The results were consistent with concepts and theories that derived from integrating with 
concepts and theories emphasizing work, personnel, and systems. The concepts and theories that 
emphasized work had a main point that indicated the operation within the organization must 
have emphasized or dedicated precedence to the mission to be successful. The other elements 
in operating work within an organization, such as human resources, tools, instruments, or any 
other materials, were considered to be of lesser priority. However, there was one group of theories 
that took an interest only in "Personnel" within an organization (Sisabai, 2022) .  Nevertheless,  
it was due to the fact that personnel existed as a resource in management that possessed 
emotions by means of the concepts and theories that emphasized personnel. On behalf of concepts 
and theories, this group disagreed with methods that emphasized work and management styles, 
which these concepts and theories group emphasized personnel more than other matters. There 
were two more groups of theories that had opinions on the matter of the system. It suggested 
concepts and theories that emphasized systems, which consisted of input, conversion processes, 
and outputs for such organizations to operate. Administrators must have participated in giving 
precedence to the integration of elements in the system. It was identical to a management style 
that depended on the situation or in accordance with the occurrence, which derived from the 
integration of concepts and theories that emphasized work, personnel, and systems. In order to 
operate works within such an organization to success, administrators must have dedicated 
precedence to occurrences or environmental matters. Administrators must have adapted 
management methods to be consistent with presented occurrences or environmental matters 
(Prasertsri, 2020) .  Each management style was suited to different circumstances, such as social 
conditions, cultures, areas, and diversity in multiculturalism. 
 
 



9 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

Originality and Body of Knowledge 
  The study of the efficiency of the Saṅgha administration from ecclesiastical administrative 
officers is the study of applied Buddhism. It is the study to consider the efficiency that can 
be interpreted as the Buddhist principle and brought for combination in order to produce 
Buddhist innovations for the Saṅgha administration. This Buddhist principle is Sāraṇīyadhamma, 
(Virtues for fraternal living) which include the teaching of the Buddha that refers to the 
guidelines of fraternal living. It is the principle for building conciliation within the Saṅgha order. 
The principle drives the Saṅgha administration in Saṅgha administrative regions 17-18           
(The Dhammayutika Sect) to achieve efficiency and effectiveness. The Sāraṇīyadhamma 
(Virtues for fraternal living) comprise six elements. The first element is  Mettākāyakamma, 
which implies being amiable in deed with fellow monks who practice chastity openly and in 
private, which means that all monks of the Saṅgha order have respect for each other. They 
show generosity in the duty of fellow monks and communities, whether in the open or in 
private, such as giving assistance with funding and repairing the facilities of the temple. The 
second element is Mettāvacīkamma, which implies being amiable in words with fellow 
monks who practice chastity openly and in private. It means that the Saṅgha order 
announces beneficial words to teach, guide, and counsel with concernedness, delivers polite 
speech, and shows respect openly and in private. The third element is Mettāmanokamma, 
which implies being amiable in thought with fellow monks who practice chastity openly and 
in private. This means intention from the Saṅgha order must always be within empathy, the 
thought of giving each other benefits, optimism, and friendly gestures to each other. The 
fourth element is Sādhāraṇabhogitā, which implies sharing any lawful gains with virtuous 
fellows, means that sharing alms or offering even the littlest thing without being possessive 
is due to the virtues for the fraternal living of the Saṅgha order, which implies forbearance 
from selfishness by sharing what one's gains for others to consume. The fifth element is 
Sīlasāmaññatā, which implies keeping without blemish the rules of conduct along with one's 
fellows openly and in private, which means behaving well accordingly to discipline without 
misbehaving oneself to be disgusted by the fellows. The sixth element is  Diṭṭhisāmaññatā, 
which implies being endowed with the right views along with one's fellows openly and in 
private, which means being mutually agreeable in the principle that can lead to salvation 
and the end of one's sufferings, which eliminates problems in all aspects of Saṅgha 
administration. 
  The originality and body of knowledge from the study can be summarized, as depicted 
in Figure 1. 
 



10 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

 

 

Figure 1 The Sāraṇīyadhamma (Virtues for fraternal living) and Saṅgha administration 
of ecclesiastical administrative officers 

 
Conclusions and Recommendations 
  The study indicated that the efficiency of the Saṅgha administration by ecclesiastical 
administrative officers in Saṅgha administrative regions 17-18 (The Dhammayutika Sect) consisted 
of six aspects including the "Governance" aspect, the "Buddhist education" aspect, the "Buddhist 
propagation" aspect, the "Public education" aspect, the "Public assistance" aspect, and the                
"Public welfare" aspect. The results indicated a high level of the overall values. The analysis of 
each aspect demonstrated a moderate level of the "Governance" aspect; a high level of the 
"Buddhist education" aspect; a high level of the "Public education" aspect; a high level of the 
"Buddhist propagation" aspect; a high level of the "Public assistance" aspect; and a high level of 
the "Public welfare" aspect. In order to maintain the efficiency of administration and develop 
the Saṅgha administration, the researchers suggested that Saṅgha administrative regions 17-18           



11 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.1-11 

(The Dhammayutika Sect) should have been provided with appropriate support in terms of budget 
allocation by the National Office of Buddhism for the benefit of their operations. 
 
References 
Bunthong, P. (2018). The Sanggha Administration of the Sanggha in Southern Thailand. Journal of 

MCU Nakhondhat, 5(1), 30-44. 
Lumbensa, P.  (2016) .  Finding the Quality of Measurement and Evaluation Tools for the Thasap 

Model Academic Service Project. Yala Rajabhat University. 
Phra Methidhammapon (Prayun Dhammachitto) .  (1996) .  The Governance of the Thai Sangha. 

Sahadhammika. 
Phra Narong Sangkhawichit. (2017). Present Thai Sangha Administration: Problems and Suggested 

Solutions. Journal of MCU Social Science Review, 6(1), 27-40. 
Phrakru Wimon Suwanakorn, Thong-in, T. & Phra Raphin Phutthisaro. (2016). The Desirable Model 

of Sangha Administration of Administrative Monks at The Sangha Administration Region 1. 
Journal of MCU Social Science Review, 5(2), 15-26. 

Phramaha Adisak Gavesako & Nuthongkaew, K.  (2019) .  Effectiveness of Dhammayuttika Nikaya 
Sangkha's Affairs Adiministratoin in Nakhon Si Thammarat Province.  Journal of mbu lnc, 
26(2), 73-85. 

Phramaha Jaran Bhurikovido. (2020). Guidelines for the Administration of Sangha Affairs based on 
the Buddhist Integration of Sangha Administrators in Nonthaburi Province.  Journal of 
Graduate Studies Review, 16(1), 104-117. 

Prasertsri, R.  (2020) .  Management Administration for Changing in Globalization.  Journal of MCU 
Social Science Review, 6(2), 545-552. 

Sangha Act, 2505 B.E. (1962). 
Sawetworrachot, T.  (2019) .  Effectiveness of Dhammayuttika Nikaya Sangkha's Affairs Adiministr 

atoin in Nakhon Si Thammarat Province. Journal of mbu lnc, 26(2), 73-85. 
Sisabai, S. (2022). Sangha Law Division: Guidelines for The Establishment of The Sangha Aid Center 

on Law and Dispute for Strengthening Sangha Administration in Thai Society.  Journal of 
MCU Social Science Review, 11(6), 301-314. 

Watthanachaiwanich, R.  (2021) .  Administration of Sangha Affairs of the Sangha Administrative 
Monks in the Three Southern Border Provinces. Mahachulagajasara Journal, 12(1), 44-58. 

 



12 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 

Research Article 

 
HARMONY AND CONTRADICTION: EXPLORING THE INTERSECTION OF 

BUDDHIST ETHICS AND POLITICAL ETHICS  
 

Sanya Kenaphoom 
Faculty of Political Science and Public Administration, Rajabhat Maha Sarakham University,  

Maha Sarakham, Thailand 
Corresponding author E-mail: zumsa_17@hotmail.com 

 
Received 21 December 2023; Revised 7 February 2024; Accepted 11 February 2024 

 

Abstract 
Background and Objective: The convergence of Buddhist ethics and political ethics occurs 
when there is a complex interplay between spiritual principles and practices of good 
governance. Buddhist ethics are based on basic concepts , such as non-harm and compassion. 
This creates a unique moral perspective when woven into the fabric of political ethics, which 
must contend with administrative complexities. The power dynamics and social justice 
interactions present a wide range of possibilities and challenges. Scholars explore how Buddhist 
principles can inform political decision-making. It emphasizes the potential for building unity and 
character development among political leaders. This interdisciplinary examination not only 
reveals opportunities for adaptation but also reveals ethical tensions and quandaries at the 
intersection of Buddhist ethics and political ethics. Therefore, this article aims to explore the 
harmony and contradictions between Buddhist ethics and political ethics. 
Methodology: The research used rigorous methods with a literature review and critical analysis 
of documentaries to shed light on the interplay between Buddhist ethics and political ethics. 
This approach attempted to present a comprehensive understanding of the harmonious 
intersections and potential conflicts that marked the relationship between these ethical 
frameworks through a synthesis of diverse perspectives. This research aimed to facilitate an 
exploration of various sources and perspectives, providing a holistic perspective on the complex 
dynamics at the intersection of Buddhist ethics and political ethics. It provided a more thorough 
insight into the complex interconnections and challenges.  
Main Results: The results of the research found that harmony between Buddhist ethics and 
political ethics, included adjusting the principle of harmlessness, emphasizing mutual sympathy, 
being mindful in decision-making, principles of good governance and social justice, and 
adherence to the truth. Conflicts between Buddhist ethics and political ethics included conflict 
in Non-Harm Principles, compassion and political realism, sanity and political expediency, ethical 
governance and political realism, and truth and political rhetoric. 
Involvement to Buddhadhamma: This research article is involved in Applied Buddhism and 
categorized within "Buddhism for social benefits," which applies Buddhist principles in the 

mailto:zumsa_17@hotmail.com


13 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

context of modern science and society. It aims to bridge the gap between traditional Buddhist 
principles and contemporary challenges for cultivating a more compassionate, mindful, and 
ethical world that responds to the complex needs of today's society. 
Conclusions: There was a noticeable correspondence between Buddhist ethics and political 
ethics. This was evident in general principles, such as non-harm, compassion, mindfulness, good 
governance, and truth. However, inherent conflicts arose in some areas, such as disagreements 
over seemingly benign principles. The difficulty of reconciling humanist  valued with the 
practicality of political decision-making and the potential tension between the ethical ideals of 
governance and the practical demands of political realism. The inclusion of truth in political 
rhetoric had also become a matter of debate. These observations highlighted the complex and 
subtle dynamics that characterized the intersection between Buddhist ethics and political ethics. 
It emphasized the need to take a careful and careful approach when navigating the interplay 
between these two ethical frameworks. 
Keywords: Harmony, Contradiction, Buddhist Ethics, Political Ethics 
 
Introduction  
   Buddhist ethics is a basic component of Buddhist philosophy. It is centered on the 
pursuit of moral and spiritual development. The ethical framework is rooted in the teachings of 
Siddhartha Buddha. Emphasis is placed on the Four Noble Truths and the Eightfold Path as 
guidelines for correct and mindful conduct. According to Harvey (2000), Buddhist ethics are 
critical to cultivating kindness, non-harm (Ahiṁsā), and mindfulness in all aspects of life.          
The ethical guidelines established by Buddhism are guidelines for individuals who wish to attain 
enlightenment and escape the cycle of suffering (Dukkha). Therefore, Buddhist ethics is 
characterized by adherence to the virtues known as "Sila" which covers principles, such as not 
killing animals, stealing, lying, committing sexual misconduct, and the use of intoxicants.       
These precepts are not presented as commandments, but it is a guideline for living  life with 
skill, and promoting personal and social harmony (Gethin, 1998). In addition, Buddhist ethics 
promotes the cultivation of mental virtues by emphasizing correct mindfulness , correct 
concentration, and correct understanding as mentioned in the Eightfold Path . By integrating 
these ethical principles into everyday life, each individual aims to create a foundation for inner 
peace and contribute to the well-being of others. However, while Buddhist ethics provides an 
overarching framework for individual behavior, challenges arise when trying to reconcile these 
principles with the complexities of political ethics and governance issues, such as the use of 
force in defense political power dynamics and social justice. This raises complex ethical 
dilemmas. Keown (1992) discusses debates within the Buddhist tradition regarding the 
application of ethics in social and political contexts. It emphasizes the tension between 
nonviolence and the responsibility of political leaders. Exploring this challenge provides a 
deeper understanding of the dynamic interplay between Buddhist ethics and the complexities 
of the political sphere. 



14 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 

  The idea is that good politics is based on the character and actions of good politicians. 
Reinforcing the moral dimension of political leadership  by Aristotle's Ethical Framework as 
discussed in "Nicomachean Ethics," it maintains that the virtues of individual leaders are the 
foundation for creating a just and harmonious political community (Aristotle, 2000). In this 
context, a good politician embodies virtues, such as honesty, wisdom, and courage, which are 
expressed in political decisions that will contribute to the general benefit. Characteristics of 
politicians according to Aristotle influence the ethical nature of political institutions and policies, 
which determines the overall moral structure of society. It is understood that the link between 
good politicians and good politics extends beyond individual virtue to include a commitment to 
the common good. Contemporary political theorists like MacIntyre (1984) argue that Ethical 
Leadership involves dedication to principles that prioritize the well-being of the community over 
narrow self-interest. In this context, good politicians engage in practices that promote justice 
inclusivity and unity in society. This perspective emphasizes the importance of moral character 
in political leaders as a driving force in ethical governance and cultivating a political environment 
that promotes the prosperity of all citizens. 
  Political ethics serves as an important framework for examining the moral dimensions of 
political decision-making and governance. Political ethics are rooted in political philosophy and 
theory. It covers the principles and values that guide individuals and institutions in the public 
sphere. Scholars often refer to the works of political theorists like Rawls (1996) and Arendt 
(1998) to understand the basic concepts of political ethics.  Rawls's "Theory of Justice" explores 
the principles of justice that should govern a just society. Its emphasis is on justice and equality, 
while Arendt's "Human Condition" delves into the nature of political action and the importance 
of citizen participation in ethical governance. Political ethics, of course, faces complex 
challenges in dealing with the ethical dilemmas inherent in political decision-making, such as 
the use of power, responsibility, accountability, and the balance between individual freedom  
and collective well-being. This requires careful ethical consideration. Scholars like Machiavelli 
(1992) have addressed the practical aspects of political leadership. It introduces the idea that 
the ends may justify the means. On the other hand, contemporary political theorists like 
Nussbaum (2013) argue for a more comprehensive ethical approach that integrates principles of 
justice, human rights, and citizen well-being in political decision-making the pursuit of an ethical 
public sphere is therefore not only relevant to the actions of political leaders, but it also 
includes citizen participation in the democratic process. Scholars, such as Dahl (1991), emphasize 
the importance of political participation and a vibrant civil society in supporting ethical 
governance. The ethical responsibilities of political actors extend beyond individual actions to 
creating just institutions and policies that promote the common good. As society grapples with 
global challenges, exploring political ethics is increasingly relevant in promoting a political 
culture that is consistent with principles of fairness, transparency, and ethical conduct for 
diverse populations. However, exploring the intersection between Buddhist ethics and political 
ethics is a rigorous and nuanced research endeavor. The basis for this research lies in the 



15 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

recognition that these two ethical frameworks have different historical, philosophical, and 
cultural roots that converge and diverge in the context of social governance. As society grapples 
with the complexities of political decision-making and the pursuit of a just and harmonious 
social order, understanding the issues of harmony and conflict between these ethical systems 
becomes essential. The research attempts to reveal the interplay and challenges that can arise 
when Buddhist ethics and political ethics intersect. It provides a deeper understanding of how 
these various ethical paradigms can inform and enrich each other in the pursuit of ethical and 
effective governance. 
  Thus, there are questions about reconciliation and conflict between Buddhist ethics and 
political ethics. It is a key point of inquiry that delves into the complex relationship between 
spiritual principles and political governance. Examining how these ethi cal systems align or 
diverge in the pursuit of well-being and social justice raises fundamental questions about the 
compatibility of spiritual values with the practical realities of political decision -making.           
This research aims to answer these questions by delving into their historical, philosophical, and 
practical dimensions. Its purpose is to shed light on the challenges and opportunities arising 
from the intersection between Buddhist ethics and political ethics by promoting a deeper 
understanding of the differences involved. This survey contributes to the ongoing dialogue on 
the role of ethical considerations in shaping the political landscape and the potential for 
integrated and morally grounded governance approaches. 
  Objective  
  This article aims to explore the harmony and contradictions between Buddhist ethics 
and political ethics. 
 
Methodology  
  This article involved a comprehensive analysis of current literature, documentaries, and 
academic works. Initially, a systematic review of the literature was undertaken to identify key 
themes, theoretical frameworks, and historical perspectives related to Buddhist ethics and 
political ethics. This involved accessing reputable academic databases, journals, and sources to 
capture a wide range of perspectives. The documentary and visual media were also critically 
examined to provide a thorough understanding of how the scientific framework worked, and 
how did these ethics manifest in real-life situations. The research used qualitative methods to 
synthesize information from various sources to find harmonious intersections and potential 
conflicts between Buddhist ethics and political ethics. This approach aimed to present a holistic 
and informed exploration of the topic. It drew on a variety of data sources to contribute a 
comprehensive understanding of the interplay between these two ethical domains. 
 
 
 



16 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 

Results and Discussion  
  Harmony between Buddhist Ethics and Political Ethics: 
  1. Alignment of Non-Harm Principles;  
  Buddhist ethics emphasized the principle of doing no harm or nonviolence. It called for 
not harming living things. This principle was consistent with political ethics that aimed to 
promote a society free from violence and conflict. Scholars , such as Harvey (2000), had 
examined the ethical foundations of Buddhism, including not harming and how to integrate it 
into political decision-making to promote a more peaceful and just society. 
  2. Shared Emphasis on Compassion;  
  Both Buddhist ethics and political ethics emphasized empathy. The Buddhist teachings 
emphasized cultivating compassion for all living beings. Political ethics, on the other hand, 
always aimed to create policies and governance structures that promoted the welfare of all 
citizens. This shared value of compassion could have served as a bridge between individual 
ethical practices and the broader social goals envisaged in political ethics. 
  3. Mindfulness in Decision-Making;  
  Incorporating mindfulness, an essential part of Buddhist ethics, into the political   
decision-making process would have resulted in more careful and ethical governance. 
Mindfulness involved a higher awareness of one's thoughts and actions. This was consistent with 
the principles of transparency and accountability in political ethics. Integrating mindfulness 
practices could have enhanced the ethical quality of political leadership by promoting a deeper 
understanding of the consequences of decisions.  Beauchamp & Bowie (1983) proposed a 
framework for ethical decision-making. Emphasis was placed on considering principles , such as 
justice, kindness, compassion, and respect for independence when using this framework. 
Politicians could have assessed the ethical implications of policy choices to ensure that their 
decisions were based on moral principles and contributed to the well-being of society.       
Ethical decision-making had become an essential component of responsible and principled 
political leadership. 
  4. Ethical Governance and Social Justice;  
  The pursuit of good governance and social justice was a common theme between 
Buddhist ethics and political ethics. Both systems shared a concern for the well -being of 
individuals and supported policies that addressed inequality. Rawls's Theory of Justice (1971) 
provided a theoretical framework within political ethics that was consistent with Buddhist 
principles of promoting social welfare and justice. 
  5. Adherence to Truthfulness;  
  Buddhist ethics emphasized the importance of truth and avoiding false statements.     
This was consistent with the ethic of honesty in political ethics. It emphasized the need for 
transparency and realistic communication in political discourse. The alignment of these 
principles contributed to fostering trust between political leaders and the public. 



17 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

  In conclusion, the consistency between Buddhist ethics and political ethics was evident 
in the shared basic principles that promoted a harmonious and just society. Commitment to 
principles was not dangerous. This was supported by both ethical systems. It reflected a shared 
desire to promote a society free from violence and conflict. The emphasis on compassion was a 
shared value between Buddhist ethics and political ethics. It served as a unify ing force that 
connected individual ethical practices to broader social goals. Integrating mindfulness into 
political decision-making processes would have enhanced governance in line with the principles 
of transparency and accountability. The convergence of Buddhist ethics and political ethics in 
the pursuit of good governance and social justice reinforced shared concern for the well -being 
of individuals and promoted policies that addressed inequality. Finally, emphasizing shared 
truths contributed to building trust between political leaders and the public. It emphasized the 
important role of ethics in promoting an ethical and cohesive social framework. Integrating these 
principles was the way to build a peaceful society have compassion and be fairer. 
  Contradiction between Buddhist Ethics and Political Ethics:  
  1. Conflict in Non-Harm Principles;  
  A potential conflict between Buddhist ethics and political ethics arose in the 
interpretation and application of the Non-Harm Principle. Although, Buddhist ethics, which was 
rooted in the principle of nonviolence, encouraged avoiding and causing harm to living things in 
some situations. Political ethics might have involved decisions or actions that might have been 
viewed as harmful in the pursuit of national interests or security. Harvey (2000) explored the 
tension between these principles. It delved into the challenges of integrating the ethical 
foundations of Buddhism, including not harming and entering the realm of political decision-making. 
  2. Compassion and Political Realities;  
  Although both Buddhist ethics and political ethics emphasized compassion, conflicts 
might have arisen in the application of the principle of compassion within the political sphere. 
Buddhist teachings promoted cultivating compassion for all living beings wh ile political ethics, 
which was driven by practical considerations might have involved decisions that prioritized 
national interest over universal compassion. The tension between these views was explored in 
the work of the Dalai Lama and Cutler (1998), who discussed the challenges of integrating 
Buddhist principles with contemporary political realities. 
  3. Mindfulness and Political Expediency;  
  Conflict could have arisen when trying to integrate mindfulness, which was an important 
aspect of Buddhist ethics compatible with the political decision -making process. Although 
mindfulness encouraged greater awareness of one's thoughts and actions, political expediency 
might have required quick decision-making. This was not always consistent with the nature of 
mindfulness, Anālayo (2003) explored the challenges and nuances of integrating mindfulness 
into political decision-making. 
 
 



18 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 

  4. Ethical Governance versus Political Realism;  
  The conflict between Buddhist ethics and political ethics was evident in the tension 
between the pursuit of ethical governance and the practical demands of political realism.     
Both systems, though, were concerned with the well-being of individuals and supported social 
justice. However political ethics might have faced challenges in adhering to these principles in 
the face of complex geopolitical dynamics. The theoretical framework of Rawls's (1996) theory 
of justice within political ethics might have conflicted with the practical limitations of real-world 
politics. In the same view, Nye (1967) argued that transparency in the decision-making process 
along with responsibility for actions was necessary for a healthy democratic system. Politicians 
had an ethical duty to communicate openly with the public, reveal relevant information, and 
take responsibility for their decisions. This commitment to transparency not only preserved the 
ethical standards of governance but also helped foster a relationship of trust between politicians 
and voters. 
  5. Truthfulness and Political Rhetoric;  
  The potential conflict between Buddhist ethics and political ethics was evident in their 
emphasis on truth. Although the Buddhist code of ethics encouraged honesty and the avoidance 
of lying, political ethics might have also involved strategic communication and political rhetoric. 
This led to a conflict of principles. The challenge of balancing truth and political discourse was 
explored in the context of Gethin's work on the foundations of Buddhism (Gethin, 1998). 
  In conclusion, the potential conflicts between Buddhist ethics and political ethics were 
examined. It revealed the complex challenge of reconciling spiritual principles with the practical 
demands of governance. Tensions arose from conflicting harmless principles, differences in the 
use of empathy, the challenge of integrating mindfulness into political decision -making, the 
clash between ethical governance and political realism, and conflicts that might have arisen in 
reality. It underscored the complexity of reconciling these two ethical frameworks. Navigating 
these conflicts required a deep understanding of both systems and careful consideration of 
integration to promote a more ethical and just social and political landscape, as depicted in Figure 1. 
 

 
 

Figure 1 Harmony and Contradiction between Buddhist Ethics and Political Ethics 

Harmony between Buddhist Ethics and 
Political Ethics

• 1. Alignment of Non-Harm Principles 
• 2. Shared Emphasis on Compassion
• 3. Mindfulness in Decision-Making
• 4. Ethical Governance and Social Justice 
• 5. Adherence to Truthfulness

Contradiction between Buddhist Ethics and 
Political Ethics 

• 1. Conflict in Non-Harm Principles
• 2. Compassion and Political Realities
• 3. Mindfulness and Political Expediency
• 4. Ethical Governance versus Political Realism 
• 5. Truthfulness and Political Rhetoric



19 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 The intersection of Buddhist ethics and political ethics was a fertile field for exploration. 
It covered both harmonious intersections and potential conflicts. In essence, Buddhist ethics 
focused on principles, such as non-harm and compassion, which could have reflected important 
issues of political ethics. The scholars had examined the ethical foundations of Buddhism.          
In particular, how could the principle of non-harm (Nonviolence) have informed political 
decision-making and affected the well-being of society (Harvey, 2000). 
  To enhance harmlessness, the emphasis on mutual empathy created a harmonious 
foundation between these two ethical frameworks. Both Buddhist ethics and political ethics 
aimed to promote the well-being of individuals and society as a whole. The Dalai Lama and 
Cutler (1998) discussed the challenges that existed in integrating humanistic principles into the 
political sphere. It acknowledged the need to balance universal sympathy with practical 
considerations in contemporary politics. In addition, Walzer (1973) emphasized the importance 
of political ethics in promoting the integrity of political processes and institutions. Politicians 
understanding and applying the principles of political ethics was essential to maintaining public 
trust, promoting responsibility, and ensuring the ethical foundations of democratic governance. 
  However, potential conflicts had arisen. This was especially true when attempting to 
integrate deliberative practices, such as mindfulness , into political decision-making processes. 
Mindfulness was an important part of Buddhist ethics, encouraging awareness and critical 
reflection. Anālayo (2003) explored the challenges of integrating mindfulness into the urgent 
and often high-stakes political realm. This might have required rapid decision-making that was 
not always consistent with the smooth nature of consciousness. 
  The conflict between the pursuit of ethical governance created important foundation of 
Buddhist ethics and the practical demands of political realism. This was another important point of 
discussion. Political ethics in the face of the complex dynamics of governance might have needed 
to deal with challenges that appeared at odds with ideal principles of ethical governance. Scholars 
building on Rawls's theory of justice would have studied how political leaders could have balanced 
the ethical aspirations of justice with the practical constraints of real-world politics. 
  In the realm of reality, conflict could have arisen because political discourse often 
involved strategic communications that might have deviated from the emphasis on honesty in 
Buddhist ethics. Gethin's work on the foundations of Buddhism (1998) provided an insight into 
the challenges of meeting a commitment to truth with the imperatives of political discourse and 
a thorough exploration of the harmony and conflict between Buddhist ethics and political 
ethics. It contributed to a deeper understanding of the interplay and tensions that could have 
occurred within this intersection. 
 
Originality and Body of Knowledge  
   It can synthesize some general insights into the intersection between Buddhist ethics 
and political ethics, as depicted in Figure 2. 

 



20 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 

 

Figure 2 Harmony and conflict between Buddhist ethics and political ethics 
 
   From the body of knowledge depicted in Figure 2: 
  Harmony in Buddhist Ethics:  
  Inner Peace: Buddhist ethics often emphasize inner harmony and peace through 
practices, such as meditation. Focusing on individual well-being can help make society more 
harmonious.  
  Compassion: Central to Buddhist ethics is the concept of compassion. Humanistic 
policies and governance may be consistent with Buddhist principles to promote a harmonious 
social environment.  
  Conflicts in Buddhist Ethics and Politics:  
  Non-violence vs. Political Realities: Buddhist ethics traditionally emphasize non-violence 
(Ahiṁsā). However, in political contexts, there may be situations where the use of force is 
deemed necessary, posing a potential contradiction.  
  Detachment vs. Political Engagement: Buddhist teachings often advocate detachment 
from worldly concerns. This may conflict with the active engagement required in politics, where 
individuals need to address social and political issues directly. 
  Balancing individual and collective well-being:  
  Individual Enlightenment vs. Social Justice: Buddhist ethics may focus on individual 
enlightenment, but political ethics often involves addressing systemic issues and promoting 
social justice. Balancing these priorities can present challenges.  



21 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

  Environmental Ethics:  
  Interconnectedness: Buddhist philosophy emphasizes the interconnectedness of 
everything. This can be applied to environmental ethics in politics. It promotes sustainable 
policies that recognize the interdependence of ecosystems.  
  Mindful Governance:  
  Applying Mindfulness: Buddhist practices, such as mindfulness, may be integrated into 
political leadership to encourage thoughtful decision-making and empathy in governance. 
 
Conclusions and Recommendations  
   Exploring the intersection of Buddhist ethics and political ethics revealed both 
harmonious interplay and complex conflicts. Alignment on principles , such as non-harm, 
compassion, and mindfulness, demonstrated the potential for shared ethical foundations. 
However, conflicts were examined, including conflicts of principles that were not harmful, and 
differences in the use of empathy. The challenge of integrating mindfulness into political 
decision-making, the clash between ethical governance and political realism, and conflicts that 
might have arisen in reality highlighted the complexity of navigating this intersection.               
This research contributed to a thorough understanding of how these ethical frameworks 
intersected. It provided insights into the possibilities and challenges inherent in integration. 
However, the complexity found in exploring the intersection between Buddhist ethics and 
political ethics suggestions for both policy and practice could have been considered.  1) Policy 
Recommendation: By being aware of potential conflicts and challenges Policymakers should 
have strived to incorporate the do-no-harm principle. Compassion and mindfulness were 
included in the ethical governance framework. Policies should have aimed to be consistent with 
these ethical principles. At the same time, it accepted the practical realities of political     
decision-making. A balance between ethical aspirations and political realism could have been 
achieved by integrating careful consideration of Buddhist ethical values into policymaking.        
This was especially true in areas, such as conflict resolution, human rights, and environmental 
sustainability. 2) Practice Recommendation: In practice, people involved in political decision-making 
including politicians and policymakers should have been encouraged to cultivate mindfulness 
and compassion in their roles. Training programs and workshops could have been developed to 
promote awareness of potential conflicts and challenges in research. Emphasizing the 
importance of sincerity and ethical communication could have promoted a more transparent 
and trustworthy political environment. Moreover, joint efforts among Buddhist practitioners, 
ethicists, and political leaders could have facilitated this  mutual understanding and promoted 
the practical application of common ethical principles in governance. 
 
References 
Anālayo, B. (2003). Satipaṭṭhāna The Direct Path to Realization. Windhorse Publications. 
Arendt, H. (1998). The Human Condition. University of Chicago Press. 



22 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.12-22 

 

Aristotle. (2000). Nicomachean Ethics (J. A. K. Thomson, Trans.). Penguin Classics. 
Beauchamp, T. L. & Bowie, N. E. (1983). Ethical Theory and Business. (2nd ed.). Prentice-Hal. 
Dahl, R. A. (1991). Democracy and Its Critics. (2nd ed.). Yale University Press. 
Gethin, R. (1998). The Foundations of Buddhism. Oxford University Press. 
Harvey, P. (2000). An Introduction to Buddhist Ethics: Foundations, Values, and Issues. Cambridge 

University Press. 
Keown, D. (1992). The Nature of Buddhist Ethics. Macmillan. 
Lama, D. & Cutler, H. C. (1998). The Art of Happiness. A Handbook for Living: Penguin. 
Machiavelli, N. (1992). The Prince. Oxford University Press. 
MacIntyre, A. (1984). After Virtue: A Study in Moral Theory. University of Notre Dame Press. 
Nussbaum, M. C. (2013). Political Emotions: Why Love Matters for Justice. Harvard University Press. 
Nye, J. S. (1967). Corruption and Political Development: A Cost-Benefit Analysis. American Political 

Science Review, 61(2), 417-427. 
Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Harvard University Press. 
Rawls, J. (1996). Political Liberalism. Columbia University Press. 
Walzer, M. (1973). Political Action: The Problem of Dirty Hands. Philosophy & Public Affairs, 2(2), 

160-180. 
 
 



23 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

Research Article 
 

MINDFUL MOTHERHOOD: A NARRATIVE RESEARCH OF A MOTHER RAISING 
A SPECIAL NEEDS CHILD 

 
Chararinchon Satian, Himapan Ruktaengam* 

Contemplative Education Center, Mahidol University, Nakhon Pathom, Thailand 
*Corresponding author E-mail: himapan.ruk@mahidol.ac.th 

 
Received 31 December 2023; Revised 8 February 2024; Accepted 12 February 2024 

 

Abstract 
Background and Objective: Human learned the world and all perspectives originally from their 
parents, and for that parenting impacted their offspring undeniably. On the contrary, raising a 
child was the path for parents' internal growth as though. The researchers had grown up with a 
strong intention to be a mother, and found later that being a mother was not a beautiful life as 
imagined before since her son was diagnosed with autistic spectrum disorder. That resulted in 
internal and external conflicts in her daily life, which of course, was the sufferings for her.        
The researchers tried to heal those sufferings by looking for ways of self -inquiry, and then 
discovered the Master of Arts Program in Contemplative Education, offered by the Contemplative 
Education Center, Mahidol University. She had many opportunities to explore herself  with 
various processes, which mainly based on mindfulness practice. This research was executed to 
study the path of personal transformation towards the researchers ' self-awareness practices as 
mindful motherhood.  
Methodology: In this qualitative research, the researchers adopted the "First-person research" 
paradigm by using narrative inquiry as methodology. The data were collected from various 
documents such as personal journal, written diaries for kids, assignments in the Contemplative 
Education Program, as well as pictures and poems, which could have related to some memories. 
The data were examined consciously by the researchers ' observer eyes, as the only key 
informant in this first-person research. Context comprehensive was employed as data analysis. 
Mindful and contemplative practices, Satipaṭṭhāna were employed throughout the research 
process.  
Main Results: From this study, the researchers found that her standpoint of being a mother 
originated from her misconception of being a suffering child in the past. The process of this 
mindful investigation led to her understanding on the mechanism of how her mind cooked 
these sufferings, hence she was freed from the identification with thoughts. She acquired a new 
understanding of her childhood in the past that resulted in a new perspective of her 
motherhood at present. Having realized this, she was aware of her self-worth which was 
unnecessary embedding with her motherhood status as before. The result of this mindful 
investigation process made the researchers capable to accept the situations, either positive or 



24 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

 

negative experiences, with non-judgmental and non-striving manners. It also transformed her 
from exaggerated egoism to faith in living life congruently, both internally and among 
relationships with others. She had more comprehensive understanding on living  in here and 
now, which helped disentangle sufferings from running back and forth ( In the past and the 
future) as before. 
Involvement to Buddhadhamma: This research article was involved in Applied Buddhism and 
categorized within "Buddhism and the Development of Wisdom and Morality with Buddhism"    
by applying Satipaṭṭhāna practices, both in formal daily practice and in daily routine activities 
throughout the day of a mother who was suffering from difficulties in raising her child.              
For Satipaṭṭhāna formal practicing, the researchers engaged in Kāyānupassanā Satipaṭṭhāna 
(Contemplation of the body). For Satipaṭṭhāna in daily routine practicing, the researchers feasibly 
executed Kāyānupassanā (Contemplation of the body), Vedanānupassanā (Contemplation of the 
feelings), Cittānupassanā (Contemplation of the mind), and Dhammānupassanā (Contemplation 
of mind objects) in daily life. 
Conclusions: Along the path of mindful motherhood, practicing Satipaṭṭhāna encouraged the 
researchers to perceive her life experiences firmly without fluctuation to those positive and 
negative sensations. This brought in the non-intellectually developed wisdom that the 
researchers gained a new comprehensive understanding on the basis of minimizing exaggerated 
egoism, hence establishing faith in living with trust in Dhammas.  
Keywords: Mindfulness, Satipaṭṭhāna, Motherhood, Narrative Research, Contemplative Practice  
 
Introduction  
   In Pali Canon, parents' role had been compared to Brahma, who not only gives birth but 
also creates the whole world to their child (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2009).        
This research was done to review the researchers ' motherhood as spiritual path, using 
autobiographical research and narrative inquiry as the first-person methodology. To answer that, 
the researchers employed "I" statement as the narrator to present this research throughout.         
I was born as the third generation, with my grandparents having migrated from China to Thailand. 
Males gained more attention than females in Chinese families. They were expected to inherit 
not only the family business but also hand down the family name and wealth to the next 
generation. I had only one older brother and he carried this expectation. However, my father 's 
beliefs were modern, especially in terms of the education for females. Luckily, I was always 
good at studying, so no doubt that I was a loved one for my father. While I had a closed 
relationship with dad, my brother was closer to mom. Mom, in the eyes of  a little girl who 
needed strong love, was almighty and so strict all the time. I wondered how I could have gained 
the admiration or even some sweet words from her. She liked telling old stories of how she 
dealt with many people, especially those in my dad's family. I, at that time, felt uncomfortable 
listening to them because I perceived that she had negative attitudes toward those who did not 
meet her expectations. 



25 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

   Since a teenager, I had a strong desire to be a mother. As a little girl, my aspiration was 
not being a beauty queen, a flight attendant or even a doctor; instead, it was to have a lovely 
family with kids of my own. After getting married, we moved to live as a single family; however, 
once pregnant I had extremely bad morning sicknesses and we decided to move back to my 
parent's home. I had two boys; my first one was born in 2002, and the second one in 2005. 
During the first three years of my first son's life, even though I lavished him with my time and 
energy and put all my firmness of purpose on taking good care of him, I found difficulties to 
connect with him, and hardly understood what he really needed. The conflicts between my 
mom and I occurred alongside these situations. I tried to exercise the knowledge learned from 
the science of child psychology, to hold and hug him for a better connection. My mother 
favored punishment to mold the desired behavior, she said "It's not the way. He is stubborn and 
must be punished." This was just one example representing our conflicts. 
   Following the birth of my younger son, the older one was diagnosed with autistic 
spectrum disorder at three and a half years old. I was very determined to deal with the situation. 
I learnt new approaches and adopted them to solve my son's issues, also trying not to neglect 
my younger son. I also got a good offer from the company to work from home, responsible for 
special projects and created self-managed task force teams to support company's strategy. 
While things seemed to get better, I found myself reaching burnout. Without awareness at that 
time, I put high expectations on myself, in both work and life, and on others, especially my 
husband. I ended each day exhausted, fatigued as if I had no energy left. I was struggling. 
Wondering if I put more efforts, things would have got better; but if not, how I could have 
helped my son climbing up his developmental stage. My choice, at that time, was limited to this 
either/or dilemma. Starting to realize a need to change, I questioned what to change and how.    
I was an ordinary working person who strived for success in professional life. Unconscious and 
unaware, I also imagined myself a brilliant working mom who was able to manage both personal 
and professional lives successfully. 
   I took several meditation courses during the year of 2010-2011 but found that I could 
not have brought the practices to daily life. Yes, I learnt to relax and attain a peaceful mind 
when I was in the course, but in normal life, I behaved as aggressively as  I did before.               
My question at that time was "Why can't I manage to live consciously in everyday life?". I realized 
later, at the age of forty-two, that I did not really know and understand myself. I, then, made a 
critical decision to take course in a master's degree program in Contemplative Education (CE).     
In the CE program, I gradually learnt and understood myself through various mindfulness-based 
processes. I did a thesis titled "The inner growth through the path of my motherhood", using 
narrative inquiry methodology (Clandinin, 2006) under the first-person research paradigm, which 
gave me vast opportunities for continuous self-reflection and transformation. Narrative inquiry 
was a methodology for studying experience to generate a new relation between a human being 
and the world, so that human had a new way of dealing with them (Clandinin, 2013). Narrative 
inquiry could have been done with the research participant (Smit, 2017); (Yi, 2014), or self-research. 



26 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

 

However, using narrative inquiry in self-study required intensive mindful self-observation. Across 
this research, for Satipaṭṭhāna formal practicing, I engaged in Kāyānupassanā Satipaṭṭhāna; 
contemplation or mindfulness of the body every day, and for Satipa ṭṭhāna daily routine 
practicing, I executed Kāyānupassanā, Vedanānupassanā; contemplation of the feelings, 
Cittānupassanā; contemplation of the mind, and Dhammānupassanā; contemplation of the 
Dhammas as much as possible in daily life. I practiced Kāyānupassanā, mainly Iriyapatha Pabba 
and Sampajanna Pabba. For formal practice with Kāyānupassanā, I paid awareness attention on 
my walking, especially on the moving legs and how they touched on the floor. Moreover, during 
the day I paid awareness attention on the bodily actions; the hands movements, the body 
movement, or when my body was bending or stretching.  
   Objective 
   This research aimed to study the path of personal transformation towards the 
researchers' self-awareness practices as mindful motherhood.  
 
Methodology 
   This research held the first-person research paradigm by employing the methodology of 
narrative inquiry (Clandinin, 2006), with an autobiographical approach (Abrahao, 2012).            
This methodology allowed the researchers to investigate the inner experiences in the context of 
motherhood and the others related. There were three continuous and interrelated phases in 
executing this research: Data collection, data analysis, and data presentation.  
   1. Data collection: Data was collected from various sources, which included:  
    1.1 Written diaries for each son that demonstrated activities of the 
researchers with them, as well as the researchers' mindset behind (172 pages). 
    1.2 Personal journal, including all written self-reflection assignments that 
the researchers wrote every day during the study in the Contemplative Education program (324 
pages). Self-reflection was a crucial process that integrated mindful self-observation. As a 
consequence of every day contemplating, this personal journal was a rich data for studying 
researchers' mindset, feelings, perceptions, as well as behaviors either in the present and 
reflected back to the past. This was an autobiographical piece of data.  
    1.3 Posts in social media that informed the current situations and how the 
researchers dealt with them (38 pages). 
    1.4 The other sources such as personal items, photographs, poems written 
in the past, as well as the researchers' memories. Memories were integrated as an important 
element in the autobiographical research (Abrahao, 2012).  
    Considering the timeline, these data were categorized into three periods:  
     1. The challenge period: Starting by the time the researchers 
delivered the first son and faced difficulties in dealing with him, as well as her mother. 



27 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

     2. The investigation period: When the researchers started to turn 
the camera back to mindfully investigate her own mind and gradually found some patterns that 
drove to her sufferings. 
     3. The old memories period: Along the path of inner investigation, 
it was the opportunity that the researchers looked back to some of her childhood experiences 
that conveyed some impacts to the present time.  
   2. Data analysis: This research employed context comprehensive analysis 
(Abrahao, 2012) because it allowed the researchers to consider not only the data itself, but the 
deep meaning of such data and how it was obtained. Significant actions in this phase included:  
     2.1 The researchers implemented contemplative reading 
throughout the collected data.  
     2.2 After reading each day, the researchers narrated some points 
that precipitated her feelings and thoughts. In many times, extended stories were found out 
from such phenomena during this step. It also brought out some memories to be highlighted.  
     2.3 Every new narrated sheet from step 2.2 was collected 
systematically. They were reviewed and read repeatedly alongside the research process and the 
researchers might have generated new narratives again. This repetitive writing was the key action 
for narrative inquiry work. Please also note that all these steps required the quality of 
contemplation.  
     2.4 The researchers and her advisor possessed the conversations 
periodically to review the researchers' inquiring progress. This step provided a significant impact 
to the quality of the inquiry. Both researchers and the advisor also carried out mindful listening 
(Hanh, 1988); (Hanh, 2011) and together, we contemplated along these advising hours. 
     2.5 The researchers came back to read, reviewed, and worked on 
contemplative reading and writing (Step 2.1-2.4) as a repetitive process, until the data saturation 
requirement of the qualitative research was met (Saunders et al., 2018).  
   3. Data presentation: Writing narrative research was generally the process of 
inquiring knowledge (Richardson & St. Pierre, 2005). Moreover, writing about own self was not 
only self-awareness, it rather was the meditative practice (Hanh, 2001). The research results 
were presented after data saturation was met. The final report was written with the intention to 
answer research objective.  
  Trustworthiness:  
  According to Lincoln & Guba (Lincoln & Guba, 1985), trustworthiness in this research was 
identified. Credibility to establish the credible and believable of results was achieved through 
the collection of adequacy materials and debriefing with research advisor. Confirmability to 
extend the confidence of the results was done by triangulation of several data sources and 
reflexive dialogue with research advisor. Data were collected and analyzed until data saturation 
was acquired. This research was under exemption review from Mahidol University Central IRB 
(MU-CIRB).  



28 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

 

  Confidentiality in autobiographical research:  
  In dealing with autobiographical research, it was undeniable to present the stories that 
involved the researchers' family members. The content presented had no intention to blame 
anyone. In contrary, it demonstrated the researchers ' phenomenon inside. Along the research 
process, one critical learning was that those negative worldview derived from the researchers ' 
misperception instead of the others' behaviors.  
  Research limitations:  
  This research reported two important limitations: 
   1. Technical difficulties: Data acquired and memories obtained might not have 
been fully collected. However, the researchers focused more on investigating the events and 
memories that obstructed the researchers' inner growth and to deal with it by contemplating 
along the process.  
   2. Defense mechanism: It was necessary to declare that the researchers were not 
always capable to avoid bias, fear, and hesitation along the investigation throughout this 
research. Mindfulness practice provided a crucial role that the researchers could have stood firm 
while the mind was running wild.  
  Mindfulness practices:  
  The researchers adopted dynamic mediation (Luangpor Teean Jittasupho, 2005) that 
aligned with Kāyānupassanā Satipaṭṭhāna as formal mindfulness practice every day for at least 
30 minutes. Moreover, along the process of data collection, data analysis, and data presentation, 
the researchers did it with contemplative quality on all four foundations of Satipa ṭṭhāna       
(Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2012); (Phra Debvedi (P.A. Payutto), 1988), either 
personally or during the conversations with the advisor. 
 
Results and Discussion 
  Along the path of personal transformation toward self-awareness practice as mindful 
motherhood, there were three main themes arose as the results of this research; 1) Transformed 
daughterhood and motherhood; 2) The path to be free from the maze of the past and the 
future; and 3) Trust in living life and the faith in Dhamma. Next section explained more details 
of the results by using "I" statement to narrate them. Discussion of each theme was mentioned 
within. 
  Theme I: Transformed daughterhood and motherhood 
  Along my childhood while I had a closed relationship with my dad, I always perceived 
that mom did not give me enough love. Looking to her from the eyes of a little girl, I was always 
fearful; did not know how and what to do to satisfy her. She usually compared me with my 
older brother that he was calm, smart, and generous. I tried to do all the best in everything, 
either in the study or extra curriculum activities at school. I got so much admira tions from the 
teachers and friends but not even some sweet words at home, especially from my mom. Since 



29 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

a teenager, I had a strong desire to be a mother; having children of my own, and then, I would 
have raised them with all my love to bring all happiness to them. 
  The conflicts between me and my mother was blown out when I had my first child.      
My son was very sensitive to sounds, touches, and many circumstances. While he was agitated 
and distracted, we barely understood him. The best way to calm him was my hug;  or carrying 
him around. However, what I dealt with my son were always not satisfactory to my mother.     
We had more and more conflicts in raising my child upon his growing up.  
  Reason for being a mother always related to childhood's experience. Bigner (1979) 
mentioned four basic reasons; 1) Existence; 2) Altruism; 3) Narcissistic; and 4) Instrumental. 
Initially, I believed that my reason was altruism. However, I learnt during the research process 
that I just would have liked to give signals to my mother that I could have been a better mother 
than her, to proof myself in the role of motherhood, and to ask for her approval. However, once 
I learnt that my mother went through a grief of losing her mother (My grandmother) at a very 
young age and this was why she had a tough personality. This realization released me from the 
old misperception and I could have felt fully loved from my mother since then.  
  Indeed, I did not really want my mom to understand me. I just only want ed to 
understand myself. When I really learned what happened to me as the little girl, it helped me 
realized my anger (In that moment) and I could have let it go. 
  My transformed childhood led to my motherhood transformation as well. I could have 
let go the egoism that I held the role of being a mother tightly. Hence, the tension from 
determination to deal with all situations had been untied. I could have stayed with my children 
in easier way, more comfort, and less expectation to them and to myself. This reflected the 
Buddha's words of "By helping oneself one helped others" (Phra Brahmagunabhorn (P.A. 
Payutto), 2012); (Phra Debvedi (P.A. Payutto), 1990). 
  Theme II: The path to be free from the maze of the past and the future 
  Due to my hefty desire to be a mother, when my first child was born, I dedicated my 
time and energy raising him. However, I found difficulties in connecting and dealing with him.       
I really did not understand his reactions, his emotions, including what he needed. When he was 
diagnosed with autism at three and a half years old, some part of me felt relieved because this 
explained the sufferings I encountered. However, I was also anxious; worrying about the future 
of his entire life. In addition, my mind went back in the past and tried to work out what was 
wrong I made to him. Throughout those days, hence, my mind usually ran back and forth  
repeatedly. 
  I started practicing Kāyānupassanā Satipaṭṭhāna according to Luangpor Teean Jittasubho's 
guideline at Somphanas Forest Temple in 2012, under the administration of Luangta Suriya 
Mahapanno. I repeated to practice in the program time by time and had applied it at home 
since then. The course of this practice was very helpful that I learnt to understand myself inside; 
what I felt, how I thought, why I did, along with others. Practicing Kāyānupassanā Satipaṭṭhāna 
along the day also augmented the awareness level that my mind had grounded with the body, 



30 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

 

hence, it flew back and forth less and less. In other words, I felt less trapped in those identified 
thoughts of anxiety and worry regarding the past and the future. Gradually, I felt more secured. 
  Raising children with developmental disabilities, especially autistic spectrum disorder, 
could have resulted in depression, stress, anxiety, and other negative impacts (Sukmak & 
Sangsuk, 2018). Being more in the present from Satipa ṭṭhāna practice bolstered up my 
capabilities in dealing with the challenges. The observed pattern of my mind was flying to the 
future. Whenever my autistic child did something weird, my mind flew to imagine his faulty 
future and that made me so mad, hence I tried hard to correct everything he did. When I was 
free from the trapping pattern of thoughts, I had less judgment to his behaviors, had fewer 
stress, be calmer, less fear, and be much more welcome to any circumstance although the 
coming times were still uncertain. This impact aligned with the recent researches (Bourke-Taylor 
et al., 2021); (Cachia et al., 2016); (Osborn et al., 2021).  
  I started to realize that in the past, whenever my son did something awkward, my mind 
usually flied to the future, and that made me crazy. Now, I learned how to be in the present 
moment. Yes, I still had shaking and anxious feelings and I could have been aware of them while 
dealing with him. Feeling more grounded, more stable, although some shake was there in my 
mind.  
  When being untrapped, I conveyed a better connection to my son, which resulted in 
helping him to understand what was going on within his disoriented mind. This improved quality 
of mine was also extended to the relationship with others in the family as well. Earlier, while 
the situations of my child were so fearful and my mind was flying, I put the expectations not 
only to my son, but to my husband. That led to relationship illness among us. Once I was able 
to let go these expectations by freeing my mind from the identified future thoughts, I accepted 
the phenomena as it was with non-judgmental and non-striving manner (Kabat-Zinn, 1990).     
This brought more peace in my mind and the family. 
  Theme III: Trust in living life and the faith in Dhamma 
  "What was I born for?", this question arose sometimes since I was a teenager, and I used 
to answer that I was born to develop myself to be a better version of me. That was why I went 
here and there to capture the required skills, which I thought I would have been "Someone";      
a remarkable, an outstanding, and admired one. In the past, I would have liked to be a 
memorable, a role model among the area I was in. When I held the motherhood role, I imagined 
myself as a perfect mother; a warm person full with shining of love who could have managed 
everything, both personally and professionally, in place. I also expected my children in the 
same way, to be the masterpieces of my life. 
  My autistic child came on earth to teach me about the truth of life; Aniccatā, the 
impermanence of everything. I used to achieve everything I wanted by putting efforts to 
accomplish it; If I did more, I would have gained more. But I could not have expected that in 
raising my child. I realized that it was not how much I did with him, it rather was the quality of 



31 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

my mind to be with him moment by moment. When my eyes were opened to the natural truth 
of life, although some parts, I was surprised by the positive results I attained during that time. 
  I used to be so ambitious that, as a mother, I would have been able to raise a high-quality 
person to the world. I learnt from this research process that it was the idea of egoism; 
Attavādupādāna. I was clinging to the idea of self (Ajahn Chah, 2011); myself, my son, everything 
was mine; so, I was able to control everything and made what I needed to happen. Raising my 
autistic child taught me that although I delivered him on earth, but I was only one component. 
His life comprised many other factors than me, I was not the owner of his life. This realization 
peeled the armor of my ego. Although such realization, I had more energy to deal with him;     
to do what was needed, to do what should have been done at the right time. Even if I did 
something wrong, I welcomed that mistake and was willing to flow with all situations. I was 
more trustful to live in accordance to the rhythm of life. 
  Once I surrendered to the nature of life, my heart had been opened wide. My understanding 
was transformed from seeing abnormality of my autistic child to the perception that he was what 
he was. I bared more flexibility mindset, instead of either/or worldview. I laid down my life to the 
supreme faith, and to follow the Buddha's teaching. This decision made me felt grounded, and 
it led to the right effort; Sammāvāyāma, that I would have brought to my practice for the entire 
life.  
 
Originality and Body of Knowledge 
  This research was executed under narrative inquiring process, of which continuous 
contemplative reading and writing had significant role. Although it was first -person research, 
gaining other person's view was helpful along the transformational process. In this sense, working 
hands in hands with the research advisor was very crucial in providing quality of the 
contemplation. Recent study illustrated the importance of safe space that involved human 
neurobiology, as it created the transformative learning atmosphere (Porges, 2022); (Wilson, 
2023), and enabling attainability to higher brain function and spirituality (Porges, 2022).  
  Performing mindfulness practice (Satipaṭṭhāna) alongside, personally and during advising 
hours, led to the researchers' transformation. The researchers' transformed childhood from 
autobiographical study had a powerful impact on her transformed motherhood. Instead of 
clinging to the motherhood role egoism, the researchers learnt to balance herself (Figure 1).   
She gave a good care to her own inner self and did not allow the dominated motherhood role. 
Satipaṭṭhāna practices leveraged the researchers' quality of being in the present, so her mind 
wandered around less. Eventually, the researchers demonstrated trust on life as well as the 
faith in Buddha's teaching; Dhamma.  
 
 
 
 



32 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

 

 
Figure 1 The researchers' inner growth from Satipaṭṭhāna practice 

 
Conclusions and Recommendations 
   In conclusion, practicing Satipaṭṭhāna resulted in the researchers' transformational 
process. The whole research process gradually uplifted researchers' spiritual learning. The degree 
of awareness in the body enhanced the awareness of the mind; to realize what feelings and 
thoughts were going on. Ability of this mind observation helped to mold the behavior of being 
in the present moment. The researchers could have accepted the situation as it was by not 
being identified with unnecessary thoughts, thus, resulted in more secured in the midst of 
uncertain future. The outcome of this research suggested the value of applying Satipa ṭṭhāna 
practices in routine life of a mother who was suffering from difficulties in raising her child. 
Although the situations remained as they were, one could have been freed from such suffering 
by leveraging his/her mindfulness practices. In other words, such suffering was transformed as 
well. Moreover, as recent studies revealed the involvement of safe space with neurobiology of 
higher brain functions and its importance in transformative learning those who played role in 
human development such as parents, teachers, or other professions should have been sensible 
to provide safe environment to their counterparts. Practicing mindfulness offered feeling of 
secured and could have been considered a prime strategy.  
 
 



33 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

Acknowledgement 
  The researchers would like to thank the co-author, Dr. Himapan Ruktaengam, who 
contributed as the mentor throughout the research process, and Assoc. Prof. Dr. Chatchawan 
Silpakit, who insisted on the quality of mindfulness and suggested the linkage of safe space.  
 
References 
Abrahao, M.  H.  M.  B.  (2012) .  Autobiographical Research:  Memory, Time and Narratives in the First 

Person. European Journal for Research on the Education and Learning of Adults, 3(1), 29-41. 
Ajahn Chah. (2011). The Collected Teaching of Ajahn Chah: Daily Life Practice. Aruna Publications. 
Bigner, J. (1979). Parent-Child Relations. Macmillan. 
Bourke-Taylor, H. M., Lee, D. C. A., Tirlea, L., Joyce, K., Morgan, P. & Haines, T. P. (2021). Interventions 

to Improve the Mental Health of Mothers Of Children with a Disability: Systematic Review, 
Meta- Analysisand Description of Interventions.  Journal of Autism and Developmental 
Disorders, 51(10), 3690-3706. doi: 10.1007/s10803-020-04826-4. 

Cachia, R. L., Anderson, A. & Moore, D. W. (2016). Mindfulness, Stress and Well-Being in Parents of 
Children with Autism Spectrum Disorder: A Systematic Review. Journal of Child and Family 
Studies, 25, 1-14. doi: 10.1007/s10826-015-0193-8 10.1007/s10826-015-0193-8. 

Clandinin, D. J. (2006). Narrative Inquiry: A Methodology for Studying Lived Experience. Research 
Studies in Music Education, 27(1), 44-54. 

Clandinin, D. J. (2013). Engaging Narrative Inquiry. London: Routledge. 
Hanh, T. N. (1988). The Heart of Buddha's Teaching. Random House eBooks. 
Hanh, T. N. (2001). Anger: Wisdom for Cooling the Flames. Riverhead Books. 
Hanh, T. N. (2011). True Love: A Practice for Awakening the Heart. Shambala Publications. 
Kabat-Zinn, J. (1990). Full Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your Mind to Face Stress, Pain 

and Illness. Dell Publishing. 
Lincoln, Y. S. & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. Sage. https://doi.org/10.1016/0147-1767 

(85)90062-8. 
Luangpor Teean Jittasupho. (2005). To One that Feels. Working Group. 
Osborn, R. , Dorstyn, D. , Roberts, L.  & Kneebone, I.  (2021) .  Mindfulness Therapies for Improving 

Mental Health in Parents of Children with a Developmental Disability: A Systematic Review. 
Journal of Developmental and Physical Disabilities, 33(3), 373-389. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A.  Payutto) .  (2009) .  Gaan Op- rom Líiang Doo Dèk Yàang Sâang Săn. 
Appa Printing Group. 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2012). Bhuddhadhamma (Extended Edition). Buddhadhamma 
Foundation. 

Phra Debvedi (P.A. Payutto). (1988). Sammasati: An Exposition of Right Mindfulness. Buddhadhamma 
Foundation. 

Phra Debvedi (P.A. Payutto). (1990). Helping Yourself to Help Other. Buddhadhamma Foundation. 



34 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.23-34 

 

Porges, S. W. (2022). Polyvagal Theory: A Science of Safety. Frontiers in Integrative Neuroscience, 
16, 1-15. doi: 10.3389/fnint.2022.871227. 

Richardson, L. & St.  Pierre, E.  S.  (2005) .  Writing:  A Method of Inquiry.  In NK Denzin & YS Lincoln 
(Eds.), Handbook of Qualitative Research (3rd ed.) (pp. 959-977). Thousand Oaks: CA: Sage 
Publications. 

Saunders, B., Sim, J., Kingstone, T., Baker, S., Waterfield, J., Bartlam, B., Burroughs, B. & Jinks, C. (2018). 
Saturation in Qualitative Research:  Exploring its Conceptualization and Operationalization. 
Quality and Quantity, 52, 1893-1907. doi: 10.1007/s11135-017-0574-8. 

Smit, B.  (2017) .  A Narrative Inquiry into Rural School Leadership in South Africa.  Qualitative 
Research in Education, 6(1), 1-21. 

Sukmak, V. & Sangsuk, N. (2018). Living a Tormented Life: Caregivers' Experiences of Caring for a 
Child With Autism in Northeastern Thailand. Archives of Psychiatric Nursing, 32(5), 745-750. 
doi: 10.1016/j.apnu.2018.04.005. 

Wilson, D. E. (2023). The Polyvagal Path to Joyful Learning: Transforming Classrooms One Nervous 
System at a Time. Norton Professional Books. 

Yi, K. J. (2014). Narrative Inquiry into the Lived Experiences of the Diverse Meanings of Disability. 
[Unpublished doctoral dissertation]. University of Alberta. 

 
 



35 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

Research Article 

 
STRENGTHENING THE HEALTH CARE SYSTEM ACCORDING TO THE FOUR 

PRINCIPLES OF BHĀVANĀ TO SUPPORT THE AGING SOCIETY 
 

Paiwan Purimart1*, Pichit Purimart1, Benyapa Atcharoek1, Punyada Chongla-iad2, Thatchanan Issaradet3 
1Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Ratchasima Campus,  

Nakhon Ratchasima, Thailand 
2Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  

Nakhon Si Thammarat, Thailand 
3Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  

Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 
*Corresponding author E-mail: paiwansweet085@gmail.com 

 
Received 12 January 2024; Revised 8 February 2024; Accepted 14 February 2024 

 

Abstract 
Background and Objectives: Taking care of the health of the senior citizens is an important 
matter. Family members play a very important role in caring for the senior citizens. They must 
understand the problems in order to take care of the health and environment of the senior 
citizens correctly and appropriately. In addition, applying the four principles of Bhāvanā as a 
guideline to support the aging society will help the senior citizens to be happy, have a better 
mental state, and be able to rely on themselves. The objectives of this research article are to 
study the health care system to support the aging society and apply the four principles of Bhāvanā 
in health care to support the aging society. 
Methodology: The study employed a qualitative research method by collecting data from related 
documents and in-depth interviews. Key informants included two scholar monks, two representatives 
from Hospital, two Village Health Volunteers (VHV), two temple volunteers, four senior citizens, 
and four caregivers, with a total of sixteen people. 
Main Results: The study results indicated that: 1) Health care system to support the aging society 
consisted of creating a network for healthcare systems to the senior citizens by creating a joint 
plan with the sub-district health promoting hospital, community, and senior citizens. The potential 
development of the health care network for senior citizens was conducted by workshop meetings 
to continuously follow up on the health care network for them. The establishment of schools for 
senior citizens was conducted through a meeting to appoint a committee to operate the care of 
senior citizens. It included network partners operating under the concept of promoting a lifelong 
learning process. Training to provide knowledge to caregivers of the senior citizens was a training 
program for caregivers. The senior citizen's caregivers were the mainstays to care for, follow up 
with, and visit senior citizens who were homebound and bedridden. The supervisor team provided 
supervision, evaluated performance, and organized a forum to exchange knowledge; and 2) The 

mailto:paiwansweet085@gmail.com


36 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

application of the four principles of Bhāvanā in health care to support the aging society consisted 
of physical, moral, emotional, and wisdom development. For physical development, the senior 
citizens developed themselves through physical awareness by considering factors that affected 
health. For moral development, the senior citizens developed themselves by adjusting behavior to 
promote their health by using healthcare to create a healthy society. For emotional development, 
the senior citizens developed themselves by making their minds comfortable and being kind to 
community members. For wisdom development, the senior citizens developed themselves through 
continuous learning by acknowledging and passing on knowledge to community members. 
Involvement to Buddhadhamma: This research article is involved Applied Buddhism within the 
group of Buddhism for social benefits by applying the four principles of Bhāvanā for strengthening 
the aging society includes; physical development, which means having a supportive relationship 
for the physical environment of the senior citizens to have good physical health; moral development, 
which means having a supportive relationship with maintaining morality; emotional development, 
which means strengthening knowledge, thoughts, and understanding by developing a calm 
mind; and wisdom development, which means the search for knowledge of the senior citizens is 
always increasing. 
Conclusions: Health care to support the aging society applied the four principles of Bhāvanā to 
help senior citizens be happy and able to rely on themselves. It started when senior citizens 
developed healthcare behaviors. Senior citizens maintained good health, were kind, and helped 
the community and society. They organized activities to promote the health of the senior citizens 
and the community in unity. They developed their comfort through continuous learning and 
inherited knowledge to community members. 
Keywords: Strengthening, Health Care System, Four Principles of Bhāvanā, Senior Citizens 
 
Introduction 
  Due to changes in the population structure of Thailand in 2023, Thailand can be comprised 
of a completely aging society by 20 percent of its whole population. It can affect the country's 
development and its growth in the long term. Thailand's government has regulated policies and 
measures to support the aging society. Along with concerns from all sectors about the situation, 
Thailand's government administers the aspect of senior citizens to drive the mentioned policies by 
contacting them with the changes in the situation. Past performance indicates that the problems in 
administering the aspect of senior citizens are caused collectively in terms of issues and target areas 
of the operation by isolated operation that lacks integration or operates with redundancy. Therefore, 
all sectors must collaborate with integration to execute policies in the aspect of senior citizens for its 
practice. Additionally, all sectors must have a mechanism to observe the current result from  
the general aspect of senior citizens, which is hard to see. It affects situation assessment and 
policy regulation at different levels (Ministry of Social Development and Human Security, 2018) . 
Those early-mentioned problems affect health care to be more vital. The study reveals that senior 
citizens can take care of themselves at a moderate level. In addition, the study has found factors that 



37 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

affect health care among senior citizens, which include personal attributes (Gender, Age, 
Education level, Marital status, General knowledge, Occupation), living conditions, and support 
from family and society (Boukeaw & Teungfung, 2016). The living conditions of senior citizens are 
the supporting factors in terms of housing insurance and safety. The policies in terms of senior 
citizens in Thailand emphasize senior citizens live among their families with caregivers in 
appropriate housing that is suitable and modified for their age and safety. However, it is found 
that senior citizens in one out of ten live alone, and one out of four live with their spouses. It is 
caused by changing the size of Thai families from an extended family to a nuclear family, and it 
is caused by economic conditions that make family members work outside the home. Therefore, 
living closely with family members can support senior citizens in being nurtured by people they 
trust and love, which makes them feel safe and convenient in their daily lives (Aekplakorn, 2014). 
  Health care for senior citizens in the community is the primary task of the Sub-district 
Health Promoting Hospital (SHPH), which is the front line to upholding public health. The primary 
health care of the Sub-district Health Promoting Hospital (SHPH) includes initial screening for 
chronic diseases, preliminary examination, and health check-ups for assessing risks among senior 
citizens. These tasks are for senior citizens to receive early treatment and decrease complications 
and disease severity. The data in terms of health care for senior citizens in the community still 
has problems in terms of excessive data and data management for convenience and quality of 
health care planning among senior citizens. In addition, there is a problem with the availability of 
healthcare for senior citizens, which is commutation. The limitation with the physiques of senior 
citizens causes inconvenience to senior citizens commuting to nearby healthcare facilities. 
Moreover, their housing in the agricultural community usually distances them from each other. 
Thus, house visiting, and home care are considered important tasks. The problem coverage in 
healthcare data of everyone requires planning of service and maps to each house of senior 
citizens for convenience of commutation. From the problems, the tasks of caring the senior 
citizens require basic data to conduct a Comprehensive Geriatric Assessment (CGA) across all 
aspects. It is conducted to plan the service, which includes planning for the promotion of 
preventing and recovering health problems of senior citizens according to the context of each 
area. The assessment also requires spatial data for public healthcare service providers to support 
the service (Taburee, 2016) . According to the health problems among senior citizens, all related 
organizations are aware of the importance of preparation and the requirement of support for 
senior citizens in different aspects. It includes a regular lifestyle, the promotion of physical health, 
mental health, socializing, wisdom for living conditions, and relationships in family and 
community. It is obvious that the health problems of senior citizens do not depend on a few 
diseases but also on their living conditions. Therefore, there should be a preparation for the public 
health service system to support the problems in the system that derive from the symptoms of 
chronic diseases, which includes basic social services (Institute for Population and Social Research, 
2019) . Prevention, healthcare, life-long learning, and life stability include warm families and 
communities that support and create a system of healthcare that supports an aging society. 



38 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

   The teachings in Buddhism teach people to know the truth of life and themselves by 
considering the problems to solve with principles and reasoning. The purpose is to develop a quality 
of life to be better, stabilized, and successful. The Buddha's teachings are called Buddhadhamma. 
The practitioner who practices according to Buddhadhamma would gain the condition of behavior 
or way of life, which means being virtuous. The four principles of Bhāvanā included: 1) Physical 
development implied body development and body supplements. The senior citizens developed 
their bodies according to their physical environment, which also included eating healthy foods 
according to the principles of nutrition; 2) Moral development implied the development of 
relationships between humans and the environment. The senior citizens followed the daily 
information with media technology to explore knowledge for promoting health and developing 
wisdom; 3) Emotional development implied elevating the mind to be happy, calm, supportive to 
good friends, merciful, ready to help others from suffering with wisdom, and having good mental 
health; and 4) Wisdom development implied the development of intuition to practice according to 
the truth until reaching the freedom and attachment in the mythology of the hypothetical world. 
The four principles of Bhāvanā help senior citizens to be happy with better mental health. They 
can help themselves, solve their problems, and make their quality of life better, which improves 
their lives in terms of physical, moral, emotional, and wisdom development. 
  The problems and reasons mentioned above make the researchers realize the importance 
of promoting the healthcare system according to the four principles of Bhāvanā to support an 
aging society. The number of aging people or senior citizens is increasing. Therefore, the 
researchers are interested in studying the healthcare system to support senior citizens, which 
includes the application of the four principles of Bhāvanā in healthcare for supporting the aging 
society. The purpose of the application is to give senior citizens a good quality of life by allowing 
them to apply for Buddhadhamma, which is suitable for their daily lives. The healthcare system 
is supposed to support the aging society in four aspects, which include physical, moral, emotional, 
and wisdom development for better quality of life. 
 Objectives 
 The objectives of this research article are to study the health care system to support the 
aging society and apply the four principles of Bhāvanā in health care to support the aging society. 
 
Methodology 
  This research was conducted as a qualitative field research with an in-depth interview and 
the study of concepts and theories from documents. 
  Key informants 
  Key informants included two scholar monks in Nakhon Ratchasima Province, two 
representatives from Krachon Sub-district Health Promoting Hospital, Phimai District, Nakhon 
Ratchasima Province, two volunteers from Village Health Volunteers (VHV), two temple public 
health volunteers, and four senior citizens from Krachon Subdistrict Community, Phimai District, 
Nakhon Ratchasima Province. The sample, mainly based on age group, was purposively selected 



39 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

and divided into two groups: The first group consisted of senior citizens aged 60-74 years, and the 
second group consisted of senior citizens aged 75 years and older. Moreover, the sample was 
chosen based on occupations: Senior citizens who did not have a career, the senior citizens who 
worked in agriculture, and the senior citizens who were pensioners. Caregivers of the senior 
citizens consisted of four people, explicitly selected from families with senior citizens aged 60-74 
years and above 75 years and were divided into two groups with a total of sixteen people:  
A family where the senior citizens played a role in community activities and families with senior 
citizens who had health problems that required close care.  
 Research tools 
  In-depth interviews were created from literature reviews, documents, and relevant 
research by conducting in-depth interviews with experts and people who had experience in 
healthcare system for senior citizens. It was an in-depth structured interview with open-ended 
question style to conduct an in-depth interview on the healthcare system for senior citizens to 
support the aging society and the application of the four principles of Bhāvanā in care system to 
support the aging society, which had the following steps to create tools. In first step, the study 
analyzed related theoretical concepts to analyze principles, concepts, theories, and various 
findings related to the application of the four principles of Bhāvanā in healthcare system to 
support the aging society (Thanakwang & Soonthorndhada, 2006) ; (World Health Organization: 
WHO, 2002) . The primary Source was the Thai Tipiṭaka Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition, 
1996, and secondary sources included books, textbooks, documents, journals, theses, articles, 
and other academic works, including reliable electronic data related to the study subject.  
In second step, the study used conclusions obtained from the analysis to synthesize various ideas 
related to research to use as a guideline for creating the structured interview. In third step, the 
study created a structured interview and test for its content validity by means of finding the 
coefficient of consistency (Index of Item-Objective Congruence: IOC) (Cronbach, 1990) . Checking 
the validity of the content was done by taking the interview to the experts to consider whether 
each question in the interview was consistent with the behavioral objectives. If it was in 
accordance, the expert would give a value of "+1," if it was in accordance but if the expert thought 
that the interview was not in accordance with the objective, the value would be given as "-1," 
and in the case where the expert was not sure that the interview form was consistent with the 
objective or not, they would give a value of "0." In forth step, the study used the interview form 
to interview people with experience in health care of senior citizens. 
  Data collection 
  The researchers collected qualitative data with these steps: 
   1. The researchers collected data with documentary analysis, which was the study of 
data and knowledge related to the four principles of Bhāvanā. 
   2. Six steps of in-depth data collection through an interview with scholar monks in 
Nakhon Ratchasima province as follows: 
    Step 1: The researchers studied the healthcare system for senior citizens; 



40 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

    Step 2: The researchers studied guidelines, principles, concepts, and theories 
that related to the four principles of Bhāvanā; 
    Step 3: The researchers created research tools, which included an in-depth 
interview form that in accordance with the framework of data from literature review to be taken 
as the guideline for making questions in the interview. Then, three experts checked the research 
tool for validity and accuracy from consistency of content and language use; 
    Step 4: The researchers studied the data with field study to interview with 
in-depth interview from 16 key informants. The researchers collected documents and interview 
data about principles for the application of the four principles of Bhāvanā in the healthcare 
system to support the aging society; 
    Step 5: The researchers analyzed and synthesized all data from field study 
that was conducted with in-depth interview and all documents. The results of the research were 
concluded with content analysis, which was in accordance with the conceptual framework of the 
four principles of Bhāvanā; 
    Step 6: The researchers presented the guidelines for the application of the 
four principles of Bhāvanā in the care system to support the aging society in order to conclude it 
as the recommendations for the application of the four principles of Bhāvanā in the care system 
to support the aging society. 
   Data Analysis 
  In this research, the researchers analyzed qualitative data with these following details: 
    1. The researchers analyzed and integrated documents and related research, which 
included analysis of data and knowledge in terms of theoretical study, related research that 
concerned the healthcare system for senior citizens and the four principles of Bhāvanā in the 
healthcare system to support the aging society. 
    2. The researchers analyzed data from in-depth interview with scholar monks in 
Nakhon Ratchasima province and people who had experience in healthcare system for senior 
citizens. The interview form was the structured interview, which had open-ended questions.  
The researchers classified data from the number of respondents who responded each question 
from each group, then classified each aspect in each group of issues to gain data accordingly to 
the objectives of the research. 
 
Results and Discussion 
  1. The healthcare system to support aging society indicated the healthcare system to support 
the aging society in the area within Krachon Subdistrict, Phimai District, Nakhon Ratchasima 
Province, consisted of: 1 )  Network building of care system for senior citizens, was included 
planning to make solutions with Krachon Subdistrict Health Promoting Hospital, public health 
volunteers of the village, caregivers of senior citizens, and communities. It consumed the mutual 
resources of the network in the area, which had been well supported by the operation.  
The operation was conducted to integrate the Health Security Fund's plan and the development 



41 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

and rehabilitation center for senior citizens. The inside of the network had the appointment of a 
committee to supervise the association of senior citizens to review the roles of the committee 
and the association of senior citizens; 2) The development of potential in the healthcare system 
for senior citizens held the operation meeting to promote the potential of the committee to 
develop the quality of life for senior citizens and the association of senior citizens with lessons 
learned from other areas that were successful in creating a health system for senior citizens. 
Moreover, the network kept supervising the healthcare system and also discussed the problems 
in the operation of caring for the senior citizens, which included the senior citizens with chronic 
diseases, bedridden conditions, and health in order to protect and care for the senior citizens 
healthy and happy; 3) The institution of a school for senior citizens included the meeting for the 
institution through the appointment of a committee for operating the caring of senior citizens 
with the network. The location of school for senior citizens was located at Talad Pladu Temple 
in Krachon Subdistrict, Pimai District, Nakhon Ratchasima Province. The school operated once a 
month, and the school for senior citizens operated under the concept of promoting life-long 
learning for potential senior citizens. The purpose of the school was to allow the senior citizens 
to learn and develop themselves. It could have led to the development of quality of life among 
senior citizens, which depended based on the concept that suggested: "The potential and worthy 
senior citizens should have been promoted and supported to participate in making benefit to 
society and promoting the learning of senior citizens by connecting with their experiences.  
The scope of this issue indicated that it must have made the senior citizens to be able to apply 
the knowledge in present life. It increased the union in terms of networking or community."  
The operation of the school for senior citizens involved the integration from all sectors under the 
concept of "Thinking, Doing, Creating" and taking part in the operation. Learning management 
made senior citizens happy, thus developing the skills to take care of themselves for a good 
quality of life. In terms of benefits that senior citizens received from the school, it included the 
terms of physical health that made senior citizens healthy and active, which decreased the risk 
of disease and dependency on other people. In terms of mental health, it decreased their 
loneliness, which made them active, proud of themselves, and realize their self-worth, abilities, 
and positive thoughts of themselves. In terms of socializing, they had good relationships with 
people of their age and differences in age, as well as acceptance from their peers. In terms of 
wisdom, they became aware and understanding of what was happening, able to adapt and live 
their lives according to their age. In terms of the economy, they learned vocational skills, which 
made them able to make a living and create jobs that could have helped them to be beneficial 
for the community and society. The school for senior citizens was the area for learning and 
transferring experience, local wisdom, and cultures to be sustained as the uniqueness of the 
community. The school for senior citizens was the "Stage" that gave opportunities to senior 
citizens to participate in making benefit to the community and society, which might have included 
motivation in participating as the volunteer within the community; 4) The training seminar to give 
knowledge to senior citizens was the training for recovering the knowledge to caregivers of senior 



42 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

citizens. The area would have received the budget for conducting training from the Health 
Insurance Fund and support from Krachon Health Promoting Hospital. The network was involved 
with the support in terms of food and beverage at the time of the training seminar. The training 
included practicing writing the plan for visiting and the guidelines for the visiting of senior citizens; 
5) The caregivers of senior citizens were the participating leaders in caring for and supervising the 
visiting of home-bound and bedridden patients. The caregivers of senior citizens wrote the plan 
for visiting and supervising the visit of home-bound and bedridden patients. After the completion 
of the training, the caregivers conducted the screening of the senior citizens in the Krachon 
Subdistrict to screen them with the assessment for Activities of Daily Living (ADL). The guidelines 
for caring comprised the manager of the healthcare system, which included officers from Krachon 
Health Promoting Hospital and public health volunteers of the village to join the assessment for 
Activities of Daily Living (ADL) and plan the caring system. The senior citizens who depended on 
caregivers joined the planning session by writing the plan of participatory caring and the system, 
which they also participated in visiting the senior citizens according to the plan for everyone's 
necessities. The plan emphasized the recovery of body condition and the prevention of side 
effects from diabetes and hypertension by consuming less sweet, high-fat, and salty foods.  
The plan involved giving knowledge in terms of cultivating herbs for cooking and the relaxation 
of senior citizens. The manager of the visiting system was involved in the plan to assess the care 
of home-bound senior citizens. In addition, the caregivers of senior citizens and the manager of 
the care system held meetings for consultation to plan the care and improve the guidelines for 
the care process; 6) The team of caregivers who supervised the assessment of the result included 
officers from Krachon Health Promoting Hospital. They supervised the operation of caring for the 
senior citizens by visiting the senior citizen of caregivers, the operation of the school for senior 
citizens, the meeting of the committee of life quality development for senior citizens, and the 
association of senior citizens; and 7) The stage for exchanging knowledge, lesson learned, returning 
lesson with target group, which include community leaders, public health volunteers of the 
village, public health volunteers of the temple, and the officers from Krachon Health Promoting 
Hospital. The researchers brought the results of the community participatory operation and 
concluded the results of the operation. The healthcare system to support senior citizens 
conformed to the research of Suprani Boonmee, who conducted the research on "Development 
of an Elderly Care Model with Participation of Community Network in Ban Nonphuey Tambol 
Health Promoting Hospital, Sanom District, Surin Province." The results indicated that the factors 
of success in the development of an elderly care model with participation of a community 
network in terms of lessons learned from the operation of participants conveyed the factors of 
success. It indicated the participation of the community network in the participatory planning of 
shareholders with the development of the model. The exchange of problems and creating 
guidelines for solving problems together conducted the writing sessions to write the plan or 
project for requesting sufficient budget and materials for appointing a committee of the operation. 
It included assigning missions, classifying responsibility, building mutual ownership, volunteering 



43 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

service for visiting, and helping the senior citizens to build strength by exercising with the 
promotion from the community network without using a budget ( Boonmee, 2019) . It also 
conformed to the research from Homsombat et al. (2021) , who conducted the research on 
"Elderly School: Enhancing Potentials of Elderly in Aging Society." The results indicated that the 
school for senior citizens operated under the concept of strengthening the life-long learning 
process for developing the potential of the senior citizens, which gave senior citizens the 
opportunity to develop their self-care. It led to the development of quality life for senior citizens 
based on the concept that suggested potential and worthy senior citizens. The concept suggested 
that senior citizens should have been promoted to participate in making benefits for society and 
learning with their experience. The content of learning should have been practical for the current 
lifestyle. It should have raised the opportunity to form a union as a network or community.  
It should have been a space for senior citizens to show their potential. The learning should have 
been conducted by transferring the accumulated experience to the others to inherit the local 
wisdom for the community. It caused the senior citizens to live their lives with self-worth.  
They could have made the benefit for society and have been happy in the late stage of their 
lives. The important roles of schools for senior citizens in the development of potential for senior 
citizens include: 1) Promoting lifelong learning of senior citizens; and 2) Promoting senior citizens 
to be healthy in the physical, mental, emotional, and social aspects. The framework of integrative 
curriculum with Buddhist innovations for developing the life quality of senior citizens in physical, 
mental, emotional, intellectual, social, economic, and environmental aspects. It was depicted in 
Figure 1. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 1 The health care system to support aging society  

Health care 
system

Creating 
network

Potential 
development

Founding
the school

TrainingCaregivers as 
leader

Supervision

Knowledge 
exchange



44 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

   2. The application of the four principles of Bhāvanā in caring for the health of senior 
citizens indicated that the four principles of Bhāvanā, which included physical, precept, mind, 
and wisdom, were the Buddhist principles that could have been applied in caring for the health 
of senior citizens. The four principles of Bhāvanā consisted of: 1) Physical development implied 
the senior citizens developed themselves through physical senses, which emphasized physical 
activities that related to the result on the health within the eye, ear, nose, tongue, and body 
called Indriya. There was taking care of themselves constantly by acting according to Buddhist 
principles. The practitioner took consciousness through all five senses to know causes and effects 
continuously, which became the physical development. It included the habit of eating that 
promoted healthiness from eating fewer sweet foods, foods with high fat, and salty foods. It also 
included developing the residence to be clean with good air conditioning, which made fresh air 
in the residence. It included being conscious of taking drugs according to the advice from doctors, 
which helped make the senior citizens to be the role model. It expanded the activities for 
developing the health of senior citizens to be the best example in the community. It included 
conducting activities for exercising that were suitable for daily life. The activities for developing 
physical health or activities for developing the physical according to the four principles of Bhāvanā 

emphasized all kinds of training that created activities for caring for the health of senior citizens. 
It could have been applied to caring for the health of senior citizens in every community, even 
though each community was different. The conducted activities that could have been applied to 
all communities were considered senior citizens trying to take care of themselves by regularly 
exercising, being active, maintaining their residences, and doing daily activities. It must not have 
made senior citizens have difficulty, but it should have made their quality of life better without 
being a burden to their offspring. The small gathering to conduct physical activities made senior 
citizens use their free time to be beneficial; 2) Moral development implied senior citizens 
developing themselves by adjusting their behaviors to promote their health from taking care of 
themselves to be an example of a good health society. It began with keeping precepts and 
promoting the senior citizens in the community to join meditation in the temple on every 
Buddhist holy day and Buddhist holidays by participating in timely Buddhist sermons that were 
conducted by the temple or community. In addition, senior citizens could have chosen to listen 
to online Dhamma. They could have donated, learned how to sacrifice, let go, been generous, 
and helped the community as much as possible. The senior citizens developed themselves to 
be according to morality by keeping precepts, taking account ethics, restraining from harming 
themselves and others and refraining from drinking alcoholic beverages and intoxication.  
It included participating in social activities to demonstrate the example of the community by 
helping community members and making a living in legal ways. The occupations that 
demonstrated the local wisdom that senior citizens were the example for conducting activities 
that were beneficial to the community. It involved gathering community members to join the 
activities in the community to build unity with innovations in the community. It could have 
brought the budget from the Health Security Fund to conduct health-promoting activities for 



45 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

community members. The members of the association of senior citizens must have conducted 
themselves within the precepts and Buddhist doctrines by distributing the budget to take effect 
in the recovery and development of the health of senior citizens; 3) Emotional development 
implied senior citizens developing themselves by calming themselves, participating in meditation 
retreats, chanting the Dhamma to calm themselves, and diligently training themselves to be 
according to the morality. It might have begun with practicing how to let go of the defilement 
and the attachment to develop the emotional states of senior citizens for them to be sacrificial 
and voluntary in religious activities, which included merit-making. It included participating in 
activities according to their readiness and circumstances. The activities included paying homage, 
morning chanting, evening chanting, making merit in different temples, inviting family members 
to release animals, joining meditation sessions on Buddhist holy days, and listening to Buddhist 
sermons on Buddhist Holidays. The senior citizens were considered an example of emotional 
development. They could practice meditation and mindfulness and wish happiness to all 
creatures in order to be an example of development. They could have learned meditation to 
give advice to senior citizens or community members who were interested in emotional 
development. Additionally, the senior citizens who were the example preferred inviting other 
senior citizens in the community to develop their emotions, and most of all, activities were 
conducted with Buddhist monks within and outside the community. It affected the association of 
senior citizens to develop their mental health to be able to face the truth of health problems, 
physical suffering, mental suffering, and transformation in nature. It also suggests others 
understand nature and elevate the emotional well-being of community member; and 4) Wisdom 
development implies senior citizens developing themselves through constantly learning with 
sensing and transferring knowledge to community members in order to make others join the 
training about healthcare. It included arranging the environment for the senior citizens to be 
appropriate for the awareness and choices for activities in their daily life in order to create benefits 
for themselves, their offspring, the community, and society. For example, senior citizens in terms 
of healthcare would have joined with public health officers to conduct health-promoting activities 
in the community. The senior citizens who had local wisdom conducted activities to transfer 
knowledge and cooperated with the development of community innovations to show the local 
wisdom of senior citizens. It helped the senior citizens to see their self-worth according to their 
age, which affected the wisdom development of community members in the way of health 
communication within formal and informal methods. The health communication of senior citizens 
in a formal way seemed like conducting activities with lecturers to promote the health of senior 
citizens. It included transferring knowledge and experience that showed local wisdom, 
applying local resources to promote the health of senior citizens, and conducting activities 
with Buddhist monks to do healthcare for Buddhist monks and community members .  
The health communication in an informal way seemed like telling personal experience.  
It included learning from other lives, which could have been learned from the behaviors according 
to the four principles of Bhāvanā. It conformed to the research from Phrakru Suthee 



46 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

Kumpeerayarn (2019), who conducted the research on "A Study on Guidelines for the Development 
Way of the Quality of Life for the Elder in Accordance with the Bhavana 4: Case study of Elder in 
ban Huai hoi, That Thong Sub- District, Phu Khiao District, Chaiyaphum Province." The results 
indicated that the four principles of Bhāvanā were the principles for personnel development 
within the development framework, which included personal development to be conscious and 
attentive by living within the framework of social norms, mental training, wisdom training, and 
being reasonable. The four principles of Bhāvanā included the principles for self-development  
in terms of happy daily life and socializing. The problems of the development included:  
1) The growth of the new generation's economy; 2) The cultural exchange in the new generation; 
and 3) The diseases from the aging body. It caused problems and obstacles to the daily life of 
senior citizens so much due to the decline in strength from the aging body, which affects their 
way of life. The guidelines to solve the problems for senior citizens in order to make them 
develop their awareness in their lives included training for simple eating, simple living, being 
aware, doing no harm, not stealing, being modest, soft speaking, being true to their words, being 
in gratitude, not holding grudges to others, having positive thoughts, and having no harmful 
thoughts. The senior citizens conducted themselves in the community for their happiness through 
emotional development, going to the temple, chanting, meditating, being mindful at work, being 
mindful in speeches, being mindful in thought, making their mind happy, using intelligence with 
reasoning, being active while speaking, doing, and thinking, which used wisdom to solve the 
problems. It brought wisdom development to be used in daily life with happiness. It also 
conformed to the research of Piewsri, who conducted the research on "The Development of 
Health Care Behaviors of the Elderly by using the 4 Bhavana Principles in Nong Phueng Subdistrict, 
Saraphi District, Chiang Mai Province." The result indicated that the development of health care 
behaviors of the elderly by using the four principles of Bhāvanā included: 1) Physical development 
implied body development and body supplements. The senior citizens developed their bodies 
according to their physical environment, which also included eating healthy foods according to 
the principles of nutrition; 2) Moral development implied the development of relationships 
between humans and the environment. The senior citizens followed the daily information with 
media technology to explore knowledge for promoting health and developing wisdom;  
3) Emotional development implied elevating the mind to be happy, calm, supportive to good 
friends, merciful, ready to help others from suffering with wisdom, and having good mental health; 
and 4) Wisdom development implied the development of intuition to practice according to the 
truth until reaching the freedom and attachment in the mythology of the hypothetical world. 
The senior citizens took care of their health according to the principles of modern medical 
practice and brought the Buddhist principle that was called the principle of a millionaire's heart 
that included "Uh Ah Ka Sa", which was abbreviated as "Hard to find, treat well, bond with good 
friends, and live sufficiently" in daily life (Piewsri, 2020). It depicted in Figure 2. 
 
 



47 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Figure 2 The application of the four principles of Bhāvanā 
 
Originality and Body of Knowledge 
  From research results and data analysis, the researchers gain new knowledge about 
strengthening the health care system according to the four principles of prayer to support an 
aging society, as shown in Figure 3. 

 

Figure 3 Development Health Care System for the Senior Citizen Using the Principles of 
Physical, Emotional, Moral and Wisdom 

Four 
Principles of 

Bhāvanā

Physical 
development

Moral 
development

Emotional 
development

Wisdom 
development



48 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp. 35-49 

 

  From the body of knowledge depicted in Figure 3, it can be concluded that the application 
of Buddhist principles is the basis of the development because Buddhist principles are a part of 
the personal practice of senior citizens. The four principles of Bhāvanā, which include physical, 
moral, emotional, and wisdom. It is the Buddhist principle that helps senior citizens be happy, 
have better mental health, and be able to depend on themselves. Senior citizens practice moral 
conduct by loving-kindness in helping society and the community. Senior citizens can develop 
themselves through learning, which they can apply to their personal development according to 
the provided circumstances that create strength in society and community. 
  
Conclusions and Recommendations 
  In conclusion: 1) The health care system supported the aging society in the community. 
It included creating a network of care systems for the senior citizens with community participation 
and networks that cooperated to create plans. It included the development of the network's 
potential to care for the senior citizens in the area continuously. The community cooperated 
to give importance to the senior citizens and established a school for them by focusing on 
giving knowledge and lifelong learning so the senior citizens could have been self-reliant;  
and 2) The application of the four principles of Bhāvanā in health care supported an aging society. 
The four principles of Bhāvanā, which consisted of physical, moral, emotional, and wisdom 
development, were applied in taking care of the health of the senior citizens. In terms of physical 
development, senior citizens developed themselves physically to be healthy and were able to 
lead happy lives. In terms of moral development, senior citizens developed themselves by 
adjusting their behavior to promote their mental health. In terms of emotional development, 
senior citizens developed themselves by training their minds to be mindful and intelligent.  
In terms of wisdom development, senior citizens developed themselves through continuous 
learning with proper and appropriate supervision. In terms of policy recommendations, 
government agencies' proactive policies in the health care system should have been improved 
to elevate the policy to be more concrete action and promote and provide opportunities for 
senior citizens. There were guidelines for learning in the application of religious principles. 
Buddhism in the health care system was comprehensive and had access to a greater variety of 
learning. In terms of suggestions for use, there should have been a development of the health 
care system for the senior citizens by educating the senior citizens, family members, and 
communities, as well as caring for and promoting the health of the senior citizens with network 
and community participation, which created understanding and being able to change the behavior 
of the senior citizens correctly and appropriately. In terms of suggestions for further research, it 
indicated that: 1) The further research should have created and developed a model to encourage 
the senior citizens to learn new innovations to be used in their daily lives to have a good quality 
of life; and 2) The further research should have applied other Buddhist principles that met the 
needs of the senior citizens. 
 



49 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.35-49 

References 
Aekplakorn, W.  (2014) .  The 5th Report of National Health Examination Survey B.E.  2557 (2014) . 

Health Systems Research Institute. 
Boonmee, S.  (2019) .  Development of an Elderly Care Model with Participation of Community 

Network in Ban Nonphuey Tambol Health Promoting Hospital, Sanom District, Surin 
Province. Academic Journal of Community Public Health, 5(4), 38-49. 

Boukeaw, P. & Teungfung, R. (2016). Health Care and Health Status of Thai Aging. Journal of the 
Association of Researchers, 21(2), 94-109. 

Cronbach, L. J. (1990). Essentials of Psychological Testing (5th ed.). Harper Collins Publishers. 
Homsombat, P., Phrabaidika Suphot Tabaselo, Fangkham, B. & Sornsakda, S. (2021). Elderly School: 

Enhancing Potentials of Elderly in Aging Society.  Journal of Educational Innovation and 
Research, 6(2), 540-551. 

Institute for Population and Social Research. (2019). Thai Health Report B.E. 2562 (2019). Institute 
for Population and Social Research. 

Ministry of Social Development and Human Security. (2018). Department of Older Persons Strategy 
for 20 Years B.E. 2561-2580 (2018-2037). Samlada Printing. 

Phrakru Suthee Kumpeerayarn. (2019). A Study on Guidelines for the Development Way of the 
Quality of Life for the Elder in Accordance with the Bhavana 4: Case study of Elder in Ban 
Huai Hoi, That Thong Sub-District, Phu Khiao District, Chaiyaphum Province.  Journal of 
Graduate MCU Khonkaen Campus, 6(1), 58-72. 

Piewsri, S.  (2020) .  The Development of Health Care Behaviors of the Elderly by Using the 4 
Bhavana Principles in Nong Phueng Subdistrict, Saraphi District, Chiang Mai Province. 
[Unpublished master's dissertation]. Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Taburee, W.  (2016) .  Health Care System of the Elderly in the Community Contacting Unit of 
Naresuan University Hospital. Naresuan University. 

Thanakwang, K. & Soonthorndhada, K. (2006). Attribute of Active Ageing Among Older Persons in 
Thailand: Evidence from the 2002 Survey. Asia-Pacific Population Journal, 21(3), 113-135. 

World Health Organization: WHO. (2002). Active Ageing: A Policy Framework. World Health Organization. 
 



50 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
กลไกการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อสรา้งความเข้มแข็ง

ให้กับชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎรธ์านี 
MECHANISM OF DEVELOPMENT AND THE DRIVING FORCE OF SUFFICIENCY 
ECONOMY PHILOSOPHY FOR STRENGTHENING MORAL COMMUNITIES IN 

SURAT THANI PROVINCE 
 

พระปลัดวรกิจ วรกิจโจ*, พระครูอรุณสุตาลังการ, พระครูวิรัติธรรมโชติ, ไพรัตน์ ฉิมหาด, ภัชลดา สุวรรณนวล 
Phrapalat Vorakit Vorakitjoe*, Phrakru Arunsutalangkarn, Phrakru Wiratthamachot,  

Pairat Chimhad, Patchlada Suwannual 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

*Corresponding author E-mail: wowowo2523@gmail.com 

 
Received 16 January 2024; Revised 7 February 2024; Accepted 15 February 2024 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: เศรษฐกิจพอเพียง เป็นปรัชญาชี้ถึงแนวทางการดำรงอยู่และการปฏิบัติตนของ
ประชาชนในทุกระดับ ครอบครัว ชุมชน จนถึงภาครัฐ ทั้งในการพัฒนาและบริหารประเทศให้ดำเนินไปในทาง 
สายกลาง เพื่อให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วของโลกยุคโลกาภิวัตน์ ความพอเพียง หมายถึง ความพอประมาณ 
ความมีเหตุผล รวมถึงความจำเป็นที่จะต้องมีระบบภูมิคุ้มกันในตัวที่ดีต่อการเปลี่ยนแปลงทั้งภายนอกและภายใน  
ทั้งนี้ จะต้องอาศัยความรอบรู้ ความรอบคอบ และความระมัดระวังในการนำวิชาการต่าง ๆ มาใช้ในการวางแผน
และการดำเนินการทุกข้ันตอน และขณะเดียวกันจะต้องเสริมสร้างพ้ืนฐานจิตใจของคนในชาติโดยเฉพาะเจ้าหน้าที่
ของรัฐ นักทฤษฎี และนักธุรกิจในทุกระดับ ให้มีสำนึกในคุณธรรม ความซื่อสัตย์สุจริต และให้มีความรอบรู้ 
ที่เหมาะสม ดำเนินชีวิตด้วยความอดทน ความเพียร มีสติปัญญาและความรอบคอบ เพื่อให้สมดุลและพร้อมต่อ 
การรองรับการเปลี่ยนแปลงอย่างกว้างขวาง ทั้งด้านวัตถ ุสังคม สิ่งแวดล้อม และวัฒนธรรมจากโลกภายนอกได้เป็น
อย่างดี มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์องค์ความรู้ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง พัฒนากลไกการขับเคลื่อนและสร้างภาคี
เครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมใน
จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
วิธีดำเนินการวิจัย: เป็นการวิจัยผสานวิธี มีขอบเขตเนื้อหา การขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ความพอประมาณ 
ความมีเหตุผล การมีภูมิคุ้มกัน เงื่อนไขความรู้ เงื่อนไขคุณธรรม หลักสังคหวัตถุ ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา สมานัตตตา 
กลไกการพัฒนาชุมชน การขยายตัวทางเศรษฐกิจ การกระจายรายได้ สวัสดิการสังคม คุณภาพสิ่งแวดล้อม  
การสร้างภาคีเครือข่ายความร่วมมือ การส่งเสริมให้เกิดความร่วมมือ การวางกรอบความร่วมมือ การระดม 
ความร่วมมือ การสนธิความร่วมมือ กลุ่มตัวอย่าง ได้แก่ ประชาชนที่อาศัยอยู่ หมู่บ้านเศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบ 
โซนทะเล จำนวน 354 คน ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ พระสังฆาธิการ หัวหน้าส่วนราชการ ผู้นำชุมชน และนักวิชาการ
พัฒนาชุมชน รวมทั้งสิ้น 20 รูป/คน เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกและแบบสอบถาม ได้ค่าความเชื่อมั่น
แบบสอบถามเท่ากับ 0.99 วิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้สถิติพ้ืนฐาน ได้แก่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน  

mailto:wowowo2523@gmail.com


51 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

ผลการวิจัย: พบว่า 1) องค์ความรู้ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ยึดทางสายกลาง พ่ึงตนเอง ปฏิบัติตามหลักธัมมัญญุตา 
มีความรู้เกี่ยวกับวิชาการและประสบการณ์ มีความซื่อสัตย์ ขยัน 2) หลักสังคหวัตถุ การเผื่อแผ่ แบ่งปัน ให้ความ
ช่วยเหลือ รักษาคำพูดไม่โกหก ประพฤติตนให้เป็นแบบอย่าง วางตัวให้อยู่ในกรอบของชุมชน 3) กลไกการพัฒนา 
จัดกลุ่มกองทุนพัฒนาอาชีพ จัดสรรทรัพยากรให้เกิดประโยชน์ กระจายสินค้าในด้านผลผลิต ส่งเสริมอาชีพที่
หลากหลาย และ 4) การสร้างเครือข่าย ผ่านหน่วยงานและประชาชนในชุมชนผลักดันบุคคลในการสร้างเครอืข่าย 
สนับสนุนการทำงานเป็นทีม การทำงานเป็นภารกิจ และสร้างสภาพแวดล้อมให้ใช้ประโยชน์ร่วมกัน 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา : หลักธรรมที่นำมาเป็นกลไกการพัฒนาขับเคลื่อน
เศรษฐกิจพอเพียง คือ ธัมมัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักธรรมอันเป็นเหตุให้เกิด ทั้งกุศลกรรม คือ การกระทำที่ดี และ
อกุศลกรรม คือ การกระทำที่ไม่ดี และสังคหวัตถุ คือ หลักธรรมสี่ประการ ที่ช่วยประสานคนหมู่มากให้อยู่ร่วมกัน
อย่างมีความสุข  
สรุป: การนำองค์ความรู ้ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงและหลักสังควัตถุ มาประยุกต์ใช้ในชุมชนส่งผลให้เกิด            
การเปลี่ยนแปลงเป็นเครื่องช่วยขจัดความขัดแย้งที่เกิดขึ้นทำให้คนอยู่ร่วมกันด้วยความรัก ธรรมที่ก่อให้เกิดความ
ผาสุกในบ้านเมือง และประเทศชาติ 
คำสำคัญ: กลไกการพัฒนา, การขับเคลื่อน, หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง, ชุมชนคุณธรรม, หลักสังคหวัตถุ  
 
Abstract  
Background and objectives: Sufficiency Economy is a philosophy that points to the way of life 
and conduct of people at all levels, including families, communities, and the government sector. 
It includes both developing and managing the country in a middle way in order to keep up with 
the rapid changes in globalization. Sufficiency means moderation and reasonableness.                      
It includes the necessity of self-immunity that is ready for both external and internal changes.      
Thus, it requires omniscience, prudence, and caution in applying various academic subjects for 
planning and executing at every step. Simultaneously, the mental foundation of the citizens, 
especially government officials, experts, and businessmen in all hierarchies, must be strengthened 
and should have a sense of morality, honesty, and appropriate omniscience. They should live 
their life with patience, perseverance, wisdom, and prudence in order to be balanced. 
Additionally, they should be ready to accommodate the wide-ranging changes, which include 
material, social, environmental, and cultural aspects from the outside world very well. This article 
aims to analyze the knowledge of the Sufficiency Economy Philosophy, develop mechanisms to 
driving force and create a network for the development and the driving force of the Sufficiency 
Economy Philosophy in order to strengthen the moral community in Surat Thani Province. 
Methodology: This research was the mixed-methods research. The scope of the content 
consisted of: The driving force of the Sufficiency Economy Philosophy comprised moderation, 
reasonableness,  and self-immunity, which were under the conditions of appropriate knowledge 
and ethics; the four principles of Saṅgahavatthu consisted of Dāna, Piyavācā, Atthachariyā, and 
Samānattatā; community development mechanism comprised economic expansion, income 
distribution, social welfare, and environmental quality; the creation of cooperation networks 
comprised promotion of cooperation, setting up a cooperative framework, mobilizing cooperation, 
and synthesizing. The sample group comprised 354 people who lived in the Sufficiency Economy 



52 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

 

Model Village within the sea zone. Key informants included the ecclesiastical administrative 
officers, heads of government agencies, community leaders, and community development 
specialists, a total of 20 persons. Data were collected by in-depth interviews and questionnaires. 
The reliability value of the questionnaire was 0.99. Data were analyzed using basic statistics, 
including percentages, means, and Standard Deviation (SD). 
Main Results: The results of this research indicated these details. The body of knowledge in 
Sufficiency Economy Philosophy included adhering to moderate practice, relying on oneself, 
following the principle of Dhammaññutā, having academic omniscience and experiences, and 
being honest and diligent. The principles of Saṅgahavatthu explained generosity, kindly speech, 
and behaving oneself as an example of the community. Development mechanisms included 
grouping of career development funds, resource allocation to make a benefit, product distribution 
in production, and a variety of career promotions. Creating the networks through agencies and 
people in the community pushed individuals to create networks, support teamwork, work as a 
mission, and create an environment for mutual use. 
Involvement to Buddhadhamma: The Buddhist principles that are used as a mechanism for the 
development of the Sufficiency Economy comprise two Buddhist principles. The first Buddhist 
principle is Dhammaññutā, which is the knowledge of the Dharma for the causes of the 
Kusalakamma (Meritorious action) and the Akusalakamma (Unwholesome action). The second 
Buddhist principle comprises the four principles of Saṅgahavatthu, which include the four 
principles that help unite many people to live happily together. 
Conclusions: Applying the knowledge of the Sufficiency Economy Philosophy and the four 
principles of Saṅgahavatthu to the community resulted in changes. Applying these concepts was 
utilized to eliminate conflicts that occurred and allowed people to cohabit with love.                   
The Dhamma created happiness in the country and the nation. 
Keywords: Development Mechanism, Driving Force, Sufficiency Economy Philosophy, Moral 
Community, The four principles of Saṅgahavatthu 
 
บทนำ 
   แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 13 (พุทธศักราช 2566-2570) มีหลักการสำคัญที ่ยึด 
“หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง” ตามเจตนารมณ์ของยุทธศาสตร์ชาติระยะ 20 ปี “ประเทศไทยมีความมั่นคง    
มั่งคั่ง ยั่งยืน เป็นประเทศพัฒนาแล้ว ด้วยการพัฒนาตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง” ได้อาศัยหลักการและ
แนวคิดหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง โดยสืบสาน รักษาต่อยอดการพัฒนาตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 
ผ่านการกำหนดทิศทางการพัฒนาประเทศอย่างมีเหตุผล ความพอประมาณ ภูมิคุ้มกันบนฐานของความรู้ คุณธรรม
และความเพียร โดยคำนึงถึงความสอดคล้องกับสถานการณ์และเงื่อนไข ระดับประเทศและระดับโลกท้ังในปัจจุบัน
และอนาคตอันใกล้และศักยภาพของทุนทางเศรษฐกิจ ทุนทางสังคม  และทุนทางทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ ่งแวดล้อมของประเทศ ให้ความสำคัญกับการเสริมสร้างความสมดุลในมิติต่าง ๆ ทั ้งความสมดุลระหว่าง           
การพัฒนาความสามารถในการแข่งขันกับต่างประเทศกับความสามารถในการพ่ึงตนเองได้อย่างมั่นคง ความสมดุล
ของการกระจายโอกาสเพื่อลดความเหลื่อมล้ำระหว่างกลุ่มคน  พื้นที่ และความสมดุลทางธรรมชาติเพื่อให้คนอยู่
ร่วมกับทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมได้อย่างยั่งยืน รวมถึงการบริหารจัดการองคาพยพต่าง ๆ ของประเทศ



53 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

ให้พร้อมรับกับความเสี่ยงที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงทั้งภายนอกและภายในประเทศ (National Economic and 
Social Development Plan No. 13., 2022)   
   กรมการศาสนาได้น้อมนำหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช 
รัชกาลที่ 9 มาเป็นนโยบายหลักของการดำเนินงานเพื่อให้เกิด “ชุมชนคุณธรรม” โดยกำหนดให้วัด ศาสนสถาน 
บ้าน (ชุมชน) โรงเรียน ราชการ รวมทั้งองค์กรทุกเครือข่าย เป็นพลังขับเคลื่อนเปิดพื้นที่ให้เป็นศูนย์การเรียนรู้
ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของชุมชนทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติเพื่อส่งเสริมให้คนในชุมชนพึ่งพาตนเอง  พึ่งพา
กันเอง รวมกลุ่มอย่างมีพลัง ใช้ชีวิตพอมี พอกิน พอใช้ มีเหตุผล มีภูมิคุ้มกันที่เหมาะสม  การขับเคลื่อนชุมชน
คุณธรรมโดยพลังบวร (บ้าน วัด โรงเรียน) สู่สังคมคุณธรรมที่ “มั่นคง มั่งคั่ง ยั่งยืน” และยังเป็นนโยบายที่สำคัญ
ของกระทรวงวัฒนธรรมได้กำหนดยุทธศาสตร์ เพ่ือให้สอดคล้องกับยุทธศาสตร์ชาติ การสร้างชุมชนคุณธรรม 5 ข้อ 
ได้แก่ 1) น้อมนำสถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ เป็นแกนหลักสำคัญในการพัฒนาชุมชน 2) ใช้มิติวัฒนธรรม
ในการพัฒนาชุมชนคุณธรรมทุกพื้นที่ 3) ทุกภาคส่วนบูรณาการทำงานแบบองค์รวม “เข้าใจ เข้าถึง พัฒนา” 
ร่วมกับ “บวร” (บ้าน วัด โรงเรียน) และภาคประชารัฐในพ้ืนที่ 4) ทุกคนในชุมชนคุณธรรมสมัครใจ และมีส่วนร่วมคิด 
ร่วมทำ ร่วมรับประโยชน์ โดยเกิดจากข้างใน ตามความต้องการของชุมชน และ 5) ดำเนินการพัฒนาชุมชน      
โดยประกาศเจตนารมณ์เป็นชุมชนคุณธรรมที่สงบสุข กำหนดเป้าหมายพัฒนา “ปัญหาที่อยากแก้” “ความดีที่
อยากทำ” จัดทำแผนพัฒนาชุมชน ดำเนินการตามแผน ติดตามประเมินผลอย่างต่อเนื่อง ยกย่อ งคนทำความดี 
พัฒนาให้เป็นศูนย์การเรียนรู้ ขยายผลสู่ชุมชนอื่น พร้อมเปิดชุมชนให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมโดยคนใน
ชุมชนเป็นเจ้าบ้านที่ดี ทั้งนี้ หัวใจของ “ชุมชนคุณธรรม” (Ministry of Culture, 2022) ซึ่งสอดคล้องกับเป้าหมาย
การพัฒนาอย่างยั่งยืน SDG 2 ยุติความหิวโหย บรรลุความมั่นคงทางอาหารและยกระดับโภชนาการ และส่งเสริม
เกษตรกรรมที่ยั ่งยืน การเพิ่มผลิตภาพทางการเกษตรและรายได้ของผู้ผลิตอาหารรายเล็ก โดยเฉพาะผู้หญิง        
คนพื้นเมือง เกษตรแบบครอบครัว คนเลี้ยงปศุสัตว์ ชาวประมง ให้เพิ่มขึ้นเป็น 2 เท่า โดยรวมถึงการเข้าถึงที่ดิน
ทรัพยากร และปัจจัยนำเข้าในการผลิต ความรู้ บริการทางการเงิน ตลาด โอกาสสำหรับการเพิ่มมูลค่า การจ้างงาน
นอกฟาร์มอย่างปลอดภัยและเท่าเทียม ภายในปี 2573 SDG 10 ลดความไม่เสมอภาคภายในและระหว่างประเทศ 
SDG 11 ทำให้เมืองและการตั้งถิ ่นฐานของมนุษย์มีความปลอดภัยทั่วถึงพร้อมรับการเปลี่ยนแปลงและยั่งยืน     
ความยากจนในชนบท เป็นปัญหาหลักที่ทุกหน่วยงานพยายามหาทางแก้ไข โดยการเพ่ิมพูนรายได้ของประชาชน
ให้สูงขึ้น แต่ในการพัฒนาที่ผ่านมา พบว่า ยิ่งมีการพัฒนายิ่งทำให้ประชาชนยากจนลง กล่าวคือ จากการมุ่ง
พัฒนาประเทศเพื่อให้ทัดเทียมนานาอารยประเทศ โดยเน้นการพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจและอุตสาหกรรม       
ในขณะเดียวกันภาคเกษตรกรรมซึ่งเป็นประชากรส่วนใหญ่ของประเทศ ไม่ได้รับการดูแลอย่างทั่วถึง อันเป็นเหตุให้
เกิดความแตกต่างทางฐานะของบุคคลสองกลุ่ม กลุ่มหนึ่งมีจำนวนไม่มาก มีฐานะร่ำรวย มีอำนาจทางเศรษฐกิจกับ
อีกกลุ่มหนึ่งเป็นคนส่วนมาก อาชีพหลัก คือ เกษตรกรรม ซึ่งความไม่เป็นธรรมในการกระจายรายได้ กำลัง
กลายเป็นปัญหาที่สำคัญ ความแตกต่างระหว่างเมืองกับชนบทมีมากขึ้น แม้ว่าประเทศไทยจะประสบความสำเร็จ
อย่างสูงทางด้านการเจริญเติบโตของระบบเศรษฐกิจและอุตสาหกรรม แต่ความเจริญดังกล่าวไม่ได้กระจายไปสู่
ประชาชนโดยทั่วกัน แต่การกระจุกตัวยังอยู่กับกลุ่มคนบางกลุ่มเท่านั้น จากการวิเคราะห์ปัญหาความเหลื่อมล้ำ
ทางสังคมและความยากจน ความยากจนเกิดจากปัจจัยต่าง ๆ ซึ่งมีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกัน  มีลักษณะเป็น
ลูกโซ่วัฏจักรแห่งความยากจน ดังนั้น การพัฒนาชุมชนจึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่จะช่วยลดช่องว่างทางสังคมและ
ขจัดปัญหาความยากจนในชุมชนให้ลดน้อยลง (Sapuppatham, 2015) 
   ตามนโยบายของผู้ว่าราชการจังหวัดสุราษฎร์ธานี ได้มีการพัฒนาหมู่บ้านเศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบ ซึ่งได้
มีการแบ่งหมู ่บ้านออกเป็นโซน ได้แก่ โซนทะเล รวมจำนวนทั้งสิ ้น 5 หมู่บ้านหรือชุมชน ในการดำเนินงาน   
หมู่บ้านเศรษฐกิจพอเพียง (Surat Thani Province Community Development Department, 2022) ดังนั้น           
การที่จะเสริมสร้างชุมชนให้เข้มแข็งและเป็นต้นแบบตามเศรษฐกิจพอเพียงได้นั้น คนในชุมชนจะต้องร่วมมือกัน   



54 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

 

ในหลาย ๆ ด้าน สิ่งสำคัญ คือ ผู้นำชุมชน หน่วยงานภาครัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น จะต้องเป็นตัวอย่าง       
ในการพัฒนา เสริมสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน โดยให้คนในชุมชนได้มีส่วนร่วมในการเสริมสร้างความเข้มแข็ง
ของชุมชนตนเอง ซึ่งคนในชุมชนจะเกิดความรัก ความสามัคคี มองเห็นว่าตนเองนั้นเป็นส่วนหนึ่ง หรือส่วนสำคัญที่
จะทำให้ชุมชนตนเองเป็นชุมชนที่เข้มแข็ง จากสถานการณ์ที่ได้กล่าวมาข้างต้น จึงทำให้ผู้วิจัยเล็งเห็นความสำคัญ
ของกลไกการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง  เพื่อสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรม    
ในจังหวัดสุราษฎร์ธานี วิเคราะห์องค์ความรู้ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงต่อการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน
คุณธรรม พัฒนากลไกและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงต่อการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรม 
และสร้างภาคีเครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง  สร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน
คุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานีต่อไป 
   วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
   บทความวิจัยนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อวิเคราะห์องค์ความรู ้ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง  พัฒนากลไกการ
ขับเคลื่อนและสร้างภาคีเครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อสร้างความเข้มแข็ง
ให้กับชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การศึกษาวิจัยเรื่อง “กลไกการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพ่ือสร้างความเข้มแข็ง
ให้กับชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี” ด้วยวิธีการวิจัยแบบผสานวิธี (Mixed Methods) ตามลักษณะ
การศึกษารวบรวมข้อมูลเชิงปริมาณและเชิงคุณภาพที่มีเนื้อหาสนับสนุนผลการวิจัยชัดเจนมากขึ้นสำหรับวิธีการ
วิจัย ได้แก่ การวิจัยเชิงปริมาณโดยการแจกแบบสอบถาม (Survey Research) และการวิจัยเชิงคุณภาพโดย     
การสัมภาษณ์ (Interview) โดยผู้วิจัยได้ศึกษาเอกสารและแนวคิดที่เก่ียวข้อง ซ่ึงมีข้ันตอนการดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
  1. ดำเนินการวิจัย ขอบเขตด้านประชากรและผู้ให้ข้อมูล ผู้วิจัยคัดเลือกชุมชนเศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบ  
ในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 5 ชุมชน โดยผู้วิจัยมีเกณฑ์ในการคัดเลือก ดังนี้ 1) เป็นชุมชนที่อยู่ในโครงการพัฒนาหมู่บ้าน
เศรษฐกิจพอเพียง 2) เป็นชุมชนที่มีการบริหารจัดการชุมชนเศรษฐกิจพอเพียงที่มีประสิทธิภาพ และ 3) เป็นชุมชนที่
เป็นต้นแบบเศรษฐกิจพอเพียงโซนทะเล ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ กลุ่มที่ 1 ได้แก่ พระสังฆาธิการ ประกอบด้วย เจ้าคณะอำเภอ 
เจ้าคณะตำบล เจ้าอาวาสในเขตปกครองคณะสงฆ์จังหวัดสุราษฎร์ธานี จำนวน 5 รูป กลุ่มที่ 2 ได้แก่ หัวหน้า    
ส่วนงานราชการ ประกอบด้วย นายกองค์การบริหารส่วนตำบล/นายกเทศมนตรี รองนายก จำนวน 5 คน กลุ่มท่ี 3 
ผู้นำชุมชน ประกอบด้วย กำนัน ผู้ใหญ่บ้านในจังหวัดสุราษฎร์ธานี จำนวน 5 คน กลุ่มที่ 4 นักวิชาการทางด้านการ
พัฒนาชุมชน จำนวน 5 คน รวมทั้งสิ้น 20 รูป/คน ประชาชนในชุมชนเศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบจำนวน 354 คน  
  2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย วิจัยเชิงคุณภาพ เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึก วิจัยเชิงปริมาณ ใช้แบบสอบถาม 
มีค่าความเชื่อมั่นเท่ากับ 0.99 ซึ่งผู้วิจัยได้สร้างขึ้นแบ่งออกเป็น 3 ตอน คือ ตอนที่ 1 เป็นแบบสอบถามข้อมูลทั่วไป
ของผู้ตอบแบบสอบถาม ได้แก่ เพศ อายุ ระดับการศึกษา รายได้เฉลี่ยต่อเดือน สถานภาพในครอบครัว และ
สถานภาพในชุมชนเป็นแบบสอบถามแบบเลือกตอบ (Checklist) ตอนที่ 2 เป็นแบบสอบถามเกี ่ยวกับกลไก      
การพัฒนาต่อการเสริมสร้างชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี ได้แก่ ด้านการขยายตัวทางเศรษฐกิจ ด้านการ
กระจายรายได้ ด้านสวัสดิการและสังคม และด้านคุณภาพสิ่งแวดล้อม ลักษณะคำถามเป็นแบบมาตราส่วน
ประมาณค่า (Rating Scale) 5 ระดับ (Srisaat, 2010) ตอนที่ 3 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับการสร้างภาคีเครือข่าย
ความร่วมมือ ได้แก่ ด้านส่งเสริมให้เกิดความร่วมมือ ด้านการวางกรอบความร่วมมือ ด้านการระดมความร่วมมือ 
และด้านการสนธิความร่วมมือ ลักษณะคำถามเป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า 5 ระดับ  
  3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยทำหนังสือขอความอนุเคราะห์จากหัวหน้าส่วนราชการบ้านทรายทอง 
หมู่ 8 ตำบลมะขามเตี้ย อำเภอเมือง, บ้านท่าเฟือง หมู่ 6 ตำบลกรูด อำเภอกาญจนดิษฐ์, บ้านเหนียก หมู่ 2 ตำบล



55 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

ปากแพรก อำเภอดอนสัก, บ้านหินลาด หมู่ 4 ตำบลอ่างทอง อำเภอเกาะสมุย, บ้านค่าย หมู่ 4 ตำบลบ้านใต้ 
อำเภอเกาะพะงัน จังหวัดสุราษฎร์ธานี เพ่ือเก็บรวบรวมข้อมูล และตรวจสอบความถูกต้องของข้อความในการตอบ
แบบสอบถาม โดยผู้วิจัยเก็บแบบสอบถามคืนด้วยตนเอง ได้ทั้งหมด 354 ฉบับ คิดเป็นร้อยละ 100  
  4. การวิเคราะห์ข้อมูล วิจัยเชิงคุณภาพ การวิเคราะห์องค์ความรู้เกี่ยวกับการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจ
พอเพียง โดยการวิเคราะห์เนื ้อหาสถิติพรรณนา (Descriptive Statistics) การวิเคราะห์แบบอุปนัย วิจัยเชิง
ปริมาณ การวิเคราะห์ข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม การวิเคราะห์กลไกการพัฒนาต่อการเสริมสร้างชุมชน
คุณธรรม และการวิเคราะห์การสร้างภาคีเครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพ่ือ
สร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี ใช้สถิตพิรรณนา (Descriptive Statistics)  
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
 1. การขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 
  จากผลการวิจัย พบว่า การขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 1) ด้านความพอประมาณ ประกอบด้วย 
1.1) การบริหารจัดการให้คนในชุมชน รู้จักยึดหลักทางสายกลาง พี่งตนเอง รู้จักใช้จ่ายอย่างพอเพียง พอดี 
พอประมาณ (Phetcharat, 2023) และ 1.2) การขวนขวายหาความรู้ จากประสบการณ์ รู้จักการอนุมานใช้เหตุผล
ศึกษาความรู้หลักวิธีการทางวิทยาศาสตร์ (Phetcharat, 2023) 2) ด้านความมีเหตุผล ประกอบด้วย 2.1) การมี
เหตุผล คือ การตัดสินใจเกี ่ยวกับระดับความพอเพียง  ต้องพิจารณาที่เหตุจากปัจจัยที ่เกี ่ยวข้อง (Phrakru 
Wisutthiwuthikun, 2023)  และ  2.2)  ปฏ ิบ ั ต ิ ตามหล ักธ ัมม ัญญ ุตา  (Phrakru Pariyatikunawut, 2023)               
3) ด้านการมีภูมิคุ้มกัน ประกอบด้วย 3.1) ชุมชนมีการบริหารจัดการส่งเสริมให้คนในชุมชนรวมกลุ่มจัดตั้งวิสาหกิจ
ชุมชน  (Aporn, 2023) และ 3.2) การปฏิบัติตนให้มีภูมิคุ้มกันด้วยการปฏิบัติตามหลักภูมิคุ้มกันที่ดี มี 2 กรณี คือ 
การสร้างภูมิคุ้มกันภายในและการสร้างภูมิคุ้มกันภายนอก ภายในการปรับตัว เมื่อมีการเปลี่ยนแปลง (Noonuan, 
2023) 4) ด้านเงื่อนไขความรู้ ประกอบด้วย 4.1) ความรู้รอบ คือ การมีความรู้รอบเกี่ยวกับวิชาการ ประสบการณ์ 
(Phrakru Wisutthiwuthikun, 2023) 4.2) ผู้นำชุมชนมีการบริหารจัดการ ส่งเสริมให้คนในชุมชนรู้จักเกื้อกูลกัน
โดยถ่ายทอดและเผยแพร่ความรู้ให้ได้รับประโยชน์ซึ่งกันและกัน ส่งเสริมให้คนในชุมชนมีการศึกษาทดลองทดสอบ
เพ่ือให้ได้มาซึ่งเทคโนโลยีใหม่ ๆ (Phetcharat, 2023) และ 4.3) ปัจจัยที่นำไปสู่ความรอบคอบ ได้แก่ ความทรงจำ
ที่ดี เที่ยงตรง แท้จริง เข้าใจในหลักธรรมใช้ประสบการณ์และข้อมูลมาช่วยในการตัดสินใจฝึกวิเคราะห์ (Phrakru 
Sirithipkhunakorn, 2023) 5) ด้านเงื ่อนไขคุณธรรม ประกอบด้วย 5.1) ความซื่อสัตย์ คือ การประพฤติตรง 
จริงใจ ไม่คิดทรยศ ไม่คดโกง ไม่หลอกลวง และการซื่อสัตย์ต่อตนเอง (Phrakru Wisutthiwuthikun, 2023)      
5.2) คุณธรรมต้องเริ่มที่ตัวเราก่อน (Jaikwang, 2023) และ 5.3) ความขยัน คือ ความเพียรในการกระทำสิ่งนั้น ๆ 
ตามที่ถูกที่ควรด้วยเหตุผลการมีอุตสาหะและอดทนต่อความยากลำบากความมุ่งมั่นทุ่มเทต่อการงานที่ตนทำอยู่
ด้วยความรับผิดชอบ (Noonuan, 2023) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ Donkhao (2014) ได้วิจัยเรื่อง แบบจำลอง
ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงและเศรษฐกิจสร้างสรรค์กับการพัฒนาเศรษฐกิจของประเทศไทย ผลการวิจัยพบว่า 
องค์ประกอบปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงที่มีค่ามากที่สุด คือ องค์ประกอบด้านการมีภูมิคุ้มกันในตัวที่ดี รองลงมา 
คือ ด้านความมีเหตุผลและด้านความพอประมาณ โดยมีเงื่อนไขด้านความรู้มากกว่าเงื่อนไขด้านคุณธรรม และ
สอดคล้องกับงานวิจัยของ Duangthisan (2017) ได้วิจัยเรื่อง การจัดการเพื่อสร้างชุมชนเข้มแข็งภายใต้ปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียง: กรณีสถาบันการเรียนรู้เพื่อปวงชน จังหวัดชัยภูมิ ผลการวิจัยพบว่า กระบวนการเรียนรู้ของ
สถาบันการเรียนรู้เพื่อปวงชน จังหวัดชัยภูมิ ร่วมกับชุมชน โดยมีผู้นำชุมชน  และสมาชิกของชุมชนเป็นผู้เรียนรู้ 
และสอดคล้องกับงานวิจัยของ Apaamongkol (2015) ได้วิจัยเรื่อง ตัวแบบการพัฒนาชุมชนด้วยแนวคิดเศรษฐกิจ
พอเพียง ผลการวิจัยพบว่า สามารถนำไปสู่การสังเคราะห์ตัวแบบการพัฒนาชุมชนด้วยแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง



56 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

 

เพื่อนำไปสู่การปฏิบัติและประสบผลสำเร็จสำหรับชุมชนอื่น ๆ ต่อไป ตัวแบบที่ว่านั้น คือ แนวทางเศรษฐกิจ
พอเพียงด้านหลักทางสายกลาง มีผลต่อปัจจัยส่งเสริมด้านเศรษฐกิจและจิตใจ  
   2. การนำหลักสังคหวัตถุ 4 มาประยุกต์ใช้ในชุมชน 
   จากผลการวิจัยพบว่า การนำหลักสังคหวัตถุ 4 มาประยุกต์ใช้ในชุมชนเศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบในจังหวัด
สุราษฎร์ธานี 1) ด้านการให้ การเสียสละ การเอื้อเฟื้อ แบ่งปันแก่ผู้อื ่น (ทาน) ประกอบด้วย 1.1) การเผื่อแผ่ 
แบ่งปัน ให้ความช่วยเหลือสงเคราะห์ทั้งทางทุนทรัพย์ สิ่งของปัจจัยสี่ที่จำเป็นไม่ว่าจะเป็นอาหาร เครื่องนุ่งห่ม      
ที่อยู่อาศัย หรือยารักษาโรค และ 1.2) รู้จักเสียสละเพื่อผู้อื่นไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัวฝ่ายเดียว ให้ความร่วมมือ
ทุกครั้งที่มีการจัดกิจกรรมขึ้นในชุมชนและโครงการชุมชนคุณธรรมต้นแบบ (Phetcharat, 2023) 2) ด้านการ
พูดจาด้วยถ้อยคำที่ไพเราะอ่อนหวาน สุภาพ และให้เกียรติผู้อื่น ไม่กล่าววาจาที่ทำให้ผู ้อื่นเสียหาย  (ปิยวาจา) 
ประกอบด้วย 2.1) การรักษาคำพูด ไม่โกหกมดเท็จ พูดแต่สิ่งดีมีประโยชน์  ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน ให้เกียรติผู้อื่นให้
ความรู้แก่ประชาชนผู้ติดต่อประสานงานด้วยความสุภาพไม่แสดงวาจาที่หยาบคายแก่ประชาชน พูดให้กำลังใจ การ
ใช้วาจาที่สุภาพการพูดจาทักทายกันด้วยความสุภาพอ่อนหวาน (Noonuan, 2023) 2.2) ไม่พูดทำลายความ
สามัคคีในหมู่คณะชักชวนให้ทุกคนได้เข้ามาร่วมโครงการคุณธรรมต้นแบบของวัด และ 2.3) ช่วยกันบอกเล่าถึงข้อดี
มีประโยชน์ ของโครงการชุมชนคุณธรรมต้นแบบของวัด พร้อมทั้งชักชวนผู้คนให้เข้ าร่วมกิจกรรม 3) ด้านการ
ประพฤติในสิ ่งที ่เป็นประโยชน์แก่ผู ้อื ่น ไม่เป็นภาระแก่สังคม  และรับผิดชอบต่อสังคมโดยรวม (อัตถจริยา) 
ประกอบด้วย 3.1) การประพฤติปฏิบัติให้เป็นแบบอย่างแก่ลูกหลาน การประพฤติในสิ่งที่เป็นประโยชน์ให้แก่กัน
และกัน ช่วยเหลืออนุเคราะห์งานบวช งานแต่ง และงานศพ (Phrakru Pariyatikunawut, 2023) และ 3.2) ปลูก
ต้นไม้เพื่อรักษาธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม รักษาความสะอาดเริ่มต้นจากในครัวเรือน ตลอดจนการจัดการขยะ ไม่
ทิ้งขยะลงในแม่น้ำลำคลอง (Jaikwang, 2023) และ 4) ด้านการเป็นผู้มีความประพฤติเสมอต้นเสมอปลาย รู้จักกิน 
รู้จักใช้ กล้าหาญในการเข้าสังคม พร้อมเป็นต้นแบบของสังคมได้ (สมานัตตตา) ประกอบด้วย 4.1) การวางตัวหรือ
ทำตัวให้อยู่ในกรอบระเบียบของชุมชนที่วางไว้ ทำให้การอยู่ร่วมกันด้วยความสมัครสมานสามัคคี 4.2) ความ
ประพฤติเสมอต้นเสมอปลาย ความเป็นผู้วางตนสม่ำเสมอ แสดงไมตรีจิตเป็นกัลยาณมิตรกับทุกคนในชุมชน 
(Phetkong, 2023) และ 4.3) การเป็นแบบอย่างที่ดี ไม่เบียดเบียนใคร มีอัธยาศัยไมตรีต่อเพื่อนบ้าน การทำตัวให้
เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม ปฏิบัติตนให้เหมาะสมกับสถานภาพ (Mitrak, 2023)  
 3. กลไกการพัฒนาการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมใน
จังหวัดสุราษฎร์ธานี 
   

  Table 1 The level of public opinion towards the mechanism for developing the driving 
force of the Sufficiency Economy Philosophy to strengthen the moral community in Surat Thani 
Province both overall and each aspect (n = 354) 
 

Mechanism for Developing the Driving Force  
of the Sufficiency Economy Philosophy 𝑥̅ S.D. Level 

1. Economic Expansion 3.76 0.830 Good 
2. Income Distribution 3.75 0.770 Good 
3. Social welfare 3.89 0.717 Good 
4. Environmental Quality 3.80 0.720 Good 

Total 3.80 0.668 Good 
 
   จาก Table 1 พบว่า ประชาชนมีความคิดเห็นต่อกลไกการพัฒนาการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง
เพื่อสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก ( 𝑥̅ = 3.80,      



57 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

S.D. = 0.668) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ทุกด้านมีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับมากเช่นกัน และได้เรียงลำดับ
ค่าเฉลี่ยจากมากไปหาน้อย ได้แก่ ด้านสวัสดิการและสังคม มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.89 ด้านคุณภาพและสิ่งแวดล้อม  
มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.80 ด้านขยายตัวทางเศรษฐกิจ มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.76 และด้านการกระจายรายได้ มีค่าเฉลี่ย
เท่ากับ 3.75 ตามลำดับ ทั้งนี้ เนื่องจากประชาชนในชุมชนมีการตื่นตัวที่จะพัฒนาชุมชน มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้  
ในชุมชนมากขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ Kongsong (2019) เรื่อง ชุมชนเข้มแข็งบนฐานทุนทางสังคมและทุน
ทางวัฒนธรรมของชุมชนตลาดน้ำในเขตตลิ่งชัน กรุงเทพมหานคร  ผลการวิจัยพบว่า ทุนทางสังคมและทุนทาง
วัฒนธรรมที่เข้มแข็งของชุมชน ปัจจุบัน เขตตลิ่งชัน ยังคงความเป็นชุมชนแบบดั้งเดิม วิถีชีวิตของคนในพื้นที่
ส่วนมากยังคงเป็นเกษตรกรและใช้เส้นทางน้ำในการสัญจร คมนาคม กระบวนการและวิธีการจัดการทุนทางสังคม
และทุนทางวัฒนธรรม พบว่า มีการตั้งเครือข่ายคณะกรรมการผู้นำชุมเป็นผู้บริหารจัดการดูแลกิจการตลาดน้ำ 
พื้นที่สำคัญ คือ ตลาดน้ำตลิ่งชัน ตลาดน้ำคลองลัดมะยม ตลาดน้ำวัดสะพาน และตลาดน้ำวัดจำปา มีการประชุ ม
วางแผนจัดระบบการดำเนินการของตลาดน้ำและสื่อสารประชาสัมพันธ์รักษาสภาพแวดล้อม สร้างเสริมความ
สามัคคีในชุมชนและร่วมใจกันพัฒนาชุมชนให้เป็นเอกลักษณ์  
   4. สร้างภาคีเครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพ่ือสร้างความเข้มแข็งให้กับ
ชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี 
 

  Table 2 The level of public opinion towards creating a development network and the 
driving force of the Sufficiency Economy Philosophy to strengthen the moral community in Surat 
Thani Province as a whole and in each area (n = 354) 
 

Creating a Development Network and the Driving Force of the 
Sufficiency Economy Philosophy 𝑥̅ S.D. Level 

1. Promotion of Cooperation 3.90 0.702 Good 
2. Setting up a Cooperative Framework 3.89 0.722 Good 
3. Mobilizing Cooperation 3.89 0.671 Good 
4. Synthesizing 3.88 0.678 Good 

Total 3.89 0.642 Good 
 
  จาก Table 2 พบว่า ประชาชนมีความคิดเห็นต่อการสร้างภาคีเครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อน
ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมในจังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยภาพรวมอยู่ใน
ระดับมาก (𝑥̅ = 3.89, S.D. = 0.624) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ทุกด้านมีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับมากเช่นกัน 
และได้เรียงลำดับค่าเฉลี่ยจากมากไปหาน้อย ได้แก่ ด้านการส่งเสริมให้เกิดความร่วมมือ มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.90 
ด้านการระดมความร่วมมือ มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.89 ด้านการวางกรอบความร่วมมือ มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.89 และ
ด้านการสนธิความร่วมมือ มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.88 ตามลำดับ แสดงให้เห็นว่าชุมชน มีการเชื่อมโยงกลุ่มคนหรือ
องค์กรที่สมัครใจจะแลกเปลี่ยนข้อมูลข่าวสาร หรือทำกิจกรรมร่วมกัน และมีจุดประสงค์ที่เหมือนกัน โดยมีการจัด
ระเบียบโครงสร้างของคนในเครือข่ายร่วมกัน ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ Phrakru Thammaban (2017) เรื่อง 
กระบวนการพัฒนาชุมชนเข้มแข็งตามหลักพุทธธรรมของจังหวัดศรีสะเกษ ผลการวิจัยพบว่า การสร้างความ
เข้มแข็งให้กับชุมชนตามหลักพุทธธรรมด้วยการเพิ่มขีดความสามารถในการเลือกทางและทางเลือกให้สมาชิกใน
ชุมชน และสร้างกระบวนการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจในเรื่องที่มีผลกระทบต่อชีวิตกับสมาชิกในชุมชน กำหนด
กรอบความร่วมมือ และให้สมาชิกในชุมชนมีความสัมพันธ์กันช่วยเหลือเกื้อกูลกันสร้างความมั่นคงปลอดภัยจาก
อันตรายในชีวิตและทรัพย์สิน และงานวิจัยของ Buacharoen (2017) เรื่อง การพัฒนาเครือข่ายความร่วมมือด้าน
การอนุรักษ์ธรรมชาติและพลังงานทางเลือกเพื่อเสริมสร้างความมั่นคงในพื้นที่ตามแนวชายแดนอำเภอแม่สะเรียง  



58 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

 

จังหวัดแม่ฮ่องสอนภายใต้ความร่วมมือระหว่างภาครัฐวิชาการและชุมชน ผลการวิจัยพบว่า พัฒนากลยุทธ์ในการ
ดำรงรักษาด้วยการสอดแทรกการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติทั่วไปในวัฒนธรรมชุมชน  พัฒนาพื้นที่ อำเภอ 
แม่สะเรียง จังหวัดแม่ฮ่องสอน ซึ่งเป็นพื้นที่อนุรักษ์พื้นที่การค้าชายแดน ที่ต้องการแหล่งพลังงานเพื่อการดำรงชีพ
ของคนในท้องถิ่นและการดำเนินงานตามภารกิจของหน่วยงานในพื้นที่  ที่กระทบต่อทรัพยากรและสิ่งแวดล้อม 
น้อยที่สุด ใช้พลังงานภายใต้ Concept “Green City” และพัฒนากระบวนการถ่ายทอดความรู ้ของชุมชนใน 
การจัดการ และดูแลรักษาทรัพยากรป่าไม้อย่างยั่งยืนโดยดำเนินงานในชุมชนภายใต้โครงการเครือข่ายหมู่บ้านพลัง
สีเขียวพิทักษ์ป่ารักษาสิ่งแวดล้อม 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

 
Figure 1 The synthesized knowledge from the research 

 
  จาก Figure 1 แสดงองค์ความรู้ที ่ได้สังเคราะห์จากการวิจัย ประกอบด้วย 1) การขับเคลื่อนปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียง ด้านความพอประมาณ ยึดหลักทางสายกลาง ปฏิบัติตามหลักธัมมัญญุตา ด้านการมีภูมิคุ้มกัน 
ภายในและการสร้างภูมิคุ้มกันภายนอก ด้านเงื่อนไขความรู้ ความรู้รอบ คือ การมีความรู้รอบเกี่ยวกับวิชาการ 
ประสบการณ์ ด้านเงื ่อนไขคุณธรรม ความซื่อสัตย์ คือ การประพฤติตรงและจริงใจไม่คิดทรยศไม่คดโกงไม่
หลอกลวง การซื่อสัตย์ต่อตนเอง 2) การนำหลักสังคหวัตถุ 4 มาประยุกต์ใช้ในชุมชน (ทาน) การเผื่อแผ่ แบ่งปัน  
ให้ความช่วยเหลือสงเคราะห์ทั้งทางทุนทรัพย์ สิ่งของปัจจัยสี่ที่จำเป็นไม่ว่าจะเป็นอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย 
หรือยารักษาโรค (ปิยวาจา) การรักษาคำพูด ไม่โกหกมดเท็จ ด้านการประพฤติในสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืน ไม่เป็น
ภาระแก่สังคม และรับผิดชอบต่อสังคมโดยรวม (อัตถจริยา) การประพฤติปฏิบัติให้เป็นแบบอย่าง (สมานัตตตา) 



59 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

การวางตัวหรือทำตัวให้อยู่ในกรอบระเบียบของชุมชนที่วางไว้ การเป็นแบบอย่างที่ดี ไม่เบียดเบียนใคร มีอัธยาศัย
ไมตรีต่อเพื่อนบ้าน การทำตัวให้เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม ปฏิบัติตนให้เหมาะสมกับสถานภาพ  3) กลไกการ
พัฒนาการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมในชุมชนมีการจัดกลุ่ม
กองทุนพัฒนาอาชีพเพื่อเป็นหลักประกันสังคมให้แก่ประชาชน มีการจัดสรรนำทรัพยากรในชุมชนมาใช้ประโยชน์  
เพิ่มคุณค่าก่อให้เกิดรายได้อย่างเป็นธรรม ชุมชนมีการขยายตัวและกระจายสินค้าในด้านผลผลิต  เช่น การเกษตร
อุตสาหกรรม สินค้าประจำตำบลเพิ่มมากขึ้น มีกระบวนการส่งเสริมการประกอบอาชีพที่หลากหลายเพื่อสร้าง
รายได้ให้แก่ประชาชนในชุมชน และ 4) สร้างภาคีเครือข่ายการพัฒนาและการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง
เพ่ือสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนคุณธรรมหน่วยงานและประชาชนในชุมชน มีการผลักดันบุคคลหรือองค์กรต่าง ๆ 
ที่เกี่ยวข้องเพื่อให้เกิดความร่วมมือ มีการสนับสนุนการทำงานร่วมกันเป็นทีม กลุ่ม/ชุมชนมีรูปแบบการดำเนินงาน
ร่วมกันเพื่อกำหนดภารกิจ สำหรับการดำเนินการร่วมกันภายใต้ความร่วมมือ กลุ่ม/เครือข่ายในชุมชนมีการสร้าง
สภาพแวดล้อมที่ทำให้เกิดประโยชน์ร่วมกันระหว่างผู้ที่เกี่ยวข้อง 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
   แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 13 (พุทธศักราช 2566-2570) มีหลักการสำคัญที ่ยึด 
“หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง” ตามเจตนารมณ์ของยุทธศาสตร์ชาติระยะ 20 ปี “ประเทศไทยมีความมั่นคง  
มั่งคั่ง ยั่งยืน เป็นประเทศพัฒนาแล้ว ด้วยการพัฒนาตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง” ได้อาศัยหลักการและ
แนวคิดหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง โดยสืบสาน รักษา ต่อยอดการพัฒนาตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 
ผ่านการกำหนดทิศทางการพัฒนาประเทศอย่างมีเหตุผล ความพอประมาณ ภูมิคุ้มกันบนฐานของความรู้ คุณธรรม
และความเพียร โดยคำนึงถึงความสอดคล้องกับสถานการณ์และเงื่อนไขระดับประเทศและระดับโลก ทั้งในปัจจุบัน
และอนาคตอันใกล้ และศักยภาพของทุนทางเศรษฐกิจ ทุนทางสังคมและทุนทางทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมของประเทศ ซึ่งในการพัฒนาชุมชนจะต้องมีระบบและกลไกในการพัฒนาชุมชน ประกอบด้วย การ
ขยายตัวทางเศรษฐกิจ การกระจายรายได้ สวัสดิการสังคม และคุณภาพสิ่งแวดล้อม ตลอดจนการสร้างภาคี
เครือข่ายความร่วมมือ ทั้งนี้ เพ่ือพัฒนาให้ชุมชนมีความเข้มแข็งอย่างยั่งยืน ข้อเสนอแนะในเชิงปฏิบัติ ชุมชนควรมี
การสรรหากลุ่มหรือองค์กรที่สามารถสนับสนุนทรัพยากรในส่วนที่ขาด ควรมีการสนับสนุนแนวทางการทำงาน
ร่วมกันขึ้น จากบุคคลภายในและภายนอกชุมชน และควรเอื้ออำนวยประโยชน์เพ่ือให้เกิดสัมพันธภาพที่สร้างความ
ไว้เนื้อเชื่อใจระหว่างกัน ข้อเสนอแนะสำหรับวิจัยครั้งต่อไป ควรศึกษาเรื่อง แนวทางการสร้างชุมชนคุณธรรม 
เพื่อให้ทุกชุมชน มีการกำหนดกิจกรรมส่งเสริมคุณธรรม  เพิ่มเติมใน 3 มิติ คือ การนำหลักธรรมทางศาสนา  
หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงและวิถีวัฒนธรรมที่ดีงาม มาแก้ปัญหาของชุมชนและบ่มเพาะคุณธรรมความดี 
ที่อยากทำ ให้เป็นรูปธรรมมากขึ้น 
 
References  
Apaamongkol, S.  ( 2015) .  Community Development Model with the Concept of Sufficiency 

Economy. [Unpublished doctoral Thesis]. Ramkhamhaeng University. 
Buacharoen, S.  ( 2017) .  Developing a Network of Cooperation in Nature Conservation and 

Alternative Energy to Strengthen Security in Areas Along the Border of Mae Sariang District. 
In Mae Hong Son Province Under Cooperation Between the Government Sector Academic 
and Community. [Unpublished research report]. Rajamangala University. 

Donkhao, K. (2014). Philosophical Model of Sufficiency Economy and Creative Economy Affecting 
Economic Development of Thailand. [Unpublished research report]. Suranaree University. 



60 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

 

Duangthisan, A.  ( 2017) .  Management to Build Strong Communities Under the Philosophy of 
Sufficiency Economy:  The Case of the Learning Institute for the People.  Chaiyaphum 
Province. MCU Journal of Social Science Review, 6(2), 347-358. 

Jaikwang, R. (2023). Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy for 
Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  (Phrapalad Worakit Worakitjo, 
Interviewer) 

Jaikwang, T. (2023). Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy for 
Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  (Phrapalad Worakit Worakitjo, 
interviewer). 

Kongsong, S. (2019). Strong Community Based on Social Capital and Cultural Capital of the Floating 
Market Community in Taling Chan District.  [ Unpublished doctoral Thesis] .  Burapha 
University. 

Ministry of Culture. (2022). Moral Communities Create Good People and Good Societies. Ministry 
of Culture. 

Mitrak, K.  (2023) .  Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy for 
Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  (Phrapalad Worakit Worakitjo, 
Interviewer) 

National Economic and Social Development Plan No. 13. (2022). 
Noonuan, P. (2023). Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy for 

Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  (Phrapalad Worakit Worakitjo, 
Interviewer) 

Phetcharat, A.  (2023) .  Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy 
for Strengthening Moral Community in Surat Thani Province. (Phra Palad Worakit Worakitjo, 
Interviewer) 

Phetcharat, P.  (2023) .  Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy 
for Strengthening Moral Community in Surat Thani Province. (Phrapalad Worakit Worakitjo, 
Interviewer) 

Phetkong, C. (2023). Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy Philosophy for 
Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  (Phrapalad Worakit Worakitjo, 
Interviewer) 

Phrakru Pariyatikunawut.  (2023) .  Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy 
Philosophy for Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  ( Phrapalad 
Worakit Worakitjo, Interviewer) 

Phrakru Sirithipkhunakorn.  (2023) .  Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy 
Philosophy for Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  ( Phrapalad 
Worakit Worakitjo, Interviewer) 

Phrakru Thammaban.  (2017) .  The Process of Developing a Strong Community According to Buddhist 
Principles in Sisaket Province.  [Unpublished doctoral Thesis] .  Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. 



61 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.50-61 

Phrakru Wisutthiwuthikun.  (2023) .  Mechanism of Developing and Driving of Sufficiency Economy 
Philosophy for Strengthening Moral Community in Surat Thani Province.  ( Phrapalad 
Worakit Worakitjo, Interviewer) 

Sapuppatham, N.  ( 2015) .  Theory and Principles of Community Development.  Rambhaibarni 
Rajabhat University. 

Srisaat, B. (2010). Preliminary Research. Suviriyasan. 
Surat Thani Province Community Development Department.  ( 2022) .  Surat Thani Province, 

Sufficiency Economy Village Development Project Village Report.  Surat Thani Province 
Community Development Department. 

 
 



62 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
ภาษามือ ภาษาธรรม: นวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาเพื่อผู้พิการทางการได้ยิน 
SIGN LANGUAGE, DHAMMA LANGUAGE: INNOVATIONS IN TEACHING 

BUDDHISM TO HEARING-IMPAIRED INDIVIDUALS 
 

ศิลาวัฒน์ ชัยวงศ์1*, พระครูสิริธรรมบัณฑิต2, ณัฐนนท์ จิรกิจนมิติร3,  
พระครูโสภณวีรบัณฑิต2, ธีระวัฒน์ แก้วลังกา1 

Silawat Chaiwong1*, Phrakru Sirithammabandit2, Natthanon Chirakitnimit 3,  
Phrakru Soponweerabundit2, Theerawat Keawlangka1  

1คณะสังคมศาสตร์ วิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง ลำปาง ประเทศไทย 
1Faculty of Social Science, Nakhon Lampang Buddhist College, Lampang, Thailand 

2คณะพุทธศาสตร์ วิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง ลำปาง ประเทศไทย 
2Faculty of Buddhism, Nakhon Lampang Buddhist College, Lampang, Thailand 

3สถาบันวิจัยพหุศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ เชียงใหม่ ประเทศไทย 
3Multidisciplinary Research Institute, Chiang mai University, Chiang Mai, Thailand 

*Corresponding author E-mail: silawatchaiwong30@gmail.com 

 
Received 12 January 2024; Revised 8 February 2024; Accepted 13 February 2024 

 
บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ผู้พิการทางการได้ยินเป็นผู้ที่เปราะบางในสังคม ซึ่งความเปราะบางนั้นเชื่อมโยง
อย่างแนบแน่นอยู่กับความเหลื่อมล้ำและเสริมพลังให้ผู ้พิการทางการได้ยินมีภูมิคุ ้มกันต่อปัญหาและอุปสรรค  
สิ่งนั้น คือ หลักพุทธธรรมที่ช่วยป้องกันและแก้ไขปัญหาชีวิตได้เป็นอย่างดี กลุ่มผู้วิจัยจึงเห็นความสำคัญของนิทาน
พื้นบ้าน ซึ่งช่วยจรรโลงจิตใจ ขัดเกลาคุณธรรมและศีลธรรม แฝงไปด้วยการสอนเรื่องการประพฤติปฏิบัติที่เป็น
พื ้นฐานการอยู ่ด้วยกันในสังคม จึงทำให้ผู ้ว ิจัยมีความสนใจศึกษาองค์ประกอบของนวัตกรรมการสอนทาง
พระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน สร้างนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการ
ได้ยิน หาประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน และถอดบทเรียน  
เป็นชุดความรู้ เพื่อนำไปพัฒนาศักยภาพของผู้พิการทางการได้ยินผ่านนวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาโดยใช้  
สื่อมัลติมีเดียเป็นการ์ตูนภาพเคลื่อนไหวมีนักล่ามบรรยายประกอบภาพ  
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยเรื่องนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสานวิธี (Mixed Methods) ศึกษาข้อมูลในเอกสาร  
ทั้งแนวคิดทฤษฎี งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง นำมาเป็นแนวทางในการสร้างเครื่องมือและเก็บรวบรวมข้อมูลเพื่อนำมา
วิเคราะห์สร้างนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาเพ่ือผู้พิการทางการได้ยิน  
ผลการวิจัย: นวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน  เป็นการคิดค้นพัฒนาวิธี 
การเรียนการสอนพระพุทธศาสนาในรูปแบบใหม่ ๆ ที่สามารถพัฒนาการเรียนรู้ของผู้เรียนและการจัดการเรียนรู้
ของครูผู้สอนให้มีประสิทธิภาพมากขึ้น โดยคำนึงถึงสิ่งที่รับรู้ด้วยการมองเห็น สื่อที่มีทั้งเสียงและภาพ และสื่อ
เทคโนโลยีคอมพิวเตอร์ ประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน   
ทั้ง 3 ด้าน ด้านเนื้อหา ด้านสื่อ/เทคโนโลยี และด้านการออกแบบหรือกระบวนการเรียนรู้ อยู่ในระดับมากที่สุด  
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา : หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นนวัตกรรม 
การสอนเพื่อผู้พิการทางการได้ยิน ได้แก่ ความไม่ประมาท, ตัณหา 3, ขันธ์ 5, หลักกาลามสูตร, พรหมวิหารธรรม 4, 



63 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

หลักอิทธิบาท 4 ซึ่งงานวิจัยชิ้นนี้ได้นำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไปประยุกต์กับศาสตร์สมัยใหม่ ในด้านพัฒนา
ปัญญาและคุณธรรม โดยบูรณาการกับการเรียนการสอนของเด็กนักเรียนที่พิการทางการได้ยิน และกลุ่มผู้พิการที่
สนใจศึกษาหลักธรรมพระพุทธศาสนาเพ่ิมเติมผ่านสื่อสร้างสรรค์สำหรับผู้พิการทางการได้ยิน เพ่ือนำไปพัฒนาชีวิต
ให้เจริญงอกงาม พัฒนาสติปัญญา เสริมสร้างสุขภาพจิตให้มีความเข้มแข็งเพ่ือให้เกิดภูมิคุ้มกันทางสังคมท่ามกลาง
สภาวะทางสังคมที่มีความเปราะบางสูงขึ้น 
สรุป: นวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาในงานวิจัยนี้ถือว่าเป็นองค์ความรู้ใหม่ ที่นำนิทานพ้ืนบ้านของภาคเหนือที่
ปรากฎในคัมภีร์โบราณ มาเป็นสื่อสร้างสรรค์เชิงพุทธเพื่อเป็นช่องทางในการเรียนรู้หลักพุทธธรรมอีกช่องทางหนึ่ง
ของผู้พิการทางการได้ยิน และสื่อนี้สามารถนำไปประยุกต์กับการเรียนการสอนในรายวิชาพระพุทธศาสนาและ
วัฒนธรรมท้องถิ่นในสถานศึกษา เพื่อให้ผู ้พิการทางการได้ยินมีภูมิคุ้มกันทั้งทางด้านร่างกายและจิตใจ  อีกทั้ง 
ยังสอดคล้องพันธกิจของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยที ่ว ่า มหาวิทยาลัยที ่จ ัดการศึกษา
พระพุทธศาสนาบูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ และสร้างพุทธนวัตกรรมเพ่ือพัฒนาจิตใจและสังคม 
คำสำคัญ: ภาษามือ, ภาษาธรรม, นวัตกรรม, การสอนพระพุทธศาสนา, ผู้พิการทางการได้ยิน 
 
Abstract  
Background and Objectives: Hearing-impaired individuals are vulnerable persons in society.  
Their vulnerability is closely linked to inequality and empowers hearing-impaired individuals to 
be immune to problems and obstacles. It includes Buddhist principles that help prevent and 
solve life problems efficiently. Hence, the researchers' group realizes the importance of folktales 
for soothing the human mind and disciplining the morality of humans. The folktales tactfully 
comprise the teaching of behavioral guidelines that are the basis of socializing. Therefore, the 
researchers are interested in studying the elements of innovations in teaching Buddhism to 
hearing-impaired individuals by creating innovations in teaching Buddhism to hearing-impaired 
individuals, determining the efficiency of innovations in teaching Buddhism to hearing-impaired 
individuals, and learning lessons. It is a set of knowledge to develop the potential of hearing-impaired 
individuals through innovations in teaching Buddhism by using multimedia, which is an animated 
cartoon with a sign language interpreter narrating the pictures. 
Methodology: This research used mixed methods by studying information in documents. It includes 
concepts, theories, and related research. The researchers used the information as guidelines for 
creating research tools to use in data collection for analyzing and creating innovations in teaching 
Buddhism to hearing-impaired individuals. 
Main Results: The innovations in teaching Buddhism to hearing-impaired individuals were the 
inventions for creating new methods in teaching Buddhism that could have developed the 
learning quality for learners and the learning management for teachers to be more efficient.  
They took into account things perceivable by sight, the media consisting of sound and images, 
and digital media. The efficiency of the innovations in teaching Buddhism to hearing-impaired 
individuals through three aspects, which included content, digital media, design, or learning 
process, was found to have the mean values at the highest level. 
Involvement to Buddhadhamma: The Buddhist principles that were innovative teaching 
methods for hearing-impaired individuals consisted of earnestness (Appamāda), three kinds of 



64 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

desires (Taṇhā), the five aggregates (Pañca-khandha), the advice on how to investigate a doctrine 
(Kālāmasutta), the four sublime states of mind (Brahmavihāra Dhamma), and the four paths of 
accomplishment (Iddhipāda). This research applied the principles of Buddhism with modern 
science in the field of the development of wisdom and morality by integrating them with the 
teaching methods for hearing-impaired students. There were groups of persons with disabilities 
who were interested in learning more about Buddhist principles through the creative media for 
hearing-impaired individuals. The innovations would have led to the development of life and 
intelligence to be prosperous, strengthening mental health to create social immunity amidst 
social conditions of increased fragility. 
Conclusions: The innovations in teaching Buddhism within this study was regarded as a new body 
of knowledge. It took the northern folktales that appeared in ancient scriptures as a Buddhist 
creative media for teaching Buddhism. The purpose was to provide another channel of learning 
the Buddhist principles for hearing-impaired individuals. This creative media could have been 
applied to learning management in the subject field of Buddhism and local culture among 
educational institutions in order to physically and mentally immunize hearing-impaired individuals.  
In addition, it was also consistent with the mission of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
which indicated that the university managed Buddhist education integrated with modern science 
to create Buddhist innovation for developing the mind and society. 
Keywords: Sign Language, Dhamma language, Innovation, Teaching Buddhism, Hearing-Impaired 
Individuals 
 
บทนำ 
  การแก้ปัญหาความเหลื่อมล้ำและสร้างความเป็นธรรมของกลุ่มผู้พิการนับว่ามีความคืบหน้าไปได้ช้า และ
ยังเป็นปัญหาที่ท้าทายในหลายด้าน ทั้งความแตกต่างของรายได้ การศึกษา ความแตกต่างของคุณภาพชีวิต
โดยเฉพาะกลุ่มคนชายขอบ กลุ่มผู้ด้อยโอกาส ตลอดจนผู้พิการที่ได้รับบริการคุณภาพต่ำกว่าเกณฑ์ ที่รัฐบาลจัดสรรให้ 
นอกจากนั้น ยังมีเงื ่อนไข ปัจจัยที่เสี ่ยงหลายประการที่อาจจะส่งผลให้ความเหลื่อมล้ำในสังคมไทยรุนแรงขึ้น 

(Office of the National Economic and Social Development Board Office of the Prime Minister, 2017) 
เมื่อพิจารณาถึงคุณภาพชีวิตของผู้พิการ มีความเหลื่อมล้ำในด้านปัจจัยทางสังคม เช่น การศึกษา การประกอบอาชีพ 
และรายได้ เป็นต้น ปัจจัยเหล่านี้ส่งผลในทางลบต่อความสามารถในการเข้าถึงบริการของคนพิการ นำไปสู่แนวคิด
การสนับสนุนและผลักดันให้คนพิการได้รับความเท่าเทียม และมีส่วนร่วมในสังคมอย่างมีศักดิ์ศรี และให้ความสำคัญ
เรื่องสิทธิมนุษยชน (Human Rights Approaches) องค์การสหประชาชาติประกาศ “ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิ
มนุษยชน” ซึ่งส่งผลต่อการผลักดันคนพิการ พัฒนาคุณภาพชีวิตคนพิการโดยอยู่บนฐานของสิทธิอย่างเป็นรูปธรรม
และได้มาตรฐานในระดับสากล (Unites Nation, 2001)  
  เมื่อกล่าวถึงสถานการณ์คนพิการในประเทศไทย มีผู้พิการทั้งสิ้นประมาณ 1,995,767 คน ซึ่งเป็นเพศชาย 
จำนวน 1,043,308 คน และ เป็นเพศหญิง จำนวน 952,459 คน เมื่อมองในระดับภูมิภาค พบว่า กรุงเทพมหานคร 
มีจำนวน 88,433 คน คิดเป็นร้อยละ 4.43 ภาคกลาง จำนวน 410,338 คน คิดเป็นร้อยละ 20.56 ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 
จำนวน 809,015 คน คิดเป็นร้อยละ 40.54 ภาคใต้ จำนวน 235,330 คน คิดเป็นร้อยละ 11.79 และภาคเหนือ 
จำนวน 444,485 คน คิดเป็นร้อยละ 22.27 และรอข้อมูลการยืนยัน จำนวน 8,166 คน คิดเป็นร้อยละ 0.41 



65 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

(Ministry of Social Development and Human Security Department of Promotion and Development 
of Quality of Life for Persons with Disabilities, 2020)  
  จากการวิเคราะห์ผู้พิการแต่ละประเภท ผู้พิการทางการได้ยินหรือสื่อความหมาย มีจำนวน 372,189 คน 
คิดเป็นร้อยละ 18.65 เมื่อเทียบกับ กลุ่มผู้พิการทางการมองเห็น จำนวน 196,081 คน คิดเป็นร้อยละ 9.82  
ผู้พิการทางการได้ยินหรือสื่อความหมาย มีจำนวนมากที่สุด   
  ผู้พิการทางการได้ยิน เป็นกลุ่มคนที่มีอุปสรรคต่อการดำรงชีวิตประจำวันในด้านการสื่อสาร เนื่องจาก  
ไม่สามารถได้ยินเสียงหรือสูญเสียการได้ยิน เกิดมาพร้อมกับความด้อยโอกาสทางด้านการสื่อสาร  อันเป็นพื้นฐาน
สำคัญของการดำรงชีวิตในสังคม เพราะอวัยวะที่ใช้สำหรับฟังเสียงเสียไปบางส่วน หรือเสียไปจนหมด ประสาทหู  
ไม่ทำงานตามปกติ จึงไม่สามารถได้ยินคำพูดและเสียงต่าง ๆ ได้ ทำให้โลกของการสื่อสารของผู้พิการทางการได้ยิน 
ถูกจำกัดอยู่เพียงแค่การสื่อสารด้วยภาษาใบ้หรือภาษามือ  (Gold Merchants Union, 2004) รวมไปถึงภาษา
ท่าทางและการแสดงออกทางสีหน้า ที่ผู้พิการทางการได้ยินจะใช้ในการสื่อสาร ไม่ว่าจะเป็นการสื่อสารกับผู้พิการ
ด้วยกันหรือใช้สำหรับการสื่อสารกับคนปกติทั่วไป รวมถึงสถาบันครอบครัวที่ต้องมีการติดต่อสื่อสารกัน  แต่ก็มี 
คนปกติน้อยคนนัก ที ่จะเข้าใจความหมายในภาษามือ คือ จะต้องมีการฝึกฝนและเรียนรู ้ในภาษามือนั ้น ๆ  
จึงจะสามารถสื่อสารกับผู้พิการทางการได้ยินและเข้าใจกันได้ โดยเฉพาะสถาบันครอบครัว ซึ่งเป็นสถาบันหลัก 
ที่มีความจำเป็นในการสื่อสารกับผู้พิการทางการได้ยินโดยตรง 
  ถึงแม้ว่าความพิการทางการได้ยินจะเป็นอุปสรรคสำคัญต่อการสื่อสารในชีวิตประจำวัน ทว่าผู้พิการ
ทางการได้ยินดังกล่าวก็ยังสามารถใช้ภาษามือ ในการสื่อสารกันระหว่างกลุ่มผู้พิการทางการได้ยินด้วยกัน แต่ใน
ขณะเดียวกันในสังคมประกอบไปด้วยผู้คนหลากหลายประเภท การสื่อสารของผู้พิการทางการได้ยินจึงจำเป็นตอ้ง
มีสื่อท่ีสามารถเป็นสื่อกลางในการเชื่อมโยงระหว่างกลุ่มคนเหล่านั้นในสังคมด้วย (Rodsawang, 2018) นอกจากนี้ 
ความสัมพันธ์ทางสังคมของผู้พิการทางการได้ยิน จะเข้าใจถึงสื่อและทันต่อเหตุการณ์ข่าวสารประจำวันได้โดย 
การอ่าน ทำให้กลุ่มคนเหล่านี้มีอคติและไม่เปิดรับข้อมูลข่าวสารจากคนปกติท่ัวไป 
   จากข้อความข้างต้นจะเห็นว่าผู้พิการทางการได้ยินเป็นผู้ที ่เปราะบางในสังคม ซึ่งความเปราะบางนั้น
เชื่อมโยงอย่างแนบแน่นอยู่กับความเหลื่อมล้ำ ไม่ว่าจะเหลื่อมล้ำในด้านคุณภาพชีวิตหรือด้านอื่นก็ตาม ยิ่งมีความ
เหลื่อมล้ำมากเท่าไหร่ โอกาสของกลุ่มผู้พิการทางการได้ยินก็จะเปราะบางมากขึ้นเท่านั้น จิตใจเขาก็จะอ่อนแอหรือ
อ่อนด้อยไม่มีกำลังและความสามารถที่จะรับมือกับปัญหาที่เข้ามากระทบ รวมทั้งไม่สามารถคาดการณ์หรือ
วางแผนล่วงหน้าได้อย่างมีประสิทธิผล เมื่อเกิดปัญหาอย่างใดอย่างหนึ่งขึ้นไม่สามารถจัดการเหล่านั้นได้ และเมื่อ
ได้รับผลกระทบจากปัญหาจนอยู่ในสภาพที่เสียหลัก ไม่สามารถลุกขึ้นและกลับคืนมาสู่สภาพที่เป็นปกติได้ ดังนั้น 
สิ่งที่จะแก้ไขปัญหาหรือเติมเต็มเสริมพลังให้ผู้พิการทางการได้ยินมีภูมิคุ้มกันต่อปัญหาและอุปสรรค ได้ นั่นคือ 
หลักธรรมคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ช่วยป้องกันและแก้ไขปัญหาชีวิตได้เป็นอย่างดี ไม่
ว่าจะเป็นหลักความไม่ประมาท สัมปชัญญะ มีสติ รู้ตัว ระลึกได้ หลักอบายมุข 6 ทางแห่งความเสื่อมหรือทางแห่ง
ความฉิบหาย หลักตัณหา 3 ความต้องการสิ่งที่ตอบสนอง ต่อความต้องการทางประสาทสัมผัสทั้งห้า อันได้แก่ รูป 
เสียง กลิ่น รส สัมผัส และหลักฆราวาสธรรม 4 เป็นธรรมสำหรับการครองเรือนหรือหลักการดำเนินชีวิตของ
คฤหัสถ์ ได้แก่ ความซื่อสัตย์ ประพฤติตนด้วยความสุจริต ไม่คดโกง ไม่หลอกลวง มีความจริงใจ พูดความจริง   
การฝึกฝนตนเองให้มีการพัฒนาในด้านจิตใจและการกระทำ แก้ไขข้อบกพร่อง ด้วยการใช้สติพิจารณาใคร่ครวญให้
รอบคอบก่อนจะกระทำการสิ่งใด ความอดทน อดกลั้นต่อความยากลำบาก อดทนต่อปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ  
มีความเข้มแข็งไม่ย่อท้อ ความเสียสละ หมายถึง การเสียสละจากความสุขและผลประโยชน์ของตน รวมถึงการเป็น
ผู้มีใจกว้าง เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อผู้อื่น ไม่เห็นแก่ตัว 
  คัมภีร์โบราณหรือคัมภีร์ใบลานเป็นเอกสารที่จารึกเกี่ยวกับประเพณี หลักธรรม คำสอน กฎหมายจารีต
ประเพณี ตำนานและพิธีกรรมต่าง ๆ ของจังหวัดภาคเหนือ ซึ่งสร้างความสัมพันธ์ทางสังคมผ่านกระบวนการ      



66 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

ขัดเกลาเชิงวัฒนธรรม และยังเป็นสิ่งที่แสดงถึงเอกลักษณ์ของความเป็นชาติ เป็นรากฐานความมั่นคง เป็นสิ่งที่
แสดงถึงศักดิ์ศรี เกียรติภูมิ และความภาคภูมิใจของชาติที่มีวัฒนธรรมอันดีงามสืบทอดมายาวนาน ทำให้เกิด  
การตระหนักถึงความสำคัญและอนุรักษ์ฟื้นฟู สืบทอดให้แก่คนรุ่นหลัง  ผ่านกระบวนการขัดเกลาทางวัฒนธรรม 
วัฒนธรรมจึงเป็นตัวกำหนดรูปแบบของสถาบันซึ่งมีลักษณะแตกต่างกันไปในสังคม วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่กำหนด
พฤติกรรมของมนุษย์ซึ่งขึ้นอยู่กับสังคมนั้น ๆ และวัฒนธรรมยังเป็นสิ่งที่ควบคุมสังคม สร้างความเป็นระเบียบ
เรียบร้อยให้แก่สังคม เพราะวัฒนธรรมจะมีทั้งความศรัทธา ความเชื่อ ค่านิยม บรรทัดฐาน หากสังคมปัจจุบันเกิด
การเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว จนคนส่วนใหญ่ในสังคมปรับตัวไม่ทัน วัฒนธรรมหรือการปฏิบัติตามหลักคำสั่งสอน
ต่าง ๆ โดยเฉพาะคำสอน หลักธรรม ประวัติ ประเพณี พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาที่มีคุณค่า จะถูกลบเลือน 
ดังนั้น คัมภีร์โบราณจึงมีความสำคัญอย่างมากเพราะเป็นสิ่งที่ช่วยอนุรักษ์วัฒนธรรมในอดีต 
  คณะผู้วิจัยจึงเห็นความสำคัญของคัมภีร์โบราณของภาคเหนือที่จารึก หลักธรรมคำสอน ตลอดจน นิทาน
พื้นบ้านจรรโลงใจ นิทานขัดเกลาวัฒนธรรม และศีลธรรม ซึ่งแฝงไปด้วยการสอนความประพฤติปฏิบัติที่เป็น
พ้ืนฐานการอยู่ด้วยกันในสังคม จึงทำให้ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะปริวรรตคัมภีร์โบราณที่โดดเด่นในภาคเหนือตอนบน 
ถอดบทเรียนเป็นชุดความรู้ เพื่อนำไปพัฒนาศักยภาพของผู้พิการทางการได้ยินและบุคคลรอบข้างเพื่อให้ผู้พิการ
หรือบุคคลรอบข้างไม่เกิดความน้อยเนื้อต่ำใจในชีวิต สามารถดำรงอยู่ในสังคมอยู่ได้เหมือนคนปกติท่ัวไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  เพ่ือศึกษาองค์ประกอบของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน เพ่ือสร้าง
นวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน และเพื่อหาประสิทธิภาพของนวัตกรรม  
การสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  1. รูปแบบการวิจัย 
  รปูแบบวิธีการวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสานวิธี (Mixed Methods) ประกอบด้วย 
คือ 1) การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) การวิจัยในลักษณะนี้ผู้วิจัยจะศึกษาข้อมูลในเอกสารที่ มี 
ผู้เก็บข้อมูลแล้ว 2) การวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative research) ผู้วิจัยนำแบบสอบถามพัฒนาศักยภาพผู้พิการ
ทางการได้ยิน จำนวน 50 คน ในพื้นที่จังหวัดลำปาง 3) การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ผู้วิจัยนำ
แบบสัมภาษณ์ไปสัมภาษณ์ผู ้พิการทางการได้ยิน, พี่เลี ้ยงคนพิการทางการได้ยิน และตัวแทนของหน่วยงาน 
ที่เกี ่ยวข้อง และ 4) แบบเชิงปฏิบัติการ (Action research) ผู้วิจัยจะใช้กระบวนการพัฒนาศักยภาพผู้พิการ
ทางการได้ยิน พี่เลี้ยงผู้พิการทางการได้ยิน และตัวแทนเครือข่ายที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย การสนทนากลุ่ม (Focus 
Group) และพัฒนานวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาเพ่ือผู้พิการทางการได้ยิน  
  2. พื้นที่ในการวิจัย 
  พ้ืนที่ในการวิจัยผู้วิจัยได้เลือกจังหวัดภาคเหนือ คือ จังหวัดลำปาง  
  3. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  
   3.1 การวิจัยในเชิงปริมาณ (Quantitative Research) ประชากรและกลุ่มตัวอย่างประกอบด้วย 
กลุ่มผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง เปิดตาราง Krejcie and Morgan (Srisa-at, 2002) ที่ระดับความ
เชื่อมั่น ร้อยละ 95 จำนวนผู้พิการทางการได้ยิน 50 คน ได้ขนาดกลุ่มตัวอย่าง ไม่น้อยกว่า 44 คน  
   3.2 การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ประกอบด้วย 
   3.2.1 ตัวแทนผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง จำนวน 15 คน 
   3.2.2 ตัวแทนหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง จำนวน 10 คน 



67 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

    
   3.3 การวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ประกอบด้วย 
   3.3.1 ตัวแทนผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง จำนวน 15 คน  
   3.3.2 ตัวแทนหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง จำนวน 10 คน 
   3.3.3 เครือข่าย ได้แก่ โรงเรียนการศึกษาสงเคราะห์จิตต์อารี จังหวัดลำปาง และสถาบัน
ม่านฟ้าเพื่อการวิจัยและพัฒนาคุณภาพชีวิตคนหูหนวก จังหวัดเชียงใหม่ และองค์กรอิสระ เช่น ชมรมคนหูหนวก
จังหวัดลำปาง 
  4. เครื่องมือการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้เครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล โดยการลงพื้นที่เป้าหมายในการสร้างนวัตกรรม
การสอนพระพุทธศาสนาเพ่ือผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง ประกอบไปด้วย  
   4.1 สร้างนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาของผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง 
เครื่องมือชิ้นนี้เก็บข้อมูลจากผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง ไม่น้อยกว่า 44 คน 
   4.2 แบบประเมินหาประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการ
ทางการได้ยิน  
   4.3 การสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง ผู้วิจัยมีโครงร่างการสัมภาษณ์เกี ่ยวกับพัฒนาศักยภาพ 
ผู้พิการทางการได้ยินผ่านหลักปฏิบัติเพื่อการขัดเกลาวัฒนธรรมเชิงพุทธ 
   4.4 การสนทนากลุ่ม (Focus Group) ซึ่งผู้วิจัยมีส่วนร่วมระหว่างผู้วิจัยกับผู้พิการทางการได้ยิน
และหน่วยงานที ่เก ี ่ยวข้องในเร ื ่องพัฒนาศักยภาพผู ้พ ิการทางการได้ย ิน และสร้างนวัตกรรมการสอน
พระพุทธศาสนาเพ่ือผู้พิการทางการได้ยิน 
   4.5 ชุดปฏิบัติการการพัฒนาศักยภาพผู้พิการทางการได้ยิน และสร้างนวัตกรรมการสอน
พระพุทธศาสนาเพ่ือผู้พิการทางการได้ยิน 
  5. การเก็บรวบรวมข้อมูล 
  การเก็บรวบรวมข้อมูลเพื่อให้ได้ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ ผู้วิจัยได้แบ่งการเก็บรวบรวมข้อมูลวิจัย
ออกเป็น 6 ระยะ มีขั้นตอนการดำเนินการวิจัย ดังนี้ ระยะที่ 1 การจัดประชุมทีมวิจัย ระยะที่ 2 การศึกษาภาคสนาม 
(Field Study) และการลงสำรวจข้อมูลภาคสนาม (Field Survey) ระยะที่ 3 คัดเลือกเป้าหมายแต่ละพื้นที่แบบ
เจาะจง (Purposive Sampling) ที่ได้จากการลงสำรวจข้อมูลภาคสนาม ระยะที่ 4 เป็นการระดมความเห็นของ 
ผู้พิการทางการได้ยิน พ่ีเลี้ยง ตัวแทนหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง โดยใช้เครื่องมือการสนทนากลุ่ม (Focus Group) ระยะที่ 5 
การสรุปองค์ความรู้ของการสร้างนวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาเพื่อผู้พิการทางการได้ยิน แล้วนำข้อมูลไปสู่
การจัดทำเวทีประชาคมในพื้นที่ และระยะที่ 6 การจัดประชุมเสวนาทางวิชาการ นวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนา
เพ่ือผู้พิการทางการได้ยิน แลกเปลี่ยนเรียนรู้องค์ความรู้ของเครือข่ายแต่ละจังหวัดในภาคเหนือ  
  6. การวิเคราะห์ข้อมูล 
  ผู้วิจัยใช้ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสาร ใช้วิธีการวิเคราะห์เอกสารเนื้อหา (Content Analysis) นำเสนอ
ข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา และข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ (Interview) และการสนทนากลุ่ม (Focus Group 
Discussion) ใช้วิธีการวิเคราะห์แบบอุปนัย (Analytic Induction) โดยนำข้อมูลมาเรียบเรียงและจำแนกอย่างเป็น
ระบบ จากนั้นนำมาตีความหมาย เชื่อมโยงความสัมพันธ์และสร้างข้อสรุปจากข้อมูลต่าง ๆ ที่รวบรวมได้ โดยทำไป
พร้อม ๆ กับการเก็บรวบรวมข้อมูล 

 
  
 



68 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. องค์ประกอบของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน  
  นวัตกรรมการสอนเชิงพุทธสำหรับผู้พิการทางการได้ยินเป็นการใช้วิธีการเชิงระบบในการปรับปรุง และ
คิดค้นพัฒนาวิธีการเรียนการสอนพระพุทธศาสนาในรูปแบบใหม่ ๆ ที่สามารถพัฒนาการเรียนรู้ของผู้เรียนและ 
การจัดการเรียนรู้ของครูผู้สอนให้มีคุณภาพขึ้น เช่น การจัดการเรียนรู้ที่เน้นผู้เรียนเป็นสำคัญ การจัดการเรียนรู้
แบบศูนย์การเรียน การจัดการเรียนรู้แบบร่วมมือ และการจัดการเรียนรู้ผ่านวีดีทัศน์และอินเทอร์เน็ต ซึ่งเป็น
นวัตกรรมที่อาศัยความก้าวหน้าของเทคโนโลยีในการผลิตสื่อการเรียนการสอน ทั้งการเรียนด้วยตนเอง การเรียน
เป็นกลุ่ม และการเรียนแบบมวลชน ตลอดจนสื่อที่ใช้เพื่อสนับสนุนการฝึกอบรมผ่านคอมพิวเตอร์ เช่น วีดีทัศน์แบบ
ปฏิสัมพันธ์ (Interactive Video) ซึ่งจากการสัมภาษณ์กลุ่มพี่เลี้ยง พบว่า กระบวนการรับรู้หรือการตีความที่มา
กระทบกับประสาทสัมผัสต่าง ๆ เช่น ตา ผิวหนัง เป็นต้น การรับรู้ (Perception) จัดว่าเป็นสื่อกลางสำคัญที่ให้ 
ผู้พิการทางการได้ยินเกิดประสบการณ์และเป็นเครื่องมือนำความรู้เข้าสู่สมองเพื่อให้สมองเก็บรวบรวมและจดจำ
ข้อมูลหรือสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้นไว้ สำหรับเป็นพื้นฐานในการสร้างความคิดรวบยอด (Concept) และใช้ความคิด 
รวบยอดนั้น ค้นหาความรู้อื่น ๆ สำหรับผู้พิการทางการได้ยินนั้น ไม่สามารถใช้หูในการรับรู้ได้เท่ากับประสาทตา  
ผู้พิการทางการได้ยินจึงต้องอาศัยการรับรู้ทางสายตาเป็นตัวช่วยในการรับรู้ รวมถึงใช้วิธีการรับรู้จากประสาท
สัมผัสอื่น ๆ ได้แก่ การสัมผัส การดมกลิ่น การลิ้มรส เข้ามามีส่วนช่วยในการรับรู้ ดังนั้น การสร้างนวัตกรรม 
การสอนควรพิจารณาการใช้สื่อ สิ่งอำนวยความสะดวก บริการและความช่วยเหลืออื่น ๆ เพื่อให้สอดคล้องและ
เหมาะสมกับวิธีการรับรู้หรือการเรียนรู้ ดังนั้น นวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน
ที่สำคัญและสอดคล้องกับวิธีการรับรู้ ประกอบด้วย 3 ประการ คือ 1) สิ่งที่รับรู้ด้วยการมองเห็น 2) สื่อที่มีทั้งเสียง
และภาพ และ 3) สื่อเทคโนโลยีคอมพิวเตอร์  
  คำสอนที่ปรากฏอยู่ในเรื่องสามป๋งสามกิ่วที่ผู้พิการทางการได้ยินสามารถทำความเข้าใจได้ง่ายและนำไปใช้
กับชีวิตประจำวันแต่ละข้อสามารถวิเคราะห์ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้ ดังนี้ 
  1. สนุกอย่านอน เปรียบได้ว่า อย่าเพลิดเพลินในการนอนในสถานที่ที่ไม่คุ้นเคย อาจมีภัยได้ทุกเมื่อ และ
เมื่อได้ทรัพย์สิ่งของมาอย่าหลงดีใจจนขาดสติ อาจเสียทรัพย์ด้วยความประมาท สอดคล้องกับหลักธรรมเรื่องความ
ไม่ประมาท ได้แก่ 1) สติ ความระลึกได้ 2) สัมปชัญญะ ความรู้ตัว และอบายมุข 6 คือ ทางแห่งความเสื่อมหรือทาง
แห่งความฉิบหาย ประกอบด้วย 1) ดื่มน้ำเมา 2) เที่ยวกลางคืน 3) เที่ยวดูการละเล่น 4) เล่นการพนัน 5) คบคนชั่ว
เป็นมิตร และ 6) เกียจคร้านในการทำงาน 
  2. เมียวอนอย่ายื่น หมายถึง ภรรยาที่ออดอ้อนเอาใจหรือยกยอสรรเสริญ ไม่ควรหลงเชื่อใจในคำพูดนั้น 
เพราะภรรยาอาจมีพฤติกรรมที่ไม่น่าไว้ใจ อย่าไว้ใจและเผยความลับของตนเองจนหมด เพราะอาจเป็นภัยได้ 
หลักธรรมที่เกี ่ยวข้อง ได้แก่ ตัณหา 3 ตัณหา แปลว่า ความทะยานอยาก ประกอบด้วย 1) กามตัณหา คือ  
ความทะยานอยากในกาม ความต้องการที่ตอบสนองต่อความต้องการทางประสาททั้งห้า อันได้แก่ รูป เสียง กลิ่น 
รส สัมผัส 2) ภวตัณหา คือ ความทะยานอยากมี อยากเป็น ได้แก่ ความอยากหรือความมุ่งหวังให้สิ่งใดสิ่งหนึ่ง
เกิดขึ้นต่อชีวิตของตนทั้งในปัจจุบันและในอนาคต และ 3) วิภวตัณหา คือ ความทะยานอยากที่จะหลุดพ้นไปจาก
สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่ไม่ปรารถนา หรือความมุ่งหวังไม่ให้สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่ไม่ปรารถนานั้น เกิดข้ึนต่อตนทั้งในปัจจุบันและใน
อนาคต หลักฆราวาสธรรม 4 เป็นธรรมสำหรับการครองเรือนหรือหลักการดำเนินชีวิตของคฤหัสถ์ ได้แก่ 1) สัจจะ 
คือ มีความซื่อสัตย์ ประพฤติตนด้วยความสุจริต ไม่คดโกง ไม่หลอกลวง มีความจริงใจ พูดความจริง 2) ทมะ คือ 
การฝึกฝนตนเองให้มีการพัฒนาในด้านจิตใจและการกระทำ แก้ไขข้อบกพร่อง ด้วยการใช้สติพิจารณาใคร่ครวญให้
รอบคอบก่อนจะกระทำการสิ่งใด 3) ขันติ คือ ความอดทน อดกลั้น ต่อความยากลำบาก อดทนต่อปัญหาและ
อุปสรรคต่าง ๆ มีความเข้มแข็งไม่ย่อท้อ และ 4) จาคะ คือ ความเสียสละ หมายถึง การเสียสละจากความสุขและ
ผลประโยชน์ของตน รวมถึงการเป็นผู้มีใจกว้าง เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อผู้อื่น ไม่เห็นแก่ตัว 



69 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

  3. โอ่เน่าหื้อเห็น หมายความว่า เมื่อได้กลิ่นเหม็นเน่า ควรหาสาเหตุหรือหาสิ่งผิดปกติ เพ่ือที่จะหาวิธีกำจัด
หรือทำการแก้ไข หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ ขันธ์ 5  คือ สิ่งต่าง ๆ ในร่างกายมนุษย์ เป็นสิ่ง 
ไม่เที่ยงแท้ ไม่ยั่งยืน เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ซึ่ง ขันธ์ 5 ประกอบด้วย 1) รูป คือ ร่างกาย 2) เวทนา คือ อารมณ์ 
ความรู้สึก การรับรู้ในสิ่งที่มาสัมผัสหรือกระทบ เช่น ความรู้สึกเจ็บ ความรู้สึกทุกข์ ความสบายใจ ความชอบใจ 
ความรู้สึกเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ เป็นต้น 3) สัญญา คือ ความจำได้ ความทรงจำต่าง ๆ เมื่อจำได้แล้วก็หลงลืมได้  
4) สังขาร คือ ความคิดปรุงแต่งของจิตให้เกิดการกระทำขึ้น เจตนาที่จะกระทำทางกาย วาจา ใจ เช่น กิน นอน นั่ง 
พูดคุย อุทาน ความนึกคิดต่าง ๆ และ 5) วิญญาณ คือ การรู้ทางอารมณ์ อันเกิดจากสิ่งที่มากระทบผ่านทาง
ประสาทสัมผัสทั้ง 5 ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ  
  4. เหม็นหื้อรู้ เป็นการสื่อความหมายว่า เมื่อได้รับข่าวสารหรือสิ่งใดก็ตาม ควรหาเหตุผล คิดวิเคราะห์
ไตร่ตรองดูว่าเป็นความจริงหรือไม่ อย่าพึงเชื่อเสียทีเดียว โดยสัมพันธ์กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่  
หลักกาลามสูตร คือ วิธีปฏิบัติในเรื่องที่ควรสงสัย หรือหลักความเชื่อ 10 ประการ ซึ่งหากพิจารณาตามหลัก 
กาลามสูตรแล้ว การจะเชื่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งนั้น จะต้องใช้สติปัญญาพิจารณาจนรู้ได้ด้วยตนเองว่า สิ่งเหล่านั้นเป็นกุศล
หรืออกุศล เป็นสิ่งที่มีโทษหรือไม่มีโทษ เมื่อพิจารณาไตร่ตรองอย่างรอบคอบแล้วจึงสามารถยึดถือปฏิบัติได้ 
  5. นอนสูงหื้อนอนคว่ำ เป็นการสอนว่า หากนอนอยู่บนที่สูง ควรนอนคว่ำมองลงมาข้างล่างเพื่อคอยดูว่า
จะมีสิ ่งใดขึ ้นมาทำร้ายเราหรือไม่ ในที ่นี ้ส ัมพันธ์กับหลักธรรมสำหรับผู ้บริหารที ่ใช้ปกครองลูกน้องหรือ
ผู้ใต้บังคับบัญชา ได้แก่ พรหมวิหารธรรม 4 ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติของผู้ปกครองและการอยู่ร่วมกันกับผู้อ่ืน 
ประกอบด้วย 1) เมตตา คือ ความรักใคร่ ความปรารถนาจะให้ผู้อื่นมีความสุข 2) กรุณา คือ ความสงสารเมื่อคน
อื่นมีทุกข์ ความปรารถนาอยากให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ 3) มุทิตา คือ ความยินดีเมื่อเห็นผู้อื่นได้ดี ปราศจากความริษยา 
และ 4) อุเบกขา คือ ความวางเฉย การวางใจเป็นกลาง ด้วยการพิจารณาถึงสิ่งต่าง ๆ ย่อมเป็นไปตามกฎแห่งกรรม 
ใครทำสิ่งใดไว้สิ่งนั้นย่อมตอบสนองคืนบุคคลผู้กระทำสิ่งนั้น 
  6. นอนต่ำหื้อนอนหงาย เป็นการสอนว่า หากนอนในที่ต่ำควรนอนหงายมองขึ้นไปด้านบน เพื่อคอยดูว่า 
มีอะไรผิดปกติ หรือมีสิ่งใดที่จะตกลงมาทำร้ายเราได้หรือไม่ ซึ่งเปรียบเทียบกับหลักการทำงานของ ลูกจ้าง หรือ
ผู้ใต้บังคับบัญชา ได้แก่ หลักธรรมอิทธิบาท 4 สังคหวัตถุ 4 และทิศ 6  
  หลักอิทธิบาท 4 คือ ทางดำเนินไปสู่ความสำเร็จ ประกอบด้วย 1) ฉันทะ หรือ ความพอใจ หมายถึง 
ผู้ปฏิบัติงานต้องมีความชอบหรือพึงพอใจในงานที่ทำอยู่ และมีความสุขกับงานที่ได้รับมอบหมาย 2) วิริยะ หรือ 
ความพากเพียร ผู้ปฏิบัติงานจะต้องมีความขยันหมั่นเพียรในการทำงานที่ได้รับมอบหมาย รวมทั้งหมั่นฝึกฝนตนเอง
อย่างต่อเนื่อง เพ่ือให้การทำงานมีประสิทธิภาพมากขึ้น 3) จิตตะ หรือ ความเอาใจใส่ หมายถึง ผู้ปฏิบัติงานจะต้อง
มีความมุ่งมั่น เอาใจใส่หรือมีสมาธิจดจ่อกับงานที่ทำ รวมถึงมีความรอบคอบและความรับผิดชอบในงานที่ทำอย่าง
เต็มสติกำลัง และ 4) วิมังสา หรือ ความหมั่นไตร่ตรองพิจารณาหาเหตุผลในงานที่ทำ ทำงานด้วยปัญญา ใช้สมองคิด 
รวมถึงเข้าใจในงานอย่างลึกซึ ้ง ทั ้งในแง่ของขั ้นตอนและผลสำเร็จหรือผลสัมฤทธิ ์ของงาน  สอดคล้องกับ 
Chaiworamankul et al. (2022) ซึ่งกล่าวว่า กระบวนการการเรียนรู้แบบบูรณาการกับพุทธนวัตกรรมในการ
พัฒนาการเรียนรู้สามารถพัฒนาการเรียนรู้ของเยาวชนได้เป็นอย่างดี 
  ดังนั ้น องค์ประกอบของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหร ับผู ้พ ิการทางการได ้ยิน  
จึงประกอบด้วยเนื้อเรื่องสามป๋งสามกิ่ว ที่นำมาปริวรรตแปลเป็นภาษาไทยและนำมาเรียบเรียงให้เป็นภาษาที่เข้าใจง่าย
และประยุกต์เข้ากับหลักพุทธธรรม โดยองค์ประกอบของนวัตกรรมชิ้นนี้ต้องคำนึงถึงสิ่งที่รับรู้ด้วยการมองเห็น สื่อ
ที่มีท้ังเสียงและภาพ และสื่อเทคโนโลยีคอมพิวเตอร์เป็นสำคัญเพ่ือให้เหมาะสมกับผู้พิการทางการได้ยิน 
 



70 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

 
 
Figure 1 An interaction between the researchers and a group of persons with disabilities during 

a session of teaching Buddhism 
 

 2. สร้างนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน 
  นวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนานักวิจัยและผู้พิการทางการได้ยินร่วมกันหารือและค้นหานิทานทาง
พระพุทธศาสนา ดังใน Figure 1 ที่ผู้พิการทางการได้ยินเสนอความต้องการผ่านการสนทนากลุ่มในการจัดกิจกรรม 
ซึ่งเป็นนิทานล้านนาที่เกี่ยวกับหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา ที่ปรากฎอยู่ในคัมภีร์โบราณ วัดไหล่หิน 
อำเภอเกาะคา จังหวัดลำปาง คือ เรื่อง สามป๋งสามกิ่ว ซึ่งเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับพราหมณ์ผู้หนึ่ง เนื้อเรื่องแฝง
ปริศนาธรรมคำสอน 6 ข้อ ได้แก่ 1) สนุกอย่านอน 2) เมียวอนอย่ายื่น 3) โอ่เน่าให้เห็น 4) เหม็นให้รู้ 5) นอนสูงให้
นอนคว่ำ และ 6) นอนต่ำให้นอนหงาย คำว่า “ป๋ง” น่าจะตรงกับภาษาไทยกลาง คือ คำว่า ปลง กล่าวคือ อย่าปลง
ใจเชื่อในสามสิ่ง ส่วนคำว่า “กิ่ว” แปลว่า เล็ก ๆ หรือสถานที่คับแคบ คือ อย่าประมาทในการเดินข้าม อาจจะมี
อันตรายทุกเมื ่อ และนำมาปริวรรตเป็นภาษาไทยโดยปราชญ์ชาวบ้าน และตรวจเนื ้อหาความถูกต้องจาก
นักวิชาการด้านศาสนา และนักวิชาการภาษามือ เพื่อเรียบเรียงเนื้อหาให้เหมาะสมกับผู้พิการทางการได้ยิน และ
ไปสู่กระบวนการทำเป็นภาพการ์ตูนเคลื่อนไหว และประกอบด้วยนักล่ามภาษามือและนักพากย์ให้เสียงและภาษา
มือไปในทิศทางเดียวกัน ไม่ช้าเกินไป ไม่ไวเกินไป โดยคำนึงถึงองค์ประกอบสำคัญ ดังนี้ 
   2.1 สิ ่งที ่ร ับรู ้ด้วยการมองเห็น เช่น 1) ท่ามือ (Hand Shape) 2) ระดับของมือ (Position)  
3) ทิศทางการหันของมือ (Location) 4) การเคลื่อนไหวของมือ (Movement) และ 5) การแสดงสีหน้า (Facial 
Expression) 
   2.2 สื่อที่มีทั้งเสียงและภาพ ในคลิป VDO มีล่ามภาษามืออำนวยความสะดวกสำหรับผู้พิการ
ทางการได้ยินที่จะช่วยให้สื่อความหมาย แปลสื่อเสียงที่ต้องใช้การได้ยินให้อยู่ในรูปสื่อที่รับรู้ด้วยตา และจัดให้มี  
การบันทึกภาพล่ามภาษามือไว้ที่มุมภาพ เพ่ือให้ผู้พิการทางการได้ยินดูภาพของสื่อและดูล่ามภาษามือไปพร้อม ๆ กัน 
โดยล่ามภาษามือทำหน้าที่ฟังเสียงพูดและเสียงต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในสื่อ พร้อมกับทำท่าภาษามือถ่ายทอดให้ผู้พิการ
ทางการได้ยินเข้าใจ โดยสามารถสแกน QR Code เพ่ือรับชมสื่อได้จากใน Figure 2 
   2.3 สื่อเทคโนโลยีคอมพิวเตอร์เป็นรูปแบบของสื่อแบบมัลติมีเดียที่มีทั ้งตัวหนังสือ รูปภาพ  
ทั้งภาพนิ่งและภาพเคลื่อนไหว ซึ่งเป็นภาพการแสดงท่าทางภาษามือในเนื้อหาต่าง ๆ จะมีส่วนช่วยให้ผู ้พิการ
ทางการได้ยินเข้าใจเรื่องราวในเนื้อหาวิชาที่สอน ได้ดีกว่าแบบตัวหนังสือเพียงอย่างเดียวหรือตัวหนังสือกับภาษามือ  
 



71 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 
 

Figure 2 QR Code for “Sam Pong Sam Kew” VDO 
 

  หลังจากนั้นนำไปทดลองใช้สื่อในชั้นเรียนของนักเรียนโรงเรียนศึกษาสงเคราะห์จิตอารีย์ของนักเรียนที่เป็น
ผู ้พิการทางการได้ยินและชมรมคนหูหนวกจังหวัดลำปาง ดังใน Figure 3 และ Figure 4 จากนั ้นนำไปหา
ประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู ้พิการทางการได้ยินต่อไป สอดคล้องกับ 
Sriruangrit (2010) ที่กล่าวว่า ผู้ตอบแบบสำรวจเป็นผู้เรียนที่ต้องการเรียนเนื้อหาที่ใกล้ตัวและคิดว่าสามารถ
นำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างแท้จริง และ Panluea (2007) ยังกล่าวอีกว่า ความรู้ความสามารถในการสื่อสาร
ในเรื ่องต่าง ๆ ต้องมีหลักการและกระบวนการสื ่อสาร ปัญหาและอุปสรรคในการสื ่อสาร การสื ่อสารที ่มี
ประสิทธิภาพอีกด้วย 
  3. ประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน 
  ผลการศึกษาในเรื่องเพศของผู้พิการทางการได้ยิน พบว่า เพศชายร้อยละ 52.30 และเป็นเพศหญิงร้อยละ 
47.70 จากผลการศึกษา ด้านอายุของผู้พิการทางการได้ยิน พบว่า ช่วงอายุระหว่าง 21 -30 ปี คิดเป็นร้อยละ 
43.00 รองลงมา ช่วงอายุระหว่าง 11-20 ปี คิดเป็นร้อยละ 36.40 และช่วงอายุระหว่าง 31-40 ปี คิดเป็นร้อยละ 
16.00 และอายุต่ำกว่าหรือเท่ากับ 10 ปี คิดเป็นร้อยละ 4.60 นอกจากนี้ ผู้พิการทางการได้ยินที่พบส่วนใหญ่  
มีสถานภาพจำแนกได้ ดังนี้ มีสถานภาพโสด คิดเป็นร้อยละ 91.00 และมีสถานภาพสมรส คิดเป็นร้อยละ 9.00 
นอกจากนี้ แล้วผู้พิการทางการได้ยิน ที่ตอบแบบประเมินส่วนใหญ่เป็นกลุ่มที่มีระดับการศึกษามัธยมศึกษา  
ตอนปลายหรือเทียบเท่า คิดเป็นร้อยละ 45.45 รองลงมา คือ ผู้ที่มีการศึกษาในระดับมัธยมศึกษาตอนต้น คิดเป็น
ร้อยละ 20.45 อนุปริญญาและปริญญาตรี และประถมศึกษา คิดเป็นร้อยละ 15.95, 13.60 และ 4.55 ตามลำดับ 
  ประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน  ความคิดเห็นของ 
ผู้พิการทางการได้ยินเกี่ยวกับการประเมินนวัตกรรมการสอนเชิงพุทธ ด้านเนื้อหา โดยภาพรวม มีค่าเฉลี่ย (𝑥̅) 4.39 
ซึ่งอยู่ในระดับ มากที่สุด ด้านสื่อ เทคโนโลยี โดยภาพรวม มีค่าเฉลี ่ย (𝑥̅) 4.40 อยู่ในระดับ มากที่สุด และ 
ด้านการออกแบบหรือกระบวนการเรียนรู้ โดยภาพรวม มีค่าเฉลี่ย (𝑥̅) 4.37 อยู่ในระดับ มากที่สุด สอดคล้องกับ 
Suwannanon (2006) ที่กล่าวว่า ผลสรุปในด้านการประเมินควรมีหลักจริยธรรม คุณธรรม การดำรงตน 
ในศีลธรรมอันดี มีความซื่อสัตย์สุจริต มีความยุติธรรม ที่ตอบสนองความต้องการของสังคมเป็นลำดับแรก 
 



72 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

 
 

Figure 3 Determining the efficiency of innovations in teaching Buddhism (1) 
 

 
 

Figure 4 Determining the efficiency of innovations in teaching Buddhism (2) 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
 งานวิจัยเรื่อง ภาษามือ ภาษาธรรม: นวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาเพื่อผู้พิการทางการได้ยินเป็น
งานวิจัยที่ได้มาจากปัญหาของผู้พิการทางการได้ยิน สะท้อนผ่านกิจกรรมของวิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง ซึ่งงานชิ้นนี้
เป็นการเพิ่มช่องทางในการเรียนรู้เพิ่มเติมหลักพุทธธรรมผ่านช่องทางสื่อมัลติมีเดีย  โดยการเล่านิทานที่ปรากฏใน
คัมภีร์โบราณของจังหวัดลำปาง นำไปสู่นวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาบูรณาการกับทักษะการเรียนรู้ของ ผู้
พิการทางการได้ยิน เพ่ือให้เข้าใจถึงหลักธรรมและนำไปปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้อย่างมีคุณภาพ โดยนำเอานิทาน
เรื่องสามป๋งสามกิ่วที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์โบราณจังหวัดลำปาง ที่ผ่านกระบวนการเรียนรู้ของการปริวรรตให้ถูกต้อง
ตามหลักภาษาไทย และค้นหาวิเคราะห์หลักธรรมที่แฝงอยู่ในนิทานให้มีความเข้าใจง่ายสำหรับผู้พิการทาง  
การได้ยิน และนำมาสร้างเป็นสื่อที่มีภาพและเสียง เพื่อรับรู้ได้ด้วยการมองเห็น ผ่านสื่อเทคโนโลยีคอมพิวเตอร์  
จึงกลายมาเป็นสื่อสร้างสรรค์เชิงพุทธซึ่งเป็นนวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาเพ่ือผู้พิการทางการได้ยิน สามารถ
อธิบายเป็นแผนภาพได้ ดัง Figure 5 
 
 
 



73 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 
Figure 5 Innovations in teaching Buddhism to hearing-impaired individuals 

 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
 นวัตกรรมการสอนทางพระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยินเป็นการพัฒนาวิธีการเรียนการสอน
พระพุทธศาสนาในแบบใหม่ที่สามารถพัฒนาการเรียนรู้ของผู้พิการทางการได้ยินโดยบูรณาการกับหลักธรรมเรื่อง
ความไม่ประมาท ตัณหา 3 ขันธ์ 5 หลักกาลามสูตร พรหมวิหารธรรม 4 หลักอิทธิบาท 4 และไปสู่กระบวนการ 
ทำเป็นภาพการ์ตูนเคลื่อนไหวและประกอบด้วยนักล่ามภาษามือและนักพากย์เสียง โดยคำนึงถึง สิ่งที่รับรู้ด้วย  
การมองเห็น สื่อที่มีทั ้งเสียงและภาพ และสื่อเทคโนโลยีคอมพิวเตอร์ และผู้พิการทางการได้ยินสามารถ นำไป
ประยุกต์ใช ้ในชีว ิตประจำวันได้อย่างมีค ุณภาพ  และนำไปหาประสิทธิภาพของนวัตกรรมการสอนทาง
พระพุทธศาสนาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน โดยความคิดเห็นของผู้พิการทางการได้ยินเกี่ยวกับการประเมิน
นวัตกรรมการสอนเชิงพุทธ ด้านเนื้อหา ด้านสื่อ/เทคโนโลยี และด้านการออกแบบหรือกระบวนการเรียนรู้ โดย
ภาพรวม มีค่าเฉลี่ย (𝑥̅) 4.39, 4.37 และ 4.40 ซึ่งทั้งสามด้าน อยู่ในระดับมากที่สุด และในส่วนของข้อเสนอแนะ
องค์ความรู้ที่ได้จากงานวิจัยสามารถต่อยอดพัฒนาเป็นหลักสูตรท้องถิ่นในสถานศึกษาสำหรับผู้พิการทางการได้ยิน 
ตลอดจนได้สื ่อการสอนภาษามือ เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาเพื่อคนพิการทางการได้ยิน อีกทั้งโรงเรียนในกลุ่ม
การศึกษาสงเคราะห์ที่มีนักเรียนผู้พิการทางการได้ยินสามารถนำเอาสื่อการสอนภาษามือที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา
ไปประกอบการเรียนการสอนในกลุ่มสาระสังคมศึกษาได้ 
 
กิตติกรรมประกาศ 
  การวิจัยเรื่อง ภาษามือ ภาษาธรรม: นวัตกรรมการสอนพระพุทธศาสนาเพื่อผู้พิการทางการได้ยิน สำเร็จ
ลุล่วงไปด้วยดี ด้วยความกรุณาเป็นอย่างดียิ่งจากคณะผู้บริหารของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



74 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.62-74 

 

วิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง สำนักงานคณะกรรมการการส่งเสริมวิทยาศาสตร์ วิจัย และนวัตกรรม (สกสว .) และกลุ่ม
ผู้พิการทางการได้ยินในจังหวัดลำปาง ที่ได้ให้โอกาสแก่คณะผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยตลอดระยะเวลาที่ดำเนินการ
ตั้งแต่ต้นจนจบ และคณะผู้วิจัยขอขอบพระคุณเป็นอย่างสูง 
 
References 
Chaiworamankul, Y., Chaiwan, S., Phramaha Weeratis Warinto, Kamchusang, P. & Homtaunlom, T. 

(2022) .  Buddhist Innovation for Developing the Learning of Children and Youth.  MCU 
Journal Buddhapanya Review, 7(2), 91-103. 

Gold Merchants Union.  (2004) .  Short Message Communication Via Mobile Phone (SMS)  as a 
Medium of Popular Culture (Popular Culture) of the Hearing Impaired in Bangkok. Dhurakit 
Pundit University. 

Ministry of Social Development and Human Security Department of Promotion and Development 
of Quality of Life for Persons with Disabilities.  (2020) .  Report on the situation of people 
with disabilities in Thailand, information as of 1 April 2019. Ministry of Social Development 
and Human Security Department of Promotionand Development of Quality of Life for 
Persons with Disabilities. 

Office of the National Economic and Social Development Board Office of the Prime Minister. 
(2017) .  National Economic and Social Development Plan Issue twelfth 2017-2021.  Office 
of the Prime Minister. 

Panluea, S. (2007). The Development of Training Program Enhancing Leadership for Pince of Songkla 
University Student Leasers. [Unpublished doctoral dissertation]. Srinakharinwirot University. 

Rodsawang, S. (2018).  The  Guideline  of  Scriptwriting  for  Sign-Presented  TV Programme for the 
Audience with Hearing Impairment. Journal of Communication Arts Dhurakij Pundit, 12(2), 
325-355. 

Sriruangrit, P.  ( 2010) .  A Development and Study the Implementation Results of English for 
Communication Innovation for Phetchabun Rajabhut University.  [Unpublished research 
report]. Phetchabun Rajabhat University. 

Srisa-at, B. (2002). Basic research. (7th ed). Suwiriyasan. 
Suwannanon, N.  ( 2006) .  Evaluation of training in the Royal Thai Police's Advanced Police 

Administration Course 2001. [Unpublished doctoral dissertation]. Srinakharinwirot University. 
Unites Nation.  (2001) .  HRD for the Empowerment of People with Disabilities.  United Nations 

Publications. 



75 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
การพัฒนาชุมชนต้นแบบตามหลักพรหมวิหารธรรมรองรับสังคมผู้สงูอายุ 

DEVELOPMENT OF MODEL COMMUNITIES BASED ON THE PRINCIPLES OF 
BRAHMAVIHĀRA DHAMMA TO SUPPORT THE AGED SOCIETY 

 
ธัชชนันท์ อิศรเดช1, ไพวรรณ ปุริมาตร2*, ปุญญาดา จงละเอียด3, 

วิไลวรรณ อิศรเดช4, ทิพย์วรรณ จันทรา3 
Thatchanan Issaradet1, Paiwan Purimart2*, Punyada Chongla-iad3,  

Wilaiwan Isaradath4, Thippawan Chantra3 
1คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

1Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

2คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา นครราชสีมา ประเทศไทย 
2Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Ratchasima Campus,  

Nakhon Ratchasima, Thailand 
3คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช  

นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
3Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus,  

Nakhon Si Thammarat, Thailand 
4สำนักงานอธิการบดี มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

4Office of the President, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

*Corresponding author E-mail: paiwansweet085@gmail.com 

 
Received 30 December 2023; Revised 6 February 2024; Accepted 10 February 2024 

 

บทคัดย่อ 

ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ปัจจุบันในประเทศไทยก้าวสู่สังคมผู้สูงอายุจึงต้องเตรียมความพร้อมในการดูแล
สุขภาพผู้สูงอายุจึงมีความจำเป็นเพื่อให้เกิดสังคมผู้สูงอายุที่เอื้อต่อการมีคุณภาพชีวิตที่ดีและถูกต้องทั้งการดูแล
ผู้สูงอายุจากครอบครัว จากชุมชน จากการมีส่วนร่วมทุกภาคส่วน จากการมีเครือข่ายแลกเปลี่ยนเรียนรู้ด้าน
สุขภาพ ด้วยหลักพรหมวิหารธรรม การมีชุมชนต้นแบบที่เหมาะกับสังคมสูงวัย ดังนั้น การพัฒนาชุมชนต้นแบบ
ตามหลักพรหมวิหารธรรมรองรับสังคมผู้สูงอายุที่ให้สอดคล้องกับบริบทและความต้องการของผู้สูงอายุและชุมชน 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา เพื่อศึกษาการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของ
ชุมชน และบูรณาการหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุ 
วิธีดำเนินการวิจัย: เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ รวมจำนวน 16 รูป/คน คัดเลือกแบบเจาะจง 
เครื่องมือในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้องและ
การสัมภาษณ์เชิงลึก  
ผลการวิจัย: พบว่า 1) การพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู ้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน 
ประกอบด้วย ด้านการให้ความรู้เกี่ยวกับสุขภาพผู้สูงอายุ โดยการให้ความรู้ในเรื่องอาหาร ลดอาหารหวาน มันเค็ม 
หรืออาหารที่ส่งผลต่อภาวะแทรกซ้อนที่เกิดขึ้นหลังจากป่วย และให้ความรู้เกี่ยวกับการเลือกอาหารให้เหมาะสม



76 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

และการดูแลสุขภาพผู้สูงอายุเบื้องต้น ด้านการจัดกิจกรรมดูแลผู้สูงอายุแบบองค์รวม โดยการสำรวจผู้สูงอายุกลุ่ม
เสี่ยงโรคเบาหวาน โรคความดันโลหิตสูง และด้านการพัฒนาเครือข่ายส่งเสริมสุขภาพดูแลผู้สูงอายุ สนับสนุนให้
เกิดการมีส่วนร่วมของผู้สูงอายุในการพึ่งพาตนเองด้านสุขภาพ  2) หลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคม
ผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน เป็นการใช้หลักธรรมที่ช่วยยึดเหนี่ยวจิตใจกับผู้สูงอายุ ประกอบด้วย 
ด้านความเมตตา รักใคร่ปรารถนาดีต่อกัน ด้านความกรุณา ช่วยให้ผู ้สูงอายุมีความรู ้สึกว่ามีคุณค่าและมี
ความสำคัญ ด้านมุทิตา พบปะพูดคุย แลกเปลี่ยนความคิดเห็น ซึ่งจะช่วยให้ผู้สูงอายุได้รู้สึกผ่อนคลาย ลดปัญหา
การเก็บตัวหรือปลีกวิเวกจากสังคมช่วยให้ผู้สูงอายุรู้สึกภาคภูมิใจและมีความเชื่อมั่นในตนเอง  และด้านอุเบกขา 
ความวางใจเป็นกลางส่งเสริมให้ผู้สูงอายุรับรู้และเข้าใจความรู้สึกของตนเอง รู้จักควบคุมอารมณ์ ผ่อนคลาย และ
ปล่อยวาง รวมทั้งสามารถปรับตัวและยอมรับสภาพที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: บูรณาการหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคม
ผู้สูงอายุ มีความเกี่ยวข้องในลักษณะของพระพุทธศาสนาเชิงบูรณาการ คือ พรหมวิหารธรรมหรือพรหมวิหาร 4 
ประกอบด้วย เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ซึ่งเป็นหนึ่งในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เป็นคำสอนที่ทำให้ผู้
ประพฤติปฏิบัติตามเป็นผู้ประเสริฐ สามารถนำมาปรับใช้ในชีวิตประจำวันเพื่ออยู่ร่วมกันของผู้สูงอายุอย่างมี
ความสุข อีกท้ังยังเป็นธรรมที่ผู้นำมาปฏิบัติสามารถนำมาสร้างความสุขได้  
สรุป: การดูแลผู้สูงอายุในปัจจุบันถือเป็นสิ่งสำคัญ เนื่องจากสังคมไทยมีสัดส่วนของผู้สูงอายุเพิ่มสูงขึ้นเรื่อย ๆ      
ซึ่งผลที่จะตามมาด้วยปัญหาสุขภาพ ปัญหาทางด้านสภาพจิตใจ เมื่อไม่มีงานทำ  อาจจะทำให้ผู้สูงอายุเกิดอาการ
ซึมเศร้า รวมถึงการเกิดโรคเรื้อรังต่าง ๆ ด้วย อย่างไรก็ตามการส่งเสริมให้ครอบครัวและชุมชนเข้ามามีส่วนร่วมใน
การดูแลผู้สูงอายุจะส่งผลให้ลดภาระการดูแลจากภาครัฐ  
คำสำคัญ: การพัฒนาชุมชน, ชุมชนต้นแบบ, หลักพรหมวิหารธรรม, สังคมผู้สูงอายุ 
 
Abstract 
Background and Objectives: Currently, Thailand is becoming to be an aged society. Therefore, 
it is necessary to prepare for the care of the senior citizens in order to create a society for the 
senior citizens that promotes a good quality of life and proper care, including care from family, 
community, and the participation of all sectors from having a network for exchanging ideas of 
healthcare with the principles of Brahmavihāra Dhamma. It requires a model community that is 
suitable for the aged society. Therefore, developing a model community based on the principles 
of Brahmavihāra Dhamma that supports the aged society is according to the context and needs 
of senior citizens and the community. The objectives of this research consist of studying the 
development of a model community to support the aged society through community participation 
mechanisms and the integration of the principles of Brahmavihāra Dhamma to support the aged 
society.  
Methodology: It is qualitative research. Key informants, a total of 16 persons, were purposively 
selected. The research tools included structured in-depth interviews. Data were collected from 
relevant documents and in-depth interviews. 
Main Results: The following results were found: 1) The development of an age-friendly community 
through community participation mechanisms included providing knowledge about the health of 
the senior citizens, such as providing information on food choices, reducing sugary, salty foods, or 
foods that might have led to complications after illness, and providing basic knowledge on 



77 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

appropriate food selection and basic health care for senior citizens. It also involved organizing 
comprehensive activities for the care of senior citizens, such as surveying senior citizens at risk of 
diabetes and high blood pressure, to developing a network to promote health care for the senior 
citizens, and supporting the active participation of senior citizens in self-care for their health; and    
2) The principles of Brahmavihāra Dhamma in supporting the aged society through community 
participation mechanisms was to use Buddhist principles to help maintain emotional connection 
with senior citizens consisted of: In terms of Mettā, it fostered mutual respect and good intentions; 
in terms of Karuṇā, it was important to help senior citizens feel valued and significant; in terms of 
Muditā, it provided opportunities for interaction, exchanged ideas, and promoted relaxation, which 
could have helped reduce social isolation and enhanced the sense of pride and self-confidence in 
senior citizens; and in terms of Upekkhā, it consisted of trust, which was a central factor in promoting 
the understanding and awareness of one's own feelings, self-control, relaxation, and acceptance of 
the realities of life. 
Involvement to Buddhadhamma: Integrating the principles of Brahmavihāra Dhamma for 
supporting the aged society is closely related to the Brahmavihāra Dhamma or the Four 
Brahmavihāras, consisting of Mettā, Karuṇā, Muditā, Upekkhā which are fundamental principles in 
Buddhism. These teachings guide individuals to behave in a virtuous manner, enabling them to 
live together happily in their daily lives, especially for the well-being of the senior citizens. 
Moreover, these principles can also be applied by leaders to create happiness for others. 
Conclusions: Taking care of the senior citizens was currently considered important due to the 
increasing proportion of senior citizens in Thai society. This led to health issues, mental health 
problems, and the occurrence of various chronic diseases when the senior citizens did not have 
work, which might have resulted in symptoms of depression. However, promoting the 
involvement of families and communities in taking care of the senior citizens would have helped 
reduce the burden of care from the government. 
Keywords: Community Development, Model Community, Brahmavihāra Dhamma, Aged Society 
 
บทนำ 
   ปัจจุบันประเทศไทยนับเป็นอีกประเทศหนึ่งที่ก้าวเข้าสู่การเป็นสังคมผู้สูงอายุหรือภาวะ “ประชากรสูงวัย” 
(Old Population) เนื่องจากการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างประชากรทีล่ดลงของภาวะเจริญพันธุ์ และคนไทยก็มีอายุ
ยืนยาวขึ้นเรื่อย ๆ การร่วมมือกันเตรียมความพร้อมของทั้งภาครัฐและเอกชนจึงเป็นเรื่องสำคัญ ควรจะร่วมมือกัน
ทั้งภาครัฐและเอกชน ซึ่งในปี พ.ศ. 2567 สัดส่วนของจำนวนผู้สูงอายุจะเพิ่มขึ้น ประเทศไทยจะมีแนวโน้มเข้าสู่
สังคมผู้สูงอายุโดยสมบูรณ์ (Aged Society) จึงมีเวลาค่อนข้างน้อยในการเตรียมความพร้อมทั้งด้านบุคลากรและ
ระบบต่าง ๆ เพื่อเสริมสร้างหลักประกันทางสังคมขั้นพ้ืนฐานสำหรับผู้สูงอายุ (Phangnarean, 2021) การที่จำนวน
ผู้สูงอายุเพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่อง เป็นผลมาจากการใส่ใจดูแลสุขภาพ และการรับโภชนาการที่ดีรวมถึงทางการแพทย์มี
การพัฒนาไปอย่างรวดเร็ว มีความทันสมัย ส่งผลให้ประชากรมีอายุที่ยืนยาวขึ้น เสียชีวิตยากข้ึน แต่การมีชีวิตที่ยืน
ยาวขึ้นก็ไม่สามารถเป็นเครื่องชี้วัดความสุขหรือคุณภาพชีวิตได้ เพราะผู้สูงอายุบางรายก็ต้องพบเจอกับอาการ
เจ็บป่วย ถูกละเลยจากสังคมและลูกหลาน ไม่มีเงินไว้ใช้จ่ายในบั้นปลายชีวิต ซึ่งปัญหาเหล่านี้ สะท้อนให้เห็นถึง
ความไม่พร้อมในการใช้ชีวิตในการเป็นผู้สูงอายุ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการที่จะเข้าสู่สังคมผู้สูงอายุ (Sritanyaratana & 



78 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

Damrikarnlerd, 2010) ผู้สูงอายุในเร็ววันนี้ก็จะยิ่งสร้างความลำบากให้กับผู้ที่ไม่มีความพร้อมในการใช้ชีวิตใน
สังคมผู้สูงอายุ ในขณะที่การคมนาคมและสิ่งอำนวยความสะดวกต่าง ๆ โดยเฉพาะจากภาครัฐก็ยังไม่ค่อยสอดรับ
กับการดูแลผู้สูงอายุเท่าที่ควร อีกทั้งความทั่วถึงในการดูแลผู้สูงอายุก็ยังไม่มีความชัดเจน ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งที่
ประชาชนโดยทั่วไปไม่สามารถท่ีจะควบคุมได้ (Wanitchakham, 2019) 
 นอกจากนี้ วิถีชีวิตที่เปลี่ยนไปได้ส่งผลกระทบต่อคุณภาพชีวิตของผู้สูงอายุอย่างมากต่างต้องเผชิญกับ
ปัญหาทั้งทางด้านสุขภาพร่างกายและปัญหาทางสังคม เช่น อาการเจ็บป่วย การเสี่ยงต่ออุบัติเหตุ บริการสาธารณะ
ที่ไม่เอื้อต่อวัยที่เปลี่ยนไป (Naiyapatana, 2010) การไม่มีงานทำ ความไม่เข้าใจและไม่เห็นคุณค่าของผู้สูงอายุ    
จนนำไปสู่การสร้างความรู้สึกเป็นภาระและไร้บทบาทในครอบครัวตลอดจนการใช้ชีวิตในสังคม สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็น
เรื่องใหม่ของสังคมไทย และยังไม่มีระบบการจัดการสังคมผู้สูงอายุอย่างเป็นรูปธรรม (Chansarn, 2020) อย่างไรก็
ตามได้มีคนจำนวนไม่น้อยเริ่มเล็งเห็นปัญหาและสถานการณ์ที่ทุกคนต่างต้องเผชิญร่วมกันในอนาคตอันใกล้  โดยมิ
อาจปฏิเสธได้กระบวนการดูแลผู้สูงอายุอย่างมีส่วนร่วม จากนโยบายระดับพื้นที่ผู้สูงอายุตำบลกระชอนเป็นอีก
พื้นที่หนึ่งเผชิญหน้ากับปัญหาสังคมผู้สูงอายุอย่างชัดเจน จากสถิติประชากรตำบลกระชอนมีจำนวนประชากร
ผู้สูงอายุคิดเป็นร้อยละ 25.96 ของประชากรทั้งหมด (Pruansuk, 2017) ในจำนวนเหล่านี้มีผู้สูงอายุที่เผชิญปัญหา
ป่วยด้วยโรคเรื้อรัง ผู้ป่วยติดเตียงที่ไม่ได้รับการดูแลที่เหมาะสม และการมีส่วนร่วมในสังคมจะช่วยเสริมคุณค่าของ
ผู้สูงอายุและมีสุขภาพที่ดีขึ้น ขณะเดียวกันการช่วยให้ผู้สูงอายุมีรายได้เพียงพอต่อการดำรงชีวิตโดยไม่ต้องพึ่งพิง
บุตรหลานด้วยการพัฒนาคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุด้วยการส่งเสริมอาชีพจนเกิดความร่วมมือและกระบวนการทำงาน
อย่างมีส่วนร่วมในหลายภาคส่วน (Zhan, 1992) ภายใต้การพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุเพื่อหา
แนวทางเตรียมความพร้อมเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุให้ดีขึ้นและขยายบทเรียนสู่พื้นที่อื่น ๆ แนวทางการ
ปฏิบัติให้เกิดการอาศัยกลไกภายในชุมชนมาขับเคลื่อนกิจกรรมการดูแลสุขภาพในองค์รวมได้อย่างไร ทั้งยังนำองค์
ความรู้ในศาสตร์ต่าง ๆ มาประยุกต์ใช้กับกิจกรรมดูแลสุขภาพผู้สูงอายุในชุมชน (Faikam, 2018) การสร้าง
ความสุขทั้งกายและใจ การจัดกิจกรรมดูแลสุขภาพผู้สูงอายุในชุมชน อาศัยกลไกหลักการมีส่วนร่วมของชุมชน
สนับสนุนการดูแลสุขภาพผู้สูงอายุได้อย่างไร อีกทั้งความสัมพันธ์เชิงระบบดูแลสุขภาพผู้สูงอายุที่เป็นต้นแบบควร
ดำเนินการอย่างไร  

ดังนั้น จากการรวบรวมปัญหาเบื้องต้น จากการทำงานร่วมกับโรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพประจำตำบล
กระชอนในการจัดทำแผนการพัฒนาสุขภาพประชาชนในตำบลกระชอน อำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา พบว่า  
พื้นที่ดังกล่าวเกิดปัญหาของผู้สูงอายุทั้งปัญหาสุขภาพกาย ด้วยโรคความดันโลหิตสูง ภาวะไขมันในเลือดสูง 
โรคหัวใจ โรคเบาหวาน รวมถึงความวิตกกังวลและความเครียด ด้วยเหตุผลดังกล่าว การรับมือกับสังคมสูงอายุ 
อย่างเต็มรูปแบบเป็นประเด็นที่ท้าทายที่ทุกภาคส่วนของสังคมจะต้องให้ความสำคัญและร่วมมือกันขับเคลื่อนไป
พร้อม ๆ กัน ทั้งในระดับนโยบายและระดับปฏิบัติการ รวมไปจนถึงการเตรียมความพร้อมในระดับบุคคล และการ
เตรียมความพร้อมเชิงระบบเพื่อรองรับสังคมสูงอายุ จากประเด็นปัญหาบุคคลในครอบครัวและสังคมซึ่งต้องดูแล
เอาใจใส่ผู้สูงอายุจึงต้องนำหลักธรรมมายึดเหนี่ยวจิตใจ เพราะสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต อันได้แก่ 
หลักพรหมวิหารธรรม ซึ่งเป็นหลักธรรมที่สามารถจะทำให้ผู้สูงอายุ ผู้ดูแลผู้สูงอายุ และสังคมรอบข้างสามารถอยู่
ร่วมกันได้อย่างมีความสุข ปรารถนาดีต่อกัน จะช่วยให้ผู้สูงอายุมีความรู้สึกว่ามีคุณค่าและมีความสำคัญในตนเอง  
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือศึกษาการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน และบูรณาการ
หลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน 
 
 
 



79 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพภาคสนาม (Qualitative Field Research) ในรูปแบบการสัมภาษณ์
เชิงลึก (In-depth interview) ประกอบการศึกษาแนวคิดวิเคราะห์จากทฤษฎีในเชิงเอกสาร  
  ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
  ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ประกอบด้วย พระสงฆ์นักวิชาการ ในจังหวัดนครราชสีมา จำนวน 2 รูป ตัวแทน
เจ้าหน้าที่โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพประจำตำบลกระชอน อำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา จำนวน 2 ท่าน 
อาสาสมัครสาธารณสุขประจำหมู่บ้าน จำนวน 2 ท่าน อาสาสมัครสาธารณสุขประจำวัด จำนวน 2  รูป ผู้สูงอายุ 
ชุมชนตำบลกระชอน อำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา จำนวน 4 ท่าน เลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง จากกลุ่ม
อายุเป็นหลัก แบ่งเป็น 2 กลุ่ม คือ อายุระหว่าง 60-74 ปี และอายุ 75 ปีขึ้นไป และเลือกจากอาชีพ คือ ผู้สูงอายุที่
ไม่ได้ประกอบอาชีพ ผู้สูงอายุที่ทำการเกษตร ผู้สูงอายุที่เป็นข้าราชการบำนาญ ผู้ดูแลผู้สูงอายุ จำนวน 4 ท่าน 
เลือกแบบเจาะจงจากครอบครัวที่มีผู้สูงอายุ 60-74 ปี และอายุ 75 ปีขึ้นไป แบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม คือ ครอบครัวที่
ผู้สูงอายุมีบทบาทร่วมกิจกรรมของชุมชน และครอบครัวที่ผู้สูงอายุที่มีปัญหาสุขภาพที่ต้องได้รับการดูแลอย่าง
ใกล้ชิด รวมเป็นจำนวน 16 รูป/คน  
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth interview) โดยเป็นแบบสัมภาษณ์
เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง ซึ่งเป็นลักษณะคำถามแบบปลายเปิด (Open-Ended) ที่ผู้วิจัยสร้างขึ้นจากการทบทวน
วรรณกรรม เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพื่อสัมภาษณ์เชิงลึกเกี่ยวกับการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคม
ผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน รวมถึงการบูรณาการหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุ
โดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน โดยมีขั้นตอนในการสร้างเครื่องมือ ดังนี้ 
    1. การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดย
กลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน รวมถึงศึกษาหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุจากเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
   2. นำข้อสรุปที่ได้จากการวิเคราะห์มาสังเคราะห์ แนวคิดต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย เพื่อใช้
เป็นกรอบในการสร้างแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง  
   3. สร้างแบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง (Structured interview) พร้อมทั ้งทดสอบความ
เที ่ยงตรงเชิงเนื ้อหา (Content Validity) ด้วยวิธ ีการหาค่าสัมประสิทธิ ์ความสอดคล้อง ( Index of Item-
Objective Congruence: IOC) (Cronbach, 2019) การตรวจสอบค่าความเที่ยงตรงด้านเนื้อหาสามารถกระทำ
โดยนำแบบสัมภาษณ์ให้ผู ้เชี ่ยวชาญพิจารณาว่า แบบสัมภาษณ์แต่ละข้อมีความสอดคล้องกับวัตถุประสงค์เชิง
พฤติกรรมหรือไม่อย่างไร ถ้ามีความสอดคล้องผู้เชี ่ยวชาญจะให้ค่าเป็น “+1” แต่ถ้าผู้เชี ่ยวชาญเห็นว่าแบบ
สัมภาษณ์ข้อนั้นไม่มีความสอดคล้องกับวัตถุประสงค์จะให้ค่าเป็น “-1” และในกรณีที่ผู้เชี่ยวชาญ ไม่แน่ใจว่าแบบ
สัมภาษณ์ข้อนั้นมีความสอดคล้องกับวัตถุประสงค์หรือไม่ก็จะให้ค่าเป็น “0”  
   4. นำแบบสัมภาษณ์ที่ได้สร้างขึ้นและปรับปรุงสมบูรณ์ นำไปใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลกับผู้ให้
ข้อมูลสำคัญท่ีเลือกไว้  
  การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพ (Qualitative Data) ดังนี้ 
    1. ศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้อง (Documentary Analysis) เป็นการศึกษาข้อมูลและองค์ความรู้ต่าง ๆ 
ที่เก่ียวกับการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน รวมถึงศึกษาหลักพรหม
วิหารธรรม ในการรองรับสังคมผู้สูงอายุ 



80 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

    2. การสัมภาษณ์เก็บข้อมูลเชิงลึกความคิดเห็นของพระสงฆ์นักวิชาการ ในจังหวัดนครราชสีมา 
ตัวแทนเจ้าหน้าที่โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพประจำตำบลกระชอน อำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา อาสาสมัคร
สาธารณสุขประจำหมู่บ้าน อาสาสมัครสาธารณสุขประจำวัด ผู้สูงอายุ ชุมชนตำบลกระชอน อำ เภอพิมาย จังหวัด
นครราชสีมา ผู้ดูแลผู้สูงอายุ รวมเป็นจำนวน 16 รูป/คน  
  โดยมีขั้นตอนโดยรวม ดังนี้ 
    ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของ
ชุมชน 
    ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาหลักการ แนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับ
สังคมผู้สูงอายุ 
    ขั้นตอนที่ 3 ลงพื้นที่เพื่อทำการสัมภาษณ์โดยทำการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth interview) 
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) จำนวน 16 รูป/คน รวบรวมเอกสาร และข้อมูลการสัมภาษณ์ภายใต้หลัก
พรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุ  
  การวิเคราะห์ข้อมูล 
  การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้  
    1. การวิเคราะห์ สังเคราะห์ เอกสาร หลักการ แนวคิด และทฤษฎีหรืองานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับ   
การพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน รวมถึงศึกษาหลักพรหมวิหาร
ธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุ   

  2. การวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth interview) ผู้วิจัยนำข้อมูลจากการ
สัมภาษณ์มาจำแนกและจัดกลุ่มประเด็นข้อมูลในแต่ละด้าน  
    3. เรียบเรียงข้อมูลเชิงเนื้อหาเพื่อให้ได้ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ในการวิจัย และนำเสนอข้อมูล    
เชิงพรรณนาประกอบการบรรยาย 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. การพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน พบว่า การดูแล
ผู้สูงอายุในปัจจุบัน การดูแลที่ดีที่สุด คือ การดูแลตนเองและการดูแลผู้สูงอายุจากครอบครัวเพ่ือให้เกิดผลดีต่อชีวิต 
ถัดจากสถาบันครอบครัวที่จะช่วยดูแลผู้สูงอายุในครอบครัวของตนเองแล้ว ชุมชนที่ผู ้สูงอายุสังกัดอยู่ก็ควรมี
กิจกรรมดูแลผู้สูงอายุตามความถนัดหรือสนใจเข้าร่วมของผู้สูงอายุ เช่น โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพ ชมรมหรือ
กลุ่มผู้สูงอายุ วัดหรือองค์กรทางศาสนา กลุ่มจิตอาสาต่าง ๆ โดยเฉพาะกลุ่มอาสาสมัครสาธารณสุข (อสม.) ซึ่งกลุ่ม
หรือชมรมที่มีอยู่ในชุมชนดังกล่าวนี้ ส่วนใหญ่เน้นการส่งเสริมและสนับสนุน ให้เกิดการรวมกลุ่มทางสังคมและ     
จัดสวัสดิการเพื่อช่วยเหลือและดูแลผู้สูงอายุในชุมชน ทุกกลุ่มแตกต่างกันไปตามศักยภาพของแต่ละกลุ่ม ดังนี้       
1) ด้านการให้ความรู ้ การให้ความรู ้เกี ่ยวกับสุขภาพผู ้สูงอายุในพื ้นที ่ตำบลกระชอน อำเภอพิมาย จังหวัด
นครราชสีมา โดยผู้ให้ความรู้กับผู้สูงอายุใช้หลักเมตตามีโรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพและมีชมรมผู้สูงอายุระดับ
ตำบลที่มีความเข้มแข็ง มีการดูแลผู้สูงอายุด้วยการให้ความรู้ในการดูแลสุขภาพด้วยการร่วมกันระหว่างเจ้าหนา้ที่
สาธารณสุข ร่วมกับอาสาสมัครสาธารณสุขประจำหมู่บ้าน (อสม.) จะดำเนินการสำรวจสอบถามซักประวัติผู้สูงอายุ
ในพ้ืนที่เกี่ยวกับอาการป่วย ในพื้นที่ส่วนใหญ่จะพบอาการป่วยของผู้สูงอายุจากโรคเบาหวาน ความดันโลหิตสูง    
นำข้อมูลมาวิเคราะห์เพื่อจัดกิจกรรมในการรักษาโดยเน้นให้ความรู้เกี ่ยวกับการดูแลสุขภาวะองค์รวม  รวมถึง     
โรคเรื ้อรังของผู ้ส ูงอายุ โดยการให้ความรู ้ในเรื ่องอาหาร ลดอาหารหวานมันเค็ม หรืออาหารที ่ส ่งผลต่อ
ภาวะแทรกซ้อนที่เกิดขึ้นหลังจากป่วย และให้ความรู้เกี่ยวกับการเลือกอาหารให้เหมาะสม ลดการบริโภคในกลุ่ม
ของแป้ง น้ำตาล และไขมันลง รวมถึงอาหารประเภทของผัด ของทอดที่ใช้น้ำมัน เพื่อลดการสะสมเนื่องจากไม่ถูก



81 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

ดึงนำไปใช้ ให้เน้นอาหารจำพวกโปรตีนจากเนื้อปลามากขึ้น ควรหลีกเลี่ยงอาหารที่มีรสหวานจัด หรือเค็มจัด 
เพราะเสี่ยงต่อการเกิดโรคแทรกซ้อน และควรพยายามให้ผู้สูงอายุดื่มน้ำอย่างน้อย 6 - 8 แก้วต่อวัน เพื่อลดภาวะ
ท้องผูก และช่วยให้ระบบทางเดินอาหารและลำไส้ทำงานได้ดีขึ้น การให้ความรู้ในการควบคุมน้ำหนักตัวผู้สูงอายุ
ไม่ให้อ้วน เพื่อช่วยให้ผู ้สูงอายุสามารถเคลื่อนไหวได้คล่องตัว ลดปัญหาการพลัดตกหกล้ม ลดความเสี่ยงต่อ
ภาวะแทรกซ้อนของโรคหัวใจ โรคหลอดเลือดหัวใจ เบาหวาน ความดัน ได้อีกด้วย การให้ความรู้  เรื่อง กิจกรรม
สร้างสรรค์สำหรับผู้สูงอายุ พาไปวัด หรือเข้าชมรมทำกิจกรรมต่าง ๆ เพ่ือลดโอกาสเสี่ยงต่อโรคซึมเศร้าในผู้สูงอายุ 
การให้ความรู้เรื่องการหลีกเลี่ยงการใช้ยาที่ไม่เหมาะสม เนื่องจากผู้สูงอายุบางท่านอาจมีความรู้ความเข้าใจที่ผิด 
บางรายอาจซื้อยารับประทานเอง รวมถึงรับประทานยาเกินขนาด จากภาวะหลงลืม การรับประทานยาเก่าที่ขาด
ประสิทธิภาพ หรืออาจก่อผลข้างเคียง เป็นต้น 2) ด้านการจัดกิจกรรม การจัดกิจกรรมดูแลผู้สูงอายุแบบองค์รวม 
โดยการสำรวจผู้สูงอายุกลุ่มเสี่ยงโรคเบาหวาน โรคความดันโลหิตสูง โดยจัดตรวจสุขภาพผู้สูงอายุทุกปี ปีละ 1 ครั้ง 
ใช้งบประมาณกองทุนหลักประกันสุขภาพตำบล การจัดกิจกรรมรักษา แบ่งเป็นการรักษาแบบปรับพฤติกรรม
ผู้สูงอายุกลุ่มเสี่ยง ไม่ใช้ยารักษา กิจกรรมผู้สูงอายุให้ลดอาหารที่เสี่ยงต่อการทำให้ระดับน้ำตาลในเลือดสูงหรือ
อาหารที่มีผลต่อการกำเริบรุนแรงของโรคเบาหวานหรือโรคความดันโลหิตสูง การจัดกิจกรรมตรวจเยี่ยมผู้สูงอายุ 
ร ่วมกับอาสาสมัครสาธารณสุขประจำหมู ่บ ้าน (อสม.) เพื ่อจ ัดกิจกรรมและติดตามอาการของผู ้ส ูง อายุ               
ป่วยโรคเบาหวาน โรคความดันโลหิตสูง รวมถึงอาการป่วยอื่น ๆ เพื่อทำการดูแลรักษารวมทั้งจัดกิจกรรมร่วมกับ
ชุมชนในการดูแลผู้สูงอายุ 3) ด้านการพัฒนาเครือข่าย การพัฒนาเครือข่ายส่งเสริมสุขภาพดูแลผู้สูงอายุ เครือข่าย
โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพประจำตำบลกระชอน ทำการตรวจสุขภาพตรวจร่างกายทั่วไป และการซักประวัติ เช่น 
การชั่งน้ำหนัก วัดส่วนสูง การตรวจความดันโลหิต ตรวจอัตราการเต้นของหัวใจ และการซักประวัติผู้สูงอายุ ว่าเคย
เป็นโรค และอุบัติเหตุ เพ่ือแพทย์ประเมิน ความเสื่อมของร่างกายในแต่ล่ะส่วน ว่าส่วนไหนมีความเสี่ยงในการเกิดโรค 
เครือข่ายอาสาสมัครสาธารณสุขประจำหมู่บ้าน (อสม.) ทำหน้าที่ แก้ข่าวร้าย กระจายข่าวดี ชี้บริการ ประสานงาน
สาธารณสุข บำบัดทุกข์ประชาชน ดำรงตนเป็นแบบอย่างที่ดี ดำเนินกิจกรรมการพัฒนาด้านสุขภาพผู้สูงอายุ       
ลดปัจจัยเสี่ยงต่อการเกิดโรคต่าง ๆ เป็นสื่อกลางในการสื่อสาร เป็นช่องทางในการประสานงานกับทุกภาคส่วน      
ที่เกี่ยวข้อง ร่วมแรงร่วมใจกันส่งเสริม และสนับสนุนให้เกิดการมีส่วนร่วมของผู้สูงอายุในการพึ่งพาตนเองด้าน
สุขภาพ จากข้อมูลการพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน ตำบลกระชอน
มีต้นทุนทางสังคมในการดำเนินงานเพื่อคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุ ได้แก่ การมีองค์กร การมีส่วนร่วมของภาคส่วน ต่าง ๆ 
ในพ้ืนที่ในการทำงาน โดยเฉพาะการมีชมรมผู้สูงอายุที่เข้มแข็ง สอดคล้องกับงานวิจัยของ Kongkaeo (2016) ที่ได้
ศึกษาเรื่อง ลักษณะชีวสังคมที่มีผลต่อการรับรู้ภาวะสุขภาพ และพฤติกรรมการดูแลสุขภาพของผู้สูงอายุในชมรม
ผู้สูงอายุ โรงพยาบาลพระมงกุฎเกล้า กรุงเทพมหานคร ผลการวิจัยพบว่า ผู้สูงอายุในชมรมผู้สูงอายุ โรงพยาบาล
พระมงกุฎเกล้า กรุงเทพมหานคร มีพฤติกรรมการดูแลสุขภาพโดยรวม พฤติกรรมด้านโภชนาการและ              
การรับประทานอาหาร พฤติกรรมด้านการออกกำลังกาย พฤติกรรมด้านการพักผ่อนนอนหลับ พฤติกรรม         
การป้องกันอุบัติเหตุ และพฤติกรรมการหลีกเลี่ยงเสพสารที่เป็นโทษ อยู่ในระดับดี และมีการรับรู้ภาวะสุขภาพอยู่
ในระดับค่อนข้างดี (Kongkaeo, 2016) และยังสอดคล้องกับ Srisupak (2016) ที่ได้ศึกษาเรื่อง รูปแบบการดูแล
สุขภาพผู้สูงอายุกลุ่มติดบ้านในเขตเทศบาลเมืองมหาสารคาม ผลการวิจัยพบว่า ผู้สูงอายุมีส่วนร่วมในการเสนอ
กิจกรรม แสดงความคิดเห็น และตัดสินใจเลือกกิจกรรม ได้แก่ กิจกรรมตรวจสุขภาพในชุมชน กิจกรรมอบรม
ความรู้ กิจกรรมทางศาสนา และได้คู่มือการดูแลสุขภาพ ผู้สูงอายุไม่เกิดภาวะแทรกซ้อน ค่าดัชนีมวลกายอยู่ใน
ระดับกลุ่มอ้วน 1 ซึ่งออกกำลังกาย ทำงานอดิเรก เข้าร่วมกิจกรรมทางสังคมมากขึ้น และผู้สูงอายุเกิดการเรียนรู้    
ในการดูแลสุขภาพตนเองที่ดีขึ้น รูปแบบการดูแลสุขภาพผู้สูงอายุกลุ่มติดบ้าน 4 ส่วน คือ ผู้สูงอายุต้องปฏิบัติ     
ตามนาฬิกาสุขภาพในคู่มือและเข้าร่วมกิจกรรม มีผู้ดูแลต้องช่วยเหลือและให้กำลังใจ ซึ่งภาคีเครือข่ายชุมชน
สนับสนุนและประสานงานในการดำเนินกิจกรรม โดยศูนย์สุขภาพชุมชนให้บริการสุขภาพอย่างต่อเนื่อง  ร่วมกับ



82 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นทำหน้าที่สนับสนุนงบประมาณ ซึ่งสามารถนำรูปแบบไปปฏิบัติเพ่ือเป็นแนวทางในการ
ดำเนินงานดูแลสุขภาพผู้สูงอายุกลุ่มติดบ้านต่อไป (Srisupak, 2016) ดัง Figure 1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Figure 1 Development of Model Communities 
 
   2. บูรณาการหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน  พบว่า
หลักพรหมวิหารธรรมเป็นหลักธรรมที่ช่วยยึดเหนี่ยวจิตใจ ช่วยให้เกิดความสงบ รู้จัก เข้าใจความเป็นไปอย่างมีสติ
มากขึ้น ช่วยให้ผู้สูงอายุสามารถดำรงชีวิตได้อย่างมีความสุขอย่างแท้จริง ประกอบด้วย การรองรับสังคมผู้สูงอายุ
เริ ่มต้นจากครอบครัว และกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชนซึ่งเป็นเพียงผู้สนับสนุนให้ผู ้สูงอายุได้มีสภาพชีวิต          
ที่เหมาะสมเพื่อให้สามารถพัฒนาชีวิตตนเองให้บริบูรณ์ ผู ้สูงอายุต้องรู้จักการกินการอยู่ที ่ถูกต้องเหมาะสม         
กับวัยของตน หมั่นดูแลสุขภาพจิตของตนเองไม่ให้เกิดความเครียดหรือวิตกกังวลจนเกินไป เจริญพรหมวิหาร 4 คือ 
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ตลอดจนการหมั่นบำเพ็ญบุญเพ่ือเป็นที่พ่ึงที่แท้จริงสำหรับ ดังนี้ 1) เมตตา ความรักใคร่ 
ปรารถนาดีเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตเพื่อพัฒนาศีล สมาธิและปัญญา ส่งผลให้ผู้สูงอายุมีชีวิตที่ยืนยาวมากข้ึน
และมีคุณภาพชีวิตที่ดี หมั่นพูดคุย ใกล้ชิด ให้ความรัก ความอบอุ่น สร้างเสียงหัวเราะ รวมถึงหาเวลาว่างทำ
กิจกรรมร่วมกันในครอบครัว เช่น รับประทานอาหาร ทำบุญ ท่องเที่ยว ซึ่งจะช่วยให้ผู้สูงอายุรู้สึกอุ่นใจ รู้สึกว่า
ตนเองยังมีคุณค่าและมีความสำคัญ รวมถึงเป็นบุคคลที่มีคุณค่าต่อตนเองและผู้อื่น ซึ่งผู้สูงอายุและชุมชนอยู่ร่วมกัน
ด้วยการให้คำปรึกษาในยามที่มีความทุกข์ เพราะความเดือดร้อนในการใช้ชีวิตนั้นต้องมีปัญหาทุกคน การจะอยู่
ด้วยกันได้ต้องใช้ความเมตตาต่อกัน ใช้เมตตาไม่เบียดเบียนสิ่งที่มีชีวิตที่อยู่ร่วมกัน การดูแลผู้สูงอายุผ่านกิจกรรม
การดูแลที่กระทำอย่างเอาใจใส่ โดยการแสดงความรักและความห่วงใยของผู ้ดูแล และสมาชิกในครอบครัว        
คอยช่วยเหลือซึ่งกันและกัน นอกจากนี้ สัมพันธภาพที่ดียังปรากฏให้เห็นว่าผู้ดูแลใส่ใจในรายละเอียดเล็ก ๆ น้อย ๆ 
ที่ผู ้สูงอายุชอบ ไม่ชอบอะไร และรับฟังความคิดเห็นของกันและกันเนื่องจากผู้ดูแลทำสิ่งที่ผู ้สูงอายุต้องการ         
จึงเท่ากับการมุ่งมั่นที่จะตอบสนองต่อความต้องการของผู้สูงอายุ  การดูแลผู้สูงอายุโดยการมีส่วนร่วมของชุมชน   
หากตั้งอยู่บนพื้นฐานของความรักความเมตตาย่อมส่งผลให้ผู้สูงอายุมีคุณภาพชีวิตที่ดี นอกจากนี้ ชุมชนยังมีความ

Development 
of Model 

Community

Educating

Organizing 
Activities

Network 
Development



83 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

ปรารถนาดีให้กับผู้สูงอายุ ความเห็นใจ ความห่วงใย และมีไมตรีมอบให้ เพราะการมีความรักอย่างไม่มีเงื่อนไขเป็น
รากฐานก่อให้เกิดความปรองดองและความผูกพันอย่างแน่นแฟ้นระหว่างผู้สูงอายุกับสมาชิกในครอบครัว  รวมถึง
ชุมชน ผู้สูงอายุจะได้รับความช่วยเหลือจากสมาชิกในครอบครัว และชุมชนในการทำภารกิจต่าง ๆ ตามอัตภาพ
และตามบทบาทหน้าที่ทางสังคมของตน เพ่ือสนับสนุนให้สมาชิกในครอบครัวได้ประโยชน์ และมีความสุข ความสบาย 
2) กรุณา การคิดช่วยให้ผู้สูงอายุพ้นทุกข์ ใส่ใจในอันจะปลดเปลื้องบำบัดความทุกข์ยากเดือดร้อน หากผู้สูงอายุ   
ต้องประสบกับความเดือดร้อนหรือโรคภัยไข้เจ็บ ทางครอบครัวและชุมชนจะเข้าไปช่วยเหลือให้ผู้สูงอายุได้พ้นจาก
ความทุกข์ ซึ่งผู้สูงอายุมักจะประสบกับโรคที่สำคัญ ๆ หมั่นพูดคุย ใกล้ชิด ให้ความรัก ความอบอุ่น สร้างเสียง
หัวเราะ รวมถึงหาเวลาว่างทำกิจกรรมร่วมกันในครอบครัว เช่น รับประทานอาหาร ทำบุญ ท่องเที่ยว ซึ่งจะช่วยให้
ผู้สูงอายุรู้สึกอุ่นใจ รู้สึกว่าตนเองยังมีคุณค่าและมีความสำคัญ ระมัดระวังคำพูดและท่าทางที่แสดงออกต่อผู้สูงอายุ 
ไม่แสดงความรำคาญ ไม่ต่อว่าด้วยถ้อยคำรุนแรง หรือจับผิดเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ แม้ผู้สูงอายุจะดื้อหรือ เอาแต่ใจ    
ซึ่งทุกคนในชุมชนจะร่วมกันดูแลในเบื้องต้น 3) มุทิตา ความยินดีในเมื่อผู้อื่นอยู่ดีมีสุข มีจิตใจที่ผ่องใส ประกอบด้วย
อาการแช่มชื่นเบิกบานอยู่เสมอ ต่อสัตว์ทั้งหลายทั้งผู้ดำรงในปกติสุข พลอยยินดี ด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญยิ่งขึ้นไป 
ให้เกียรติ ระมัดระวังคำพูดและท่าทางที่แสดงออกต่อผู้สูงอายุ ไม่แสดงความรำคาญ ไม่ต่อว่าด้วยถ้อยคำรุนแรง 
หรือจับผิดเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ แม้ผู้สูงอายุจะดื้อหรือเอาแต่ใจ สังเกตปัญหาและรับฟังความต้องการของผู้สูงอายุ 
หมั่นสอบถามสารทุกข์สุขดิบเสมอ แสดงความเห็นใจ เข้าใจ รับฟัง และให้ผู้สูงอายุได้ระบายความรู้สึก ร่วมกันหา
แนวทางในการปรับตัวกับปัญหาส่งเสริมให้ผู้สูงอายุรวมกลุ่มกับเพื่อน  ๆ หรือกลุ่มวัยอื่น ๆ เพื่อพบปะพูดคุย 
แลกเปลี่ยนความคิดเห็น ซึ่งจะช่วยให้ผู้สูงอายุได้รู้สึกผ่อนคลาย ลดปัญหาการเก็บตัวหรือปลีกวิเวกจากสั งคม   
ช่วยให้ผู ้สูงอายุรู ้สึกภาคภูมิใจและมีความเชื่อมั่นในตนเอง โดยอาจปล่อยผู้สูงอายุพยายามช่วยเหลือตนเอง         
ในเรื่องง่าย ๆ เช่น กิจวัตรประจำวัน หรืองานบ้านเล็ก ๆ น้อย ๆ ที่ไม่เกินกำลังและไม่เป็นอันตราย  4) อุเบกขา 
ความวางใจเป็นกลาง อันจะให้ดำรงอยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็น ด้วยปัญญา คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง 
ไม่เอนเอียงด้วยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว์ทั้งหลายกระทำแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว  สมควรแก่เหตุ
อันตนประกอบ พร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้งรู้จักวางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่ควรทำ 
เพราะเขารับผิดชอบตนได้ดีแล้ว เขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผลอันสมกับ ความรับผิดชอบของตน 
ส่งเสริมการเข้าร่วมกิจกรรมนันทนาการเพื่อส่งเสริมความรู้สึกสนุกสนาน ด้วยการทำกิจกรรมที่ก่อให้เกิดอารมณ์
เป็นสุข จิตใจสดชื่นแจ่มใส กระปรี้กระเปร่า อาทิ การเล่นกีฬา ดนตรี ศิลปะ หรืองานอดิเรกที่ชอบ เช่น  เปตอง     
รำวง เต้นแอโรบิค เป็นต้น ซึ่งจะช่วยผ่อนคลายและลดความเครียดได้เป็นอย่างดี ส่งเสริมให้ผู้สูงอายุรับรู้และเข้าใจ
ความรู้สึกของตนเอง รู้จักควบคุมอารมณ์ ผ่อนคลาย และปล่อยวาง รวมทั้งสามารถปรับตัวและยอมรับสภาพที่
เกิดขึ้นตามความเป็นจริง รวมถึงเรื่องความตาย ผ่านการควบคุมลมหายใจ  ฝึกคิดอย่างยืดหยุ่นและคิดแง่บวก 
สอดคล้องกับงานวิจัยของ Phramaha Suphan Subhaddo (2021) ที่ได้ศึกษาเรื่อง หลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริม
สุขภาพจิตผู้สูงอายุ ตำบลห้วยราชา อำเภอห้วยราช จังหวัดบุรีรัมย์ ผลการวิจัยพบว่า หลักพุทธธรรมส่งเสริม
สุขภาพจิตของผู้สูงอายุ คือ พรหมวิหาร 4 เป็นธรรมประจำใจของพรหม หรือธรรมเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ       
เป็นธรรมที่ใช้ในการยึดเหนี่ยวจิตใจและเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุแนวทางการส่งเสริมสุขภาพจิต
ผู้สูงอายุ ตามหลักพรหมวิหาร 4 ผู้สูงอายุใช้ความเมตตาหรือความกรุณาต่อกัน มุ่งหน้าทำความดี และไม่เบียดเบียนกัน
ทางกายใจและทางวาจา และเลื ่อมใสศรัทธาในศาสนา และสอดคล้องกับงานวิจัยของ Sarana & Pasunon 
(2017) ที่ได้ศึกษาเรื่อง หลักธรรมกับการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุ กรณีศึกษา แหล่งชุมชน ณ บริเวณวัดศรีเมือง 
จังหวัดจันทบุรี ผลการวิจัยพบว่า ผู้สูงอายุเลือกปฏิบัติตนตามแนวทางของพรหมวิหาร 4 มากที่สุด ซึ่งเป็น
หลักธรรมประจำใจเพื่อให้ชีวิตตนเอง ครอบครัวและคนรอบข้าง เกิดความร่มเย็นเป็นสุข ในการดำเนินชีวิตของ
ผู้สูงอายุนั้น ครอบครัวถือเป็นสิ่งสำคัญที่ทำให้ผู้สูงอายุไม่รู้สึกโดดเดี่ยว รวมถึงตัวของผู้สูงอายุเองเมื่อได้เข้าใจถึง
หลักธรรมแล้ว ทำให้ผู้สูงอายุนั้นสามารถวางจิตใจให้เป็นกลาง มีความเมตตาและเข้าใจบุคคลรอบข้างอยู่ในระดับมาก 



84 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

การนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวันของผู้สูงอายุ  ผู้สูงอายุมีการดำเนินชีวิตที่สามารถอยู่
ร่วมกับคนในครอบครัวและบุคคลอ่ืนในสังคมได้อย่างราบรื่น โดยการยึดหลักธรรมร่วมกับการปฏิบัติกิจตามศาสนา
ทำให้จิตใจของผู้สูงอายุสงบขึ้นจัดอยู่ในระดับมากท่ีสุด และหลักธรรมที่ผู้สูงอายุนำมาปฏิบัติสามารถทำให้ผู้สูงอายุ
พบหนทางแห่งความสุขอยู่ในระดับมาก ซึ่งการเลือกปฏิบัติตนตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนานั้นส่งผลให้
ผู้สูงอายุรู้สึกปล่อยวางมากขึ้น จากผลการศึกษาพบว่า ความกังวล ว้าวุ่นใจ ความรู้สึกว่าการดำเนินชีวิตของตนยัง
มีความทุกข์อยู่ และความเบื่อหน่ายท้อแท้กับการดำเนินชีวิตประจำวัน ที่คาดว่าอาจเกิดกับผู้สูงอายุที่อยู่ในระดับ
มากได้กลายเป็นอยู่ในระดับน้อย ซึ่งแสดงให้เห็นว่า หลังจากท่ีนำหลักธรมมาปฏิบัติร่วมกับการดำเนินชีวิตสามารถ
ทำให้ผู้สูงอายุพ้นจากความทุกข์ได้ และมีการดำเนินชีวิตที่ดีข้ึน รวมไปถึงการดำเนินชีวิตอย่างมีสติ ดัง Figure 2 

 

Figure 2 Brahmavihāra Dhamma Principles in Supporting the Aged Society 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
    จากผลการวิจัยและการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยได้องค์ความรู้ใหม่เก่ียวกับการพัฒนาชุมชนต้นแบบตามหลัก
พรหมวิหารธรรมรองรับสังคมผู้สูงอายุ ซึ่งองค์ความรู้ใหม่ท่ีได้จากการวิจัย ได้แก่ การนำหลักพรหมวิหาร 4 รองรับ
สังคมผู้สูงอายุ ด้วยเมตตา ผู้สูงอายุ มีความปรารถนาดี การมองกันในแง่ดี เห็นใจความห่วงใยซึ่งกันและกัน กรุณา 
ผู้สูงอายุพยายามช่วยเหลือสมาชิกในครอบครัวให้ผ่านพ้นความทุกข์ยากเดือดร้อน มุทิตา ผู้สูงอายุประคับประคอง
จิตใจให้เบิกบาน มีใจพลอยยินดีกับความสำเร็จต่าง ๆ อุเบกขา ผู้สูงอายุควรพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริ ง
และปราศจากอคติและปฏิบัติอย่างเที่ยงธรรม ซึ่งหลักธรรมดังกล่าวเป็นหลักธรรมที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ ช่วยให้เกิดความ
สงบ รู้จักและเข้าใจความเป็นไปอย่างมีสติมากขึ้น ช่วยให้ผู้สูงอายุสามารถดำรงชีวิตอย่างมีความสุขได้อย่างแท้จริง     
ดัง Figure 3 
 
 

 

Brahmavihāra 
Dhamma 

Mettā

Karuṇā

Muditā

Upekkhā



85 

 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

Figure 3 Brahmavihāras Four that Support the Aged Society 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
   กล่าวโดยสรุปว่า 1) การพัฒนาชุมชนต้นแบบรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไกการมีส่วนร่วมของชุมชน     
โดยภาพรวม พบว่า การให้ความรู้เกี ่ยวกับการดูแลสุขภาพผู้สูงอายุเป็นสิ่งที่สำคัญ การให้ความรู้เรื ่องอาหาร       
การให้ความรู้เรื่องภาวะแทรกซ้อนที่เกิดจากการรับประทานอาหาร รวมถึงการดูแลสุขภาวะองค์รวม รวมถึงโรค
เรื้อรังของผู้สูงอายุ การให้ความรู้ในการควบคุมน้ำหนักตัวผู้สูงอายุไม่ให้อ้วน เพื่อช่วยให้ผู ้สูงอายุสามารถ
เคลื่อนไหวได้คล่องตัว การจัดกิจกรรมตรวจเยี่ยมผู้สูงอายุอย่างสม่ำเสมอร่วมกับภาคีเครือข่ายจะเป็นการช่วยให้
ผู้สูงอายุเกิดกำลังใจในการดำเนินชีวิต 2) บูรณาการหลักพรหมวิหารธรรมในการรองรับสังคมผู้สูงอายุโดยกลไก
การมีส่วนร่วมของชุมชน พบว่า หลักพรหมวิหาร 4 เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา เป็นหลักธรรมที่ช่วยยึดเหนี่ยว
จิตใจ ช่วยให้เกิดความสงบ รู้จัก เข้าใจความเป็นไปอย่างมีสติมากขึ้น ช่วยให้ผู้สูงอายุสามารถดำรงชีวิตได้อย่างมี
ความสุขอย่างแท้จริง ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย หน่วยงานภาครัฐส่งเสริมให้ผู ้สูงอายุใช้ชีวิตบั้นปลายอย่างมี
ความสุข และมีความหวัง ได้รับการยอมรับ เคารพและเห็นคุณค่าจากครอบครัว การดูแลเอาใจใส่จากลูกหลาน 
ได้รับความสะดวก รวดเร็วในการรักษาพยาบาล รวมทั้งมีสวัสดิการในการตรวจสุขภาพประจำปี ข้อเสนอแนะใน
การนำไปใช้ประโยชน์ สำนักงานสาธารณสุขและโรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพประจำตำบลกระชอนนำองค์ความรู้
ไปพัฒนาทักษะในการดูแลส่งเสริมสุขภาพของผู้สูงอายุโดยการให้ความรู้แก่ผู้สูงอายุบุคคลในครอบครัวและชุมชน 
ตลอดจนการดูแลส่งเสริมสุขภาพของผู้สูงอายุ ร่วมกับเครือข่ายและการมีส่วนร่วมของชุมชนสร้างความเข้าใจและ
สามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรมผู้สูงอายุได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม จัดตั้งชมรมผู้ดูแลผู้สูงอายุในพื้นที่และ
สนับสนุนกิจกรรมการดูแลสุขภาพผู้สูงอายุในชุมชน ข้อเสนอแนะในงานวิจัยต่อไป 1) การสร้างและพัฒนารูปแบบ



86 

 
 

Vol.9 No.1 January-March 2024 pp.75-86 

 

การดูแลผู้สูงอายุตามหลักภาวนา 4 2) เปรียบเทียบการประเมินผลก่อนและหลังการพัฒนารูปแบบการดูแล
สุขภาพของผู้สูงอาย ุ
 
References 
Chansarn, S. (2020). Active Ageing of Elderly People and Its Determinants: Empirical Evidence from 

Thailand. Asia-Pacific Social Science Review, 12(1), 1-18. 
Cronbach, L. J. (2019). Essentials of Psychological Testing (5th ed.). Harper: Collins Publishers. 
Faikam, K. (2018). Quality of Life Development of the Elderly in Thailand. Journal of Bangkokthonburi 

University, 7(2), 19-26. 
Kongkaeo, W.  (2016) .  Biosocial Factors Effecting Health Perception and Health Selfcare Behavior 

of the Elderly at Senior Citizen Club of Pramongkutklao Hospital in Bangkok Metropolis. 
[Unpublished master's dissertation]. Srinakharinwirot University. 

Naiyapatana, W. (2010). Health problem, Medicine-Used problem, and Medicine-Used Behaviors 
among Elderly In the community of Pramongkutklao Hospital.  Journal of Nursing and 
Education, 3(1), 2-14. 

Phangnarean, P. (2021). Community Participation in Career Development for Increasing the Elderly's 
Incomes. Dhonburi Rajabhat University Journal, 15(1), 112-121. 

Phramaha Suphan Subhaddo. (2021). A Study of the Buddhist Principles for Promotion of Mental 
Health of the Elderly in Huai Rat Sub-District, Huai Rat District, Buriram Province. [Unpublished 
master's dissertation]. Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Pruansuk, P. (2017). Guidelines for Quality of Life Development for the Elderly of Local Administrative 
Organizations in Phrae Province. Journal of Graduate School, Pitchayatat, 10(1), 77-87. 

Sarana, T.  & Pasunon, P.  (2017) .  Dharmic Principle for Lifestyle of the Elderly:  A Case Study of 
Community at Wat Si Mueang, Chanthaburi. [Unpublished master's dissertation]. Silpakorn 
University. 

Srisupak, R.  (2016) .  Health Care Model for Homebound Elderly in Mahasarakham Municipality. 
[Unpublished master's dissertation]. Mahasarakham University. 

Sritanyaratana, W. & Damrikarnlerd, L. (2010). Knowledge Management and Synthesis of Practices 
of District Health Promoting Hospitals:  Guidelines for Elderly Services.  Vol. 1.  Sahamit 
Printing and Publishing Press. 

Wanitchakham, A. (2019). Preparation for Aging Society: A Case Study of Sai Mai District, Bangkok. 
APHEIT Journals, 25(1), 164-179. 

Zhan, L. (1992). Quality of Life: Conceptual and Measurement Issues. Journal of Advanced Nursing, 
17(7), 795-800.  

 


