
A 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.A-B 

 

 
     Contents 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Contents Page 
Research Article  
 BUDDHISM AND NATIONAL INTEGRATION IN THAILAND 270 
  Chattawat Shatnataphat  
 MINDFULNESS ART FROM NATURAL COLORS 282 
  Jackthanarchon Premnirundon, Apichart Pholprasert and Soamshine Boonyananta  
 COMPREHENDING SUFFERING THROUGH DEEP LISTENING IN CONTEMPLATIVE 

PRACTICE: THE IMPACT ON THE LISTENERS' WORK AND LIFE 
301 

  Chararinchon Satian and Proetphan Daensilp  
 THE FOUR-ALMSHOUSE MODEL: INTEGRATING DĀNA INTO BUDDHIST CRISIS 

MANAGEMENT STRATEGIES DURING THE COVID-19 PANDEMIC IN THAILAND 
315 

  Sarinrat Jitjum, Vadhana Jayathavaj, Rattana Panyapa and  
Pakkasachiphon Khanthong 

 

 THE SYSTEM AND MECHANISMS FOR THE REQUESTING BUILDING PERMISSION 
AND ESTABLISHMENT OF A TEMPLE WITH THE POWER OF BOWON: A CASE STUDY 
OF SARATBAMRUNG TEMPLE, BANG DI SUBDISTRICT, HUAI YOT DISTRICT, TRANG 
PROVINCE (in Thai) 

331 

  Phrapalad Siraphop Ngamriab, Phrakru Arunsutalangkan Preeda Buamuang, 
Phrakhru Wiratthammachot Michai Buddhasubha,  
Phrakru Sophonrattanabundit Theprat Rueangsri, Phrasamu Thanapat Tipwong, 
Phra Bunyarit Churasri, Thatchanan Issaradet, Punyada Chongla-iad,  
Tippawan Chantra and Suchat Masant 

 

 A COMMUNITY ADMINISTRATION AND MANAGEMENT FOR CREATING PEACHEFUL 
COMMUNITY ACCORDING TO BUDDHIST PEACHEFUL MEANS: ANALYTICAL STUDY 
OF WAT CHEDI, CHALONG SUB-DISTRICT, SICHON DISDRICT, NAKHON SI THAMMARAT 
PROVINCE (in Thai) 

345 

  Phrakru Buddhajetiyaphimon Apichit Ngamkom,  
Phra Medhivajarapundit Hansa Nithibunyakorn, Phra Natthaphong Janro,  
Punyada Chongla-iad and Thippawan Chantra 

 



B 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.A-B 
 

 

 THE PROCESS OF ORGANIZING BUDDHIST-BASED PUBLIC MIND PROMOTION 
ACTIVITIES FOR STUDENTS MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY 
(in Thai) 

359 

  Raveewan Wongdechanun, Suwatsan Ragkhanto, Somchai Srinok,  
Napon Thongyoung and Phra Surachai Hongtrakool 

 



270 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 
 

Research Article 

 
BUDDHISM AND NATIONAL INTEGRATION IN THAILAND 

 
Chattawat Shatnataphat 

Faculty of Business Administration and Public Administration, Western University, Kanchanaburi, Thailand 
Corresponding author E-mail: chattawat.sh@western.ac.th 

 
Received 14 November 2024; Revised 13 December 2024; Accepted 25 December 2024 

 

Abstract 
Background and Objectives: Buddhism strongly shapes Thai culture, rule, and national identity, 
mixing religious ideas with public management. This study looks at how Buddhist lessons fit into Thai 
governance, checks the Sangha's role in building national unity, and finds issues in changing these 
ideas for today's administrative structures. This research aimed to examine the incorporation of 
Buddhist principles in Thai public administration and evaluate their contributions to fostering national 
unity amidst the difficulties of modernizing these principles in today's governance. By studying 
where religion meets management, the study shines a light on how Buddhist lessons change 
Thailand's rule and gives views on keeping cultural heritage while handling the needs of a 
changing administrative setup. 
Methodology: A simple method was used, including deep talks and group chats to get full ideas. 
Three types of main informants were picked: public workers who make rules; Buddhist monks and 
thinkers; and teachers and experts in public management. Also, three groups were held with 
community heads, everyday people involved in Buddhist work, and people interested in public 
management and Buddhism. Information obtained from these talks and chats was written down and 
examined with topic analysis to find common ideas and important points to give a clear view of the 
link between Buddhism and public rules.  
Main Results: The study shows that in Thai public work, key Buddhist ideas like the Four Noble Truths, 
Noble Eightfold Path, and Six Perfections play a big part. They guide the right leadership and decision 
making where public workers focus on kindness and love during government tasks. The Sangha is very 
important for community growth because it leads efforts such as building schools and healthcare 
centers while promoting values of compassion, giving, and harmony within the neighborhood. Monks 
help to fix local fights by using Buddhist thoughts of no violence and care, thus maintaining peace 
and social unity. Modernizing these ideas brings challenges like finding a balance between old habits 
and current duties, making sure their meaning stays strong in changing society and stopping their use 
for political aims. 
Involvement to Buddhadhamma: Applied Buddhism has a tricky job in terms of social benefits in 
Thailand's public care system. Its ideas are mixed into the country's school system, which helps build 
a feeling of national belonging and togetherness among young people by teaching moral ideas, strict 
rules, and respect. The Four Noble Truths the Noble Eightfold Path and Six Perfections is significant 



271 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 

influences. With the active help of the Sangha in local community projects and solving fights, they 
show their important role in keeping peace and unity all over the land. Their respected place and 
trust in Thai societies improves their helpful effect on different kinds of individuals. 
Conclusions: Incorporating Buddhist principles like the Four Noble Truths and Noble Eightfold 
Path in Thailand's public administration helps promote effective governance and social 
cohesion. Sangha's involvement in enhance national solidarity further solidifies this framework 
by linking ethical behavior with efficient management. This strategy encourages collaboration 
between Buddhist organizations and governmental agencies strengthen moral decision-making.  
Although there are obstacles due to contemporary modifications, advantages such as improved 
societal tranquility surpass them. This outcome underscores the efficacy of integrating Dharmic 
values into administrative practices. Buddhist principles are kept relevant through continuous 
research and flexibility helping Thailand progress and maintain cohesion in the face of 
international shifts. 
Keywords: Buddhism, National Integration, Public Administration 
 
Introduction 
  Buddhism has a deep influence on Thai culture and society, shaping the way governance 
is conducted and how national identity is perceived. The exploration here delves into its historical 
roots, including how Buddhist principles have been woven into governing practices as well as its 
significance in bringing about national unity bolstered by perspectives from researchers within 
Thailand. For more than one thousand years, Thailand, once called Siam, remained a bastion for 
Theravada Buddhism. Since it was introduced in the era of King Ashoka, originating from India, 
Buddhism rose to prominence and became an integral part of Thailand's state religion permeating 
through aspects of cultural, ethical norms and administrative guidelines (Akins, 2019) . During the 
era of Sukhothai, which span between the 13th and 15th centuries, Buddhism was integrated into 
Thai society. It was promoted as a tool for legitimizing the monarchy and to establish social order. 
This trend was maintained throughout the Ayutthaya period from the 14th up until the 18th 
centuries with more institutionalization of Buddhism. (Srisuwan, 2019) 
  Buddhist values are clearly integrated into Thailand's ruling procedures as they draw from 
Buddhist philosophies in their public management. Buddha's insights especially the Dhamma, 
which represent universal law and balance, have directed policymaking and governance methods. 
Notions like empathy karuna friendliness Metta together with the Four Noble Truths have shaped 
a framework that is both moralistic and ethical used by the government. (Arphattananon, 2020a). 
The "Dhamma leadership" concept focuses on moral uprightness and ethical behavior.  
They influence the standards and actions of government officials in Thailand. It advocates for 
compassionate and knowledgeable leadership according (Boonyaratana, 2020) . Buddhism has 
been significant in fostering national unity in Thailand especially during social and political turmoil. 
This belief system encourages cohesion among the country's varied ethnic and cultural 



272 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 
 

communities, establishing a collective identity that is fundamental for maintaining stability and 
progress at the national level (Thanasombat, 2019). 
  Buddhist lessons are included in the national curriculum to foster patriotism and solidarity 
among young individuals. Furthermore, Buddhist rituals and celebration promote community 
cohesion and reinforce cultural identity (Kittiprapas, 2019) . The Sangha, the Buddhist monastic 
community plays an important role in encouraging social harmony and integration. Monks act as 
mediators in disputes and advocate for fairness. They extend their influence to societal and 
political issues. Their involvement in community development projects underlines their efforts to 
enhance unity within nation (Thavorn, 2021) . Though it makes positive contributions, challenges 
are encountered in integrating Buddhism with the Thai governance and national integration efforts. 
A significant obstacle comes from the politicization of Buddhism. This happens when religious 
symbols and teachings are used to validate political interests, and as a result, weakening religion's 
ethical influence and fostering rifts within both the Buddhist community and society (Prachachat, 2020). 
Another issue is when you try to reconcile old-fashioned values with what is needed for today's 
modern governance. When you mix Buddhist teaching into nowadays administrative methods, it 
needs a deep understanding of both Buddhism and the current public administration (Wongchai, 2022). 
  The diversity in the Buddhist community creates challenges to fostering unity 
nationally. In Thailand, a range of Buddhist sects exist that follow they own distinct beliefs 
and rituals. It's crucial for the government to handle these diversities with care so as to 
promote a unified sense of national belonging (Khamnoon, 2021). The profound influence of 
Buddhism on socio-political aspects in Thailand, especially its function in public administration 
and national unity, highlights its importance. Constant conversation and change are crucial for 
tackling the problems to guarantee that Buddhism keeps making a beneficial impact on Thailand's 
development and peace. As Thailand experiences modernization and globalization, how Buddhism 
adapts within public management and contributes to uniting the nation can give valuable lessons for 
other countries facing similar challenges. 
  Objectives 
  This research aimed to examine the incorporation of Buddhist principles in Thai public 
administration and evaluate their contributions to fostering national unity amidst the difficulties 
of modernizing these principles in today's governance. By studying where religion meets 
management, the study shines a light on how Buddhist lessons change Thailand's rule and gives 
views on keeping cultural heritage while handling the needs of a changing administrative setup. 
 
Methodology 
  This study examines the incorporation of Buddhist philosophies within Thailand's 
government operations while evaluating how the Sangha contributes to fostering country-wide 
unity and delving into the hurdles associated with contemporizing processes. Insights will be 
procured through a qualitative method involving comprehensive interviews as well as collective 
conversations over a period spanning February 2022 until January 2023. 



273 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 

  Key Informant Interviews: Three clusters consisting of five persons each come from 
public servants, Buddhist clergy, and learned people, along with educators in government 
management. They must craft a flexible interview framework that includes open-ended inquiries 
that are custom-fit for every cluster when they should run a trial to ensure its clarity as 
proposed. (Patton, 2002). When carrying out interviews, arrange them in a space that maintains 
confidentiality, ensure to obtain approval before recording, and it's essential to make 
comprehensive notes (Nasawaeng, 2024). For conducting data analysis, transcribe and examine 
interview records through NVivo software, carry out a thematic evaluation to pinpoint prevalent 
themes as suggested (Chaisuwan, 2021). 
  Focus Groups: Selection was conducted by three groups of ten individuals each: 
Community leaders, regular participants in Buddhist activities, and students or individuals just 
beginning their careers. Creating a conversational framework that reflects the stated goals of the 
study is part of the preparation process (Sangkhapreecha, 2020). Have an experienced moderator 
lead the conversation, make sure recordings are made with participants' consent, and carefully 
record the proceedings (Srichan et al., 2024) . Analyzing data entails recording talks, identifying 
recurrent themes, and comparing the outcomes across various groups as described in the work 
(Vaughn et al., 1996). 
  Integration and Reporting: Synthesizing involves the integration of insights gathered from 
both interviews and focus group discussions while cross-verifying the data to ensure their validity 
as per Denzin & Lincoln's (2011)  framework. Mandatory is the compilation of an in-depth report 
encompassing methodology findings and suggestions, employing quotations for exemplifying key 
points (Creswell & Poth, 2017) . Sharing involves three key group-researchers, practitioners, and 
policymakers-to maximize influence. Researchers share result in academic publication and 
present them at convention. Practitioners utilize workshops to implement new learning. 
Policymakers engage in focus dialogue to shape policy. Credibility is maintained through various 
methods such as cross-checking by multiple raters, confirmation by group members, using  
pretested query and continual feedback loop (Yin, 2018). 
 
Results and Discussion 
  Results of Research Objectives on the Integration of Buddhist Principles in Thai Public 
Administration 
  To explore the integration of Buddhist principles in Thai public administration. The examination 
of discussions with the three categories of main source (Government Officials, Buddhist Clergy 
and Experts, and Scholars) unveiled numerous important findings regarding the incorporation of 
Buddhist beliefs in Thailand's governmental operations. 
  Every group strongly emphasized how central Buddhist beliefs, including the Four Noble 
Truths, the Noble Eightfold Path, and Six Perfections or paramitas, are crucial in forming ethical 
administrative behaviors and practices. Those who serve the public underscored those principles 
such as compassion or karuna and loving-kindness metta guide how they engage with people and 



274 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 
 

affect their choices during decision-making. Monks and academics in Buddhism pointed out 
governance rooted in Dhamma which backs a leadership style focused on moral values, 
compassion, and the health of communities noting teachings from Buddha encourage fairness 
and openness also responsibility among leaders (Phra Kittikun Khwathichak et al., 2024). 
  In implementing governance, they in the public sector has brought up examples where 
Buddhist principles are used. Methods for solving conflicts often use Buddhist meditation and 
approaches of reconciliation that focus on non-violence and understanding each other.  
Programs with goals to boost public welfare, such as initiatives for social justice and projects for 
development in communities, often incorporate values from Buddhism to make them more 
effective. Public officials have pointed out that this work serves both spiritual and material  
well-being, lining up with the all-encompassing ethics in Buddhism. 
  While positive integrations were seen, various barriers were acknowledged. Authorities and 
academics confess the difficulties to harmonize classic Buddhist principles with modern 
governance needs. They emphasized its vital for civil servants to educate continuously in Buddhist 
beliefs for successful implementation. In addition, concern about the politicization of Buddhist 
teachings was expressed as a concern. Monks and scholars have emphasized the importance of 
maintaining the integrity of Buddhist principles and preventing its manipulation for political 
purposes (Ratanakul, 2021). 
  Incorporating Buddhist beliefs is seen as a way to improve the ethical foundation of public 
administration. Respondents have mentioned that this inclusion encourages kinder and more 
principled administrative setting fostering trust and collaboration between government and 
citizens. It is also acknowledged for its role in strengthening national unity by upholding common 
cultural and religious beliefs promoting wider social peace and steadiness. 
  The main focus of the study was to explore how Buddhist principles are included in 
administration in Thailand. Study results show that core Buddhist teachings like the Four Noble 
Truths go deep into the administrative method and help shape decisions in the Thai government. 
Officials point out how they use things like compassion and kindness when they govern,  
which are a key part of Buddhist beliefs. This mixing helps make sure there is good ethical 
leadership and looks after the welfare of people, connecting day-to-day admin work with moral 
and spirit values too. This backs up previous studies about religion playing a big role in government 
work. Swearer observed in 2010 that Buddhist moral values significantly influence Thai leadership 
methods and administrative procedures. It encourages ethical behavior and decisions made with 
compassion and mindfulness. Similarly, Keyes recorded in 1987 (Ratanakul, 2021)  how Buddhist 
doctrines are used to promote social justice and resolving community conflicts which reinforce 
social unity and trust within government agencies overall inclusion of Buddhist ideals in Thai 
public administration seem to enhance the ethical foundations of governance leading to a 
nurturing of compassionate and morally sound administrative environment (Ganwiboon, 2022).  



275 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 

  The findings indicate that Buddhist principles significantly and positively affect how the 
Thai government is managed. It highlights the need to apply these ideas thoughtfully and in 
response to current challenges. 
  To assess the role of the Sangha in promoting national integration in Thailand. In the study, 
interviews with three main source types were examined-community leaders' people involved in 
Buddhist customs, and young professionals and students. It became clear how Sangha helps to 
encourage national unity through this process. 
  Different members from multiple collectives pointed out the important roles that the 
Sangha plays within community development tasks. Monks is leading efforts in creation projects 
such as building schools, health care centers and spaces for everyone to gather. Such actions 
satisfy present social necessities while also forwarding Buddhist values like benevolence,  
mutual support, and fellowship. Individuals who are not ordained recognize how Sangha organizes 
occasions that strengthen relationships in communities. This includes spiritual ceremonies 
programs for meditating and festive cultural gatherings. Occurrences strengthen bonds within a 
group and promote a sense of unity and shared identity among community individuals (Phramaha 
Anan Buakham et al., 2024).  
  The Sangha are known for their involvement in resolving conflicts. Monks are frequently 
asked to help settle disputes within communities by applying Buddhist values like non-violence, 
empathy, and understanding. This method of conflict resolution contributes to sustaining peace 
and order, strengthening social unity. Leaders from various communities have pointed out cases 
where the Sangha effectively mediated conflict involving land disagreements, family matters,  
and community disputes. The monks were respected for their status and neutrality, which were 
seen as important elements in them being successful mediators. 
  Throughout histories the Sangha have been playing a crucial role in education. Monks and 
laypeople alike highlight the value of Buddhist teaching in educational settings. By incorporating 
Buddhist values into schools, Sangha help s in fostering ethical behaviors, self-controls and 
reverence for others among young individuals. The moral supports offered by Sangha through its 
educational initiatives are recognized and valued by students and young adults alike.  
They observed that these lessons encourage a feeling of patriotism and cohesion, equipping 
youth to make constructive impacts on society. 
  Challenges and Constraints: Although the Sangha holds a positive influence, various issues 
need to be addressed. Leaders of community and laypeople have highlighted the necessity for 
Sangha adjusting to modern societal transformations. Maintaining relevance of Buddhist teachings 
in an always changing world presents a crucial challenge. Concerns about the potential political 
exploitation of Sangha influence have also been raised. Maintaining the Sangha's neutrality crucial, 
and stopping their involvement in political issues that could undermine their responsibilities to 
promote national unity is essential (Sakul, 2021). 
  The participation of Sangha in community development, conflict resolution and education 
play an essential role in enhancing national integration. By bridging gaps between diverse cultural 



276 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 
 

and ethnic groups, the monk contributes to fostering a cohesive national identity. The high regard 
and credibility enjoyed by Sangha within Thai society augment their capacity to impact different 
population segments positively therefore nurturing enduring social harmony and stability. 
  The second goal of the study was to explore how the Sangha affects Thailand's national 
unity. Findings indicate that the Sangha is key in promoting growth and unity within communities. 
Monks lead initiatives such as building schools, medical facilities, and spaces for the community 
that cater to practical and spiritual needs alike. This improves social infrastructure and strengthens 
values like compassion giving and harmony in the community rooted in Buddhist teachings Along 
with these; It was noted that Sangha plays a role in resolving disputes. Monks often help solve 
societal disagreements using Buddhist principles of  
  nonviolence and empathy. This encourages peace and helps keep things orderly their role 
strengthens the Sangha's position as a stabilizer in Thai society, making people stick together more 
and relieving social tension This matches what past research has found McCargo 2004 pointed 
out how monks made significant contributions to progress in rural areas because they impact 
local communities and help resolve conflicts ( Rattana & Athapol, 2021)  also stressed how 
effective Buddhist monks are when it comes to helping unite society and solving arguments 
highlighting how important the Sangha is for fostering unity across the nation. The Sangha plays a 
vital role for fostering national unity in Thailand by being actively involved in community 
development and conflicts resolution (Phra Kittikun Khwathichak et al., 2024). 
  The findings highlight how important the Sangha is in Thai society. It shows both its 
contribution and the challenges it faces in promoting unity across the nation. 
  To investigate the challenges of modernizing Buddhist principles in contemporary Thai 
governance. When talking to officials, clerics, and scholars, it has become clear that there is a 
substantial understanding of the challenges and complexities involved in blending Buddhist 
teachings with modern government practice in Thailand. 
  All parties express the challenges of upholding traditional Buddhist values while they meet 
modern governance requirements. Officials pointed out that timeless Buddhist principles such as 
ethical leadership and compassion need to be adjusted to fit present-day administrative 
procedures and societal demands. Spiritual leaders stressed the importance of integrating 
Buddhist teachings in ways that maintain their fundamental beliefs expressing worry about 
potentially watering down key principles during modernization process (Pongpaew, 2022). 
  Academics and policymakers emphasize on the significance of continuous education and 
training initiatives for public officials so they understand and apply Buddhist principles effectively 
in their roles. Although the current civil servant curriculum covers Buddhist ethics, there are calls 
for more extensive hands-on training modules. Religious leaders have recommended cooperative 
ventures between Buddhist institutions and government bodies to create programs that are 
spiritually fulfilling but also practically applicable. 
  Buddhism teachings face challenges of secularization and politicization as different groups 
have noted. Instances were highlighted where political motives have exploited Buddhism's 



277 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 

principles, which weakens its moral basis. Religious figures have emphasized on safeguarding purity 
of Buddhist teachings to prevent their exploitation in politics. They advocate for clear boundaries 
to maintain ethical and non-political nature of Buddhism's involvement in governance (Uthaisa 
et al., 2023). 
  A variety of interpretations and customs within the Buddhist community itself presents 
challenges. Different schools of thought and customs make it complicated to establish a cohesive 
method for incorporating these principles in governance. Scholars have emphasized the 
importance of inclusive discussions that acknowledge different interpretations and customs within 
Buddhism. Decision makers have proposed standardized framework created through agreement 
among religious scholars and government officials to help implement Buddhist principles in public 
administration. 
  While obstacles exist, incorporating Buddhist values into governance has its merits. 
Interviewees pointed out that such integration fosters a more compassionate, ethical, and 
understanding administrative atmosphere. They believe it strengthens community unity and trust 
between government and the public. To address challenges, the interviewee recommended 
increasing collaboration between Buddhist groups and government bodies, implementing better 
training programs, ensuring that Buddhist principles are applied ethically in politics, and 
encouraging inclusive dialogue to harmonize different perspectives. 
  The third goal of the research is to find out what makes it challenging to update Buddhist 
principles in contemporary Thai governance. They find many big obstacles. Trying to align old 
Buddhist values with today's modern administrative needs and ensuring that the teachings of the 
Buddha remain useful when everything changes quickly while stopping the misuse of these 
principles for some political purposes is very tough. Policymakers agree that, yes, Buddha's moral 
teachings provide a strong base for leadership with good ethics, but using them right now requires 
some change so we can deal with problems in how things run today. Problems like this have also 
been seen before in other studies. Pongpaew (2022)  says it is hard to keep doing old religious 
practices within modern administrative work. You need to make adjustments all the time to teach 
people so they all stay relevant and do their jobs well. McCargo discusses the dangers associated 
with the politicization of Buddhist principles, which can weaken their moral base and create 
division within the community. To deal with these challenges, continuous conversation and 
partnerships between Buddhist organizations and government bodies are needed, along with clear 
directives to prevent the exploitation of Buddhist doctrines for political purposes (Pongpaew, 2022). 
  In Thai management research, there is a focus on harmonizing tradition and modernity. 
The incorporation of Buddhist principles into Thai management poses a challenging yet important 
endeavor. It involves striking a balance between traditional beliefs and contemporary approaches 
to ensure top-notch education in line with Swearer's emphasis on flexible Buddhism. By examining 
historical connections such as the role of Sangha in governance, one can see how Buddhist 
teachings influence ethical leadership in management practices. This integration serves to 



278 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 
 

strengthen the objective of melding ancient wisdom with current governance for enduring ethical 
leadership (Arphattananon, 2020b). 
 
Originality and Body of Knowledge 
  The chart displays five main elements of blending Buddhism into Thai public management 
and its effect on national unity. Each element signifies a separate realm of understanding, 
emphasizing the significance of Buddhist values in running the country and community (In Figure 1). 
 

 
Figure 1 The role of Buddhism in Thai public administration and national integration 

 
  1. Integration of Buddhist Ethics in Public Administration: This facet highlights the influence 
of Buddhist morals, notably concepts like Four Noble Truths and Noble Eightfold Path, on 
administrative operations and decision-making in Thai governance. These principles support moral 
leadership, empathy, and a dedication to community well-being crucial for establishing 
kindhearted and equitable administrative setting. 
  2. Role of the Sangha in Community Development: The Sangha, referring to the Buddhist 
monastic community, has a vital role in various community development endeavors throughout 
Thailand. Monks spearhead projects like constructing schools, medical facilities, and communal 
buildings to meet both physical and emotional requirements. These actions enhance social 
structures while instilling principles of kindness, benevolence, and unity. 
  3. Buddhist Approaches to Conflict Resolution: In Thai communities, a vital role is played 
by Buddhist beliefs in resolving conflicts. Monks mediate disagreements by promoting  



279 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 

nonviolence, empathy, and comprehension. This strategy fosters harmony, strengthens social 
unity, and minimizes violence and discord in the community. 
  4. Challenges in Modernizing Buddhist Principles: Adjusting age-old Buddhist principles to 
suit the needs of contemporary governance brings various hurdles. These encompass 
harmonizing tradition with modernization, maintaining the significance of teaching in a swiftly 
evolving world, and averting politicization of Buddhist philosophies. Ongoing education and 
cooperative endeavors between Buddhist organizations and governmental bodies are vital for 
successful execution. 
 
Conclusions and Recommendations 
  The examination was about how Thailand's public management has been influenced by 
Buddhist philosophy, revealing important insights. Fundamental teachings of Buddhism, such as 
the Four Noble Truths, the Noble Eightfold Path, and the Six Perfections, play a critical role in 
shaping moral behavior in governance. Officials within the government emphasize kindness and 
goodwill as crucial components that direct interactions and the choices they make. Moreover, 
the Sangha's involvement in social advancement, resolving conflicts, and improving educational 
systems contribute to unity across the country. Monks lead initiatives like building schools and 
health centers, which foster a sense of community collaboration. They also facilitate disputes 
and encourage harmony and organization. Integrating Buddhist principles runs into obstacles. 
Balancing traditional values with the need for modern governance is tough. Continuous education 
and training for public officials are essential to implement Buddhist teachings correctly. There are 
concerns about the politicization of Buddhist principles, which highlights the importance of 
maintaining their integrity and ensuring they are not misused for political gain. Despite these 
challenges, infusing governance with Buddhist values promotes a compassionate, ethical, and 
understanding administrative environment that enhances community cohesion, fostering trust 
between the government and the public. The research stresses the significant positive effects 
that Buddhist principles have on Thai public administration. They show the importance of 
thoughtfully applying these principles to meet modern-day challenges, which helps ensure they 
stay relevant and effective in today's governance. If Buddhist institutions continue to work 
together with government bodies and there are substantial training programs, they can get past 
these hurdles and help create a more ethical and efficient administrative environment. 
Recommendations: 1) Educational programs are to be created for government official on how 
they can implement Buddhist philosophy in administration. This should be formulated by experts 
from Buddhist circles and governmental bodies; 2) Establish a distinct supervising body to ensure 
Buddhist principles are correctly applied in government operations while protecting them from 
political influences; and 3) Encourage comprehensive discussion among diverse Buddhist schools 
to establish a uniform structure for governance. 
 
 



280 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 
 

Acknowledgement  
  Understanding influence of Buddhist doctrines on public service delivery efficiency in 
Thailand underscore their significance in governance. For example, training programs focusing on 
mindfulness for government employees could boost concentration and lessen stress levels with 
compassion exercises potentially elevating standard of services rendered. Studies indicate that 
Buddhist values might encourage ethical conduct and responsibility as evidenced in initial trials 
within Thai governmental departments. Nevertheless, constraints like limited sample sizes and 
regional focus hinder conclusive results. Extending research to encompass international 
assessments of religious involvement in governance such as Bhutan's Gross National Happiness 
framework could offer broader understanding regarding implementing faith-driven principles 
practically. 
 
References 
Akins, H. (2019). Buddhism and Thai Culture. Journal of Southeast Asian Studies, 50(2), 215-232. 
Arphattananon, T. (2020a). Active Learning and Project-Based Approaches in Thai Classrooms: A 

Pathway to Student Engagement. Journal of Thai Education Research, 14(1), 54-70. 
Arphattananon, T. (2020b). The Role of Buddhism in Promoting Social Harmony and National 

Identity in Thailand. Journal of Social Sciences and Humanities, 26(2), 45-60. 
Boonyaratana, R. (2020). Dhamma Leadership: The Moral and Ethical Framework in Thai Public 

Administration. Journal of Public Administration and Governance, 8(4), 34-50. 
Chaisuwan, P. (2021). Buddhist Teachings and Their Influence on Thai National Unity . Asian 

Journal of Social Science Studies, 9(3), 112-128. 
Creswell, J. W. & Poth, C. N. (2017). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among 

Five Approaches. (4th ed.). Thousand Oaks, California: SAGE Publications. 
Denzin, N. K. & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE Handbook of Qualitative Research. (4th ed.). 

Thousand Oaks, California: SAGE Publications. 
Ganwiboon, S. (2022). Buddhism and Dynamics of Beliefs in Thai Society . Journal of Social 

Sciences and Religion, 14(3), 27-45. 
Khamnoon, A. (2021). Navigating Diversity in the Thai Buddhist Community for National 

Integration. Journal of Religious Studies, 12(1), 123-137. 
Kittiprapas, S. (2019). Buddhism as a Cultural Foundation for National Integration in Thailand. 

Journal of Southeast Asian Studies, 47(4), 789-805. 
Nasawaeng, B. (2024). Integrating Buddhist Teachings into Social Studies: A Transformative 

Approach to Education in Thailand. International Journal of Multidisciplinary Education, 
1(3), 45-60. 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research and Evaluation Methods. (3rd ed.). Thousand Oaks, 
California: SAGE Publications. 

Phra Kittikun Khwathichak, Phrakru Arunsutalangkan Preeda Buamuang, Nunklam, D., Treesap, D., 
Phrakhru Sittisuthakon Sumet Phromphat, Phra Chiep Kaewnil, Chongla -iad, P., Chantra, 



281 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.270-281 

T., Bunthong, P. & Sinprasitkul, W. (2024). The Promotion of Good Governance-Based 
Sangha Affairs Administration of the Sangha in Mueang District, Krabi Province. Journal of 
Buddhist Anthropology, 9(3), 257-269. 

Phramaha Anan Buakham, Siripongtugsin, N., Boonlue, N. & Sohheng, N. (2024). Social Movements 
of Thai Sangha: A Case of the National Sangha Health Constitution . Ph.D. In Social 
Sciences Journal, 14(3), 855-870. 

Pongpaew, P. (2022). The Role of Buddhist Institutions in Fostering National Identity Among Thai 
Youth. Journal of Religious and Cultural Studies, 15(1), 67-82. 

Prachachat, P. (2020). The Politicization of Buddhism in Thailand: Challenges and Implications. 
Journal of Political Science, 45(1), 89-103. 

Ratanakul, P. (2021). Buddhism and Its Impact on Thai National Policies and Integra tion Efforts. 
Journal of Asian Public Policy, 14(2), 234-250. 

Rattana, P. & Athapol, T. (2021). The Application of the Bodhisattva's Practice Principles in Mahayana 
Buddhism as a Pathway to Social Peace. Lawarath Social E-Journal, 3(3), 99-112. 

Sakul, P. (2021). Social Studies Curriculum Reform in Thailand: Challenges and Prospects. Asia-
Pacific Journal of Education, 41(4), 567-582. 

Sangkhapreecha, K. (2020). Buddhist Ethics as a Tool for National Integration in Thailand. Journal 
of Moral Education, 49(3), 310-325. 

Srichan, P. D., Phra Thongjaroen Khotdinkhao, Phramaha Sarayut Nonthapa & Sankaew, P . P. D. 
(2024). The Soft Power of Buddhism: Fostering Social Harmony and Cultural Identity in 
Thai society. The Journal of International Buddhist Studies College, 10(1-2), 301-319. 

Srisuwan, N. (2019). The Influence of Buddhist Festivals on National Unity in Thailand. Journal of 
Cultural Heritage Management and Sustainable Development, 9(4), 456-470. 

Thanasombat, C. (2019). Buddhism and National Integration in Thailand. Journal of Social 
Development, 8(2), 200-218. 

Thavorn, S. (2021). The Role of Buddhist Monastic Communities in Promoting National Integration 
in Thailand. Journal of Contemporary Buddhism, 22(1), 89-104. 

Uthaisa, P., Sadoo, S., Tenissara, S., Phrapalad Weerasak Theerangkuro (Pukkham) & Phramaha 
Supat Nandapañño (Sriyort). (2023). Challenges and Innovations in Teaching Social 
Studies in Thailand: Bridging Tradition and Modern Pedagogies . Journal of Buddhist 
Education and Research (JBER), 9(2), 164-169. 

Vaughn, S., Schumm, J. S. & Sinagub, J. (1996). Focus Group Interviews in Education and 
Psychology. Thousand Oaks, California: SAGE Publications. 

Wongchai, A. (2022). Buddhism and Its Role in Shaping Thai National Identity and Integration. 
Journal of Southeast Asian Religions, 18(2), 145-160. 

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods. (6th ed.). Thousand 
Oaks, California: SAGE Publications. 

 

 
 



282 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

Research Article 

 
MINDFULNESS ART FROM NATURAL COLORS 

 
Jackthanarchon Premnirundon*, Apichart Pholprasert, Soamshine Boonyananta 

Faculty of Education, Chulalongkorn University, Bangkok, Thailand 
*Corresponding author E-mail: 6680017227@student.chula.ac.th 

 
Received 31 October 2024; Revised 13 December 2024; Accepted 21 December 2024 

 

Abstract  

Background and Objectives: In recent years, the use of natural colors has become one of the 
popular options for artists and art educators. Working with nature helped adjust the mind to be 
calm and concentrated. Pigments extracted from nature were not only safe for the body and the 
environment but also sustainable materials readily available from local areas. Thus, the objectives 
of this research article were to study and analyze processes for extracting natural colors for use 
in art creation and art activities and to present guidelines for organizing mindfulness art activities 
using colors extracted from natural materials. 
Methodology: This research was a systematic review. Data were analyzed from 24 selected 
research articles, which were categorized into four main issues: 1) The extraction of natural colors 
for art creation; 2) The use of natural colors in art activities; 3) Art for mindfulness; and 4) Natural 
colors and mindfulness. The tools used in this research included: 1) A research quality assessment 
form related to the topic studied and criteria for evaluating research quality; and 2) A data 
recording form consisting of general information about the research, such as the name of the 
author, year of publication, sample group, research methods, and research results. 
Main Results: 1) The research findings indicated that art activities using natural colors enhanced 
mindfulness and 2) A guideline for organizing Mindfulness Art Activities from Natural Colors 
(MAANC Model) was proposed, which consisted of Mindfulness: Adjusting the mind to be calm by 
engaging with nature and natural materials, allowing the mind to become meditative; Research: 
Extracting and experimenting with natural materials to find the desired colors for use in art; Skill: 
Utilizing artistic skills to create art from natural colors extracted independently. 
Involvement to Buddhadhamma: The results of this research were categorized as Applied 
Buddhism, representing the integration of Buddhism with modern or contemporary knowledge. 
This work fell within the realm of Buddhism and the development of wisdom and morality.  
The purpose was to present guidelines for organizing mindfulness art activities using natural colors. 
These activities combined art creation with meditation, using nature as a medium to achieve 
concentration and peace. Physiological responses to being in a natural environment, such as 
decreased heart rate, were observed, contributing to mental rejuvenation, improved 
concentration, and a deeper sense of connection. The processes involved in making art, from 
extracting colors to experimenting with and applying them, aligned with the Dhamma principles 



283 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

of the Four Iddhipada (Four Paths of Accomplishment): 1) Chanda (Passion) The satisfaction of 
exploring and experimenting with creating art from natural materials; 2) Viriya (Diligence) The 
perseverance to work on art with dedication until its completion; 3) Citta (Mindfulness or 
Consciousness) The focused intention to research, experiment, and extract colors for the artwork; 
and 4) Vimamsa (Investigation) The effort to evaluate, plan, examine, and improve the artwork for 
optimal results. 
Conclusions: Humans were inherently connected to nature. Working with natural materials 
brought them closer to their origin, evoking feelings of comfort and belonging. This connection 
fostered Chanda (Passion), which supported other creation processes until completion.  
Working with natural colors demonstrated a tendency to calm the mind. Furthermore, art 
activities using natural colors positively influenced meditation, promoting mindfulness and mental 
clarity. 
Keywords: Mindfulness, Art, Natural Colors 
 
Introduction 
  In recent years, the use of natural colors has become a popular choice as people 
increasingly pay attention to environmental and health concerns. In modern times, artificial 
materials flooded daily life, many of which were hazardous and harmful to health. In contrast, 
natural materials proved to be environmentally friendly and harmless to the body. Furthermore, 
art supplies made from natural substances were found to influence the mind by promoting 
calmness and balance (Milintanuch, 2008). Using materials derived from nature as tools in creative 
work helped individuals develop a calm state of mind and achieve concentration (Thongkajorn, 2021). 
  Additionally, health concerns played a significant role in driving consumers toward the use 
of natural colors. Paints available on the market often originated from synthetic materials that 
failed to eliminate impurities completely. Some of these paints contained heavy metal residues such 
as chromium, cadmium, mercury, and arsenic, which posed serious health risks. Ingesting these metals 
in large amounts could be life-threatening. Moreover, substituting synthetic paints with natural 
colors reduced the environmental impact (Wattanakit et al., 2015). For these reasons, natural colors 
gained greater support as society increasingly valued environmental preservation. Natural colors, 
often stemming from local wisdom, also carried cultural significance (Nuengchalerm, 2023).  
This aligned with Li (2018) , who stated that natural colors were sustainable materials readily 
available in nature, whether sourced from soil, flowers, or trees. Working with natural materials 
directly engages the human body, mind, and movement, thereby effectively reflecting an 
individual's unique identity. 
  Many studies revealed that natural colors used in art creation are closely related to the 
concentration and mindfulness of the artist. Hsieh (2010)  conducted research on the effects of 
Buddhist meditation practices on artistic creation. Through personal experimentation, she 
practiced meditation before creating art and used natural colors, such as those extracted from 
coffee or wine, to paint Bodhisattva Padmapani. The results indicated that meditation, combined 



284 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

with natural materials in painting, allowed the body and mind to merge, resulting in peace, 
mindfulness, and an enhanced ability to create art freely. Similarly, Chaisorn's (2018) research on 
meditation and color extraction from rocks demonstrated comparable findings. By experimenting 
with rocks of varying colors from the mountains of Mae Taeng District in Chiang Mai Province, 
Chaisorn extracted pigments into various tones and used them to create art. He integrated 
Buddhist principles of meditation and mindfulness into his process. The findings showed that 
engaging with and perceiving natural materials, such as transforming rocks into pigments, enabled 
the researcher to focus on his work at every moment. Particularly during the application of color, 
the tones formed a connection between natural substances and spiritual elements. This process 
resulted in artworks that conveyed calm emotions, mindfulness, and deep concentration. 
 Based on this information, the author recognized the importance of mindfulness, art, and natural 
colors, as well as their meaningful relationship in the creation of art activities. Therefore, this 
article aimed to present research through a systematic review method, leading to the proposal 
of guidelines for organizing mindfulness art activities using natural colors.  
  Objectives 
  The objectives of this research article were to study and analyze processes for extracting 
natural colors for use in art creation and art activities and to present guidelines for organizing 
mindfulness art activities using colors extracted from natural materials. 
 
Methodology 
  This research employed a systematic review method, which consisted of the following 
steps: 
  Step 1: Information, documents, and research articles related to the research's main ideas 
were gathered. These included topics such as the extraction of natural colors for art, the use of 
natural colors in art activities, art for mindfulness, and the relationship between natural colors 
and mindfulness. The materials were sourced from online databases both domestically and 
internationally, covering a period of 10 years (2014-2024). Keywords used for the search included 
terms such as Natural Pigments, Natural Color, Natural Materials, Soil Color, Soil Painting, Earth 
Pigment, Stone Color, Mineral Color, Dyeing Color, Indigo Color, Color from Leaves, Clay Colors, 
Rock Colors, Leaf Colors, Plant Colors, Meditation Art, Buddhist Meditation Art, Mindful Art, 
Mandala Art, Zen Art, Transcendental Painting, Nature Mandala, Mental Arts, Art Activities with 
Mindfulness, and Mindfulness with Art. The selection criteria were specified as follows:  
   1. Research that studied methods and results of artistic meditation using natural 
colors and their effects on art practitioners. 
   2. Research obtained from databases such as Scopus, SURE, Thaijo, Semantic 
Scholar, CUIR, ERIC, Taylor and Francis, and JSTOR. 
  The researcher selected literature using systematic filters, focusing on articles that 
emphasized mindfulness, art, and nature. Initially, 10,266 theoretical and empirical research 
articles were identified. These articles included background information, author names, journal 



285 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

titles, and sample characteristics. Articles not published in the last 10 years were excluded, 
reducing the number to 5,030 articles. Further filtering removed articles without full-text access, 
leaving 775 articles. Finally, articles not related to natural colors in art or artistic mindfulness with 
natural colors, as well as academic articles, were excluded. This process resulted in 24 research 
articles relevant to the use of natural colors in art and artistic mindfulness. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 

Figure 1 Systematic literature review process 
 

9 databases (10,266) 
keyword: Natural Pigments, Natural Color, 
Natural Materials, Soil Color, Soil Painting, 
Earth Pigment, Stone Color, Color Leaves, 
Mineral Color, Dyeing Color, Indigo Color, 
Color from Leaves, color of soil, 
color from leaves, Plant Colors, 
Mindfulness Art 
Buddhist Mindfulness Art, Mindful Art 
Mandala Art, Zen Art, Mindfulness Painting 
Nature Mandala, mental arts, 
Art activities and mindfulness 

Search for keywords in the database 
n = 10,266 

Scopus (n = 3,007) SURE (n = 145) 
Thaijo (n = 1,092) Semantic Scholar (n = 3,440) 

CUIR (n = 25) ERIC (n = 1,650) 
Taylor and Francis (n = 451) JSTOR (n = 456) 

Define Keywords 

Research Going Back 
10 Years 

Articles from 2014-2024 
n = 5,030 

Scopus (n = 1,666) SURE (n = 104) 
Thaijo (n = 726) Semantic Scholar (n = 1,910) 

CUIR (n = 10) ERIC (n = 180) 
Tayior and Francis (n = 366) JSTOR (n = 68) 

Eliminate articles that 
have not been in 
the past 10 years. 

Research Related to 
Natural 

Colors in Art or 
Mindfulness on Art + 

Natural Colors 

Complete article related to natural and artistic 
colors 

n = 775 
Scopus (n = 220) SURE (n = 24) 

Thaijo (n = 154) Semantic Scholar (n = 315) 
CUIR (n = 4) ERIC (n = 5) 

Taylor and Francis (n = 51) JSTOR (n = 2) 

1. Eliminate articles that 
are not related to the 
use of natural colors in 
art or mindfulness 
art + natural colors. 
2. Eliminate academic 
articles 

Research Related to 
Natural 

Colors in Art or 
Mindfulness on Art + 

Natural Colors 

Research articles related to the use of natural 
colors in art and mindfulness on art + natural 

colors. 
n = 24 

Scopus (n = 4) SURE (n = 4) 
Thaijo (n = 6) Semantic Scholar (n = 7) 

CUIR (n = 2) ERIC (n = o) 
Taylor and Francis (n = 1) JSTOR (n = o) 



286 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

    2.1 Research samples were selected from articles published between 2014 
and 2024.  
    2.2 Research tools included: 
     2.2.1 A research quality assessment form tailored to the topic and 
evaluation criteria for research quality. 
     2.2.2 A data recording form for analyzing and synthesizing data, 
which included general information about the research, such as the author's name, year of 
publication, sample group, research methods, research format, and research results. 
  Step 2: Data were analyzed using descriptive statistics and content analysis. The research 
implementation plan was reviewed using a checklist created by the researcher, which contained 
general information about the studies, such as author names, publication years, objectives, 
research methods, and results. Selected studies were required to fulfill all evaluation criteria.  
The content analysis focused on four main issues: 1) The extraction of natural colors for art 
creation; 2) The use of natural colors in art activities; 3) Art for mindfulness; and 4) Natural colors 
and mindfulness. 
  Step 3: The results of the systematic literature review were analyzed and summarized. 
  Step 4: The findings from the systematic literature review were synthesized to create 
guidelines for organizing mindfulness art activities using natural colors. (In Figure 1) 
 
Results and Discussion 
  From the analysis of documents and various research studies related to the extraction of 
natural colors for creating art, the use of natural colors in art activities, art activities that foster 
mindfulness, and the connection between natural colors and mindfulness (Published Between 
2014 and 2024 in Domestic and International Online Databases), several important issues were 
identified as follows: 
  1. Extraction of Natural Colors for Art Creation 
  From a systematic literature review of research on the extraction of natural colors for art 
creation, a total of seven complete research articles were obtained. All of them were qualitative 
studies. The findings are summarized in Table 1. 
 

  Table 1 Analysis of research methods for extracting natural colors for art and study results 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Jordet (2023) 
Painting with natural 
pigments on drowning 
land: the necessity of 
beauty in a new economy 
 

To research young girls 
learning to create natural 
pigments and traditional 
paintings in areas at risk of 
severe weather 
conditions. 

Qualitative Study  
-Focus group discussions and in-depth 
interviews on the aspirations of ethnic 
girls in creating natural pigments. Starting 
with extracting color from berries, fruits 
and flowers. Go through the process of 
creating and mixing paint until painting is 
complete. 

Painting with natural 
pigments affects: 
Finding beauty in 
nature, transcending 
one's own mind, 
developing 
responsibility, and self-
esteem. 

https://philpapers.org/go.pl?id=JORPWN&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F14767430.2023.2217056
https://philpapers.org/go.pl?id=JORPWN&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F14767430.2023.2217056
https://philpapers.org/go.pl?id=JORPWN&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F14767430.2023.2217056
https://philpapers.org/go.pl?id=JORPWN&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F14767430.2023.2217056


287 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

 Table 1 Analysis of research methods for extracting natural colors for art and study 
results (Continued) 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Bureekhampun  
& Maneepun (2021) 
Eco-Friendly and 
Community Sustainable 
Textile Fabric Dyeing 
Methods from Thai 
Buffalo Manure: From 
Pasture to Fashion 
Designer 
 

 

To study local wisdom in 
the art of producing dyes 
from fresh buffalo dung. 
 
 

 
 
 
 

Qualitative Study  
-In-depth interviews with experts and 
testing of dyes made from fresh 
buffalo dung in various forms. Using 
different dyeing processes such as 
cotton dyeing with lye and mud to 
dye the strands. 

 
 
 

Dyes made from buffalo 
dung are of high quality 
and are valuable as an 
eco-fashion that is 
environmentally friendly, 
where traditional textile 
production techniques 
are economically 
efficient. 

Ondarza (2019) 
The Color of Survival: An 
inquiry-based inter-
disciplinary study of 
bacterial pigments. 
Department of Biological 
Sciences 

To study natural pigments 
that come from bacteria. 

Qualitative Study  
-Study bacterial pigments through 
culture. The effects of temperature, light, 
or nutrients on color development can 
be observed. After that, try using the dye 
from bacteria to write on the clear agar 
sheet. 
 

Studying natural pigments 
that come from bacteria 
has led to a greater 
understanding of their 
function, leading to the 
development of their use 
in creating art. 

Taemprasit (2019) 
Soil painting: Trace of 
phenomena and beauty 
of the land 
 
 
 
 

To create and present 
works of art that reflect 
values and the meaning 
of clay materials. 
 
 
 
 

Qualitative Study  
-Go to the area to study soil 
properties, soil color, and search for 
soil texture from various places. Then, 
experiment with extracting clay colors 
to create various types of paintings 
that include relief, color texture, flow, 
cracking, and creating symbols to 
convey meaning. 

There are paintings made 
from clay that are chosen 
to represent space and 
identity that connect 
personal memories to 
collective memories. 
 
 

Pittayamatee (2016) 
Aesthetic Experience from 
Thai colors 
 
 
 
 
 

To synthesize knowledge 
about Thai colors and 
pass on the wisdom of 
Thai colors. 
 
 
 
 

Qualitative Study 
 -Study the characteristics of natural 
Thai colors, consisting of 1) Gold color 
from gold leaf; 2) Red color from red 
clay; and 3) Indigo color from indigo 
leaves, and discover another 220 
colors, after which they were used to 
create paintings. 
 

Gain knowledge about 
colors from extracting 
natural colors which are 
unique to Thai colors. 
Natural colors can be used 
to make art effectively. 
 

Pongsarodjanawit (2022) 
The womenswear 
branding innovation from 
innovative filagen textiles 
with Bixa Orellana dyeing 
for generation green by 
using conscious design 
concept 

To find a way to create a 
women's clothing brand 
from innovative filagen 
textiles using the 
contemporary plant 
dyeing process. 

Qualitative Study  
-Study the process of dyeing orange 
from the Kham Saet plant, which is a 
local plant in Thailand. Experiment 
with innovative textile dyeing using 
filagen to create an orange color 
identity in textiles. 
 

Textile innovation: 
Filagen dyed from 
Khamsae plants, giving 
beautiful, natural colors 
in line with the needs of 
the Green Generation 
target group. It is 
contemporary and has 
sustainable value. 

https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/21582440211058201#con1
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/21582440211058201#con2


288 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

  Table 1 Analysis of research methods for extracting natural colors for art and study results 
(Continued) 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Narongdecha & 
Soodsang (2022) 
The durability of natural 
extracted colors on the 
different types of 
watercolor paper 

To study the durability of 
naturally extracted dyes 
on different types of 
paper for watercolor 
painting. 

Qualitative Study 
-Study the process of extracting 
natural dyes with ethanol for use in 
art. After that, experiment with colors 
extracted from plants on watercolor 
paper, such as those extracted from 
gardenia, red fang, butterfly pea, 
turmeric, roselle, etc. 

Natural colors can 
create good works of 
art. Khamsaet can 
provide the best and 
most suitable color to 
replace synthetic colors. 
The colors extracted 
from other plants can 
be used as watercolors 
as well and have a fast 
drying characteristic. 

Total Number of 
Research Studies 

7 Research Articles   

 
  The review revealed that natural materials popularly used for extracting colors included 
soil, rocks, and various plants. Studies showed that natural colors derived from these materials 
were effectively used in art. For instance, plant-based and fruit-based colors, such as those from 
Kham Saet, demonstrated excellent properties for creating art, effectively replacing synthetic 
colors while being environmentally friendly and sustainable. This aligned with the research by 
Kunthonsap et al. (2017), who studied Thai natural color wisdom by analyzing the characteristics 
of environmentally friendly materials. Their findings indicated that colors extracted from local 
natural sources such as fang, okra, lac, turmeric, jackfruit pith, Malabar, peak, and butterfly pea 
could, when combined with five types of local color-causing substances-tamarind wood ashes, 
burnt cockle shell cement, table salt, alum, and lime-create unique, locally distinctive colors. 
These processes effectively reduced environmental impacts. 
  Economically, natural colors also addressed market demands, promoting the development 
of domestic raw materials. This was consistent with the research by Bureekhampun & Maneepun 
( 2021) , who studied local wisdom in producing dyes from fresh buffalo dung. Their findings 
indicated that dyes derived from Thai buffalo dung were of high quality and valuable as an  
eco-friendly fashion material, suitable for business expansion.  Similarly, Pongsarodjanawit (2022) 
found that textile innovations such as file dyed with Kham Sae plants produced beautiful, natural 
colors that met the preferences of the Green Generation target group.  Both studies aligned with 
findings by Na Chumphae & Sodpiban (2009) , which emphasized the value of natural materials 
and the need for their promotion and development to maximize economic benefits and meet 
market needs. Additionally, the Department of Agricultural Extension (2021) indicated that natural 
materials had structures and forms suitable for the environment, local uses, and the lifestyles of 
Thai people in specific areas. 



289 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

  Beyond the economic and environmental benefits, the extraction of natural colors for art 
also significantly impacted the mental well-being of practitioners. For instance, Jordet's (2023) 
study on young girls learning to create natural pigments and traditional paintings in regions 
vulnerable to severe weather conditions found that painting with natural pigments helped the 
participants appreciate the beauty of nature, transcend personal struggles, and develop 
responsibility and self-esteem. Similarly, Taemprasit (2019)  presented works of art created from 
clay, reflecting the intrinsic value of nature. Research demonstrated that clay paintings evoked 
feelings of connection and awareness of past memories, which were passed on to viewers. Natural 
colors, therefore, offered both tangible benefits, such as enhancing the visual appeal of art, and 
intangible ones, such as fostering inner beauty and emotional resonance for the artist. 
  2. The Use of Natural Colors in Art Activities 
  Research on the use of natural colors in art activities resulted in a total of six complete 
research articles. Among these, five articles employed quantitative research methods, while one 
used a qualitative approach, as summarized in Table 2. 
 

  Table 2  Analysis of research methods and results on the use of natural colors in art 
activities 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Mahmuda et al. (2022) 
The Effect of Finger-Painting 
Activities Using Natural 
Materials on the Creativity of 
Children Aged 5-6 Years 

 
 

To explain the results of 
applying finger painting 
activities with natural 
materials to children's 
creative abilities. 

Quantitative Study 
-Study the process of organizing 
activities from natural materials. 
After that, create a finger-painting 
art activity using natural materials 
by having students practice 
mixing colors and painting it with 
their fingers. 

 

Activities from natural 
materials in the process 
of learning art have a 
great effect on the 
creativity and mood of 
students. 

Perez et al. (2022) 
Joint sand painting as a 
potential intervention 
technique in parent-child art 
psychotherapy: The subjective 
experiences of mothers and 
children in a non-therapeutic 
setting 

To study sand painting 
that has an effect on 
family mental therapy. 

 
 
 
 

Quantitative Study 
-Study the process of organizing 
sand painting activities. After that, 
create a sand painting art activity 
by having mothers and their 
children aged 6-10 years 
participate in sand drawing 
activities together. 

The experience of 
painting sand together 
creates family bonds that 
lead to a process of 
healthy relationship 
change. 

 
 

Dimpel (2019) 
Making and Using Natural Art 
Materials and its Effect on 
Adolescents' Self- Concept 

 
 
 
 

To observe the impact 
of using natural art 
materials to create art 
on the ideas of 
teenagers. 

 
 
 
 

Qualitative Study 
-This study was conducted in a 
high school. Finally, two students 
used art tools they had made 
from materials from natural 
sources, such as extracting 
natural dyes using egg yolks, 
spices, rocks, and other objects, 
to create their own art. 

Students who extract 
natural dyes feel satisfied 
with their work and are 
able to process their 
internal thoughts, 
emotions, and 
expressions better. 

 
 

 



290 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

  Table 2  Analysis of research methods and results on the use of natural colors in art 
activities (Continued) 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Pichayapaiboon (2018) 
Aesthetic Experience from 
Innovative Pearl Plate Color to 
Enhance Student 
Environmental Sustainability 
Awareness 

To study the results of 
multidisciplinary 
activities that create an 
aesthetic experience 
and to study satisfaction 
with the aesthetic 
experience resulting 
from pearl flake paint. 

Quantitative Study 
-The researcher used the 
concepts and principles studied 
to develop art activities. After 
that, they created art activities 
using pearl paint as a creative 
medium for making art by 
experimenting with students. 

After doing activities 
learners have higher 
knowledge and attitude 
towards sustainable 
environmental protection 
than before the activity. 
Including being very 
satisfied with the 
aesthetic experience. 

Katkaew & Boonyananta 
(2023) 
Natural Color to Create 
Printmaking Art for The Elderly 

To develop natural 
color formulas for use in 
creating graphic arts for 
the elderly so that the 
elderly can still make 
such colors themselves. 

Quantitative Study 
-The developed natural colors 
were used to experiment with 
graphic art activities with the 
elderly group by printing images 
through stencils, printing images 
with cardboard, printing images 
through deep grooves. 

The results of the trial 
among the elderly found 
that the colors can stick 
and last well on paper 
and have the possibility 
of being developed for 
use in organizing activities 
for the elderly. 

Wattanakit et. al. (2015) 
Natural intertextuality: Natural 
pigment integrated by local 
wisdom and cleaner 
technology beyond to the 
creativity of art education 

To create a learning set 
for natural colors from 
local wisdom by 
integrating clean 
technology that is 
suitable for learning 
about art education. 

Quantitative Study 
-The developed learning kit was 
tested with Grade 5 students. In 
the activity, students were able 
to create natural colors by 
themselves using the technique 
of increasing the thickness of the 
color with lye. After that, they 
started making art. 

Get natural primary colors 
produced with clean 
technology that comes 
from local wisdom, which 
have good quality colors. 
The use of learning 
activity sets resulted in 
very good student 
behavior evaluation 
results. 

Total Number of 
Research Studies 

6 Research Articles   

 
  A systematic review of the literature revealed that using natural colors in art activities had 
a positive impact on the emotional development and expression of students. For instance, one 
study allowed students to experiment with natural dyes independently. Ondarza (2019) observed 
the effects of natural art materials on teenagers' ideas by letting them use tools made from 
natural sources, such as egg yolks, spices, stones, and other objects, to extract paints and create art. 
The findings showed that students who extracted colors themselves felt satisfied with their work. 
They were able to process internal thoughts, emotions, and external expressions, fostering a 
deeper connection with themselves. This was consistent with the findings of Mahmuda et al. (2022) , 
who applied finger-painting activities using natural materials to evaluate children's creative abilities. 
Their results demonstrated that incorporating natural-colored materials in art learning significantly 
enhanced students' creativity and emotional expression. Similarly, Wattanakit et al. (2015) developed 
a natural color learning kit inspired by local wisdom and tested it with fifth-grade students.  



291 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

The activity required students to create their own natural colors using a thickening technique with lye. 
The results indicated that students exhibited excellent classroom behavior and showed keen 
interest in creating natural colors for use in their artwork. 
  In addition to these findings, natural coloring activities proved to be valuable tools for 
enhancing mental well-being. Perez et al. (2022)  studied the effects of organizing sand-painting 
activities. In their research, mothers and their children aged 6-10 participated in an activity where 
they drew using natural sand colors together. The study found that this shared experience 
fostered a strong bond between mothers and children, leading to improved family relationships. 
Similarly, Katkaew & Boonyananta (2023)  conducted an experiment where they used natural 
colors for printing activities with elderly participants aged 60-79. The results revealed high 
satisfaction among the elderly participants, who appreciated working with natural colors and 
noted that the paint adhered well to the paper. 
  In terms of public consciousness, natural colors influenced participants' perceptions of 
nature and the environment. Pichayapaiboon (2018)  created an art activity using pearl-based 
paint as a creative medium. The activity, conducted with students, revealed that participants 
demonstrated increased knowledge and improved attitudes toward environmental sustainability. 
They expressed high satisfaction with the aesthetic experience of working with pearl flake paint. 
  3. Art for Mindfulness 
  Research studies on mindfulness art included both individual and group-based 
mindfulness meditation activities. Eight research articles were identified: three were quantitative 
studies, four were qualitative studies, and one employed a mixed-methods approach. These 
studies are summarized in Tables 3 and 4. 
 

  Table 3 Analysis of research methods and results on meditation for self-development 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Dinsakul (2020) 
The journey of 
confusion in meditation 
into abstract painting  

Study the concept, 
philosophy and practice 
of meditation in the form 
of contemplative studies 
to create abstract 
paintings. 

Qualitative Study 
-Study theories from various 
knowledge sources regarding 
art and meditation. Then 
analyze, extract, and 
interpret them to create 
abstract paintings inspired by 
the study of contemplative 
knowledge. 

It was found that Buddhist 
philosophy has great value in 
creating visual arts. Along the way of 
working, the artist used to consider 
breathing in and out until he saw 
diffusion and calmness. The work 
thus expresses an understanding of 
human emotions through abstract 
art that uses geometric shapes. 

Jahan (2021) 
Painting as A Form of 
Meditation; An 
Observation of 
Influences of 
Mindfulness Meditation 
Through the Process of 
Painting 

 

To determine whether 
Mindfulness Meditation 
influences art work or 
not. This study focuses 
on artist development. 

 
 
 

 

Qualitative Study 
-Experiment with himself by 
practicing two types of 
drawing: Drawing with 
mindfulness meditation to 
control his work and drawing 
with letting his mind go 
freely, and then compare the 
results. 

Drawing with controlled mindfulness 
meditation helps build confidence, 
heals inner feelings, creates order in 
work better than normal drawing, 
and also makes the work neater. 
 
 
 



292 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

  Table 3 Analysis of research methods and results on meditation for self-development 
(Continued) 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Lorentzsen (2019) 
The Mandala as 
Response Art: A 
Method for Centering, 
Containing, and 
Exploring 

To review research 
studies on the effects of 
creating mandalas on the 
mental health of those 
making them. 

Mixed Method Study 
-Review research studies on 
the effects of creating 
mandalas on various mental 
health conditions, then try 
drawing his own mandalas. 

The results of the literature review 
found that mandala is an art that 
has outstanding properties in 
developing, maintaining, and healing 
all forms of the mind and that 
mandala helps to organize the mind 
of the researcher. 

Total Number of 
Research Studies 

3 Research Articles   

 
  Table 4 Analysis of research methods and results on the use of meditation to develop 
group activities  
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Sukasam (2022) 
The development of an 
artistic activities model to 
enhance concentration of 
children with moderate 
intellectual disabilities aged 
6-12 years 

To study the results of 
developing art activity 
formats to increase 
concentration of 
children with moderate 
intellectual disabilities 
aged 6-12 years. 

Quantitative Study 
-Bring an art activity set which 
includes coloring, tearing patches, 
drawing, and sculpting, was tested 
with children with intellectual 
disabilities and analyzed using the 
Wilcoxon signed-rank test. 

It was found that the 
activity format was 
effective in helping 
children increase their 
mindfulness levels as well 
as helping them develop 
their artistic skills as well. 

Premnirandon (2016) 
Teaching model for thai 
ornament drawing by using 
body mindfulness meditation 
practice for students in 
secondary level  

 
 

To develop a teaching 
model for Thai pattern 
drawing using the 
principles of 
Kayanupassana for 
students at the lower 
secondary school level. 
 

Quantitative Study 
-The sample group practiced 
drawing Thai patterns using the 
principles of physical 
consideration, consisting of basic 
lines, and drawing Kanok patterns 
by doing everything according to 
the perforations for 1 month. 

The group of learners who 
participated in the program 
had better Thai pattern 
drawing skills and felt calm 
and mindful from practicing 
Thai pattern drawing. 
 

Henriksen et al. (2022) 
Meditative to create: 
Mindfulness and creativity in 
an arts and design learning 
context 

To review research 
studies on the effects 
of creating mandalas 
on the mental health 
of those making them. 

Quantitative Study 
-A review of research studies on 
the effects of mandala creation on 
mental health conditions. 

The results of the literature 
review indicated that 
mandalas have outstanding 
properties for developing, 
healing, and helping to 
organize the mind. 

Morrissey (2019) 
A Phenomenological 
exploration of mindfulness 
meditation and the creative 
experience 

To explore the value of 
mindfulness meditation 
in developing creativity 

Qualitative Study 
-The subjects were trained using 
mindfulness meditation to create 
mandala art. After that, an 
interview was conducted to 
explore thoughts and expressions 
in creative work. 

A group of learners who 
participated in a 
mindfulness meditation 
program to make mandala 
art was able to develop 
their creativity effectively. 

 
 

https://digitalcommons.lesley.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1129&context=expressive_theses
https://digitalcommons.lesley.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1129&context=expressive_theses
https://digitalcommons.lesley.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1129&context=expressive_theses
https://digitalcommons.lesley.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1129&context=expressive_theses
https://digitalcommons.lesley.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1129&context=expressive_theses
https://scholarworks.waldenu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=7739&context=dissertations
https://scholarworks.waldenu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=7739&context=dissertations
https://scholarworks.waldenu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=7739&context=dissertations
https://scholarworks.waldenu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=7739&context=dissertations


293 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

  Table 4 Analysis of research methods and results on the use of meditation to develop 
group activities (Continued) 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Espinosa (2018) 
Art as a mindfulness practice 

 
 
 

To study the effects of 
using art therapy 
activities that 
emphasize mindfulness 
meditation on reducing 
stress and headaches in 
teenage girls. 

Qualitative Study 
-A sample group of teenage girls 
with high stress participated in art 
therapy activities that focused on 
meditation along with considering 
hand and body movements and 
creating mandala art. Upon 
completion of the activity, 
interviews and group discussions 
were conducted. 

Art therapy activities that 
focus on mindfulness and 
meditation help young girls 
who experience high stress 
to relax and feel more 
supported. 

Total Number of Research 
Studies 

5 Research Articles   

 
  A systematic review of the literature revealed that using meditation to develop oneself 
through praying and observing the breath before starting an activity-induced calmness and 
improved work efficiency. For example, Dinsakul (2020) used mindfulness meditation, focusing on 
breathing in and out, to observe the fluctuations between confusion and calmness in the mind 
during art-making. This process enabled individuals to learn and express various emotions through 
abstract geometric artworks. The study concluded that mindfulness meditation influenced every 
step of the art-making process. This finding aligned with Jahan's (2021)  research, which involved 
an experiment where he practiced two types of drawing: one with controlled concentration and 
the other with a more relaxed, free-flowing approach. The results showed that drawing with 
controlled concentration build confidence, healed inner emotions, and created order and 
neatness in the work, outperforming normal drawing in these aspects. 
  In studies focused on development through group activities, mandala-making was found 
to be a popular method for enhancing students' emotional, mental, and mindfulness capacities. 
For instance, Espinosa (2018) conducted research that used mindfulness training involving 
contemplation of hand and body movements during mandala creation. The results indicated 
that combining mindfulness with mandala-making helped highly stressed girls to relax and feel 
supported. Similarly, Morrissey (2019) implemented a mindfulness meditation program 
integrated with mandala artwork in a sample group. The study concluded that this approach 
enhanced mindfulness and significantly developed creative thinking. Mandalas were shown to 
be particularly effective for improving concentration. For example, in Lorentzsen 's (2019) study, 
research on mandalas and mental health was reviewed, followed by his personal experiment in 
drawing mandalas. The findings revealed that mandala creation improved mental health and 
helped the researcher organize his thoughts effectively. 
  Other forms of art activities were also found to be beneficial for developing 
concentration. Premnirandon (2016) developed a teaching model for Thai pattern drawing using 



294 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

the principles of Kayanupassana and tested it with lower secondary school students.  
The sample group practiced drawing Thai patterns, such as Kanok motifs, by focusing on body 
awareness, including the coordination of hands, lines, and the mind, over one month.  
The results demonstrated that the students improved their Thai pattern drawing skills and 
experienced increased calmness and focus. Sukasam (2022) developed a framework for art 
activities designed to enhance concentration in children aged 6 -12 years with moderate 
intellectual disabilities. The activities included coloring, patching, drawing, and sculpting.  
When tested with the children, the results, analyzed using Wilcoxon signed -rank test statistics, 
showed that the variety of art activities not only improved concentration levels but also helped 
develop artistic skills and aptitudes in the participants. 
  4. Natural Colors and Mindfulness 
  There were three qualitative research studies on natural colors and mindfulness, which 
were summarized in Table 5. 
 

  Table 5 Analysis of natural color and concentration research methods and results 
 

Researcher and 
Research Title 

Objective Research Methods Study Results 

Thongkajorn (2021) 
Micro-State 

To create works of 
visual art in the form 
of 2D semi-abstract 
line drawings and learn 
the principles of 
Dhamma through 
making art. 

Qualitative Study  
-Analyze the insect remains 
according to the principles of 
impermanence. To create a 
painting using natural colors 
such as charcoal powder, 
dust, and salt in the work. 

There is a set of 5 works, "Julaphapha", 
which are inspired by insect remains. 
This allows the researcher to 
contemplate on nature of birth and 
death, which is a form Vipassana 
meditation.  

Chaisorn (2018) 
Nature soul: Natural 
color from stone 
 
 
 

To study meditation to 
understand the 
essence of nature, 
understand oneself, 
and use it to create 2D 
visual art and 
installation art forms. 

Study Buddhist meditation: 
After that, they collected 
stone samples at Tharathip 
Chai Pradit Temple to try to 
get different types of colors. 
Then, they used it to create 
works of art. 

There are 4 sets of works "Nature soul: 
Natural color from stone" inspired by 
the natural environment around the 
temple combined with the principles of 
meditation and mindfulness. It is 
presented through the process of 2D 
visual arts and layouts. 

Macleod (2020) 
"Calming Watercolors": 
Using Mindful Art 
colors: Using Mindful 
Art in Treatment of 
Mood Disorders 

To explore the impact 
of mindfulness and 
the arts on individuals 
with mood disorders in 
psychiatric hospitals 
through the 
implementation of 
orders. 

Quantitative Study  
-The sample group 
participated in art activities 
that focused on mindfulness. 
The paint used is water-based 
paint made from ground beef 
mixed with Arabic glue 
extracted from the acacia 
tree. 

Results indicated positive trends in 
both mood and anxiety among 
participants. Most experience a sense 
of calm, creativity. 

Total Number of 
Research Studies 

3 Research Articles   

 
  A systematic review of the literature revealed that natural colors used to create art had a 
strong relationship with artists' mindfulness. Two studies incorporated praying with a mantra and 
contemplating the breath while making art. For instance, Thongkajorn ( 2021)  created visual 



295 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

artworks in the form of two-dimensional semi-abstract line paintings. He considered the remains 
of stored insects through the principles of impermanence and painted using natural colors such 
as charcoal, dust, and salt, combined with Vipassana meditation. The research showed that using 
mindfulness meditation alongside natural colors and observing insect corpses resulted in order 
and tranquility. It allowed the researcher to reflect on the nature of birth and death, which he 
applied to his life. Similarly, Chaisorn (2018)  studied Buddhist meditation and collected various 
types of rocks to extract paint for creating art. While working, he applied meditation principles. 
The study revealed that extracting colors from nature and praying while making art inspired the 
creation of a series of works titled "Nature Soul: Natural Color from Stone." This series represented 
artwork distilled from meditative practice, demonstrating that natural colors combined with 
mindfulness meditation helped develop the body and mind and resulted in higher-quality 
artworks. 
  In addition, mindfulness art using natural colors clearly alleviated symptoms of 
depression. Macleod (2020) organized art activities to examine the influence of art and integrated 
mindfulness on a group of patients with depression. The activity involved using watercolors made 
from finely ground pulp mixed with gum Arabic extracted from the acacia tree. The research 
showed clear improvements in both mood and anxiety among participants, who reported feeling 
calmer, more focused, and more creative after the activity. 
  The systematic review highlighted that nature had a profound influence on adjusting 
human minds toward calmness and balance. Using natural materials as tools in creative processes 
contributed to a meditative state. Thongkajorn (2021) found that meditation before art-making, 
combined with natural colors, helped cultivate a tranquil and reflective mindset. Similarly, Hsieh 
(2010) experimented with painting a Bodhisattva using natural colors from coffee and wine, as 
well as drawing mandalas with natural sand. Over several months, the study revealed that 
combining natural colors with meditation promoted mind-body harmony, leaving participants 
feeling relaxed, energized, and happy. 
  Many studies suggested that art made with natural paints had a greater positive impact 
on mindfulness meditation and behavioral development than synthetic materials. Dimpel (2019) 
explored the effects of creating and using natural art materials on high school students' thinking. 
Two students extracted natural dyes from materials such as egg yolks, spices, and stones to create 
their artwork. The study found that the learners developed better emotional and cognitive 
processing through this hands-on approach. The natural color production process required 
patience and step-by-step development, encouraging mindfulness. Jordet (2023) studied the 
experiences of a young girl who created natural pigments in areas vulnerable to acute weather 
conditions. Through group discussions and in-depth interviews, the study revealed that extracting 
pigments from berries, fruits, and flowers fostered inspiration and personal growth. The research 
demonstrated that painting with natural pigments significantly influenced emotional and behavioral 
development. This aligned with Li (2018), who argued that natural paints are sustainable materials 
with direct benefits for the body, mind, and human movement. Cattanach (1999) discussed the 



296 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

intricate steps of creating art with natural colors, from extracting the pigments to testing the 
textures and completing the final artwork. This process echoed Somsak et al. (2022), who 
highlighted the similarities between Vipassana meditation and creating natural colors, emphasizing 
mindfulness, contemplation, and patience in every stage. 
  The evidence from the four main issues discussed-natural color extraction, the use of 
natural colors in art activities, art for mindfulness, and natural colors and mindfulness-
underscored the importance of natural colors in organizing art activities that cultivate mindfulness. 
  Based on this synthesis, the research proposed a guideline for organizing mindfulness art 
activities using natural colors, called the MAANC Model (Mindfulness Art Activity from Natural 
Colors). 
 
Originality and Body of Knowledge  

  This research provided a guideline for organizing Mindfulness Art Activity from Natural 
Colors (MAANC Model). (In Figure 2) 
  The model outlined the organization of art activities aimed at improving mindfulness by 
using natural colors as essential materials for the activities, which included researching, 
experimenting, and extracting colors.  

 
Figure 2 Mindfulness Art Activity from Natural Colors Model (MAANC Model) 

 



297 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

  The MAANC Model consisted of the following elements:  
  Mindfulness: Adjusting the mind to become calm by working with natural materials 
(Nature-Based Learning), fostering gratitude and tranquility, which led to mindfulness. In this step, 
participants will gently touch and observe natural materials such as leaves, tree branches, flowers, 
and rocks that will be used to compose and create an artwork. Then, they will work with 
concentration and tightly coordinate their hands and minds. The appearance of the complete 
artwork will indicate how focused the participant is through the meticulous use of colors, 
composition of the image, and attention to detail.  
  Research: Conduct research, experiment, and extract natural materials to discover the 
desired colors for use in art. In this step, participants will learn how to explore natural materials, 
extract colors by themselves, and experiment with hand-made paint in the artwork. 
  Skill: Applying one's drawing and painting skills to create art from self-extracted natural 
colors while simultaneously developing mindfulness. In this step, participants will observe and 
feel the movement of their hands while working, from preparing the composition of the work to 
using natural materials to create the image by dipping, painting, and elaborating details of the 
artwork.  
 
Conclusions and Recommendations 
  The guideline for organizing mindfulness art activities using natural colors (MAANC Model) 
emphasized the use of mindfulness as a foundation for experimenting and developing art skills 
alongside mindfulness improvement. These activities covered three domains of learning: 
Affective, Cognitive, and Psychomotor. Affective Domain: Working with natural materials was 
shown to reduce stress and mental distraction. Learners adjusted their minds to a calm state by 
interacting with natural materials until they experienced gratitude and tranquility a meditative 
state that aligned with the concept of Nature-Based Learning. Cognitive Domain: Learners gained 
knowledge through research and experimentation, extracting colors, and creating artwork.  
This process represented Experiential Learning, where learners engaged directly with materials 
and processes to acquire deeper understanding. Psychomotor Domain: Learners developed 
drawing and painting skills while creating art from natural colors they had extracted themselves. 
This allowed them to understand the creative medium more deeply, including natural colors, 
technical, artistic approaches, and the relationship between art and mindfulness. Suggestions for 
Applying the Teaching Model for Maximum Benefit: 1) Allocate an appropriate amount of time 
for the activity to allow learners to immerse themselves and deepen their experiences;  
2) Experiment with this activity among different groups of learners from various locations and 
cultural backgrounds to gather richer results, feedback, and insights. These findings could help 
address challenges and refine the activity further; and 3) Integrate other forms of activities, such 
as game-based learning or project-based learning, to broaden the approaches used and foster 
the development of additional skills and experiences. 
 



298 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

References 
Bureekhampun, S. & Maneepun, C. (2021). Eco-Friendly and Community Sustainable Textile 

\Fabric Dyeing Methods from Thai Buffalo Manure: From Pasture to Fashion Designer. 
SAGE Open, 11(4), 1-13. 

Cattanach, A. (1999). Process in the Arts Therapies. London, United Kingdom: Jessica Kingsley 
Publishers. 

Chaisorn, P. (2018). Nature Soul: Natural Color from Stone. [Unpublished master's dissertation]. 
Silpakorn University. Bangkok, Thailand. 

Department of Agricultural Extension. (2021). Basic Knowledge of Local Wisdom in Agricultural 
Promotion. Bangkok, Thailand: The Printing House of the Cooperative Assembly of 
Agricultural Associations of Thailand, Limited. 

Dimpel, J. (2019). Making and Using Natural Art Materials and Its Effect on Adolescents ' Self-
Concept. [Master's thesis, Lesley University]. DigitalCommons@Lesley. https://digital 
commons.lesley.edu/expressive_theses/135. 

Dinsakul, T. (2020). The Journey of Confusion in Meditation into Abstract Painting . [Unpublished 
master's dissertation]. Chulalongkorn University. Bangkok, Thailand. 

Espinosa, A. (2018). Art as a Mindfulness Practice. [Unpublished doctoral dissertation]. Antioch 
University Seattle. Washington, United State. 

Henriksen, D., Heywood, W. & Gruber, N. (2022). Meditate to Create: Mindfulness and Creativity 
in an Arts and Design Learning Context. Creativity Studies, 15(1), 147-168. 

Hsieh, S. L. (2010). Buddhist Meditation as Art Practice: Art Practice as Buddhist Meditation. 
[Unpublished doctoral dissertation]. Northumbria University. Newcastle upon Tyne, 
England. 

Jahan, N. (2021). Painting as a Form of Meditation; An Observation of Influences of Mindfulness 
Meditation Through the Process of Painting. [Unpublished master's dissertation]. Estonian 
Academy of Arts. Tallinn, Estonia. 

Jordet, M. (2023). Painting with Natural Pigments on Drowning Land: The Necessity of Beauty in a 
New Economy. Journal of Critical Realism, 22(3), 467-485. 

Katkaew, K. & Boonyananta, S. (2023). Natural Color to Create Printmaking Art for the Elderly. 
Journal of Roi Kaensarn Academi, 8(10), 283-296. 

Kunthonsap, K., Khiaomang, K. & Sunghee, K. (2017). Creative Environmental Friendly Coloration 
System for Design. Journal of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University, 9(2), 314-332. 

Li, L. (2018). Extraction Color Blending in Dongchuan Red Earth to Create Embroidery Handicraft. 
[Unpublished master's dissertation]. Burapha University. Chonburi, Thailand. 

Lorentzsen, K. (2019). The Mandala as Response Art: A Method for Centering, Containing, and 
Exploring. [Master's thesis, Lesley University]. DigitalCommons@Lesley. https://digital 
commons.lesley.edu/expressive_theses/130. 



299 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 

Macleod, P. (2020). "Calming Watercolors": Using mindful Art in Treatment of Mood Disorders. 
[Master's thesis, Lesley University]. DigitalCommons@Lesley. https://digitalcommons.l 
esley.edu/expressive_theses/256. 

Mahmuda, S., Jannah, K. & Yunita. (2022). The Effect of Finger Painting Activities Using Natural 
Materials on the Creativity of Children Aged 5-6 Years. Jurnal Pemikiran dan Penelitian 
Pendidikan Anak Usia Dini, 8(2), 25-32. https://doi.org/10.26858/tematik.v8i1.27560. 

Milintanuch, N. (2008). A Study of Natural Therapy in Interior Design of the Rehabilitation Space 
of Office Worker. [Unpublished master's dissertation]. Silpakorn University. Bangkok, 
Thailand.  

Morrissey, S. C. (2019). A Phenomenological Exploration of Mindfulness Meditation and the 
Creative Experience. [Unpublished doctoral dissertation]. Walden University. Minneapolis, 
Minnesota, United States. 

Na chumphae, D. & Sodpiban, P. (2009). Local Materials from the Central Region used in the 
Production of Equipment. Bangkok, Thailand: Odeon Store. 

Narongdecha, W. & Soodsang, N. (2022). The Durability of Natural Extracted Colors on the 
Different Types of Watercolor Paper. Mekong-Salween Civilization Studies Joura, 12(1), 
12-29. 

Nuengchalerm, P. (2023). Science Education and Local Wisdom. Academic service centre Khon 
Kaen University, 11(1), 65-68. 

Ondarza, J. D. (2019). The Color of Survival: An Inquiry-Based Inter-Disciplinary Study of Bacterial 
Pigments. Department of Biological Sciences, SUNY Plattsburgh, 45(3), 22-30. 

Perez, Y., Regev, D. & Gavron, T. (2022). Joint Sand Painting as a Potential Intervention Technique 
in Parent-Child Art Psychotherapy: The Subjective Experiences of Mothers and Children 
in a Non-Therapeutic Setting. The Arts in Psychotherapy, 80, 101919. https://doi.org/ 
10.1016/j.aip.2022.101919. 

Pichayapaiboon, P. (2018). Aesthetic Experience from Innovative Pearl Plate Color to Enhance 
Student Environmental Sustainability Awareness. Journal of Education Studies, 46(3), 135-153. 

Pittayamatee, P. (2016). Aesthetic Experience from Thai Colors . [Unpublished doctoral 
dissertation]. Silpakorn University. Bangkok, Thailand. 

Pongsarodjanawit, K. (2022). The Womenswear Branding Innovation from Innovative Filagen 
Textiles with Bixa Orellana Dyeing for Generation Green by using Conscious Design 
Concept. [Master's thesis, Chulalongkorn University]. Chulalongkorn University Theses and 
Dissertations (Chula ETD). https://digital.car.chula.ac.th/chulaetd/6292. 

Premnirandon, A. (2016). Teaching Model for Thai Ornament Drawing by using Mindfulness 
Meditation Practice for Students in Secondary Level. [Unpublished Master dissertation]. 
Chulalongkorn University. Bangkok, Thailand.  

Somsak, A., Sawadisarn, A., Chobtumkit, P., Chamnanphuttiphon, S. & Phrakrusiridhammapirat. 
(2022). Sequence of Vipassana Meditation Practices in the Digital Age. In Proceeding of 
the 4th National Academic Conference "Buddhism and Philosophy: Concept and 



300 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.282-300 
 

Perspective of Peace" (pp. 609-621). Nakhon Pathom, Thailand: Mahamakut Buddhist 
University. 

Sukasam, S. (2022). The Development of an Artistic Activities Model to Enhance Concentration 
of Children with Moderate Intellectual Disabilities Aged 6-12 Years. Rajanukul Journal, 
34(1), 18-29. 

Taemprasit, S. (2019). Soil Painting: Trace of Phenomena and Beauty of the Land. [Unpublished 
doctoral dissertation]. Silpakorn University. Bangkok, Thailand. 

Thongkajorn, P. (2021). Micro-state. [Unpublished master's dissertation]. Silpakorn University. 
Bangkok, Thailand.  

Wattanakit, Saijai, K., Thaotong, S. & Suwattanamala, E. (2015). Natural Intertextuality: Natural 
Pigment Integrated by Local Wisdom and Cleaner Technology Beyond to the Creativity 
of Art Education. Journal of Education and Social Development, 11(2), 258-269. 

 



301 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

Research Article 
 

COMPREHENDING SUFFERING THROUGH DEEP LISTENING IN 
CONTEMPLATIVE PRACTICE: THE IMPACT ON THE LISTENERS'  

WORK AND LIFE 
 

Chararinchon Satian, Proetphan Daensilp* 

Contemplative Education Center, Mahidol University, Nakhon Pathom, Thailand 
*Corresponding author E-mail: ploetphan.dae@mahidol.ac.th  

 
Received 11 October 2024; Revised 11 December 2024; Accepted 21 December 2024 

 

Abstract  
Background and Objectives: Deep listening was shown to be essential in various contexts such 
as education, healthcare, research, leadership, counseling, and therapy. It did not involve merely 
hearing words or sounds but also required engaging with and providing a trustworthy space for 
the speaker. Deep listening played a crucial role in healing people 's suffering, as it made them 
feel heard, understood, and respected. Numerous publications demonstrated the benefits of 
deep listening for speakers, who gained connection, understanding, and empathy and sometimes 
discovered better possibilities for problem-solving. However, there remained a knowledge gap in 
the scholarly area regarding the impact of deep listening on the listener. This research aimed to 
study the comprehension of suffering through the impact of deep listening on the listener, 
guided by the research questions: How did practicing deep listening bring about the listener's 
well-being, and what impact did practicing deep listening have on the listener's work and life. 
Methodology: This study employed qualitative research with a documentary research 
methodology. The primary data sources included master theses in the Contemplative Education 
Curriculum from 2554-2566 B.E. The selection process followed criteria that required: 1) The 
thesis researchers to employ deep listening as a personal practice; and 2) The researchers to 
pursue self-inquiry on deep listening practice during the thesis process. Quality control criteria 
for handling documentary sources included authenticity, credibility, representativeness, and 
meaning. The researchers collected two selected theses in both electronic and printed formats, 
reading and re-reading them while employing thematic analysis to uncover results that answered 
the research questions.  
Main Results: Thematic analysis identified four key themes as the results of this research:  
1) Practicing listening to the listener's inner voice; 2) Experiential learning on the meaningfulness 
of deep listening; 3) Cultivating loving kindness and compassion; and 4) Gaining a proper 
understanding of the nature of life.  
Involvement to Buddhadhamma: This research article aligned with Applied Buddhism and was 
categorized under "Buddhism and the Development of Wisdom and Morality with Buddhism."  



302 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

In practicing deep listening, listeners were required to avoid mixing their inner voices with those 
of the speakers. They observed their internal processes and remained mindful of this 
disturbance during the listening session . This process demanded mindful observation, 
particularly the close monitoring of the listeners' feelings and thoughts (Vedanānupassanā  
and Cittānupassanā Satipaṭṭhāna). Deep listening practitioners also practiced letting go of egoism 
to cultivate a mind of emptiness, allowing them to welcome the speakers' voices without bias. 
This research revealed that heightened awareness of their feelings and thoughts allowed 
listeners to study the structure of their suffering and resolve their issues more effectively.  The 
research highlighted three categories of suffering, or Dukkha, in Buddhadhamma: 1) Dukkha -
vedana: Physical and mental discomfort; 2) Dukkhata, A characteristic within the Three Marks of 
Existence (Tilakkhaṇa), and 3) Dukkha as a statement of suffering within the Four Noble Truths. 
This research focused on the third category, particularly the function of comprehending suffering 
(Pariñña). 
Conclusions: Deep listening practice, as applied under contemplative frameworks, demonstrated 
its potential as a transformative tool for mindfulness-based personal and professional growth. 
This research highlighted how deep listening could enhance the quality of interpersonal 
relationships and promote psychological well-being by fostering self-awareness, experiential 
learning, cultivating compassion, and gaining a deeper understanding of life. Moreover, 
integrating mindfulness and compassion practices amplified the benefits of deep listening, 
making it a valuable exercise for individuals across various fields, including healthcare, education, 
and counseling. 
Keywords: Deep Listening, Satipaṭṭhāna, Function Concerning the Four Noble Truth, 
Comprehension of Suffering, Contemplative Practice  
 
Introduction  
  In a world that was saturated with noise, where people often experienced superficial 
and fleeting communication, the art of deep listening emerged as a means to navigate profound 
human connection. Deep listening was demonstrated to be essential in various contexts such as 
education (Barss, 2019); (Mansumitchai et al., 2021); (Tacoh, 2023), healthcare (Bradshaw et al., 
2022); (Kwame & Petrucka, 2021), leadership (Durning et al., 2022), research (Ungunmerr-
Baumann et al., 2022), counseling, and therapy (Sharmill et al., 2021). Deep listening transcended 
mere hearing; It involved empathy, understanding, and genuine engagement. Thus, it provided a 
safe space for healing (Rogers & Farson, 1987); (Weinstein et al., 2022). It went beyond simply 
hearing words; instead, it encompassed understanding the speaker's emotions, intentions, and 
the deeper meaning underlying their words (Hanh, 2008); (Hanh, 2011). According to Scharmer 
(2009); (2018), deep listening represents a process of opening the mind and heart of oneself and 
others to new possibilities and perspectives by accessing a deeper level of awareness. Regarding 
the Center of Contemplative Mind in Society, deep listening was defined as compassionate 
listening. It served as one crucial contemplative practice that helped people cultivate the 



303 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

wisdom of the heart and led to real peace from the inside out. It was also used with the 
intention of transforming separation and conflict into opportunities for connection, healing, and 
peace within the community. 
 Practicing deep listening requires letting go of the listener's distractions  (Hanh, 2008); 
(Hanh, 2011) and setting aside one's preconceptions and habitual ways of understanding or 
perceiving things (Scharmer, 2009). Instead, it became a process of fully immersing oneself in the 
present moment to truly understand and connect with the speaker. It involved creating an open 
and receptive space where both the speaker and the listener fel t heard, understood, and 
respected. Listening deeply to someone in a problematic situation helps listeners realize the 
other person's suffering. Simultaneously, compassion and understanding bloomed within their 
hearts, enabling them to communicate peaceful ly (Hanh, 2012). Deep listening also tuned 
listeners into a deeper source of knowledge and wisdom that emerged from within the 
collective field of selves. The most challenging part of the process was cultivating awareness of 
the listener's inner landscape and shifting from downloading old perceptions to sensing the 
present moment of oneself, others, and the surrounding context. Scharmer described this 
process as "The art of seeing together" (Scharmer, 2009). 
  Scharmer (2009); (2018) articulated the quality of deep listening as the "Presencing" or  
"I-in-Now" state, which meant being interconnected with oneself, one's counterpart, and the 
whole system. The "Now" emphasized the quality of complete awareness and mindfulness of 
whatever existed and emerged in the moment. In summary, deep listening was a practice that 
fostered empathy, creativity, and transformational change by enabling individuals and groups to 
access their highest potential and engage more fully with the world around them. Wasi, a well-
known Thai public intellectual and influential figure who based his ideas on Buddhist 
philosophy, democratic decentralization, civic society, and social reform, proposed deep 
listening as one path toward relational revolution, which led to spiritual health (Wasi, 2023).  
  The literature review revealed the use of deep listening across Eastern and Western 
cultures, spanning from ancient times to the New Age (Scharmer, 2009); (Scharmer, 2018); 
(Sharmill et al., 2021); (Ungunmerr-Baumann et al., 2022). Its profound impact was shown on 
those being listened to, as they gained connection, understanding, empathy and sometimes 
discovered better possibilities for problem-solving. However, a knowledge gap remained in the 
scholarly domain regarding the impact of deep listening on the listener. This article reported on 
research exploring how deep listening, as a contemplative practice, affected the listener 's work 
and life.  
 Objectives 
  This research aimed to study the comprehension of suffering through the impact of deep 
listening on the listener, guided by the research questions: How did the practice of deep 
listening bring about the listener's well-being, and what impact did practicing deep listening 
have on the listener's work and life. 
 



304 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

Methodology  
  This study was qualitative and employed a documentary research methodology (Tight, 
2019). Primary data sources for this research were the master theses in the Contemplative 
Education Curriculum at Mahidol University.  
  Selection Criteria:  
  Primary data sources included master theses in the Contemplative Education Curriculum 
from 2554-2566 B.E. The inclusion criteria were: 1) The thesis researcher employed deep 
listening as a personal practice, and 2) The researcher pursued self-inquiry on deep listening 
practice during the thesis process. The latter criterion was crucial because the self -inquiry 
process provided sufficient evidence to answer the research question. Table 1 illustrates the 
number of master theses conducted in each year. Three theses were conducted using deep 
listening in 2557, 2563, and 2566 B.E. However, the thesis from 2557 was excluded because it 
did not meet the self-inquiry criterion. Thus, the two selected theses for this research were:  
1) My Inner Growth Through True Love Dialogue with Patients and Caregivers  (Pienputtarapong, 
2020) and 2) Life and Work on the Path of Contemplative Education: A Narrative Inquiry of a 
Floortime Therapist (Punyawattanakul, 2023). (Floortime is an intervention for developmental 
stimulation in special children, focusing on child-led playtime on the floor with an individualized 
and relationship-based approach.) The researchers collected these selected theses in electronic 
and printed formats for analysis.  
  These documents aligned with the quality control criteria for handling documentary 
sources, including authenticity, credibility, representativeness, and meaning (Mogalakwe, 2006).  
 

  Table 1 Contemplative Education Theses in Each Year and the Selection of Data 
 

Year 
B.E. 

Number of 
Completed 

Theses 

Number of Deep 
Listening Practice 

Research 

Research 
Methodology in the 

Thesis 

Selected for this 
Research 

2554 2 - - - 
2555 4 - - - 
2556 5 - - - 
2557 7 1 Action Research - 
2558 2 - - - 
2559 8 - - - 
2560 8 - - - 
 2561 1 - - - 
2562 2 - - - 
2563 12 1 Self-inquiry Selected 
2564 2 - - - 
2565 2 - - - 
2566 1 1 Self-inquiry Selected 

   
 



305 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

  Research Ethical Review: 
  This research was reviewed and approved by the Mahidol University Central Institutional 
Review Board (MU-CIRB) with the Certificate of Approval number MU-CIRB 2024/025.1202, dated 
February 12th, 2024.  
  Data Collection and Data Analysis:  
  The researchers collected two selected documents in electronic and printed formats, 
which they read and re-read thoroughly. Each researcher applied thematic analysis, starting with 
open coding, followed by axial coding, to categorize the data into overarch ing themes. Three 
researcher meetings were organized to triangulate the findings, finalize the themes, and present 
the research results.  
  Confidentiality in Self-inquiry Research:  
  In accordance with MU-CIRB guidelines, the researchers obtained permission and 
informed consent from the authors of the two theses to conduct this study. The authors were 
informed about the research scope and were asked to review all acquired data. To address 
confidentiality concerns, the researchers edited the content until receiving final approval from 
the authors before submitting this manuscript.  
 
Results and Discussion 
  Four themes arose as the results of this research, which were: 1) Practicing list ening to 
the listener's inner voice; 2) Experiential learning on the meaningfulness of deep listening ;  
3) Cultivating loving kindness and compassion; and 4) True understanding of the nature of life. 
Discerning the listener's inner voice from the speaker's voice was identified as a crucial step in 
the practice of deep listening. As this process was repeated over the years, deep listening 
practitioners gained new insights through their experiences. They let go of old preconceptions 
about themselves and others. With a more open mind, they cultivated loving kindness and 
compassion in their professional and personal lives. Finally, they achieved a deeper 
understanding of the nature of life.  
  To present the results, this article defined the two thesis authors as "The listeners," with 
data quoted from each referred to as The Listener I and The Listener II.  
  Theme I: Practicing Listening to the Listener's Inner Voice 
  In the practice of deep listening, the listeners were guided not to blend their inner voices 
with the speaker's voice. Instead, they observed their internal thought processes and became 
aware of potential disturbances (Hanh, 2008); (Hanh, 2011); (Scharmer, 2009). Through consistent 
practice, they became more skilled at distinguishing their inner voice from external influences, 
both during listening sessions and in daily life. This process fostered mindfulness, enabling them 
to engage attentively and non-judgmentally with their inner experiences in the present moment 
(Hanh, 2008); (Scharmer, 2009). This self-awareness allowed them to identify their true needs, 
desires, and motivations. As a result, they made more authentic decisions, cultivated greater 
self-trust, and improved their personal well-being.  



306 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

 The Listener I, a healthcare professional working in a major public hospital in Thailand, 
reflected on her practice of deep listening. She noted negative interactions with non-compliant 
patients during drug counseling sessions. Previously, she would say, "Would you choose to take 
this medicine or to die?" Through her practice, she reflected:  
 
  "In the past, I frightened the patient that he would die from not taking the medicine. 
Now I learned that the patient is afraid of death from drug side effects. And me too, I'm afraid 
of his death from his non-compliance. We really have the same fear… of death. The cause of 
this patient's suffering is not the disease itself, but he is suffering from this fear. I would rather 
help him in another way, not just frightening him." (Pienputtarapong, 2020)  
 

Moreover, while she was aware of her inner landscape, she paused and made a better 
decision.  
 
  "I was about to remind him to take his medicine but also, I noticed my irritation was 
forming. I held my reaction to his resentful answer and went back to observe my irritation…until 
it faded." (Pienputtarapong, 2020)  
 
  The Listener II worked as a Floortime therapist for special needs children. He is one of 
the top performers in this profession. After years of working, he would like to expand his work 
to support the parents of special children, and from that, he practiced deep listening to those 
parents. Although with his full intention and the goodwill, he could not make it happen for long 
due to his inner critics.  
 
  "I want to help every parent I meet so that they will be happy with their special 
children. But when I am in front of them, I don't know what to do. I listen to the parents, and 
then what? Is that enough? Will this really be helpful? These questions come as the inner critic 
again. I'm so exhausted from my own expectations, although reflections from the parents 
confirmed that they gained a positive feeling to be heard." (Punyawattanakul, 2023)  
 
  "I realize that I have to work with my inner critics and judgments so I can accept them 
more and more. I shall accept millions of mistakes I made and will learn from them. " 
(Punyawattanakul, 2023)  
 
  Theme II: Experiential Learning on the Meaningfulness of Deep Listening 
  Building upon the previous theme, this theme explored the power of learning through 
direct experiences. Deep listening served as a powerful form of experiential learning, allowing 
individuals to gain direct and practical insights into the benefits and impacts of attenti ve, 
empathetic, and compassionate listening (Garrett & Chase, 2021). The listeners experienced 



307 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

firsthand the profound impact that genuine listening had on their relationships and interactions 
with others. This experiential learning revealed a deep connection and understanding that the 
listeners had seldom encountered before. As the listeners observed the positive responses and 
improved communication resulting from their attentiveness, they came to truly appreciate the 
intrinsic value of deep listening (Hanh, 2011). This understanding reinforced their commitment 
to continue practicing deep listening, recognizing it as a meaningful and transformative tool for 
personal and interpersonal growth (Wasi, 2023). This theme examined how deep listening not 
only enhanced relationships and communication-both personally and professionally-but also 
fostered a deeper appreciation for the practice itself through lived experiences. 
  The Listener I recounted a case involving a patient known among her professional team 
for being resentful, harsh, and persistently non -compliant with treatment for years.  
Through deep listening, she achieved mutual understanding with the patient, stepping  beyond 
her professional role to connect as one human being to another. Similarly, The Listener II shared 
his direct experience of how deep listening enhanced his self -understanding and personal 
transformation.  
 
 "I was about to remind him to take his medicine, but I also noticed my irritation forming. 
I held back my reaction to his resentful answer and turned inward to observe my irritation… 
until it faded, and I felt an emptiness. I let go of my professional role and simply asked how he 
had been over the past year. He seemed surprised by the question and began sharing his tragic 
stories. I listened, listened, and listened… I don't even know how long it was. I focused on him 
with my whole heart. My inner voices gradually silenced, and all the bias I had di sappeared. 
My tears ran as I heard his tragedy, and I sensed that he also acknowledged my feelings.  
We both understood at that moment that he had not intended to act so badly. Finally, he told 
me, "Thank you for your tears. They made me feel heard. No one has ever understood me like 
this before. I didn't want to do anything for myself. But now, I promise to take good care of 
myself for my beloved son." I was truly amazed by the impact of my listening." (Pienputtarapong, 
2020) 
 
  "During a deep listening session, whenever my mind drifted away, I realized I could not 
hear the speaker's voice for a while. By observing my mind carefully during these moments,  
I began to notice my running thoughts in daily life as well. I learned many things about myself, 
especially the patterns of my thinking. This realization inspired me to practice deep listening 
more and more because it  helped me better understand and improve myself . " 
(Punyawattanakul, 2023) 
 
  Theme III: Cultivating Loving Kindness and Compassion  
  Loving kindness and compassion are two significant qualities of the mind described in 
Brahmavihara 4 (Somdet Phra Buddhaghosacharya (P. A. Payutto), 2021). In practicing deep 



308 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

listening, the listeners had opportunities to foster an empathetic and supportive environment 
for the speaker (Hanh, 2011). By fully engaging with another person's narrative without judgment, 
the listeners developed a greater capacity for loving kindness and compassion. This empathetic 
engagement not only strengthened their relationships but also enhanced their ability to respond 
to others with genuine care and support derived from empathy and understanding. Over time, 
the practice of deep listening cultivated a more compassionate mindset, encouraging the 
listeners to approach all interactions with empathy and kindness.  
 The Listener I shared her experience regarding her relationship with her mother. She had 
long felt insecure about receiving enough love from her mother and always sought it.  
This insecurity often left her hurt by her mother's reactions. Although she tried to soothe herself 
by rationalizing the situation, her efforts were unsuccessful. Practicing deep listening provided 
her with an opportunity to observe and listen to her mother with a neutral heart.  
 
  "The insecurity and doubts about my mom 's love obstructed me from fully 
understanding her as she truly was for decades. When I was hurt by her reactions, I discarded 
all the good wishes I wanted to offer her. Instead, I demanded so much of her love. I tried 
analyzing her behavior to better understand her, but it didn 't work. The true understanding 
appeared when I listened to my own suffering and began paying attention to her suffering as 
well. I learned that my mom rejected my support because she felt vulnerable and didn't want 
anyone to bother her. Indeed, she never truly rejected me." (Pienputtarapong, 2020) 
 
  As a result, The Listener I learned to sit beside and support her mother at a proper 
emotional distance. She allowed her mother to unravel her suffering at her own pace, which 
eventually led to a natural and harmonious interaction between them. Similarly, The Listener II 
shared how practicing deep listening helped him cultivate self -compassion by gaining a deeper 
understanding of the parents of special needs children and by forgiving someone with whom he 
had a personal conflict.  
 
  "I used to blame these parents, thinking, "Why have children if you don't want to raise 
them?" or "What kind of parent are you?" and "Why don't you spend time doing floortime with 
your child?" But now, after listening to them, I understand that they have good intentions to 
help their kids. They are also exhausted by their everyday responsibilities. Some of them might 
not be ready to use floortime, but they still deeply love their children." (Punyawattanakul, 2023) 
 
  Regarding a conflict in his personal life, The Listener II described how deep listening 
helped him recognize and change his pattern of thinking. In the past, he believed that each 
person should manage their own feelings and would often force the other person to feel bad 
while justifying his own position as "Right." He held onto anger for a long time and lacked 



309 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

empathy for others. Through deep listening, he became aware of this behavioral pattern and 
learned to let go of anger-for both himself and the other person. 
 
  "I took a glance at my own anger and let it move away instead of holding onto it tightly 
as I did before. Finally, even though it took a very long time, I let go of the anger, and I believe 
that one day my heart will be purified. I am glad that now our relationship has returned to 
normal." (Punyawattanakul, 2023) 
 
  The iterative process of practicing deep listening enhanced the listeners ' learning 
experiences. Both listeners deepened their understanding of the nature of life, a theme that will 
be explored in the next section.  
  Theme IV: True Understanding of the Nature of Life  
  Engaging in deep listening provided the listeners in their theses with insights into the 
complexities and interconnectedness of human experiences. This theme explored how the 
listeners gained insights from deep listening practice. The practice allowed them to understand 
the shared nature of human struggles, joys, and aspirations (Scharmer, 2009). As they deepened 
their understanding of others, the listeners acquired a more holistic perspective on life, 
recognizing the common threads uniting diverse experiences. This awareness fostered a sense of 
unity and interconnectedness, leading to a deeper appreciation of the human condition. 
Ultimately, deep listening guided the listeners toward a more profound understanding of life's 
nature, encouraging a more mindful and intentional approach to their lives.  
  Before practicing deep listening, The Listener II had sought to control everything to align 
with his imagined perfection. He placed high expectations on others and himself, striving to 
mold the world according to his wishes. However, practicing deep listen ing elevated his 
understanding to a new level: That things would always unfold as they were meant to. 
Regardless of the roles he assumed-whether as a floortime therapist, friend, son, or husband-he 
realized he would inevitably face uncertainty. What he cou ld do best was to remain fully 
present with the person in front of him at the moment.  
 
  "I understood the parents of special children more and more, and I learned that I didn't 
have to pressure myself or force them to do more. They had their own pace to learn.  
Although I couldn't understand them fully, I could do my best to support them and always 
respect their decisions." (Punyawattanakul, 2023) 
 
  "There were so many situations the parents had to deal with. I sensed their suffering-not 
only from having a special child but also from handling their lives, earning a living, and 
managing so many challenges. I believed that if they were soothed from these sufferings, they 
could be with their children in a more joyful way. I could help them release these sufferings by 
consciously listening to them." (Punyawattanakul, 2023) 



310 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

  For The Listener I, deep listening brought her to the essential core of the practice, 
enabling her to expand this insight to relate to others. As a result of deep listening, she 
experienced joy and buoyancy in being fully present in each moment with a beginner's mind.  
 
  "Deep listening introduced me to the meaningfulness of "Being present." At that 
moment, there was no past to consider nor future to expect. The only thing left was the 
present, where we all could focus. Whether good or bad, being present in that moment 
revealed a beginner's mind within me. I was always glad to welcome every experience, learn 
from it, try again, and constantly discover new possibilities to dismantle my old beliefs and 
biases." (Pienputtarapong, 2020)  
 
  "By truly being present, I opened new eyes to relate to the world. I saw the outer world 
and inner world moving together. I saw things as they were and admitted all that they were.  
I responded differently to the world." (Pienputtarapong, 2020) 
 
  Traditionally, listening facilitates understanding at the individual and interpersonal level 
(Hinz et al., 2022). However, this research highlighted how deep listening differed due to the 
practitioner's inner quality. The essence of mindful self -observation and self-reflection 
embedded in contemplative practice expanded the understanding of self and others -both 
personally and professionally. Once the listeners gained a more holistic perspective on life, they 
tended to achieve a true realization of life's nature and leverage the state of interconnectedness 
(Hanh, 2011).  
 Furthermore, this deep listening approach offered a comprehensive and compassionate 
way to address the complexities of human suffering. The listeners first studied the structure of 
their own suffering, which they had previously attributed to others. Through this practice, they 
realized that their suffering arose from misunderstanding life 's nature, allowing them to  
resolve situations more appropriately. This aligned with the Four Noble Truths' first function:  
To comprehend one's own suffering.  
  This result echoed findings from a prior study on counselors' suffering  (Piyasirinanun et 
al., 2024). Counselors often spent extensive time listening to clients' problems, yet not all efforts 
led to resolution. This limitation sometimes caused counselors to feel devalued, despairing, 
exhausted, or experience compassion fatigue (Stoewen, 2020). Piyasirinanun et al. (2024) 
identified seven strategies counselors used to cope with suffering, categorized into two main 
groups: Personal development and community support. Personal development included 
contemplating one's suffering, mental development alongside clients, and cultivating 
mindfulness. The listeners in this research confirmed similar findings on these aspects. 
  
 
 



311 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

Originality and Body of Knowledge  
  Due to the lack of scholarly knowledge regarding the impact of deep listening on the 
listener, this research highlighted significant findings drawn from the self -inquiry of two 
practitioners. Under the contemplative approach, deep listening practice was embedded 
through mindfulness-based self-observation and self-reflection. The process included practicing 
listening to the listener's inner voice, which related to Vedanānupassanā and Cittānupassanā 
Satipaṭṭhāna practices, and cultivating loving-kindness and compassion. Thus, the first to benefit 
from this process was the listener themselves rather than the speaker. This iterative exercise 
enabled practitioners to gain experiential learning about the process and outcomes  of deep 
listening, inspiring them to continue practicing and learning. In this repetitive process, 
practitioners achieved a deeper understanding of the nature of life in various aspects and a 
greater comprehension of their suffering. This study revealed the significant psychological well-
being benefits of deep listening for the listeners, both personally and professionally, as 
illustrated in the figure below.  
 

 
Figure 1 Impacts of Deep Listening on the Listeners' Work and Life 

  
  This research adhered to the qualitative research paradigm, with the advantages of deep 
listening narrated in the results section. Readers could adopt the practice by first observing and 
distinguishing their inner voice from the speaker 's voice while listening. Both listeners in the 
study performed concurrent mindfulness practices regularly, which enhanced the quality of 



312 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

their deep listening. However, this study did not provide quantified measurable outcomes. 
Future quantitative research could be conducted to provide more evidence on the impacts of 
deep listening practice.  
 
Conclusions and Recommendations 
  Deep listening has been shown to be an essential skill required for various professions, 
such as educators, healthcare professionals, counselors, and organizational leaders, as well as in 
interpersonal relationships. Traditional cultures in the Asia -Pacific region have employed deep 
listening as a community relational and healing activity. However, most people generally 
appreciate deep listening for its beneficial effects on the speaker or the community as a whole. 
This research addressed the scholarly knowledge gap regarding the impact of deep listening on 
the listener by reviewing two self-inquiry theses of deep listening practitioners. The authors of 
these theses embedded mindfulness-based self-observation and self-reflection into their 
practice. The results revealed a significant potential of deep listening to enhance the listeners ' 
psychological well-being, both in their work and personal lives. The listeners reported living their 
lives more meaningfully and joyfully, even under uncertain circumstances. They also 
experienced improved interpersonal relationships and greater self -assurance. They learned to 
accept situations and deal with them more effectively. Furthermore, they demonstrated 
enhanced engagement in both work and life. The introspection they conducted brought about 
deeper self-understanding and transformation, enabling them to let go of some misperceptions 
about their work. This led to greater empathy in their relationships with clients. Regarding the 
impact on personal life, this research demonstrated that deep listening practitioners developed 
better relat ionships with their  loved ones.  They were upl i fted by acknowledging 
interconnectedness and comprehending their own suffering, aligning with the first function of 
the Four Noble Truths. In summary, deep listening practice helped them live more joyfully in 
the present moment, with a beginner 's mind. Given the crucial role of mindfulness-based  
self-observation evidenced in this research, deep listening practitioners in any field should be 
guided to learn and exercise this process.  
 
References 
Barss K.  S.  (2019). Spiritual Care in Holistic Nursing Education:  A Spirituality and Health Elective 

Rooted in T.R.U.S.T. and Contemplative Education. Journal of Holistic Nursing, 38(1), 122-
130. https://doi.org/10.1177/0898010119889703. 

Bradshaw, J., Siddiqui, N., Greenfield, D. & Sharma, A. (2022). Kindness, Listening, and Connection: 
Patient and Clinician Key Requirements for Emotional Support in Chronic and Complex 
Care. Journal of Patient Experience, 9, 1-7. https://doi.org/10.1177/23743735221092627. 

Durning S.  J. , Cervero R.  M.  & Roberts L.  W.  (2022). The Need for Listening Leaders.  Academic 
Medicine, 97(2), 165-166. https://doi.org/10.1097/ACM.0000000000004520. 



313 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 

Garrett, F. & Chase, S. (2021). "Deep Listening" in Buddhist Studies: Teaching and Learning During 
a Pandemic. Religions, 12(6), 387. https://doi.org/10.3390/rel12060387. 

Hanh, T.  N.  (2008). The Miracle of Mindfulness:  The Classic Guide to Meditation by the World's 
Most Revered Master. London, United Kingdom: Ebury Publishing. 

Hanh, T. N. (2011). True Love: A Practice for Awakening the Heart. Boulder, Colorado: Shambala 
Publications. 

Hanh, T.  N.  ( 2 0 12 ) .  Fear:  Essential Wisdom for Getting Through the Storm.  London, United 
Kingdom: Rider & Co. 

Hinz, J., Stephens, J. P. & Van Oosten, E. B. (2022). Toward a Pedagogy of Connection: A Critical 
View of Being Relational in Listening. Management Learning, 53(1), 76-97. https://doi.org/ 
10.1177/13505076211047506. 

Kwame, A.  & Petrucka, P.  M.  ( 2 0 21 ) .  A Literature-Based Study of Patient-Centered Care and 
Communication in Nurse-Patient Interactions:  Barriers, Facilitators, and the Way Forward. 
BMC Nursing, 20(158), 1-10. https://doi.org/10.1186/s12912-021-00684-2. 

Mansumitchai, S., Supa-amonkul, S., Manopatanakul, S. & Buranachad, N. (2021). Deep Listening 
in Comprehensive Dental Care. SWU Dentistry Journal, 14(2), 91-104. 

Mogalakwe, M.  (2006) .  The Use of Documentary Research Methods in Social Research.  African 
Sociological Review, 10(1), 221-230. 

Pienputtarapong, U.  ( 2 0 20 ) .  My Inner Growth Through True Love Dialogue with Patients and 
Caregivers. [Unpublished master's thesis]. Mahidol University. Nakhon Pathom, Thailand. 

Piyasirinanun, R., Daensilp, P. & Sumamal, A. (2024). The Experiences of Handling Dukkha of 
Buddhist Counseling Helpers. The Periodical of Behavioral Science, 30(1), 66-87. 

Punyawattanakul, C. (2023). Life and Work on the Path of Contemplative Education: A Narrative 
Inquiry of a Floortime Therapist. [Unpublished master's thesis]. Mahidol University. Nakhon 
Pathom, Thailand. 

Rogers, C. R. & Farson, R. E. (1987). Active Listening. In Newman, R. G., Danzinger, M. A. & Cohen, M. 
(Eds.), Communicating in Business Today . Lexington, Massachusetts : D. C. Heath & 
Company. 

Scharmer, C.  O.  (2009) .  Theory U:  Leading from the Future as It Emerges.  Oakland, California: 
Berrett-Koehler. 

Scharmer, C.  O.  (2018). The Essentials of Theory U:  Core Principles and Applications.  Oakland, 
California: Berrett-Koehler. 

Sharmill, H. , Kelly, J. , Bowden, M. , Galletly, C. , Cairney, I. , Wilson, C. , Hahn, L. , Liu, D. , Elliot, P. , 
Else, J., Warrior, T., Wanganeed, T., Taylor, R., Wanganeen, F., Madrid, J., Warner, L., Brown, 
M. & De Crespigny, C. (2021). Participatory Action Research-Dadirri-Ganma, Using Yarning: 
Methodology Co-Design with Aboriginal Community Members.  International Journal for 
Equity in Health, 20(160), 1-11. https://doi.org/10.1186/s12939-021-01493-4. 

Somdet Phra Buddhaghosacharya (P.  A.  Payutto) .  (2021) .  Dictionary of Buddhism.  (44 th ed. ) . 
Bangkok, Thailand: The Foundation of Peace Education. 



314 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.301-314 
 

Stoewen, D. L. (2020). Moving from Compassion Fatigue to Compassion Resilience Part 4: Signs 
and Consequences of Compassion Fatigue.  The Canadian Veterinary Journal =  La Revue 
Veterinaire Canadienne, 61(11), 1207-1209. 

Tacoh, Y.  TB.  ( 2 0 23 ) .  Analysis of the "Deep Listening"  Spiritual Pedagogy Approach in Online 
Learning to Build Intersubjectivity.  The Indonesian Journal of the Social Sciences, 11 (3 ) , 
905-924. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i3.935. 

Tight, M. (2019). Documentary Research in the Social Sciences. Thousand Oaks, California: Sage 
Publications. 

Ungunmerr-Baumann, M. R, Groom, R. A., Schuberg, E. L., Atkinson, J., Atkinson, C., Wallace, R. & 
Morris, G. (2022). Dadirri: An Indigenous Place-Based Research Methodology. Alter Native, 
18(1), 94-103. https://doi.org/10.1177/11771801221085353. 

Wasi, P. (2023). Intellectual Well-being: 15 Pathways to the Complete Well-being of Humanity. 
Bangkok, Thailand: Thai Health Foundation. 

Weinstein, N., Itzchakov, G. & Legate, N. (2022). The Motivational Value of Listening During Intimate 
and Difficult Conversations. Social and Personality Psychology, 16(2), 1-14. https://doi. 
org/10.1111/spc3.12651. 

 

 



315 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

Research Article 

 
THE FOUR-ALMSHOUSE MODEL: INTEGRATING DĀNA INTO  

BUDDHIST CRISIS MANAGEMENT STRATEGIES DURING THE COVID-19 
PANDEMIC IN THAILAND 

 
Sarinrat Jitjum1, Vadhana Jayathavaj2, Rattana Panyapa3, Pakkasachiphon Khanthong3* 

1Faculty of Science and Technology, Rajamangala University of Technology Srivijaya, Nakhon Si Thammarat, 
Thailand 

2Faculty of Allied Health Sciences, Pathumthani University, Pathumthani, Thailand 
3Faculty of Thai Traditional and Alternative Medicine, Ubon Ratchathani Rajabhat University, Ubon 

Ratchathani, Thailand 
 *Corresponding author E-mail: phaksachiphonk@gmail.com 

 
Received 15 November 2024; Revised 14 December 2024; Accepted 25 December 2024 

 

Abstract 
Background and Objectives: During the COVID-19 pandemic in Thailand, communities exhibited 
remarkable solidarity through food donations and the establishment of almshouses. Despite these 
efforts, the rapid escalation of the epidemic between 2020 and 2022 posed significant challenges. 
Globally, including in Thailand, people faced severe distress and diverse needs. Volunteers from 
various agencies, many of whom had never collaborated before, united swiftly to address these 
issues and mitigate potential losses. However, managing a large group of volunteers proved 
challenging due to the lack of formal leadership structures, which led to operational inefficiencies 
and disruptions. Buddhist monks in Thailand, under the official announcement of the Supreme 
Patriarch, played a crucial role in resource distribution during the pandemic by establishing 
almshouses throughout the country. Help Society (HS), a collaborative effort of 38 organizations, 
including monk organizations, followed the Supreme Patriarch's guidance by brainstorming 
solutions to manage distress with limited resources. From these collaborations, HS developed 
the Four-Almshouses Model (FAM), integrating Buddhist principles and the Sufficiency Economy 
Philosophy (SEP), and employing the Strengths, Weaknesses, Opportunities, and Threats (SWOT) 
analysis framework to provide timely crisis solutions. This study aimed to investigate the 
development and implementation of the FAM, based on Buddhadhamma principles, as a 
response to the COVID-19 pandemic in Thailand. 
Methodology: This study employed a qualitative research design, utilizing a case study approach 
to investigate the development and implementation of the FAM during the COVID-19 crisis in 
Thailand. A snowball sampling technique was used to selectively identify and interview key 
informants. Data collection was conducted using a combination of semi-structured questionnaires, 
focus groups, and in-depth interviews. These methods were complemented by triangulation 



316 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

techniques to ensure the reliability and validity of the data through cross-verification from diverse 
sources. 
Main Results: The FAM emerged from Buddhist networks as a strategic response to the crisis, 
designed to provide timely assistance. It was developed through a comprehensive SWOT analysis 
and integrated three crucial components: The Supreme Patriarch's almshouse announcement, 
Buddhist principles, and the SEP. This innovative Buddhist management model operated across 
four distinct categories: 1) Onsite almshouses: Provided direct assistance from temples; 2) Offsite 
almshouses: Extended support to communities beyond the immediate area; 3) Online  
almshouses: Leveraged digital platforms to reach broader communities across Thailand; and  
4) Wisdom almshouses: Emphasized sustainable development and long -term solutions.  
The model was adopted in four additional regions during the COVID-19 crisis: Two locations in 
the central region, one in Chiang Mai Province in the northern region, and one in Narathiwat 
Province in the southern region. 
Involvement to Buddhadhamma: This investigation revealed the application of Buddhism in 
relation to Buddhist innovations for addressing the COVID-19 crisis. The FAM integrated six core 
Buddhadhamma principles: Sati and Sampajañña (Mindfulness and Clear Comprehension), Dama 
(Self-restraint), Khanti (Patience), Dāna (Generosity), and Yonisomanasikāra (Systematic Attention). 
The teaching "Attā hi attano nātho" (One is Truly One's Own Protector). These principles were 
collaboratively refined through brainstorming sessions within Buddhist networks, shaping the FAM 
into a practical and adaptive solution for crisis management. For instance, Yonisomanasikāra 
clarified principles, crystallized operational models, and adjusted practices to address varying 
impacts and evolving circumstances effectively. 
Conclusions: The FAM's foundation lay in the Supreme Patriarch's directive and Buddhist principles, 
which were systematically applied to crisis management. The integration of Buddhadhamma with 
modern management strategies highlighted the model's potential as a blueprint for addressing future 
challenges. These principles served as guidelines for driving and addressing problems during the 
emergency situation of the COVID-19 crisis. 
Keywords: Almshouse, Buddhadhamma, Innovation, Sufficiency Economy Philosophy, SWOT 
Analysis 
 
Introduction 
  The global COVID-19 pandemic burdened healthcare personnel and individuals 
worldwide, leading to both morbidity and mortality (Chang et al., 2022); (COVID-19 Excess 
Mortality Collaborators, 2022). Healthcare professionals faced challenges such as prolonged work 
hours, strained healthcare systems (Al-Zaman, 2020); (Zhan et al., 2020), and an economic 
recession (Prada et al., 2022); (Satchanawakul et al., 2023). Indirect effects, including mental health 
issues (Colizzi et al., 2023); (Thatrimontrichai et al., 2021), food insecurity (Phulkerd et al., 2023), 
and health inequality (Chirico et al., 2022); (Okonkwo et al., 2020), further compounded the 
challenges faced by Thailand. The country's response mechanisms revealed gaps in resource 



317 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

distribution, leadership roles, and effective coordination among sectors, leaving communities 
particularly vulnerable during the peak of the crisis. 
  Toward the end of 2021, Thailand experienced a significant surge in COVID-19 cases, which 
exposed weaknesses in public health preparedness. Shortages of medical supplies (Tuesuwan et 
al., 2023), increased food poverty (Walsh & Lovichakorntikul, 2023), and the uneven distribution 
of aid highlighted the critical need for a more inclusive, community-driven response model.  
These challenges pointed to the necessity of a framework that addressed not only immediate 
needs such as food and medical resources but also long-term resilience and solidarity within 
communities. 
  In response to these challenges, the Help Society (HS) initiated the "Four-Almshouse 
Model" (FAM), which drew inspiration from monks' roles during crises and six key Buddhist 
principles, with a primary focus on dāna (Generosity). Developed using a SWOT analysis, the FAM 
identified and addressed specific weaknesses in traditional crisis management approaches,  
such as inefficient resource allocation, lack of localized leadership, and disconnected aid efforts. 
By integrating Buddhadhamma principles with the Sufficiency Economy Philosophy (SEP),  
the model emphasized holistic, sustainable solutions that catered to physical, emotional, and 
social well-being. For example, "Happy cabinets" (Kerdkaew, 2020), inspired by Buddhist giving 
practices, were introduced to ensure equitable access to food and supplies in affected 
communities. 
  The study aimed to assess the effectiveness of the FAM as a crisis management strategy 
developed by HS during the COVID-19 pandemic. By integrating Buddhadhamma principles and 
the SEP, the FAM represented a Buddhist-inspired innovation for addressing challenges in disaster 
response. Building on the issues and significance outlined, the research sought to provide insights 
into how such Buddhist-based approaches could enhance disaster response and promote 
community well-being, particularly within Thailand's pandemic context. 
  Objectives 
  The aim of this study was to explore the development and implementation of the FAM, 
based on Buddhadhamma principles, in response to the COVID-19 pandemic in Thailand. 
 
Methodology 
  To investigate the challenges of responding to the COVID-19 pandemic, this study 
employed a qualitative research design that integrated principles of Buddhadhamma to gain  
in-depth insights into experiences, adaptive strategies, and systemic responses. Using a case study 
approach, the research examined lessons learned from the development and implementation of 
the Four-Almshouse Model (FAM) between November 2022 and March 2023. Ethical approval was 
obtained from Walailak University (Certificate Number WUEC-22-332-01). 
  Data collection utilized purposive sampling and the snowball method to identify and 
recruit key informants within interconnected networks, particularly Buddhist communities and 
volunteer groups involved in crisis management. Snowball sampling proved particularly suitable 



318 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

for this study, as it enabled access to individuals with specialized knowledge and unique 
experiences, often challenging to identify through other methods. Purposive sampling ensured 
the inclusion of diverse and relevant stakeholders, enriching the depth and variety of data 
collected. Pilot testing was conducted to refine interview guides and focus group prompts, 
ensuring the tools' clarity, reliability, and alignment with the study objectives. 
  The study involved in-depth, semi-structured interviews with three key individuals 
instrumental in the development and implementation of the FAM. These included Phramaha 
Wara Chotiwaro from Wat Pa Sunthon Thammaram in Chumphon Province, Mr. Sevee Ruangtrakul, 
Chairman Emeritus of the Muay Thai Foundation, and Phrapalad Surachet Surachetto, Abbot of 
Wat Tanod in Nonthaburi Province. These individuals were chosen because they were the most 
relevant figures in the primary phase of developing and implementing the model. 
  Focus groups were conducted four times with stakeholders from the four expansion areas. 
Each session lasted between 30 and 45 minutes and included open-ended questions to gather 
different views on how the model was implemented. Phramaha Wara Chotiwaro actively 
participated in these discussions, offering valuable insights into the model's contextual 
adaptations and broader impact. 
  To ensure reliability, the study used member checking, allowing participants to review 
summaries of key findings and confirm their accuracy. Triangulation was achieved through 
multiple data sources, including the official LINE account of the HS, documents related to the 
FAM, Facebook fan pages, and insights from leader teams actively involved in the initiative. 
  Using these data collection methods, the study sought to gain a deep understanding of 
the development and implementation of the FAM, shedding light on its background, conceptual 
foundation, and practical applications. By merging qualitative insights with Buddhadhamma 
principles, the research contributed to the conversation on innovative crisis management 
strategies within Buddhist frameworks. 
 
Results and Discussion 
  The Development of Buddhist Innovation 
  1. The HS collaboration 
  At a critical juncture on March 23, 2020, the Supreme Patriarch issued an announcement 
through the National Office of Buddhism. This announcement led to the first collaborative effort 
known as "HS," which was initiated by Mr. Ruangtrakul and Phramaha Wara Chotiwaro.  
After carefully considering the situation, context, potential, and operational readiness, Phramaha 
Wara Chotiwaro recommended Wat Tanod in Nonthaburi Province as a suitable temple for this 
collaboration. This marked the beginning of online collaboration within the Buddhist network 
under the name "HS." Wat Tanod served as an experimental initiative aimed at fostering 
collaboration among various groups.  
  Phramaha Wara Chotiwaro stated, "Building upon the success of this collaborative 
integration, the establishment of HS sought to de-emphasize individual identities and egos.  



319 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

A fundamental principle of HS was to minimize personal significance and encourage all volunteers 
to adopt an egalitarian mindset. This aligned with the principles established by King Rama IX." 
Social enterprises successfully applied these principles as well (Saowapaporn et al., 2021). 
  This framework promoted a state of freedom within the group, devoid of designated 
leaders or subordinates, and facilitated a collective decision-making process. As a result, the group 
relied on situational dynamics as a guiding force to inform their actions. The strength of this group 
lay in the exceptional proficiency of its leaders in efficiently resolving issues and fostering cohesion 
among over 100 volunteers. The initial activities included regular online meetings, prompt actions, 
and successful distribution across diverse networks nationwide. These findings aligned with prior 
research on effective crisis management during the COVID-19 situation, which emphasized the 
importance of well-structured plans, data-informed decision-making, effective communication, 
proper allocation of resources, dedicated operational centers, and active involvement of 
stakeholders (Chaitarachote, 2022). 

  2. Strategic tool 
  The findings of the SWOT analysis conducted within HS were comprehensively 
summarized in Table 1. 
 

Table 1 SWOT Analysis 
 

 Helpful  Harmful  
Internal 
origin 

Strengths 
1. Temple: The central hub of the 
community 
2. Temple: Source of faith, prestige, 
acceptance, and credibility 
3. Temple: Vital resource gathering 
and access point for assistance 
4. Monks: Efficiently integrate diverse 
volunteers 
5. Monks: Provide moral sanctuary 
and empowerment 

Weaknesses 
1. Temple: Weak community engagement potential 
2. No standardized operating methods in temples 
3. Lack of unified policies among different temples 
4. Outdated in innovation and adaptation to the 
changing world 
5. Overreliance on defensive strategies instead of 
proactive approaches 
6. Monk: Limited access to international 
communication tools 

External 
origin 

Opportunities 
1. Temple: Enhance social 
dependence 
2. Implement COVID-19 cleanliness 
measures 
3. Promote integrated cultural 
concepts. 
4. Showcase Buddhism's problem-
solving potential  

Threats 
1. Impact on social contexts, requiring safety 
measures in monasteries. 
2. Strict government regulations for public safety. 
3. Challenges in mobilizing assistance due to social 
distancing. 
4. Inability to conduct large gatherings and 
ceremonies in temples. 
5. Uncertainty and potential worsening conditions  

 
 
 



320 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

  3. The Components of the Buddhist Innovation  
  The Supreme Patriarch's announcement regarding the establishment of almshouses led 
to concrete implementation guided by the Sufficiency Economy Philosophy (SEP) and the six 
principles of Buddhadhamma. These foundational principles facilitated the development of the 
Buddhist innovation known as the Four-Almshouse Model (FAM). 
  Introduced by His Majesty King Rama IX in 1974, SEP aimed to guide the Thai people's way 
of life. This philosophy had been applied during various economic crises, influencing human 
resource development (Pruetipibultham, 2010), well-being (Barua & Tejativaddhana, 2019),  
and community strengthening (Vorakitjoe et al., 2024). Moreover, previous studies highlighted 
SEP's role as a survival strategy during the COVID-19 pandemic, promoting self-sufficiency, 
protection, and rationality (Phrakru Satugitgosol et al., 2021). 
  In January 2020, during the initial phase of the COVID-19 pandemic in Thailand,  
the initiative team established an online network in collaboration with five organizations:  
The Muay Thai Foundation, Bundit Asa, the Magic Books for Kids Project, Wat Tanod, and the 
Electricity Generating Authority. This network utilized Buddhist monks as spiritual professionals in 
the digital realm, integrating technology in alignment with their spiritual and ethical principles 
(Panyapa, 2022).  
  Key individuals held weekly brainstorming sessions to adapt to evolving situations and 
requirements. Six Buddhist principles were discussed and selected as guidelines for developing 
the almshouse model. These principles were as follows: 
   3.1 Sati and Sampajañña  
   In Buddhadhamma, Sati and Sampajañña, or mindfulness, stood as profound 
principles directing individuals away from harmful actions. Sati involved focused attention on the 
present task and awareness of consciousness, while Sampajañña entailed understanding the 
context and effectively applying that awareness. Sati fostered continuous awareness, advocating 
for a conscientious and vigilant approach to every facet of life. Meanwhile, Sampajañña ensured 
individuals comprehended their actions clearly, preventing them from yielding to the allure of 
desires or experiencing lapses in attention. 
   Each of these principles, when applied individually, contributed to leading a secure 
life. However, the absence of both significantly increased the likelihood of errors and challenges 
in navigating life's complexities (Thanissaro, 2015). In critical situations inducing mental confusion 
and biased decision-making, mindfulness served as a tool to realign the mind and enable timely 
problem resolution. As articulated in a Buddhist proverb, "Sati Sabbattha Patthiya," mindfulness 
was indispensable in every scenario (Luang Ta Maha Boowa, 2012).  
   3.2 Dama 
   Dama, also known as self-command, included the disciplines of self-control,  
self-discipline, and an unwavering dedication to self-improvement. This concept was universally 
esteemed by celestial beings, humanity, and all sentient entities. Dama honored those who strove 
for self-cultivation and personal greatness, maintaining the valued principles of Buddhadhamma. 



321 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

It was exemplified by the adage "Danto settho manussesu (Brahmagunabhorn)," which meant  
"The self-restrained one is the best among humans." 
   During times of crisis, maintaining emotional control proved exceedingly 
challenging. Consequently, it was essential to cultivate Dama to prioritize a realistic assessment 
of the situation while consciously avoiding personal biases. This approach facilitated the 
management and resolution of immediate issues. 
   3.3 Khanti 
   Khanti encompassed enduring life's adversities, maintaining equanimity amidst 
afflictions, navigating interpersonal discomfort, and adhering to the Buddhadhamma.  
When applied in practical contexts, the concept of patience or tolerance could be categorized 
into three distinct types. Endurance in strenuous efforts: This entailed pushing through demanding 
tasks or tolerating severe environmental conditions, Endurance through hardship: This required 
individuals to withstand and persevere through suffering, such as enduring illness, coping with 
emotional distress: This involved demonstrating resilience in handling psychological discomfort 
caused by external factors, such as offensive remarks or actions that disrupted mental tranquility. 
The development of these abilities led to a stage called "Adhivasanakanti," signifying the 
proficiency in managing emotions irrespective of situational circumstances (Hiraki, 1989). 
   Amidst the COVID-19 crisis, the demand for both physical and mental tolerance 
became imperative. Volunteers exemplified such tolerance in their daily tasks, often requiring 
patience as they awaited the admission of patients throughout the day. This tolerance entailed 
coping with exhaustion, hunger, and sleep deprivation, culminating in both physical and mental 
fatigue. Despite these challenges, the commitment to serving the public persisted, necessitating 
unwavering patience to persevere and continue providing assistance. 
   3.4 Dāna  
   In Buddhism, Dāna referred to the selfless act of giving without expecting anything 
in return. It fostered compassion, spiritual growth, and interconnectedness within the community, 
while accumulating great merit for the giver. This practice necessitated that the offerings were 
obtained honestly and that both the giver and recipient embodied virtuous qualities, ensuring 
pure intentions and sincerity. Dāna led to compassion and honesty, benefiting both givers and 
recipients. Moreover, within the realm of Buddhism, the practice of Dāna transcended simple 
material donations, or āmisadāna (Thongputtamon, 2019), and included the giving of spiritual 
teachings and support, or dhammadāna, which was considered even more valuable.  
It encompassed the dissemination of Buddhadhamma, symbolizing the spread of knowledge. 
Such conduct was commended by the Buddha as the paramount form of generosity, 
encapsulated in the phrase "Sabbadānaṃ dhammadānaṃ jināti," meaning "The gift of the 
Dhamma transcends all gifts." This principle, which included engaging in actions that benefited 
the public and demonstrating selfless generosity towards fellow beings, was regarded as essential, 
particularly in times of crisis. 



322 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

   During the COVID-19 outbreak, it became essential for wealthy individuals to 
support those in need, with the HS serving as the central hub of assistance. One example involved 
a wealthy individual who was unable to gain admission to the hospital. The HS assisted by saving 
their life and those of their family members through alternative treatments such as providing 
oxygen tanks and medicines, which they might not have considered themselves. Consequently, 
those affluent individuals who were rescued and survived nurtured trust in the operations of the 
HS. They showed their gratitude through monetary donations or Dāna, aiming to further extend 
assistance to others. 
   3.5 Yonisomanasikāra 
   Yonisomanasikāra referred to wise consideration, which was crucial for cultivating 
virtue and progressing toward liberation. It involved thoughtfully contemplating and understanding 
the nature of things, promoting positive mental states, and dispelling ignorance. This practice 
encompassed ten distinct ways of thinking, such as ordinary thinking, the Noble Truth way of 
thinking, and evaluative thinking. The principle of Yonisomanasikāra held significant importance in 
crisis contexts, comprising four fundamental elements: Patthamanasikārā entailed the pursuit of 
effective solutions or methodologies to tackle various challenges; U-baimanasikāra underscored 
the importance of sustained, directed cognition, systematically prioritizing tasks to ensure clarity 
and organization; Prathāmanasikāra denoted a continuous, lucid thought process, emphasizing 
structured thinking devoid of clutter while prioritizing manageable aspects within each scenario; 
and Karmaṇasikāra involved rational contemplation aimed at uncovering causal relationships 
between factors, thereby identifying the root causes of issues and addressing them appropriately 
(Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2013b). 
   Additionally, Upādakamanasikāra fostered positive mental dispositions, 
encouraging individuals to perceive critical life circumstances as opportunities for cultivating 
virtues such as patience and kindness  (Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2013a) .  
The Yonisomanasikāra approach proved effective in managing digital online usage during the 
COVID-19 crisis (Pangthipampai et al., 2023). Furthermore, the concept of self-reliance emerged 
as a defense strategy against epidemics in many countries (Leung et al., 2023); (Mathpati  
et al., 2022). Although these countries may not have adhered to the same form of self-reliance 
practiced in Buddhism, they employed similar survival methods. 
   3.6 Attā hi attano nātho 
   Attā hi attano nātho, or self-reliance in Buddhism, signified depending on oneself 
as the ultimate refuge. One's own wisdom became the reliable sanctuary, as others could not 
always be depended upon with certainty. From the standpoint of existence, this concept included 
awareness and respect for life's facts. It advised against reliance on external factors beyond one's 
own efforts and wisdom, whether they were supernatural powers, destiny, or other phenomena. 
Furthermore, it discouraged unrealistic expectations of assistance from others. The Buddhist adage 
"Viriyena Dukkhamaccati" stated that perseverance enabled individuals to transcend suffering, 



323 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

while "Attā havā chitaā seyyo" asserted the superiority of those who conquered themselves as 
truly outstanding individuals (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1992). 
   During the emergence of COVID-19, a considerable gap in understanding and timely 
response methods persisted. Consequently, HS utilized the principle of Attā hi attano nātho to 
promote volunteer self-reliance, encouraging individuals to independently seek out guidelines 
and collaborate with other networks to provide patient assistance. 
  4. FAM Initiation 
  The FAM was structured into four distinct almshouse categories, each serving specific roles 
within the community. These categories included the onsite almshouse, the offsite almshouse, 
the online almshouse, and the wisdom almshouse. Table 2 provided an overview of the FAM 
strategies, goals, activities, and categories to contextualize its application in combating the COVID-19 
pandemic. 

 

 Table 2 The Four-Almshouse Model Overview 
 

Phases Strategies Goals Activities 
Almshouse 
categories 

1 Proactive  Emergency plan - Actively seek potential donors 
- Maintain regular communication with 
donors 
- Initiate donation drives for resources 

- Onsite  

2 Corrective  Healing Plan - Implement measures to support 
volunteer groups 
- Explore alternative solutions for the 
community 

- Onsite  
- Offsite  
- Online  
- Wisdom  

3 Preventive  Restoration Plan - Adapt to changes in the "New normal" 
era 
- Provide community restoration 
activities 

- Onsite  
- Offsite  
- Online  
- Wisdom 

4 Offensive  Developmental Plan - Establish leadership to meet diverse 
needs 
- Drive nation-building and 
transformative changes 

- Online  
- Wisdom 

 
  The onsite almshouse acted as a central hub for emergency coordination and assistance. 
It was located within the temple premises and played a crucial role in accepting donations, 
distributing aid, and supporting the community through a dedicated group of volunteers.  
Its operations involved proactive, corrective, and preventive strategies. 
  The offsite almshouse extended assistance beyond the settlement area. Its activities 
aimed to coordinate and connect various community missions to foster self-sustainability.  
One notable activity was giving out "Happy Boxes," which supported the community through 
corrective and preventive strategies. 



324 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

  The online almshouse served as a virtual or digital platform to assist individuals in difficulty 
by providing resources, support, or assistance. It also provided crucial coordination support to 
various agencies to ensure effective cooperation and aid delivery. This category implemented 
corrective, preventive, and offensive strategies. 
  The wisdom almshouse assumed a long-term role by utilizing the temple as a community 
brain center. It served as a hub for information, analysis, and management, facilitating  
coordination with the government and other stakeholders to maximize community benefits.  
Its strategies involved corrective, preventive, and offensive approaches. 
  5. Initial Implementation 
  The HS initiated and developed the almshouse model at Wat Tanod in Nontaburi 
Province. However, it became evident that the demand for food extended beyond the immediate 
vicinity of the temple, impacting a larger population. As a result, the distribution of "Happy Boxes" 
began in the subsequent phase, facilitated by the generous sponsorship of two organizations 
associated with the HS. Bundit Asa sponsored 537 boxes, while the Muay Thai Foundation 
provided 1,216 boxes. These provisions were distributed across Bangkok and its neighboring areas. 
The primary contents of the happy boxes predominantly comprised dry food items, which played 
a crucial role in ensuring survival (Figure 1). Additionally, Wat Tanod prepared approximately 1,500 
home care boxes containing essential medical equipment and Thai herbal medicines required for 
the initial treatment of COVID-19 (Sarai & Onopas, 2022). Interestingly, as an unexpected response 
to the challenges posed by COVID-19, almsgiving was also practiced in Islam, demonstrating 
similarities in community-based charitable acts (Hakim & Hakim, 2022).  
 

 
 

Figure 1 The happy boxes 
 

  Implementation Expansion 
  1. The Magic Book Project for Kids (Bangkok, Central Region of Thailand) 
  The Magic Book Project for Kids expanded its operations after a successful preliminary trial 
at Wat Tanod. The HS group, having recognized the project's positive impact on the community, 
allocated resources and established an additional storage facility at the project’s office.  
This facility stored essential equipment, including oxygen tanks, PPE kits, ATK testing kits, and 



325 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

happy boxes. The expansion also led to the establishment of an onsite almshouse, 
complementing the existing online almshouse. Notably, around 20 percent of individuals seeking 
assistance required both encouragement and counseling, emphasizing the critical role of the 
wisdom almshouse in providing comprehensive support. 
  2. Village Office (Bangkok, Central Region of Thailand) 
  Three individuals from the village office in Thung Khru, Bangkok, actively participated as 
volunteers in the HS group. They distributed food to individuals affected by COVID-19, including 
patients and their families under quarantine. As cases in Samut Sakhon increased, the team 
identified the need for additional storage space for vital resources. Consequently, they sought 
and received permission to utilize the public space within the village office for this purpose.  
This space served as another storage location for the HS group, allowing them to store survival 
items and distribute happy boxes to COVID-19 patients. The happy boxes, likely containing 
morale-boosting items and essential supplies, aimed to provide comfort and support during 
challenging times. These initiatives highlighted the village office's commitment to aiding their 
community and contributing to the HS group's efforts to support COVID-19 patients and their 
families. 
  3. Chiang Mai Province (Northern Region of Thailand) 
  The Chiang Mai Trust, established in 2015, was primarily composed of university friends 
who were entrepreneurs involved in ventures such as the North Gate Jazz Club, YoRice (A Rice 
Drink Enterprise), and the Omnipath Creative Art Studio. Their main objective was to address 
challenges in Chiang Mai, including reforestation initiatives and tackling smog issues. As part of 
their broader efforts, the Omnipath Creative Art Studio collaborated with the Muay Thai 
Foundation to create online Muay Thai cartoons, which linked them to the HS group. Although 
the HS group faced constraints in directly offering assistance to Chiang Mai residents, their 
contributions proved valuable. They donated funds to purchase one ton of rice, while the Chiang 
Mai group supplemented this effort by providing additional dry food supplies. Together, their 
collaborative efforts aimed to assist the local community in Chiang Mai during a period of 
adversity. 
  4. Wat Sukhirin Pracharam, Narathiwat Province (Southern Region of Thailand) 
  Since 2014, Phrakru Metha Thanusai, the abbot of Wat Sukhirin Pracharam in Narathiwat 
province, had actively provided assistance to individuals affected by the ongoing unrest in 
Thailand's three southern border provinces, regardless of their religious affiliations. In this context, 
the HS group facilitated aid distribution between two temples through a corrective strategy.  
The process began with a financial donation from the HS group to a temple in Srisaket province, 
known for its abundant rice production but lacking other essential food resources. The monks at 
the Srisaket temple used the funds to purchase dry food items, which were distributed locally. 
Concurrently, the HS group appealed to the rice-farming community in Srisaket for rice donations. 
Through these efforts, approximately 500 kilograms of rice were collected and sent to Narathiwat 
province to assist those in need. The abbot of Wat Sukhirin Pracharam personally oversaw the 



326 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

allocation of funds for procuring additional food supplies, while twelve monks within the temple 
premises managed the packaging of these items. 
  The model demonstrated its effectiveness during health crises by exhibiting adaptability 
in addressing real-world conditions. Innovations led by monks, including the "Happy Cabinet," 
home delivery of essential supplies, and repurposing temple spaces for vaccination efforts, were 
pivotal in the COVID-19 response (Loetamnatkitseri, 2022). Furthermore, the model extended 
beyond providing survival food to include medication assistance, particularly during the social 
distancing period of the pandemic. This support encompassed the distribution of Andrographis 
paniculata capsules and the Wat Khiriwong drug formula (Khanthong et al., 2024). 
  A notable strength of the model lies in its ability to utilize even the smallest and most 
readily available resources, enabling expansion into diverse zones and local contexts. However, 
the study faced certain limitations. While successful implementation in specific locations 
indicated promise, it did not guarantee seamless scalability to other regions or countries. 
Effectiveness depended on factors such as leadership dynamics, local contexts, cultural 
specificities, and resource availability.  

 
Originality and Body of Knowledge 
  The originality and contribution of this study lie in the development of the Buddhist 
innovation known as the FAM model (Figure 2). This model was initiated by five organizations that 
later merged to form a coordination team named HS, established to support individuals affected 
by the COVID-19 crisis in Thailand. The model's development at Wat Tanod employed SWOT 
analysis and was grounded in three key components: The Supreme Patriarch's speech for the 
almshouse, Buddhist principles, and the SEP. 
  The HS team demonstrated measurable impacts through various implementations of the 
FAM model. In the onsite almshouse at Wat Tanod, notable contributions included lunch boxes 
provided by the Electricity Generating Authority and approximately 1,500 home care boxes 
distributed to the temple and local communities. The offsite almshouse extended the model's 
impact area by distributing 537 "Happy Boxes" provided by Bundit Asa and 1,216 "Happy Boxes" 
from the Muay Thai Foundation. These efforts were coordinated and distributed by the Magic 
Books for Kids Project and the Thung Khru village office in Bangkok and the central region of 
Thailand. 
  An example of online almshouse activities involved the delivery of one ton of rice to 
Chiang Mai Province and 500 kilograms of rice to Narathiwat Province, demonstrating how the 
FAM model effectively integrates onsite, offsite, and online components. 
  The wisdom almshouse, an integral part of the FAM model, trained HS volunteers under 
the guidance of Buddhist monks. This training emphasized the application of Buddhadhamma 
principles to address challenges and support communities during the pandemic. A notable 
example of the wisdom almshouse in action was the collaborative effort between local monks 



327 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

and HS volunteers, who worked together to deliver essential support and relief to affected 
communities. 
 

 
 

Figure 2 The Four-Almshouses Model development 
 

Conclusions and Recommendations 
  The FAM, an innovative Buddhist model, originated within the Buddhist network at HS 
during the COVID-19 crisis. This model encompassed categories including onsite, offsite,  
online, and wisdom almshouses, tailored to specific circumstances. With its founda tion in 
Buddhadhamma and the SEP, it was developed through a SWOT analysis, fostering a collaborative 
approach that harmonized efforts across diverse organizations and regions. Exhibiting remarkable 
adaptability and scalability, this model proved highly effective in crisis situations, facilitating rapid 
deployment during emergencies such as the COVID-19 pandemic. Even as the crisis subsided,  
the volunteer experience that HS gained remained ready to address future challenges, ensuring 
sustained preparedness for any forthcoming obstacles. However, the model's scalability and 
effectiveness were subject to factors such as leadership dynamics, local contexts, cultural 
nuances, and resource availability. Although it was successfully implemented in specific locations, 
seamless replication in other regions or countries was not guaranteed. Establishing standardized 
training programs for leaders and volunteers was recommended to ensure consistency in 
application, while fostering partnerships with local organizations and governments would enable 
the integration of valuable context-specific knowledge and resources.  
 



328 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

References 
Al-Zaman, M. S. (2020). Healthcare Crisis in Bangladesh During the COVID -19 Pandemic.  

The American Journal of Tropical  Medicine and Hygiene, 103(4), 1357 -1359. 
https://doi.org/10.4269/ajtmh.20-0826. 

Barua, P. & Tejativaddhana, P. (2019). Impact of Application of Sufficiency Economy Philosophy 
on the Well-Being of Thai Population: A Systematic Review and Meta-Analysis of Relevant 
Studies. Journal of Population and Social Studies, 27(3), 195-219. 

Chaitarachote, N. (2022). Crisis Management from the Situation of the COVID-19 Virus Pandemic. 
Journal of MCU Buddhapanya Review, 7(4), 278-291. 

Chang, D., Chang, X., He, Y. & Tan, K. J. K. (2022). The Determinants of COVID-19 Morbidity and 
Mortality Across Countries. Scientific Reports, 12(1), 5888. https://doi.org/10.1038/s41598-
022-09783-9. 

Chirico, F., Teixeira da Silva, J. A., Sharun, K. & Tsigaris, P. (2022). Global COVID -19 Vaccine 
Inequality: An Overview of Critical Factors and Possible Solutions. Journal of Health and 
Social, 7(3), 267-282. 

Colizzi, M., Peghin, M., De Martino, M., Bontempo, G., Gerussi, V., Palese, A., Isola, M., Tascini, C. & 
Balestrieri, M. (2023). Mental Health Symptoms One Year After Acute COVID-19 Infection: 
Prevalence and Risk Factors. Revista de Psiquiatria y Salud Mental, 16, 38 -46. 
https://doi.org/10.1016/j.rpsm.2022.05.008. 

COVID-19 Excess Mortality Collaborators. (2022). Estimating Excess Mortality Due to the COVID-19 
Pandemic: A Systematic Analysis of COVID-19-Related Mortality, 2020-21. The Lancet, 
399(10334), 1513-1536. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(21)02796-3. 

Hakim, R. & Hakim, A. L. (2022). The Role of Zakat, Infak and Shadaqah in Mitigating the Impact 
of COVID-19 Pandemic on Orphans in Indonesia. Iqtishodia: Journal Ekonomi Syariah, 7(2), 
36-42. https://doi.org/10.35897/iqtishodia.v7i2.852. 

Hiraki, K. (1989). Gathas Interpolated by a Veyyakarana Jataka Pali of the 5th Buddhist Coun cil. 
Journal of Indian and Buddhist Studies, 38(1), 462-458. 

Kerdkaew, T. (2020). Dimension of Giving: Reflections of Life and Society from Almshouse in 
Buddhist Era and Happy Cabinet in COVID-19 Era. Journal of MCU Social Science Review, 
9(4), 322-336. 

Khanthong, P., Jayathavaj, V. & Jitjum, S. (2024). Drug Use Patterns in COVID-19 Patients: A 
Retrospective Survey 2021-2022. Science, Engineering and Health Studies, 18, 24050001. 
https://doi.org/10.69598/sehs.18.24050001 

Leung, D., Lee, C., Wang, A. H. & Guruge, S. (2023). Immigrants and Refugees ' Experiences of 
Access to Health and Social Services During the COVID-19 Pandemic in Toronto, Canada. 
Journal of Health Services Research & Policy, 28(1), 34-41. 

Loetamnatkitseri, C. (2022). Social Innovation of Monks During the Pandemic of COVID-19. 
Journal of MCU Nakhondhat, 9(9), 339-351. 



329 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 

Luang Ta Maha Boowa. (2012). Dhamma Comes from the Heart. Victoria, Australia: Upekka Pty 
Ltd. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1992). Pali Tiitaka Vol.25. Bangkok, Thailand: MCU 
Press. 

Mathpati, M. M., Payyappallimana, U., Shankar, D. & Porter, J. D. (2022). Population Self-Reliance 
in Health' and COVID-19: The Need for a 4th Tier in the Health System. Journal of 
Ayurveda and Integrative Medicine, 13(1) ,  100354. http s://doi .org/10.1016/ 
j.jaim.2020.09.003. 

Okonkwo, N. E., Aguwa, U. T., Jang, M., Barré, I. A., Page, K. R., Sullivan, P. S., Beyrer, C. & Baral, S. 
(2020). COVID-19 and the US Response: Accelerating Health Inequities. BMJ Evidence-
Based Medicine, 26(4), 176-179. https://doi.org/10.1136/bmjebm-2020-111426. 

Pangthipampai, P., Phanprakhon, P. S. & Phra Thepvajaramethi. (2023). Yonisomanasikara: 
Buddhist Way of Life in the Online Community. Journal of MCU Nakhondhat, 10(5), 268-278. 

Panyapa, R. (2022). Buddhism Roles in the Metaverse Era. Journal of Positive School Psychology, 
6(6), 1747-1753. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2013a). The Nectar of Truth a Selection of Buddhist 
Aphorisms. Bangkok, Thailand: Phalitham. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2013b). Yonisomanasikāra: The Buddhist Thinking 
Method. Nakhon Pathom, Thailand: Wat Yanavesakavan. 

Phrakru Satugitgosol, Phra Dhammamolee, Phrakru Viriyapanyapiwat, Phramaha Sombat 
Thanavaro, Phramaha Sompong Thitajitto. (2021). Sufficiency Economy Philosophy: From 
the Buddhist Notion to Survival in COVID-19 Pandemic Crisis. Turkish Journal of Computer 
and Mathematics Education, 12(8), 2434-2441. 

Phulkerd, S., Thongcharoenchupong, N., Chamratrithirong, A., Gray, R. S., Pattaravanich, U., 
Ungchusak, C. & Saonuam, P. (2023). Socio-Demographic and Geographic Disparities of 
Population-Level Food Insecurity During the COVID-19 Pandemic in Thailand. Frontiers in 
Public Health. Public Health, 10, 1071814. https://doi.org/10.3389/fpubh.2022.1071814. 

Prada, S. I., Garcia-Garcia, M. P. & Guzman, J. (2022). COVID-19 Response in Colombia: Hits and 
Misses. Health Policy and Technology, 11(2), 100621. https://doi.org/10.1016/  
j.hlpt.2022.100621. 

Pruetipibultham, O. (2010). The Sufficiency Economy Philosophy and Strategic HRD: A Sustainable 
Development for Thailand. Human Resource Development International, 13(1), 99 -110. 
https://doi.org/10.1080/13678861003589073. 

Saowapaporn, B., Sangayotin, T. & Thanomsing, L. (2021). The Study of the Principles of the Work 
of His Majesty King Phra Bat Somdet Phra Boromchanakathibet Maha Bhumibol Adulydej 
Maharai Borommanatbophit as a Guideline for Social Enterprise. Journal of Politics, 
Administration and Law, 13(1), 311-328. 



330 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.315-330 
 

Sarai, K. & Onopas, S. (2022). Thai Sangha Response to COVID 19: A Case Study of Wat Tanod, 
Bang Kruai District, Nonthaburi Province, Thailand. International Journal of Buddhist Social 
Work, 1(2022), 50-54. 

Satchanawakul, N., Kanchanachitra, M., Liangruenrom, N. & Satchanawakul, N. (2023).  
The Economic Impacts of COVID-19 Lockdown on Low-Income Older People in Thailand. 
Australasian Journal on Ageing, 42(2), 334-343. https://doi.org/10.1111/ajag.13163. 

Thanissaro, B. (2015). The Karma of Mindfulness: The Buddha 's Teachings on Sati & Kamma. 
Valley Center, United States: Metta Forest Monastery. 

Thatrimontrichai, A., Weber, D. J. & Apisarnthanarak, A. (2021). Mental Health Among Healthcare 
Personnel During COVID-19 in Asia: A Systematic Review. Journal of the Formosan 
Medical Association, 120(6), 1296-1304. https://doi.org/10.1016/j.jfma.2021.01.023. 

Thongputtamon, N. (2019). Dana Pāramī (The Perfection of Giving). The Journal of International 
Buddhist Studies College, 4(1), 47-56. 

Tuesuwan, B., Mueannoom, W., Jamnongtanachot, P., Khunvichai, A., Pavitrapok, C., Wongpakdee, 
K., Sra-Ium, S., Mahanonda, N. & Vongsutilers, V. (2023). Basis to Aid CrisisFavipiravir Oral 
Solution for Hospital Compounding During COVID -19 Drug Shortage. Journal of 
Pharmaceutical Sciences, 112(2), 610-617. 

Vorakitjoe, P. V., Arunsutalangkarn, P., Wiratthamachot, P., Chimhad, P. & Suwannual, P. (2024). 
Mechanism of Development and the Driving Force of Sufficiency Economy Philosophy for 
Strengthening Moral Communities in Surat Thani Province. Journal of Buddhist 
Anthropology, 9(1), 50-61. 

Walsh, J. & Lovichakorntikul, P. (2023). Food Insecurity in Thailand During the  Coronavirus 
Pandemic .  Journal  of Soc ia l  and Development Sc iences ,  13(4(S ) ) ,  34 -42 . 
https://doi.org/10.22610/jsds.v13i4(S).3347. 

Zhan, Y. X., Zhao, S. Y., Yuan, J., Liu, H., Liu, Y. F., Gui, L. L., Zheng, H., Zhou, Y. M., Qiu, L. H., 
Chen, J. H., Yu, J. H. & Li, S. Y. (2020). Prevalence and Influencing Factors on Fatigue of 
First-Line Nurses Combating With COVID-19 in China: A Descriptive Cross-Sectional Study. 
Current Medical Science, 40(4), 625-635. https://doi.org/10.1007/s11596-020-2226-9. 

 

 
 



331 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
ระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวร ศึกษาเฉพาะกรณี 

วัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง 
THE SYSTEM AND MECHANISMS FOR THE REQUESTING BUILDING 

PERMISSION AND ESTABLISHMENT OF A TEMPLE WITH THE POWER OF 
BOWON: A CASE STUDY OF SARATBAMRUNG TEMPLE, BANG DI 

SUBDISTRICT, HUAI YOT DISTRICT, TRANG PROVINCE 
 

พระปลัดสิรภพ งามเรียบ1*, พระครูอรุณสุตาลังการ ปรีดา บัวเมือง2, พระครูวิรัตธรรมโชติ มีชัย พุทธสุภะ1,  
พระครูโสภณรัตนบัณฑิต เทพรัตน์ เรืองศรี1, พระสมุห์ธนภัทร ทิพย์วงษ์1, พระบุญญฤทธิ์ ชูราศรี3,  

ธัชชนันท์ อิศรเดช4, ปุญญาดา จงละเอียด2, ทิพย์วรรณ จันทรา2, สุชาติ มสันต์2 
Phrapalad Siraphop Ngamriab1*, Phrakru Arunsutalangkan Preeda Buamuang2, 

Phrakhru Wiratthammachot Michai Buddhasubha1, Phrakru Sophonrattanabundit Theprat Rueangsri1, 
Phrasamu Thanapat Tipwong1, Phra Bunyarit Churasri3, Thatchanan Issaradet4,  

Punyada Chongla-iad2, Tippawan Chantra2, Suchat Masant2 
1บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 

1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

2คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
2Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  

Nakhon Si Thammarat, Thailand 
3บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

3Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 
4คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

4Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

*Corresponding author E-mail: phrasirapop@gmail.com 

 
Received 14 August 2024; Revised 26 September 2024; Accepted 1 November 2024 

 

บทคัดย่อ 

ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: การขออนุญาตสร้างและตั้งวัดในพระพุทธศาสนา มีการดำเนินการตามระบบและ
กลไกทางกฎหมายของกฎกระทรวง ว่าด้วยเรื ่อง การสร้าง การตั ้ง การรวม การย้าย และการยุบเลิกวัด 
การขอรับพระราชทานวิส ุงคามสีมา และการยกวัดร้างขึ ้นเป็นวัดมีพระภิกษุอยู ่จำพรรษา พ.ศ. 2559 
ซ่ึงกระบวนการทางกฎหมายดังกล่าว มีองค์ประกอบ คือ ปัจจัยนำเข้า ได้แก่ พ้ืนที่สร้างวัด ชุมชนอยู่รอบบริเวณที่
จะสร้างวัด กระบวนการ ได้แก่ การแสดงสิทธิที่ดินจะสร้างวัด การขออนุญาตตามลำดับขั้นตอนจากล่างขึ้นบน 
เพื่อประโยชน์ต่อการปฏิบัติศาสนกิจของพระสงฆ์และการทำกิจกรรมของพุทธศาสนิกชน บทความวิจัยนี ้มี
วัตถุประสงค์เพื่อศึกษาระบบและกลไกพร้อมทั้งข้อเสนอแนะและแนวทางการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลัง
บวรของวัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง 



332 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

วิธีดำเนินการวิจัย: เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีขอบเขตเนื้อหา ประกอบด้วย ด้านการขับเคลื่อนการขออนุญาต
สร ้างและตั ้งว ัดด ้วยพลังบวร ด ้านหลักเกณฑ์และว ิธ ีการต ั ้งว ัด  ด ้านการขออน ุญาตสร ้างและตั ้ งวัด 
การวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและข้อมูลที่ได้จากภาคสนาม เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นแบบสัมภาษณ์แบบไม่มี
โครงสร้าง โดยได้เก็บรวบรวมข้อมูลการสัมภาษณ์เชิงลึกจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ กลุ่มอาจารย์ประจำ
หลักสูตรบัณฑิตศึกษา กลุ่มพระสังฆาธิการในจังหวัดตรัง ผู้อำนวยการสำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดตรัง 
นักวิชาการวัฒนธรรม สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดตรัง และการสนทนากลุ่มจากผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 10 รูป/คน  
ผลการวิจัย: พบว่า 1) ระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวร ประกอบด้วย 4 ขั้นตอน ได้แก่ 
ขั้นตอนที่ 1 กระบวนการที่ทำให้ได้มาซึ่งที่ดิน ขั้นตอนที่ 2 กระบวนการในการประสานงานกับพระสงฆ์ตั้งแต่มีการ
เริ่มขอตั้งวัด ขั้นตอนที่ 3 กระบวนการในการสำรวจความคิดเห็นของประชาชน ขั้นตอนที่ 4 กระบวนการของผู้มี
ส่วนร่วมของผู้นำในชุมชนในท้องถิ่น และ 2) แนวทางการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวร พบว่า ควรมีการ
แก้ไขหลักเกณฑ์ให้มีความยืดหยุ่นมากขึ้น ได้แก่ กำหนดให้พื้นที่ตั้งวัดไม่จำเป็นต้องเป็นที่ดินกรรมสิทธิ์ของวัด 
กำหนดให้จำเป็นต้องมีอุโบสถ การยื่นเอกสารหลักฐานประกอบการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดผ่านระบบออนไลน์ 
เพ่ือให้สามารถดำเนินการเป็นไปด้วยความสะดวกและรวดเร็ว ไม่ล่าช้าจนเกินไป 
ความเกี ่ยวข้องกับหลักธรรมคําสอนทางพระพุทธศาสนา : ระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั้งวัด 
ด้วยพลังบวร สอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา คือ สาราณียธรรม 6 ประกอบด้วย เมตตากายกรรม 
เมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรม สาธารณโภคี สีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตา เป็นกระบวนการที่ทำให้ชุมชน 
คณะสงฆ์ และส่วนราชการ ช่วยประสานการดำเนินงานร่วมกันเป็นหนึ่งเดียว สร้างความสามัคคีเพื่อประโยชน์
ส่วนรวมต่อพระพุทธศาสนาอย่างมั่นคง  
สรุป: ระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวร เป็นกระบวนการที่มุ่งเน้นการมีส่วนร่วมของทุก
ภาคส่วนได้พัฒนาและส่งเสริมพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรือง เพื่อให้วัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน เป็นที่พึ่งทาง
จิตใจของพุทธศาสนิกชนอย่างมั่นคง กรณีศึกษาวัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง เป็น
การสะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการสร้างและขออนุญาตจัดตั้งวัดบนพื้นฐานความร่วมมือของคณะสงฆ์ ผู้นำชุมชน 
และหัวหน้าส่วนราชการ ให้มีสถานะเป็นวัดที่ถูกต้องตามกฎหมาย 
คำสำคัญ: ระบบและกลไก, การขออนุญาตสร้างและตั้งวัด, พลังบวร 
 
Abstract 

Background and Objectives: The aim is to construct a temple and seek approval for the 
requesting permission to build and establishment of a Buddhist temple. There exists a system 
and legal mechanisms outlined in ministerial regulations regarding the creation, establishment, 
amalgamation, transfer, and dissolution of temples. Requesting Wisung Kham Sima and elevating 
an abandoned temple to a temple with resident monks during the Buddhist Lent in 2016, 
According to the aforementioned legal process, its components comprise input factors, such as 
the area where the temple is situated and the surrounding community. The process for the 
temple's location requires demonstrating rights to the land on which it will be constructed. 
Sequentially requesting permission, from bottom to top, the resulting benefits include fostering 
monks; Religious practices and activities of kin and community. The objective of this research 
article was to study the system and mechanism, as well as provide recommendations and 
guidelines, for requesting permission to establish and construct a temple with the community's 
support at Saratbamrung Temple, Bang Di Subdistrict, Huai Yot District, Trang Province. 



333 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

Methodology: This research adopts a qualitative. The scope of content encompasses the process 
of establishing a temple with the power of Bowon, including the criteria and methods involved. 
It also explores the process of seeking permission to establish a temple. Analysis of data from 
documents and data obtained from the field. The research instrument used was a questionnaire 
interview. Unstructured data were collected from in-depth interviews from key informants, 
including teachers in the graduate program, Group of monks in Trang Province Director of the 
Trang Provincial Buddhism Office, Cultural scholar Trang Provincial Cultural Office and group 
discussions involving 10 participants. 
Main Results: The research findings: 1) The study revealed that the system and mechanism for 
requesting permission to establish a temple with the community's support consisted of four steps. 
Step 1 involved the process of acquiring land. Step 2 included the process of coordinating with 
the monks from the beginning of the temple establishment request. Step 3 involved the process 
of surveying public opinion. Step 4 included the process involving the participation of local 
community leaders. And 2) The study also found that the guidelines for requesting permission to 
establish a temple with the support of the community should have been revised to be more 
flexible. This included allowing the temple to be established on land that was not necessarily 
owned by the temple, requiring an ordination hall, and submitting the necessary documents for 
permission through an online system to ensure the process was convenient, efficient, and not 
overly delayed. 
Involvement to Buddhadhamma: The system and mechanism for requesting permission to build 
and establish temples with the power of the worship consistent with the principles of Buddhism, 
namely the six Saraniyadhamma, consisting of metta kāyakarma, metta vajikarma, metta imaginary 
kamma, sādharaṇa bokī, silasamaññata and diṭṭhisamanñata. It is a process that allows the 
community, the monastic community, and the government to help coordinate operations 
together as one. Creating unity for the common good of Buddhism in a stable manner. 
Conclusions: The system and mechanism for requesting permission to build and set up temples 
with the power of monastic power. It is a process that focuses on the participation of all sectors 
to develop and promote Buddhism to prosper. In order for the temple to be the center of the 
community, it is a stable spiritual refuge for Buddhists. Case Study of Wat Sarabumrung It is a 
reflection of the process of building and applying for permission to establish a temple based on 
the cooperation of the monks, community leaders, and heads of government departments to 
have the status of a legitimate temple. 
Keywords: System and Mechanism, Requesting Building Permission and Establishment of a Temple, 
Power of Bowon 
 
บทนำ 
  ประเทศไทย มีศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติมาอย่างยาวนานและมีวัดเป็นสถานที่ที่มีบทบาทสำคัญ
ต่อสังคม นอกเหนือจากเป็นสถานที่ประกอบศาสนกิจของพระสงฆ์แล้ว ยังเป็นแหล่งเรียนรู้ที่ส่งเสริมการเผยแผ่
หลักธรรมคำสอนในทางพระพุทธศาสนาโดยตรง นอกจากนี้ เป็นศูนย์กลางของชุมชนในการทำกิจกรรมต่าง ๆ เช่น 



334 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

การศึกษา การรักษาพยาบาล พิพิธภัณฑ์ของชุมชน เป็นต้น (Chittasophano, 2010) จะเห็นได้ว่า “บวร” เป็น
สถาบันทางสังคมที่สำคัญและเป็นกลไกที่ก่อให้เกิดกระบวนการสร้างความเข้มแข็งให้กับสังคมชุมชนในการนำสู่
ภราดรภาพและสังคมสมานฉันท์ อันเป็นความมุ่งหวังของการเชื่อมโยงชุมชนให้มีความตระหนักในการเป็นส่วน
หนึ่งของการร่วมมือกันพัฒนาวัดได้เป็นอย่างดี เพื่อเป็นพุทธสถานในการประกอบกิจการของสงฆ์ในการสืบทอด
อายุพระพุทธศาสนา  
  การสร ้างว ัดและขอต ั ้ งว ัดในป ัจจ ุบ ัน จะต ้องขออน ุญาตตามระบบและกลไกทางกฎหมาย  
ซึ่งกฎกระทรวง ว่าด้วยเรื ่อง การสร้าง การตั้ง การรวม การย้าย และการยุบเลิกวัด การขอรับพระราชทาน
วิสุงคามสีมา และการยกวัดร้างข้ึนเป็นวัดมีพระภิกษุอยู่จำพรรษา พ.ศ. 2559 ตามข้อ 5 ได้กำหนดว่า วัดที่จะสร้าง
ขึ้นต้องประกอบด้วยหลักเกณฑ์ดังต่อไปนี้ (1) ที่ดินที่ใช้เป็นสถานที่สร้างวัดต้องมีเนื้อที่ไม่น้อยกว่าหกไร่ (2) เป็น
สถานที่ที่สมควรเป็นที่พำนักของพระภิกษุสงฆ์และการประกอบศาสนกิจ (3) เป็นประโยชน์แก่ประชาชนในท้องถิ่น
ไม่น้อยกว่าหนึ่งพันคน (4) มีเหตุผลที่สนับสนุนได้ว่า เมื่อตั้งวัดขึ้นแล้วจะได้รับการทำนุบำรุงส่งเสริมจากประชาชน 
(5) ตั้งอยู่ห่างจากวัดอื่นไม่น้อยกว่าสองกิโลเมตร และ (6) จำนวนเงินและสัมภาระที่จะใช้ในการสร้างวัดรวมกัน
ต้องไม่น้อยกว่าสองแสนบาท ฉะนั้น วัดจะเกิดขึ้นในชุมชนได้ ก็ต้องอาศัยความร่วมมือทั้งคณะสงฆ์ พุทธศาสนิกชน 
หน่วยงานราชการในการดำเนินการตามกระบวนการทางกฎหมายดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ซึ่งมีองค์ประกอบ คือ ปัจจัย
นำเข้า ได้แก่ พื้นที่สร้างวัด ชุมชนอยู่รอบบริเวณที่จะสร้างวัด กระบวนการ ได้แก่ การแสดงสิทธิที่ดินจะสร้างวัด 
การขออนุญาตตามลำดับขั้นตอนจากล่างขึ้นบน และผลที่เกิดขึ้น ได้แก่ ประโยชน์ต่อการปฏิบัติศาสนกิจของ
พระสงฆ์ การทำกิจกรรมของญาติโยม ดังนั้น วัดแบ่งเป็น 2 ประเภท วัดที่ได้วิสุงคามสีมาและสำนักสงฆ์ (Roslers 
& Thitapanyo, 2020) 
  ที่พักสงฆ์บ้านซา เป็นที่พักสงฆ์ประจำหมู่บ้านเก่าแก่ ได้ก่อตั้งประมาณมากกว่า 63 ปี ตั้งอยู่ที่บ้านซา  
หมู่ที่ 6 ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง มีชาวบ้านต่างมีความศรัทธาอย่างแรงกล้าได้ประกอบการบำเพ็ญ
บุญกุศลและทำกิจกรรมต่าง ๆ ของชุมชนมาอย่างต่อเนื่อง ทางคณะสงฆ์พร้อมด้วยพุทธศาสนิกชนมีความเห็นว่า 
จะต้องยกฐานะจากที่พักสงฆ์ให้เป็นวัดเพื่อความสะดวกต่อการดำเนินกิจกรรมทางศาสนามากขึ้น เนื่องจากที่พัก
สงฆ์แห่งนี้ตั้งอยู่ไกลจากวัดอื่น ๆ โดยมีวัดท่าไทร ตำบลบางดี เป็นวัดที่อยู่ใกล้ที่พักสงฆ์บ้านซา แต่มีระยะทางไกล
ถึง 5.1 กิโลเมตร ทำให้ชาวบ้านในพื้นที่ต้องเดินทางไปเพื่อประกอบศาสนกิจต่าง ๆ อย่างลำบาก อีกทั้ง  ชาวบ้าน
ซามีผู้อาศัยมากกว่า 100 หลังคาเรือน มีราษฎรประมาณ 600-700 คน ซึ่งล้วนนับถือศาสนาพุทธทั้งหมด ได้อยู่
อาศัยและตั้งรกรากใกล้เคียงกับที่พักสงฆ์บ้านซา ต่างให้ความศรัทธาช่วยทำนุบำรุงที่พักสงฆ์แห่งนี้มาอย่างต่อเนื่อง
ถึงปัจจุบัน 
  จากสภาพปัญหาและความสำคัญดังกล่าว จึงสนใจที่จะศึกษาความสำคัญของระบบและกลไกการขอ
อนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวรของวัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง เพื่อให้ทราบ
ถึงการขับเคลื่อน พร้อมทั้งข้อเสนอแนะและแนวทางการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวรของวัดซาราษฎร์
บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง สู่การพัฒนาและยกระดับการเป็นวัดประจำหมู่บ้านต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาระบบและกลไกพร้อมทั้งข้อเสนอแนะและแนวทางการขออนุญาต
สร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวรของวัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง 
 
 
 
 
 



335 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องนี้ มีวิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
  1. รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการสัมภาษณเชิงลึก  
(In-depth Interview) กับกลุมผู้ใหขอมูลสำคัญ (Key Informants) และการสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Group 
Discussion) 
  2. ผู ้ให้ข้อมูลสำคัญ ประกอบด้วย กลุ ่มอาจารย์ประจำหลักสูตรบัณฑิตศึกษา จำนวน 2 รูป/คน 
กลุ่มพระสังฆาธิการในจังหวัดตรัง จำนวน 6 รูป ผู้อำนวยการสำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดตรัง จำนวน 1 คน 
นักวิชาการวัฒนธรรม สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดตรัง จำนวน 1 คน รวมจำนวน 10 รูป/คน สามารถแสดงเป็น
ตารางได ้ดัง Table 1 
 

  Table 1 Key informants 
 

Group of key informants Number 
1. Group of lecturers in the graduate program 2 
2. Group of monks in Trang province 6 
3. Director of the Trang provincial Buddhism office 1 
4. Academics culture Trang provincial cultural office 1 

Total 10 
 
  สำหรับผู้ทรงคุณวุฒิในการสนทนากลุ่มเฉพาะผู้วิจัยได้คัดเลือกผู้ทรงคุณวุฒิที่ไม่ซ้ำกับผู้ให้การสัมภาษณ์
เชิงลึก จำนวน 10 รูป/คน ซึ่งเป็นผู้ทรงคุณวุฒิที่มีคุณสมบัติและประสบการณ์สำคัญที่คล้ายคลึงกันในประเด็นการ
การตั้งวัดด้วยพลังบวร สามารถแสดงเป็นตารางได้ ดัง Table 2 
 

  Table 2 Experts for Focus Group Discussions 
 

Experts for Focus Group Discussions Position 
1. Group of lecturers in the graduate program  
     1.1 Graduate program lecturer (Person 1) Curriculum Developer  
     1.2 Graduate program lecturer (Person 2) Lecture in the Master of Arts Program 
2. Group of monks in Trang Province  
     2.1 Monk in Trang Province (Person 1) Abbot of Trang Province 
     2.2 Monk in Trang Province (Person 2) Abbot of Mueang District 
     2.3 Monk in Trang Province (Person 3) Abbot of Huai Yot District 
     2.4 Monk in Trang Province (Person 4) Abbot of Nataluang Subdistrict 
     2.5 Monk in Trang Province (Person 5) Abbot of Thap Thiang Subdistrict 
     2.6 Monk in Trang Province (Person 6) Abbot of Wat Saratbamrung 
3. Director of the Trang Provincial Buddhism Office  
(1 Person)  

Director of the Trang Provincial Buddhism Office 

4. Academics Culture Trang Provincial Cultural Office  
(1 Person) 

Cultural scholar at Trang Provincial Cultural 
Office 

 



336 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

 3. แบบสัมภาษณ์ (Interview) ผู้วิจัยใช้การสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง (Unstructured Interview) 
โดยมีแบบสัมภาษณ์ซึ่งมีข้อคำถามโดยละเอียดตามที่ได้จัดเตรียมไว้เป็นเครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล  โดยมี
ขั้นตอนการสร้างเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ดังนี้ 
   3.1 ศึกษาวิธีการสร้างแบบสัมภาษณ์ที่ใช้ในการเก็บข้อมูลจากเอกสาร ตำราและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง เพ่ือเป็นแนวทางในการกำหนดกรอบแนวคิดในการสร้างแบบสัมภาษณ์ที่ตรงและถูกต้องแล้ว 
   3.2 ศึกษาแนวคิด ทฤษฎี และเอกสารงานวิจัยที่เกี ่ยวข้องกับระบบและกลไกการตั้งวัดด้วย 
พลังบวร ศึกษาเฉพาะกรณี วัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง  โดยพิจารณาถึง
รายละเอียดต่าง ๆ เพื่อให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ในตัวแปรตามด้านเนื้อหาของการวิจัยที่กำหนดไว้ ซึ่งแบบ
สัมภาษณ์ชุดนี้มี 3 ส่วน ได้แก่ 
    ส่วนที่ 1 ข้อมูลพื้นฐานของผู้ตอบแบบสัมภาษณ์ 
    ส่วนที่ 2 แนวคำถามเกี่ยวกับระบบและกลไกการตั้งวัดด้วยพลังบวร ศึกษาเฉพาะกรณี 
วัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง 
    ส่วนที่ 3 แนวคำถามเกี่ยวกับข้อเสนอแนะและแนวทางการตั้งวัดด้วยพลังบวร ศึกษา
เฉพาะกรณ ีวัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง 
   3.3 ขอคำแนะนำจากคณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์เพื่อปรึกษาในการร่างแบบสัมภาษณ์ใช้
เพ่ือเป็นแนวทางในการสร้างแบบสัมภาษณ์กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
   3.4 สร้างแบบสัมภาษณ์ให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัยเพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการเก็บ
รวบรวมข้อมูลจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) 
   3.5 นำแบบสัมภาษณ์ให้กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ตรวจสอบเนื้อหาและโครงสร้างของคำถาม
ตลอดจนภาษาท่ีใช้เพื่อความเที่ยงตรงและถูกต้อง 
   3.6 นำแบบสัมภาษณ์ที่ผ่านการแก้ไขปรับปรุงแล้วไปใช้ในการเก็บข้อมูลกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญที่ได้
เลือกไว้ 
  4. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
และการสนทนากลุ่มเฉพาะกับผู้ทรงคุณวุฒิ ซึ่งผู้วิจัยใช้เวลาในการเก็บรวบรวมข้อมูล ตั้งแต่เดือนกรกฎาคม-เดือน
ธันวาคม 2566 รวมระยะเวลา 6 เดือน ดังนี้  
   4.1 การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) เป็นขั้นตอนรวบรวมข้อมูลจากการลงพื้นที่
ภาคสนาม โดยการสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ซึ่งดำเนินการตามข้ันตอน ดังนี้  
    4.1.1 ทำหนังสือขอความอนุเคราะห์ในการเก็บรวบรวมข้อมูลจากมหาวิทยาลัยมหา -
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช เพ่ือขออนุญาตเข้าทำการเก็บรวบรวมข้อมูล  
    4.1.2 ผู้วิจัยเป็นผู้ลงพื้นที่เก็บรวบรวมข้อมูลเพื่อใช้คำถามที่ถูกสร้างขึ้นมาไปสัมภาษณ์
กลุ่มพระสังฆาธิการ กลุ่มส่วนราชการจังหวัดตรัง กลุ่มผู้นำท้องถิ่น นายกองค์การบริหารส่วนตำบลบางดี และกลุ่ม
ตัวแทนประชาชนตำบลบางดี  
    4.1.3 นำคำตอบและได้บันทึกข้อมูลจากการสัมภาษณ์ไว้เป็นที่เรียบร้อยแล้ว นำไป
วิเคราะห์รวบรวมและเรียบเรียงรายละเอียดต่าง ๆ ให้มีความถูกต้อง สละสลวยมากยิ่งขึ้นและนำเสนอต่ออาจารย์
ผู้ควบคุมวิทยานิพนธ์  
   4.2 การสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Group Discussion) เป็นขั้นตอนที่ผู้วิจัยนำเสนอผลจาก
การวิเคราะห์เนื้อหาระบบและกลไกการตั้งวัดด้วยพลังบวรต่อผู้ทรงคุณวุฒิ  เพื่อนำไปจัดทำเป็นชุดความรู้ระบบ
และกลไกการตั้งวัดด้วยพลังบวร โดยผู้วิจัยนัดหมายวัน เวลา และสถานที่กับผู้ทรงคุณวุฒิ 
 



337 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

  5. การวิเคราะห์ข้อมูล ได้ดำเนินการดังนี้ 
   5.1 การวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ คือ รวบรวมคำตอบและข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึก
จากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญมาวิเคราะห์ สังเคราะห์เนื้อหาและเรียบเรียงให้มีความสละสลวย รัดกุมเข้าใจง่าย และ
แยกออกเป็นแต่ละด้านตามลำดับ 
   5.2 การวิเคราะห์ข้อมูลการสนทนากลุ ่มเฉพาะ  (Focus Group Discussion) คือ รวบรวม
ข้อเสนอแนะจากผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้มาวิเคราะห์ สังเคราะห์เนื้อหา เพื่อพัฒนาและปรับปรุงรูปแบบ พร้อมทั้ง 
เรียบเรียงให้มีความสละสลวยและรัดกุมเข้าใจง่าย 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  จากการวิจัยพบผลการวิจัยและสามารอภิปรายผล ได้ดังนี้ 
  1. ระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวรของวัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอ
ห้วยยอด จังหวัดตรัง ผลการวิจัยพบว่า  
   1.1 กลไกด้านการขับเคลื่อนการขออนุญาตสร้างและตั้งวัด ประกอบด้วย 3 ส่วนหลัก คือ  
    ส่วนที่หนึ่ง ได้แก่ ผู้นำ ประกอบด้วย คณะสงฆ์ ผู้นำชุมชน ผู้นำท้องถิ่น และผู้นำทาง 
การศึกษาทำหน้าที่เป็นแกนนำในการขับเคลื่อนการตั้งวัด โดยร่วมกันวางแผน กำหนดเป้าหมาย และแนวทาง  
การดำเนินงาน  
    ส่วนที่สอง ได้แก่ ภาคีเครือข่าย ประกอบด้วยเครือข่ายองค์กรในชุมชน หน่วยงาน
ภาครัฐ และภาคเอกชน ทำหน้าที่ในการสนับสนุนและอำนวยความสะดวกในการขอตั้งวัดทุกขั้นตอน ตั้งแต่ 
การจัดทำเอกสารขออนุญาตสร้างและตั้งวัด การยื่นเอกสารเสนอไปยังเจ้าคณะตำบล เจ้าคณะอำเภอ เจ้าคณะ
จังหวัดนายอำเภอ ผู้ว่าราชการจังหวัด และกรรมการมหาเถรสมาคม เพ่ือรับทราบและอนุมัติการตั้งวัดต่อไป  
    ส่วนที ่สาม ได้แก่ ชุมชน ประกอบด้วย ประชาชนในชุมชนทำหน้าที่ร่วมกันในการ
ดำเนินการตั้งวัด ผ่านการจัดเวทปีระชุมเพ่ือขอมติความเห็นชอบและการให้ความร่วมมือในการให้ข้อมูลสนับสนุน
การตั้งวัด ดังที่ Taisrikhot et al. (2023) ได้กล่าวว่า แนวทางการปฏิบัติในการขับเคลื่อนการพัฒนาวัดมีองค์ประกอบ 
ดังนี้ 1) มีการกำหนดนโยบาย แผนงาน งบประมาณ และการบริหารจัดการที่มีประสิทธิภาพ 2) กำหนดบทบาทหน้าที่
ของบุคลากรเพื่อให้เข้ามามีส่วนร่วม 3) การจัดแผนงานยุทธศาสตร์ และ 4) การประเมินผล (Buddhist Places 
Division of National Office of Buddhism, 2016) นอกจากน ี ้  Chulawanich & Wattanapradit (2023) 
กล่าวเพิ่มเติมว่า นำหลักพุทธสันติวิธี ได้แก่ หลักอปริหานิยธรรมและสาราณียธรรม มาบูรณาการผ่านการทำ
กิจกรรมแบบมีส่วนร่วม ประกอบด้วย 1) การสร้างความตระหนักรู้เปิดใจรับฟัง ร่วมแสดงความคิดเห็น 2) ร่วม
ค้นหาโอกาส ปรับปรุง และพัฒนา 3) จุดพลังสร้างการมีส่วนร่วมจากบุคลากรในวัด และ 4) เตรียมความพร้อม
ปฏิบัติตามแผนด้วยการประชุมแบบมีส่วนร่วมอย่างสร้างสรรค์  
   1.2 ด้านหลักเกณฑ์และวิธีการขออนุญาตสร้างและตั้งวัด วัดซาราษฎร์บำรุงยังได้ดำเนินการตาม
หลักเกณฑ์และวิธีการตั้งวัด มาจากการได้รับความยินยอมจากเจ้าของที่ดินที่จะให้ใช้ที่ดินสร้างวัด พร้อมทั้งได้รับ
ความเห็นชอบจากทุกฝ่าย ประกอบด้วย คณะสงฆ์ ผู้นำชุมชน ผู้นำการศึกษา และผู้นำด้านอื่น ๆ ในพื้นที่ ทำให้
เป็นไปตามหลักเกณฑ์และวิธีการตั้งวัดที่สอดคล้องกับกฎหมายและหลักพระธรรมวินัย ซึ่งมี 4 ขั้นตอน ได้แก่ 
    1.2.1 การสำรวจความต้องการของชุมชน ขั้นตอนนี้วัดจะสำรวจความต้องการของ
ชุมชนในด้านต่าง ๆ เช่น บริบทพื้นที่ชุมชน ความพร้อมของชุมชน ฯลฯ เพ่ือใช้เป็นข้อมูลในการวางแผนตั้งวัด  
    1.2.2 การจัดประชุมประชาคม ซ่ึงวัดจะจัดการประชุมประชาคมเพ่ือรับฟังความคิดเห็น
ของประชาชนในชุมชนเกี่ยวกับการขอตั้งวัด โดยประชาชนในชุมชนจะมีสิทธิร่วมแสดงความคิดเห็นและลงคะแนน
เสียงเพ่ืออนุมัติหรือคัดค้านการตั้งวัดตามความเหมาะสม  



338 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

    1.2.3 การขออนุญาตตั้งวัด ขั้นตอนนี้วัดจะยื่นคำขออนุญาตตั้งวัดต่อเจ้าคณะผู้ปกครอง 
โดยคำขออนุญาตตั้งวัดจะต้องระบุข้อมูลต่าง ๆ เช่น ชื่อวัด ที่ตั้งวัด วัตถุประสงค์ของการตั้งวัด จำนวนเนื้อที่ในการ
สร้างวัด  
    1.2.4 การพิจารณาอนุญาตตั ้งวัด ทางคณะกรรมการที่เกี ่ยวข้องจะพิจารณาคำขอ
อนุญาตตั้งวัดว่าเป็นไปตามหลักเกณฑ์และกฎหมายหรือไม่  หากพิจารณาแล้วเห็นว่าเป็นไปตามหลักเกณฑ์และ
กฎหมายก็จะอนุมัติให้ตั้งวัดได้ ซึ่งการตั้งวัดของวัดซาราษฎร์บำรุงดำเนินการตามหลักเกณฑ์และวิธีการตั้งวัดดว้ย
ความโปร่งใสและเป็นธรรม โดยประชาชนในพ้ืนทีม่ีส่วนร่วมในการตัดสินใจ 
    จากขั ้นตอนดังกล่าว สะท้อนให้เห็นถึงความเข้มแข็งและการมีส่วนร่วมในชุมชน  
ซึ ่งเป็นไปตามกฎกระทรวงการสร้าง การตั ้ง การรวม การย้าย และการยุบเลิกวัด การขอรับพระราชทาน
วิสุงคามสีมา และการยกวัดร้างขึ้นเป็นวัดมีพระภิกษุอยู่จำพรรษา พ.ศ. 2559 (หมวด 2) Buddhist Places 
Division of National Office of Buddhism (2016) ได้อธิบายหลักเกณฑ์ดังต่อไปนี้  
     1.2.4.1 สถานที่ตั้งวัดและเสนาสนะ จะต้องเป็นวัดที่สร้างขึ้นในสถานที่ตาม
แผนที่ แผนผัง และเอกสารสิทธิ์ที่ดินที่ได้รับอนุญาตให้สร้างวัดนั้น และต้องมีเสนาสนะสิ่งปลูกสร้างแล้วเสร็จ (ตาม
เงื่อนไข) เป็นหลักฐานมั่นคง เหมาะสมที่จะเป็นที่พำนักของพระภิกษุสงฆ์  
     1.2.4.2 ชื่อวัด ในการเสนอรายงานขอตั้งวัด (ศถ.3) จะต้องระบุชื่อวัดที่ขอตั้ง 
พร้อมชี้แจงเหตุผลประกอบในรายงานขออนุญาตตั้งวัดให้ชัดเจน กะทัดรัด เข้าใจง่าย มีความหมาย และชื่อท่ีขอตั้ง
จะต้องผ่านความเห็นชอบทุกชั้นตามลำดับที่กำหนดในกฎกระทรวงฯ  
     1.2.4.3 จำนวนพระภิกษุที่จะอยู่ประจำ มีจำนวนไม่น้อยกว่า 1 รูป และให้
เสนอชื่อผู้จะเป็นเจ้าอาวาส พร้อมด้วยอายุ  พรรษา สังกัดวัดเดิม (ตามหนังสือสุทธิ) โดยพระภิกษุที่จะเป็น 
เจ้าอาวาสจะต้องมีคุณสมบัติตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505  
     1.2.4.4 ผู้ขอตั้งวัดจะต้องเป็นบุคคลคนเดียวกับผู้ที่ได้รับอนุญาตให้สร้างวัด 
กรณีเป็นบุคคลอื่นจะต้องมีหนังสือมอบอำนาจให้ดำเนินการแทน  
     1.2.4.5 เอกสาร หลักฐาน ทุกฉบับที่ประกอบเรื่องต้องเป็นเอกสารที่ถูกต้อง
ครบถ้วน 
     1.2.4.6 กรณีวัดตั้งอยู่ในที่ดินของผู้มีกรรมสิทธิ์ ให้ผู้มีกรรมสิทธิ์หรือทายาท
ดำเนินการโอนที่ดิน พร้อมทั้งอาคารและสิ่งปลูกสร้างให้แก่วัดที่ตั้งขึ้นภายใน 90 วัน นับแต่วันที่ได้รับแจ้งการให้
ความเห็นชอบของมหาเถรสมาคม 
     1.2.4.7 กรณีวัดตั้งอยู่ในที่ดินของส่วนราชการหรือหน่วยงานของรัฐ ให้สำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติแจ้งการประกาศตั้งวัดให้ส่วนราชการหรือหน่วยงานของรัฐที่เป็นผู้อนุญาตให้ใช้ที ่ดิน  
ที่วัดนั้นตั้งอยู่ทราบ 
     1.2.4.8 ให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติแจ้งให้วัดที่ตั ้งขึ ้นในที่ดินของ 
ส่วนราชการหรือหน่วยงานของรัฐปฏิบัติตามเงื่อนไขการอนุญาตให้ใช้ประโยชน์ในที่ดินดังกล่าว  
     ดังที่ Yanasitthi & Thitapanyo (2019) ได้กล่าวว่า การบริหารการขออนุญาต
สร้างและตั้งวัดให้เป็นไปตามกระบวนการได้นั้น ต้องได้รับการตรวจสอบในด้านความโปร่งใส คือ การมีส่วนร่วม
ของทุกฝ่ายทั้งคณะสงฆ์ ประชาชน หน่วยงานราชการ เพราะการบริหารที่มีความโปร่งใสก็ต้องมีการบริหารโดย
รูปแบบคณะกรรมการ เป็นต้น ช่วยส่งเสริมให้การสร้างและตั้งวัดมีความเด่นชัดมากขึ้น ดังแสดงใน Figure 1 



339 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

 
Figure 1 Creation of Wat Saratbamrung  

 
   1.3 ด้านกระบวนการขออนุญาตตั้งวัด ประกอบด้วย 3 ขั้นตอน ได้แก่  
    1.3.1 การจัดทำเอกสารประกอบการขออนุญาตตั้งวัด ซึ่งเป็นขั้นตอนที่ทางวัดจะต้อง
จัดทำเอกสารประกอบการขออนุญาตตั้งวัดให้ครบถ้วนตามหลักเกณฑ์และวิธีการตั้งวัด ซึ่งประกอบด้วยเอกสาร
ต่าง ๆ เช่น หนังสือรับรองจากเจ้าอาวาสวัด หนังสือรับรองจากผู้นำชุมชน แผนที่แสดงที่ตั้งวัด ฯลฯ  
    1.3.2 การยื่นคำขออนุญาตตั้งวัด ทางวัดไดย้ื่นคำขออนุญาตตั้งวัดต่อเจ้าคณะผู้ปกครอง 
โดยคำขออนุญาตตั้งวัดจะต้องระบุข้อมูลต่าง ๆ เช่น ชื่อวัด ที่ตั้งวัด วัตถุประสงค์ของวัด ฯลฯ  



340 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

    1.3.3 การพิจารณาอนุญาตตั้งวัด ทางคณะกรรมการพิจารณาอนุญาตตั้งวัดจะพิจารณา
คำขออนุญาตตั้งวัดว่าเป็นไปตามหลักเกณฑ์และกฎหมายหรือไม่ หากพิจารณาแล้วเห็นว่าเป็นไปตามหลักเกณฑ์
และกฎหมายก็จะอนุมัติให้ตั้งวัด ดังแสดงใน Figure 2 
  ดังนั้น กระบวนการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดซาราษฎร์บำรุงมีความโปร่งใสและเป็นธรรม โดยวัดมี
เอกสารหลักฐานครบถ้วนตามหลักเกณฑ์และกฎหมาย ซึ่ง Sukperm (2019) ได้กล่าวว่า ต้องให้อำนาจหน้าที่ 
แก่เจ้าหน้าที่ผู้รับคำขอสร้างและจัดตั้งวัดตามกฎหมายได้ติดตามผลการดําเนินงานของผู้ยื่นคำขออย่างต่อเนื่อง  
โดยสำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดควรกระจายอำนาจหน้าที่แก่องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเข้ามีส่วนร่วมต่อ 
การพิจารณาคำขอสร้างและจัดตั้งวัดตามหลักเกณฑ์ที่กำหนดตามกฎกระทรวงโดยองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น 
มีบุคลากรที่มีความรู้ความสามารถความเชี่ยวชาญที่เกี่ยงข้องกับการออกแบบการก่อสร้างสิ่งปลูกสร้างวัดและ
แผนผังบริเวณที่ตั้งสิ ่งก่อสร้างต่าง ๆ ภายในวัดเพื่อลดผลกระทบในเรื่องความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน  
และ Janthophaso (2023) ได้อธิบายเพิ่มเติมว่า วัดเป็นนิติบุคคลที่เจ้าอาวาสเป็นผู้บริหารจัดการภายในวัด  
ซึ่งขึ ้นอยู่กับความต้องการของพุทธศาสนิกชนที่บริจาคและช่วยกันออกแบบวัด ให้เป็นสถานที่ส ำหรับศึกษา 
ปฏิบัติธรรม จึงจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องรู้กฎหมายของกระทรวงและพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ส่วนการจัดการ 
ศาสนสมบัติของวัดตามมาตราที่ 40 หมวดที่ 6 แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 จําแนกศาสนสมบัติ
ออกเป็น 2 ประเภทได้แก่ 1) ศาสนสมบัติกลาง และ 2) ศาสนสมบัติของวัด จําแนกเป็น 5 ประเภท คือ เจติยสถาน 
พุทธสถาน สังฆสถาน บริวารสถาน และอนุสรณ์สถาน  
 

 
Figure 2 Establishing Wat Saratbamrung 



341 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

  2. ข้อเสนอแนะและแนวทางระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั้งวัดด้วยพลังบวรของวัดซาราษฎร์บำรุง 
ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง ผลการวิจัยพบว่า  
   2.1 ด้านการขับเคลื่อนการตั้งวัดด้วยพลังบวร ควรสร้างความเข้าใจและความร่วมมือให้พระสงฆ์ 
ประชาชน ผู้นำชุมชน และหน่วยงานที่เกี ่ยวข้อง ให้เห็นความสำคัญและประโยชน์ของการตั้งวัดด้วยพลังบวร  
ในทุกขั้นตอน ตั้งแต่การสำรวจความต้องการของชุมชน การจัดประชุมประชาคม การขออนุญาตตั้งวัด ไปจนถึง
การดำเนินงานของวัดหลังได้รับอนุญาตตั้งวัด ดังที่ Sukperm (2019) ได้เสนอว่า ควรให้โอกาสแก่ประชาชนทุกคน
ในพื้นที่ได้มีโอกาสรู้ข้อมูลของวัดที่จะสร้างว่ามีความต้องการให้ดำเนินการสร้างวัดตามกฎหมายและควรให้
หน่วยงานในภาคท้องถิ่นที่ ได้แก่ องค์การบริหารส่วนตำบลหรือเทศบาล ได้เข้ามามีส่วนร่วมต่อการรับรู้ข้อมูล
ข่าวสารของวัดที่จะดำเนินการสร้างตามกฎหมาย อีกทั้ง ควรกำหนดให้มีการทำประชาคมหมู่บ้านเพื่อเปิดโอกาส
ให้ประชาชนในพื้นที่ได้มีส่วนร่วมแสดงความคิดเห็นต่อการให้ข้อมูลข้อเท็จจริงและความคิดเห็นเพื่อประกอบ 
การตัดสินใจของผู้นำชุมชนหรือผู้ที่ยื่นคำขอสร้างและจัดตั้งวัดตามกฎหมายด้วยวิธีต่าง ๆ เช่น การรับฟังความคิดเห็น  
การสำรวจความคิดเห็น การจัดเวทีสาธารณะ เป็นต้น พร้อมทั้งควรมีแผนงานระดับส่วนกลางและส่วนภูมิภาคที่
บูรณาการการทำงานร่วมกันและให้เกิดความชัดเจนทั้งในระดับนโยบายและภาคปฏิบัติ  นอกจากนี้ Janthasaro 
et al. (2023) ได้เสนอเพิ่มเติมว่า วัดต้องสร้างความเป็นคนไทยอย่างแนบแน่น หมายถึง การเป็นสัญลักษณ์ของ
การผลิตสร้าง “เอกลักษณ์” รักษาคน รักษาชุมชนคนไทย ให้เห็นว่าวัดมีความสำคัญและมีความจําเป็นต่อการ
บริหารและการจัดการให้เกิดความเชื่อมโยงจนกลายเป็นส่วนสำคัญของชุมชน 
   2.2 ด้านหลักเกณฑ์และวิธีการตั้งวัด ควรมีการแก้ไขหลักเกณฑ์ให้มีความยืดหยุ่ นมากขึ้น เช่น 
กำหนดให้พื้นที่ตั้งวัดไม่จำเป็นต้องเป็นที่ดินกรรมสิทธิ์ของวัด กำหนดให้จำเป็นต้องมีอุโบสถ เป็นต้น เพื่อให้คณะ
สงฆ์และประชาชนได้สามารถร่วมกันขอตั้งวัดได้ง่ายขึ้น ทั้งนี้ ควรมีเจ้าหน้าที่จากสำนักงานพระพุทธศาสนา
แห่งชาติและหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง ลงพ้ืนที่ให้คำแนะนำและช่วยเหลือประชาชนในการขอตั้งวัด เช่น ตรวจสอบ
เอกสารหลักฐาน แนะนำขั้นตอนในการดำเนินการ เป็นต้น เพ่ือให้คณะสงฆ์และประชาชนได้สามารถร่วมกันขอตั้ง
วัดได้อย่างถูกต้องและครบถ้วน  
   2.3 ด้านกระบวนการขออนุญาตตั้งวัด ในขั้นตอนและเอกสารหลักฐานนั้น ต้องมีการปรับปรงุให้
กระชับขึ้น เช่น การรับรองเอกสารหลักฐานประกอบการขออนุญาตตั้งวัดเป็นสำเนาถูกต้อง โดยไม่ต้องผ่าน  
การรับรองจากเจ้าหน้าที่ เพื่อให้ประชาชนสามารถดำเนินการขออนุญาตตั้งวัดได้สะดวกขึ้น นอกจากนี้ ควรมีการ
จัดทำคู่มือการขออนุญาตตั้งวัด เพื่อเป็นการอำนวยความสะดวกให้แก่พระสงฆ์และประชาชนสามารถดำเนินการ
ขออนุญาตตั้งวัดได้อย่างถูกต้องและครบถ้วน ซึ่งในคู่มือนี้ จะต้องมีเนื้อหาครอบคลุมตั้งแต่หลักเกณฑ์การขอ
อนุญาตตั้งวัด ขั้นตอนและเอกสารหลักฐานประกอบการขออนุญาตตั้งวัด ไปจนถึงการติดตามผลการขออนุญาต  
ตั้งวัด สามารถเข้าถึงกระบวนการและติดตามผลการพิจารณาขออนุญาตสร้างและตั้งวัดได้สะดวกมากขึ้น ทั้งนี้  
O-in et al. (2024) ได้เสนอเพิ ่มเติมว่า ควรมีการวางแผนการบริหารจัดการวัดให้สอดคล้องกับลักษณะ 
การกระจายตัวของวัดและบุคลากรทางพระพุทธศาสนาด้วย  
 
องค์ความรู้ใหม่ 
  การวิจ ัยเร ื ่อง “ระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั ้งว ัดด้วยพลังบวร ศึกษาเฉพาะกรณี  
วัดซาราษฎร์บำรุง ตำบลบางดี อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง” สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้จากการวิจัย คือ  
BPPM Model ซึ ่งเป็นกระบวนการของระบบและกลไกการตั ้งว ัดที ่บ ูรณาการขับเคลื ่อนจากทุกภาคส่วน  
มีรายละเอียด แสดงใน Figure 3 ดังนี้ 

 
 
 



342 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

 
 

Figure 3 Knowledge of the system and mechanism for establishing temples with 
the power of Bowon 

 
  1. การสร้างความเข้าใจและความร่วมมือของทุกภาคส่วน ได้แก่  
   1.1 คณะสงฆ์ มีหน้าที ่ รวบรวมเอกสารและหลักฐานประกอบการขออนุญาตการตั ้งวัด 
ประกอบด้วย โฉนดที่ดิน การก่อสร้างเสนาสนะ หนังสือยินยอมให้สร้างวัด วาระการประชุม รวมทั้งเป็นผู้นำในการ
จัดเวทีประชาคมเพ่ือสร้างการขับเคลื่อนการสร้างและตั้งวัดอย่างเป็นรูปธรรม 
   1.2 ชุมชน มีหน้าที่ ในการให้ความเห็นชอบและเสนอแนะความคิดเห็นเพ่ือสร้างความน่าเชื่อและ
ความพร้อมเพรียงของคนในชุมชน รวมทั้งสนับสนุนงบประมาณ ทรัพยากรบุคคล สำหรับการช่วยบริหารจัดการ
และอำนวยความสะดวกในการสร้างและตั้งวัด ได้แก่ การสร้างถาวรวัตถุ การค้นหาเอกสารที่จำเป็น เช่น หนังสือ
รับรองการใช้ประโยชน์จากที่ดิน (ในกรณีท่ีเป็นที่ดินสาธารณะ) ซึ่งเป็นการแบ่งเบาภาระให้กับคณะสงฆ์ส่วนหนึ่งด้วย  
   1.3 ภาครัฐ ประกอบด้วย นายอำเภอ หัวหน้าสำนักงานที่ดินจังหวัด ผู้ว่าราชการจังหวัด และ
ผู ้อำนวยการสำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัด มีหน้าที ่คอยอำนวยความสะดวก ให้คำแนะนำแก่คณะสงฆ์ 
ไวยาวัจกร รวมทั้งช่วยจัดทำและรวบรวมเอกสารประกอบการพิจารณาขออนุญาตสร้างและตั้งวัด การติดตาม 
กำกับดูแล ร่วมกับคณะสงฆ์ในพ้ืนที่ เพ่ือให้การดำเนินการเป็นไปอย่างรวดเร็วมากยิ่งขึ้น 
   1.4 ภาคเอกชน มีหน้าที่สนับสนุนงบประมาณและจัดทำระบบฐานข้อมูลเพื่อจัดเก็บเอกสาร
หลักฐานที่เกี่ยวข้องกับการสร้างและตั้งวัด สามารถเข้าถึงข้อมูลที่เป็นปัจจุบันได้อย่างทั่วถึง 
  2. การพัฒนาศักยภาพของความเป็นผู้นำ ได้แก่ การจัดฝึกอบรมหัวหน้าที่พักสงฆ์และผู้ที ่เกี ่ยวข้อง  
เพื ่อเตรียมความพร้อมในการยกฐานะจากที่พักสงฆ์ให้เป็นวัดที ่ถูกต้องตามกฎหมาย ซึ ่งเนื ้อหาการอบรม 
ประกอบด้วย การขอโฉนดที่ดินให้เป็นกรรมสิทธิ์ของวัด การดำเนินการขออนุญาตสร้างและตั้งวัด ประเภทที่ดิน 
ในการสร้างวัดที ่ไม่ขัดต่อกฎหมาย การบริหารจัดการ การใช้เทคโนโลยีเพื ่อจัดทำฐานข้อมูล การประสาน  



343 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 

ความร่วมมือจากหน่วยต่าง ๆ รวมถึงการแลกเปลี่ยนประสบการณ์จากกรณีศึกษา เช่น การสร้างวัดบนที่ดิน
สาธารณะประโยชน์ที่ถูกต้องตามกฎหมาย  
  3. การกำหนดแผนงานและการดำเนินงาน ได้แก่ กำหนดแผนงานและกิจกรรมที่สอดคล้องกับบริบทของ
ชุมชนและความต้องการของประชาชน 
  4. การติดตามและประเมินผล ได้แก่ การตรวจสอบความก้าวหน้าและความสำเร็จของการดำเนินการ 
ขอตั้งวัด ใช้แบบประเมินโดยมีเกณฑ์ตัวชี้วัด ประกอบด้วย  
   4.1 ด้านความพร้อมเพรียงของคณะสงฆ์ ชุมชน และส่วนราชการ  
   4.2 ด้านเอกสารและหลักฐาน 
   4.3 ด้านการดำเนินการในกรอบระยะเวลาที่กำหนดพร้อมทั้งจัดเวทีสัมมนาเพื่อถอดบทเรียน
ความก้าวหน้า ความสำเร็จ จากการขออนุญาตสร้างและตั้งวัด 3 ด้าน ได้แก่ สิ่งที่ได้ดำเนินการแล้ว สิ่งที่ยังไม่ได้
ดำเนินการ และสิ่งที่กำลังดำเนินการ เพ่ือให้ทุกฝ่ายรับทราบและเข้าใจตรงกัน  
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  การวิจัยเรื่องนี้สรุปได้ว่า ระบบและกลไกการตั้งวัดด้วยพลังบวร ได้มีการส่งเสริมให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วม
ในการดำเนินงาน มีการประสานความร่วมมือระหว่างภาคส่วนต่าง ๆ ในพื้นที่ และมีการวางแผนและดำเนินการ
ตามแผนการดำเนินงานที่ ได้กำหนดไว้ ซึ ่งการปฏิบัติตามหลักเกณฑ์และวิธีการสร้างวัดดังกล่าว ส่งผลให้ 
วัดซาราษฎร์บำรุงสามารถตั ้งวัดได้อย่างถูกต้องตามกฎหมาย ประกอบด้วยขั ้นตอนดังต่อไปนี ้ 1) การทำ 
ประชาพิจารณ์ โดยมีคณะสงฆ์ ประชาชนในพื้นที ่ และส่วนราชการที่เกี ่ยวข้องได้ดำเนินการประชุมเพื ่อทำ 
ประชาพิจารณ์ในการขออนุญาตสร้างวัด เนื่องจากเนื้อที่ในการสร้างวัดมีไม่ถึง 6 ไร่ 2) การรวบรวมเอกสารและ
หลักฐานเกี่ยวกับการสร้างวัด เมื่อผ่านการทำประชาพิจารณ์ในที่ประชุมแล้ว ได้รวบรวมเอกสารและหลักฐาน 
ประกอบด้วย หลักฐานการสำรวจและออกโฉนดที่ดินตามมาตรา 58 ทวิ แห่งประมวลกฎหมายที่ดิน หนังสือสัญญา
ผู้อนุญาตให้สร้างวัดกับสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ หนังสือแสดงเจตนายกที่ดินให้แก่วัดที่ขออนุญาตสร้าง 
หนังส ือโอนกรรมสิทธิ ์ท ี ่ด ินให้แก่ว ัด เอกสารแสดงแผนผังการสร้างวัด รายงานการดำเนินการสร้างวัด  
เพื่อเสนอเรื่องไปยังผู้ว่าราชการจังหวัดอนุมัติ จากนั้นส่งเรื่องไปยังกรรมการมหาเถรสมาคม โดยมีสำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติเป็นผู ้ประสานงาน และ 3) การสร้างและตั ้งวัดถูกต้องตามกฎหมาย เมื ่อกรรมการ 
มหาเถรสมาคมมีมติเห็นชอบที่ได้พิจารณาจากเอกสารและหลักฐานดังกล่าวที่ได้นำเสนอมาแล้วนั้น จึงมีหนังสือ
ประกาศตั้งวัดในพระพุทธศาสนาที่ถูกต้องตามกฎหมาย และส่งเรื ่องไปยังผู้ว่าราชการจังหวัด ผู้อำนวยการ
สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัด เจ้าคณะจังหวัด เจ้าคณะอำเภอ เจ้าคณะตำบล ให้รับทราบต่อไป ข้อเสนอแนะ
และแนวทางระบบและกลไกการขออนุญาตสร้างและตั ้งวัดด้วยพลังบวรของวัดซาราษฎร์บำรุง  ตำบลบางดี  
อำเภอห้วยยอด จังหวัดตรัง มีดังนี้ 1) เพิ่มการมีส่วนร่วมของประชาชน ในการขับเคลื่อนการตั้งวัดด้วยพลังบวร 
ต้องมาจากการมีส่วนร่วม ประกอบด้วย คณะสงฆ์ ประชาชนในพื้นที่ และส่วนราชการที่เกี่ยวข้อง ร่วมกันสำรวจ
ความต้องการผ่านแบบสอบถาม การจัดทำแผนการดำเนินงาน โดยการประชุมร่วมเชิงปฏิบัติการ และการติดตาม
ประเมินผลการดำเน ินงาน ได ้แก่ การจ ัดทำรายงานประจำเดือนรายงานต่อคณะสงฆ์ในเขตปกครอง  
การประเมินผลกระทบจากการตั้งวัดต่อชุมชน การตรวจสอบเอกสารและขั้นตอนการดำเนินงาน 2) พัฒนา
ศักยภาพของผู้นำชุมชน ควรมีการส่งเสริมและพัฒนาศักยภาพของผู้นำชุมชนในด้านต่าง ๆ เช่น ความรู้ความเข้าใจ
เกี่ยวกับการจัดการวัดตามหลักกฎหมายและพระธรรมวินัย การดำเนินการยื่นเอกสารที่เกี่ยวข้องกับวัด เป็นต้น 
โดยอาจจัดให้มีการอบรมเชิงปฏิบัติการเพื่อสร้างความเข้าใจและปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง และ 3) ควรมีการจัดทำ
คู่มือหรือแนวทางปฏิบัติในการขับเคลื่อนการตั้งวัดด้วยพลังบวร เพื่อใช้เป็นแนวทางในการดำเนินการของ
หน่วยงานที่เกี่ยวข้องด้วย พร้อมทั้งลดขั้นตอนการดำเนินการที่ซับซ้อนเพ่ิมความรวดเร็วในการอำนวยความสะดวก 



344 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.331-344 
 

พร้อมทั้งมีการติดตามและประเมินผลการดำเนินงานของการตั้งวัดด้วยพลังบวรอย่างเป็นระบบ เพื่อนำผล  
การประเมินมาปรับปรุงระบบและกลไกการขับเคลื่อนการตั้งวัดด้วยพลังบวรให้มีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น 

 
References 
Buddhist Places Division of National Office of Buddhism.  (2016) .  Manual for Evaluating Temple 

Development Standards. Nakhon Pathom, Thailand: National Office of Buddhism. 
Chittasophano, N. (2010). The Role of Monks and Temples and Past Development. Nonthaburi, 

Thailand: Sukhothai Thammathirat University. 
Chulwanich, S. & Wattanapradit, K. (2023). Participation Process of "Bowon" Power According to 

the Principles of Buddhist Santi Method in Developing the Temple into a Buddhist Tourism 
Destination. MCU Santi Studies Review Journal, 11(1), 208-219. 

Janthasaro, P. , Kittisophano, K. , Buddhisaro, R.  & Jantavaree, S.  (2023) .  Administrative Lessons 
Learned from Thai Monasteriesabroad with the Preservation of Buddhism:  A Case Study 
of Wat Mongkhon Rattanaram Monastery, Tampa, U. S. A.  Journal of Buddhist Innovation 
and Management, 6(4), 197-212. 

Janthophaso, P. (2023). Temples Construction and Management of Religious Treasures of Temples 
in Thailand. Journal of Buddhist Innovation and Management, 6(5), 185-194. 

O- in, S. , Jirasirichote, A.  & Upakankaew, K.  ( 2 0 24 ) .  Distribution and Change in the Number of 
Temples and Buddhist Personnel in Thailand. Dhammadhara Journal of Buddhist Studies, 
10(1), 128-153. 

Roslers, T. & Thitapanyo, M. (2020). The Evolution of Temples in Buddhism. Journal of Graduate 
MCU KhonKaen Campus, 7(3), 74-85. 

Sukperm, K.  ( 2 0 1 9 ) .  The Model Development of People's Participation in Constructing and 
Establishing Temples According to the Sangha Act B.E. 2505 in Roi Et Province. Governance 
Journal, 8(2), 400-415. 

Taisrikhot, P. T., Viram, P. S. & Thonghema, P. P. ( 2 0 23 ) .  The Development of the Temple as a 
Community Knowledge Center in Wat Pho Ngam, Ban Tiw Noi, Tambon Na Pong, Amphoe 
Mueang, Loei Province. Journal of MCU Nakhondhat, 10(2), 283-298. 

Yanasitthi, W.  & Thitapanyo, M.  ( 2 0 1 9 ) .  A Development of the Theravada Buddhist Good 
Governance Indicators for Monastery Administration.  Journal of MCU Nakhondhat, 6 ( 8 ) , 
3870-3886. 

 
 

 



345 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
การบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันตสิุขโดยพุทธสันติวิธี: ศึกษาวิเคราะห์กรณีวัดเจดีย์ 

ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช 
A COMMUNITY ADMINISTRATION AND MANAGEMENT FOR CREATING 

PEACHEFUL COMMUNITY ACCORDING TO BUDDHIST PEACHEFUL MEANS: 
ANALYTICAL STUDY OF WAT CHEDI, CHALONG SUB-DISTRICT, SICHON 

DISDRICT, NAKHON SI THAMMARAT PROVINCE 
 

พระครูพุทธเจติยาภิมนต์ อภิชิต งามคม1*, พระเมธีวัชรบัณฑิต หรรษา นิธิบุณยากร1, พระณัฐพงษ์ จันทร์โร2,  
ปุญญาดา จงละเอียด3, ทิพย์วรรณ จันทรา3 

Phrakru Buddhajetiyaphimon Apichit Ngamkom1*, Phra Medhivajarapundit Hansa Nithibunyakorn1,  
Phra Natthaphong Janro2, Punyada Chongla-iad3, Thippawan Chantra3 

1บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 
1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

2สำนักวิชาการวิทยาเขตนครศรีธรรมราช มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรธีรรมราช นครศรีธรรมราช 
ประเทศไทย 

2Office of Academic Affairs, Nakhon Si Thammarat Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Nakhon Si Thammarat Campus, Nakhon Si Thammarat, Thailand 

3คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
3Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  

Nakhon Si Thammarat, Thailand 
*Corresponding author E-mail: phrakrubuddha@gmail.com 

 
Received 16 August 2024; Revised 10 December 2024; Accepted 15 December 2024 

 

บทคัดย่อ  
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ความต้องการของทุกชุมชน คือ การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ประสานกลมเกลียว 
มีเสรีภาพ มีความยุติธรรม และไร้ซึ่งความขัดแย้ง ทั้งนี้ การบริหารจัดการชุมชนของวัดเจดีย์ ต้องมีการวางแผน
อย่างเป็นระบบในการพัฒนาชุมชนเพื่อสร้างชุมชนให้เกิดความยั่งยืนและสันติสุข การศึกษามีวัตถุประสงค์  
เพื่อศึกษาวิเคราะห์พุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุข และเพื่อพัฒนาและนำเสนอ  
การบริหารจัดการเพ่ือสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช 
วิธีดำเนินการวิจัย: เป็นการวิจัยเชิงปฏิบัติการ กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ใช้วิธีการเลือกแบบเจาะจง เป็นบุคคลผู้มี 
ส่วนร่วมและมีประสบการณ์ในด้านที่เกี ่ยวข้อง ได้แก่ พระสงฆ์ ผู ้นำชุมชน ผู้ใหญ่บ้าน และชาวบ้านในพื้นที่  
จำนวน 28 ท่าน โดยใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก และผู้ทรงคุณวุฒิ ด้านพระพุทธศาสนา ด้านการบริหารจัดการ  
ด้านพัฒนาชุมชน เข้าร่วมการสนทนากลุ่ม และการสันติเสวนา จำนวน 9 ท่าน และนำมาวิเคราะห์ อธิบายเชิงพรรณนา 
ผลการวิจัย: การนำสาราณียธรรม 6 เป็นการดำเนินการเพื่อให้การบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดย  
พุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ ไปสู่ความสันติสุขได้ ซึ่งประกอบด้วย 4 บริบท ได้แก่ 1) วัด โดยใช้หลักเมตตากายกรรม 
วจีกรรม มโนกรรม เป็นการสื่อสารที่ดีซึ่งกันและกันในชุมชน การแสดงออกต่อกันด้วยความรักความปรารถนาดีต่อกัน 
2) บ้าน โดยใช้หลักสาธารณโภคิตา เป็นความมั่นคงของฐานรากนำสู่การแบ่งปันองค์ความรู้ในการพัฒนาชุมชน  



346 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

3) โรงเรียน/ราชการ โดยใช้หลักสีลสามัญญตา การวางกฎเกณฑ์ในการอยู่ด้วยกัน และเคารพกฎเกณฑ์ที่วางไว้ 
และ 4) ชุมชน โดยใช้หลักทิฏฐิสามัญญตา การแบ่งปันความคิดประสบการณ์แก่กัน หาทางออกในการพัฒนา
ชุมชน และสร้างชุมชนสันติสุขได้ บนพ้ืนฐานของชุมชนเข้มแข็งในฐานของความเชื่อของไอ้ไข่ในปัจจุบัน ผ่านการส่งเสริม 
สร้างสรรค์ ผลักดัน นำสู่เป้าหมาย ตามองค์ประกอบ 10 ประการ ของ สันติเจดีย์โมเดล ส่งผลให้เกิดชุมชนสันตสิุข 
คนในชุมชนมีหลักปฏิบัติมาปรับใช้ในการดำรงชีวิต สร้างอาชีพร่วมกัน ศึกษาร่วมกัน มีจุดมุ่งหมายเดียวกัน  
รู้จักแบ่งปันกัน นำพาคนในชุมชนให้มีความสุข สงบสุข และสันติสุข โดยมีวัดเป็นแหล่งสนับสนุนในการดำเนินการ 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: การบริหารจัดการเพ่ือสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธี
ของวัดเจดีย์ เป็นการดำเนินการโดยใช้หลักพระพุทธศาสนาเพื่อสังคมโดยใช้หลักสาราณียธรรม 6 ประการ   
มาเพื่อบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยการมีวัดเจดีย์เป็นศูนย์กลางขับเคลื่อนชุมชน ด้วยพลังของ บวร 
เพราะความสุขที่แท้จริงของทุกชุมชน คือ การทำให้ชุมชนสงบสุข ดำรงชีวิตอย่างสงบสุข และช่วยเหลือซึ่งกันและกัน
ในทุก ๆ ด้าน โดยใช้หลักธรรม มาเป็นแนวทางของชุมชน 
สรุป: การบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขของวัดเจดีย์ โดยใช้หลักสาราณียธรรม 6 เป็นแนวทางในการบริหาร
จัดการที่ทำให้ชุมชนสงบสุขผ่าน สันติเจดีย์โมเดล SANTI-CHEDI Model เป็นแนวคิดทำให้เกิดกระบวนการ 
ในการเชื่อมโยงกันระหว่าง วัดกับพุทธบริษัท ราชการ ชุมชน และบ้าน เพื่อสร้างกิจกรรมในการพัฒนาชุมชน 
ให้เกิดความสันติสุข อย่างที่พระพุทธศาสนากล่าวว่า นิพพาน ความสุขที่แท้จริง แปลว่า ดับ เย็น หมดจดจากกิเลส 
เมื่อความสุขเหล่านี้เกิดข้ึน ก็จัดว่าเป็นนิพพาน 
คำสำคัญ: การบริหารจัดการ, ชุมชนสันติสุข, พุทธสันติวิธี 
 
Abstract 
Background and Objectives: All communities require peaceful cohabitation with harmony, 
freedom, justice, and the absence of conflict. Therefore, the community management of Wat 
Chedi must consist of a systematic plan for community development to ensure sustainability and 
peace. The purposes of this study consist of analyzing the Buddhist methods of peace (Buddhist 
Peaceful Way) that could support management practices for creating a peaceful community and 
developing and presenting management approaches based on Buddhist Peaceful Ways at Wat 
Chedi, located in Chalong Subdistrict, Sichon District, Nakhon Si Thammarat Province. 
Methodology: This research was an action research study. The key informants were selected 
through a purposeful sampling method, consisting of 28 individuals who were involved and 
experienced in related areas, including monks, community leaders, village heads, and local 
residents. In-depth interviews were conducted with these individuals, as well as with nine experts 
in Buddhist teachings, management, and community development, who participated in group 
discussions and peace dialogues. The data were analyzed and described qualitatively. 
Main Results: The application of the Six Principles of Harmony (Sārānīya-Dhamma) served as the 
foundation for managing and creating a peaceful community through Buddhist Peaceful Ways at 
Wat Chedi. This approach encompassed four contexts: 1) The Temple-utilizing the principles of 
loving-kindness in body, speech, and mind, which fostered good communication and mutual 
respect in the community; 2) The Home- applying the principle of public welfare, which ensured 
the stability of the foundation for sharing knowledge in community development; 3) School/ 
Government-adhering to the principle of communal discipline, establishing rules for living together 



347 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

and respecting the regulations in place; and 4) The Community-employing the principle of shared 
viewpoints, encouraging the exchange of thoughts and experiences to find solutions for community 
development and creating a peaceful society based on the strength of the community's beliefs, 
particularly the faith in "Ai Khai" (A local spiritual figure), through promoting and supporting efforts 
towards the common goal. This led to the realization of a peaceful community where people 
followed the principles of living together harmoniously, creating jobs, studying together, having a 
common purpose, sharing with each other, and bringing happiness, peace, and tranquility to the 
community, with the temple serving as a central support point. 
Involvement to Buddhadhamma: The management practices for creating a peaceful community 
at Wat Chedi are based on Buddhist teachings, particularly the Six Principles of Harmony, to 
facilitate community management. The temple serves as a central driver of the community 
through the power of the Triple Gem (Buddha, Dharma, Sangha). The true happiness of any 
community is achieved through peace, living harmoniously, and helping one another in all 
aspects, guided by Buddhist principles. 
Conclusions: The management practices for creating a peaceful community at Wat Chedi, guided 
by the Six Principles of Harmony, have fostered a peaceful society through the SANTI-CHEDI 
Model. This model connects the temple, the Buddhist community, the government, the village, 
and local residents, creating activities that promote peace and community development. As the 
Buddha taught, Nirvana is the ultimate happiness, meaning the cessation of suffering and the 
purification from defilements. When this peace is realized, it can be considered as the attainment 
of Nirvana. 
Keywords: Management, Peaceful Community, Buddhist Peace 
 
บทนำ 
  ชุมชนวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช เป็นชุมชนที่มีความเก่ียวข้องและเชื่อมโยง
กับตำนานของ ไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ วัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) ตั้งอยู่ที่ หมู่ที่ 7 ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช 
มีตำนานว่าในอดีตเป็นของวัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) ว่าวัดร้างที่มีอายุยาวนานถึง 1,000 ปี และในปี พ.ศ. 2500 ได้มี 
การบูรณะปรับปรุงวัดขึ้น เมื่อมีพระสงฆ์เข้ามาประจำอยู่ภายในวัดเป็นที่ปฏิบัติศาสนกิจของพระสงฆ์และมีชาวบ้าน
เข้าวัดทำบุญเหมือนวัดทั่ว ๆ ไป ภายในวัดได้ประดิษฐานพระพุทธรูปเก่าแก่ที่มีอายุยาวนานพอ ๆ กันกับวัด 
เรียกว่า “พ่อท่านเจ้าวัด” ซึ่งในปัจจุบันนั้นภายในวัดได้มีรูปของไอ้ไข่มีลักษณะเป็นรูปไม้แกะสลัก  เป็นรูปร่างของ
เด็กผู้ชายในสมัยก่อน ผูกจุกมีอายุราว 9-10 ขวบ ตั้งอยู่ภายในวัดด้วย ชาวบ้านและบุคคลทั่วไปมีความเชื่อและ
ความศรัทธาต่อเด็กวัดตัวเล็ก ๆ ที่รู้จักกันในนามว่า ไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ โดยมีความเชื่อว่าไอ้ไข่เป็นวิญญาณเด็กที่มี
ความศักดิ์สิทธิ์สถิตอยู่ในเจดีย์มานานแล้ว ทำหน้าที่ปกป้องรักษาวัดให้พ้นจากสิ่งเลวร้ายทั้งปวง ไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ 
จึงเป็นที่เคารพของชาวบ้านและผู้คนทั่วไปที่มีแรงศรัทธาต่อไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ แต่จะว่าไปแล้วนั้นเป็นเพราะเหตุผล
ที่ผู้คนเหล่านั้นบนบานศาลกล่าวแล้วได้ดั่งใจหวัง หรือเชื่อกันว่า ขอได้ไหว้รับ ไม่เฉพาะในเรื่องของโชคลาภการทำ
มาค้าขายเท่านั้น ยังรวมถึงการบนบานเรื่อง ของหายแล้วได้คืนก็ได้สมใจปรารถนา บางครั้งยังมีการแสดงอภินิหาร
แสดงตัวตนให้ชาวบ้านในละแวกนั้นเห็นในกริยา การวิ่งเล่นตามประสาเด็กอยู่ในบริเวณวัด  (Ruangmark, A., 
2016)  



348 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

  ด้วยกระแสแห่งความศรัทธา ความนิยมและความเชื่อต่อไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ จากผู้คนจากทั่วสารทิศ ทั้งใน
ประเทศและต่างประเทศ ทำให้เกิดความท้าทายต่อชุมชนในการบริหารจัดการชุมชนวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล 
จังหวัดนครศรีธรรมราช ในอนาคตที่มีความไม่แน่นอน ความผันผวนของเศรษฐกิจและสังคม การเจริญเติบโต
ภายในชุมชนอย่างกะทันหันและก้าวกระโดด พร้อมกับการรับมือกับกระแสของผู้คนที่เดินทางมายัง วัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) 
ทั้งความเจริญของด้านเศรษฐกิจ การค้าขาย การใช้เทคโนโลยีที่ทันสมัย และการบริหารจัดการทรัพยากรธรรมชาติ 
การบริหารจัดการพื้นที่ การแบ่งสรรทรัพยากรต่าง ๆ ในชุมชน ล้วนแล้วแต่จะนำไปสู่ความขัดแย้งที่ยุ่งยากและ 
มีโอกาสที่จะนำไปสู่ความรุนแรง สำหรับปัญหาที่เกิดขึ้นในปัจจุบันของชุมชนวัดเจดีย์ คือ มลพิษทางอากาศ มลพิษ 
ทางเสียง การจราจร การแข่งขันทางธุรกิจ การแทรกแซงผลประโยชน์ทางธุรกิจจากคนนอกพื้นที่ การทำลายระบบ 
ความเข็มแข็งของชุมชน เป็นต้น ในการรับมือต่อความท้าทายดังกล่าวจึงต้องใช้หลักการพัฒนาสังคมชุมชนสันติสุข  
และความสมานฉันท์ของสังคมไทย มีการพัฒนาระบบความคิดและระบบสังคมมาตั้งแต่โบราณ โดยเรียกสภาวะนั้นว่า 
ความผาสุก ความสงบร่มเย็น ความอยู่เย็นเป็นสุข ความสมัครสมานสามัคคี ฯลฯ เป็นรากฐานสำคัญท่ีเอ้ือให้คุณค่า
เหล่านั้น ดำรงอยู่ในสังคมไทย ดังนั้น เมื่อประเทศชาติบ้านเมืองสันติสุขและสมานฉันท์ จึงสามารถใช้เป็นตัวชี้วัด
ความเจริญก้าวหน้าของสังคมได้ เนื่องจากประชาชนใช้สติปัญญาและเหตุผลมากกว่าการใช้ความรุนแรงในการแก้ไข
ปัญหา มีระบบการจัดการกับปัญหาความขัดแย้งที ่ดีทำให้ไม่ลุกลาม จนกลายเป็นการใช้ความรุนแรงต่อกัน  
การพยายามเสริมสร้างศักยภาพของสังคมในการใช้สันติวิธีในการแก้ไขปัญหา จึงเป็นหัวใจสำคัญของการทำให้
สังคมนั้นมีความเจริญงอกงามมีอารยะและเกิดความผาสุกแก่ประชาชน (Phra Phaisan Visalo, 2007) ดังนั้น 
การบริหารจัดการชุมชนของวัดเจดีย์ จึงจำเป็นจะต้องมีการวางแผนอย่างเป็นระบบในการพัฒนาชุมชนให้เกิด
ความยั่งยืน และลดความขัดแย้งที่เกิดขึ ้นอันนำไปสู่การสร้างชุมชนสันติสุข เมื่อการเสริมสร้างสันติสุขและ 
ความสมานฉันท์ของชุมชนได้ผลอย่างยั่งยืน ประชาชนทุกคนในชุมชนต้องร่วมมือร่วมใจกันในการบริหารจัดการทำให้
ชุมชนเกิดผลลัพธ์ที่ดีและรักษาไว้ โดยมีวัดเจดีย์เป็นศูนย์กลางของชุมชน ซึ่งการบริหารจัดการชุมชนรอบวัด หรือ
ชุมชนที่มาขอความช่วยเหลือต้องดำเนินการอย่างเป็นระบบ มีวิธีการและแนวทางท่ีถูกต้อง 
  สังคมไทยที่นับถือพระพุทธศาสนาเป็นหลัก การดำเนินชีวิตและวัฒนธรรมไทยได้รับอิทธิพลจากหลักธรรม
คำสอนของพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งและยาวนาน โดยมี “ชาติ ศาสนา (พระพุทธศาสนา) และพระมหากษัตริย์” 
เป็นสถาบันหลักที่มีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและมีเหตุผล พระพุทธศาสนา  
ไม่เพียงแต่เป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชน แต่ยังเป็นแรงขับเคลื่อนให้สังคมเกิดความสงบสุข
และความม่ันคงอย่างยั่งยืน โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้นำในการเผยแผ่หลักธรรมและสร้างคุณธรรมในสังคมไทย บทบาท
ของพระสงฆ์ในสังคมไทยมีความสำคัญอย่างยิ่งตั้งแต่เกิดจนถึงตาย ผ่านพิธีการต่าง ๆ เช่น การแต่งงาน การขึ้น
บ้านใหม่ งานบำเพ็ญกุศลศพ การบรรพชาอุปสมบท และการทำบุญวันเกิด นอกจากนี้ พระสงฆ์บางท่านยังทำ
หน้าที่เป็นหมอกลางบ้านหรือเจ้าของตำราหมอยาพื้นบ้าน ตามภูมิปัญญาของชุมชน  การพัฒนาบทบาทของ
พระสงฆ์ในสังคมไม่เพียงแต่เป็นข้อเสนอแนะ แต่เป็นแนวคิดในการส่งเสริมบทบาทนี้ให้เป็นประโยชน์ต่อสังคม  
โดยให้ความสำคัญกับวัดซึ่งเป็นสถาบันที่มีบทบาทสำคัญในสังคมไทยตั้งแต่สมัยพุทธกาล วัดมีบทบาทในการส่งเสริม
สังคมให้เกิดสันติสุข โดยเฉพาะในด้านการอบรมทางศีลธรรมและจริยธรรม ซึ่งปัจจุบันคณะสงฆ์ไทยได้ตื่นตัว  
ในการพัฒนาให้วัดเป็นศูนย์กลางในการช่วยเหลือสังคมผ่านแนวคิดที่ เกี่ยวข้องกับจารีตและจริยธรรมที่มีผลต่อ 
การดำเนินชีวิต (Kamales, N. & Knorr, H., 2019) โดยมีบทบาทในการเสริมสร้างสันติสุขและความสมานฉันท์
ของชุมชน ซ่ึงชุมชนถือเป็นสถาบันทางสังคมที่สำคัญในการสร้างสันติภาพและสันติสุข เป็นเครื่องมือในการป้องกัน
และแก้ไขปัญหาการทุจริตคอรัปชั่นในระดับประเทศ ดังที่ Gandhi (1985) กล่าวไว้ว่า “หมู่บ้านหรือชุมชนเป็น
จุดเริ่มต้นของการแก้ปัญหาและการพัฒนาสังคม” การสร้างชุมชนสันติสุขจึงเป็นสิ่งที่สังคมทุกแห่งแสวงหาต่อไป
ในพุทธศตวรรษที่ 26  



349 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

  การนำหลักการทางพระพุทธศาสนามาใช้ในการบริหารจัดการเพ่ือเสริมสร้างสันติสุขและความสมานฉันท์
สามารถกระตุ้นพลังของชุมชนในการแก้ไขปัญหาและรับมือกับเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่อาจเกิดขึ้นได้ กรมการศาสนา  
ได้กำหนดทิศทางการขับเคลื่อนงานด้านศาสนาโดยเน้นการสร้างรากฐานคุณธรรมในสังคมไทย ซึ่งสอดคล้องกับ
นโยบายรัฐบาลและกระทรวงวัฒนธรรมเพื่อส่งเสริมความดีและคุณธรรมในสังคม ผ่านการบ่มเพาะจิตสำนึก และ
เผยแผ่ศาสนา ศิลปวัฒนธรรม รวมถึงขนบธรรมเนียมประเพณีของชาติ และการส่งเสริมหลักปรัชญาของ  
เศรษฐกิจพอเพียงตามพระราชดำรัสของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เพ่ือสร้าง “สังคมคุณธรรม” (Department 
of Religious Affairs, Ministry of Culture, 2016) การสร้างสังคมคุณธรรมที่ดีไม่ได้ขึ้นอยู่กับปัจจัยใดปัจจัยหนึ่ง 
แต่ต้องพ่ึงพาเงื่อนไขทางสังคมและระบบต่าง ๆ เช่น ระบบเศรษฐกิจ การเมือง และวัฒนธรรมที่มีอิทธิพลในสังคม 
ดังนั้น การขับเคลื่อนสังคมคุณธรรมต้องได้รับการมีส่วนร่วมจากทุกภาคส่วน โดยใช้เครือข่ายบวร (บ้าน วัด 
โรงเรียน) เป็นฐานปฏิบัติการในทุกพ้ืนที่ของประเทศ ซึ่งต้องมีการบูรณาการหลักการศาสนธรรมและวิถีวัฒนธรรม 
ในชีวิตประจำวันของประชาชนเพ่ือสร้างสังคมที่ดีงามในทุกมิติ (Department of Religious Affairs, Ministry of 
Culture, 2018) ผู้วิจัยเชื่อว่า การใช้หลักพุทธสันติวิธีในการสร้างชุมชนสันติสุขสามารถทำให้ชุมชนอยู่ร่วมกันได้
อย่างสงบสุข โดยเฉพาะในชุมชนที่มีพื้นฐานทางศาสนาและวัฒนธรรมร่วมกัน สามารถใช้สันติวิธีในการแก้ปัญหา
และพัฒนาชุมชนไปสู่ความสงบสุขและยั่งยืน การรักษาประโยชน์ส่วนรวมและการเกื้อกูลกันด้วยวัฒนธรรมแห่ง
เมตตาและปัญญาจะเป็นแนวทางสำคัญในการสร้างสันติภาพในชุมชน การบริหารจัดการชุมชนแบบมีส่วนร่วม  
จากทุกฝ่ายตามหลักพุทธสันติวิธีจะช่วยให้ชุมชนในตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช มีความเข้มแข็ง
และสามารถพัฒนาไปสู่สังคมที่สงบสุขและยั่งยืนได้  
  จากที่กล่าวมาข้างต้นผู้วิจัยเห็นว่า การนำหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา ซึ่งมีคุณค่าและประโยชน์
อย่างยิ่ง มาสร้างเป็นการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธี : ศึกษาวิเคราะห์กรณีวัดเจดีย์  
ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช เพื่อให้ชุมชนเกิดสันติสุข สามารถรองรับการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น
อย่างกระทันหัน แก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในชุมชน และมีความเข้มแข็งในการบริหารจัดการภายในชุมชนด้วยการจัดการ
ศรัทธาของผู้คนที่มาจากทั่วประเทศ สำหรับผู้นำชุมชน องค์กร กำหนดนโยบายส่งเสริมความสามัคคีในชุมชน 
นอกจากนี้ ยังสามารถนำองค์ความรู้ด้านการจัดการชุมชนที่มีประสิทธิภาพและการประยุกต์ใช้หลักพุทธศาสนา  
ในสังคมยุคใหม่ส่งเสริมความสัมพันธ์เชิงบวกระหว่างสมาชิกในชุมชน ตระหนักถึงความสำคัญของการรักษา 
และเสริมสร้างบรรยากาศสงบ ไร้ข้อขัดแย้งภายในชุมชน บนบริบทที่ดีงามดั้งเดิมอันจะก่อให้เกิดความยั่งยืน  
ในการพัฒนาชุมชนต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  เพื ่อศึกษาวิเคราะห์พุทธสันติวิธีที ่เอื ้อต่อการบริหารจัดการเพื ่อสร้างชุมชนสันติสุข  และเพื ่อพัฒนา 
และนำเสนอการบริหารจัดการเพื ่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล  
จังหวัดนครศรีธรรมราช 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้ ผู ้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยในรูปแบบวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) ซึ่งผู ้วิจัย 
ได้ดำเนินการในพ้ืนที่ วัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช ในรูปแบบ อริยสัจจ์โมเดล ภายใต้
กรอบการวิจัยตามบันได 9 ขั้น โดยได้ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากพระไตรปิฎก (ภาษาไทย) ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย ผ่านโปรแกรมพระไตรปิฎก E-Tipitaka เกี่ยวกับหลักสาราณียธรรม 6 เป็นหลักพุทธสันติวิธีที่เอ้ือ 
ต่อการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุข และศึกษาแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดพื้นฐานในการพัฒนา
ชุมชน แนวคิดชุมชนสันติสุขในพุทธศตวรรษที่ 26 แกนกลางการพัฒนาชุมชนสันติสุข ปรัชญาการอยู่ร่วมกันอย่าง
สันติสุข การสร้างความสัมพันธ์ และนโยบายการสร้างวัดเป็นศูนย์กลางชุมชน จากเอกสาร หนังสือ ตำรา งานวิจัย 



350 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

บทความ และข้อมูลที่เกี่ยวข้องทางด้านพระพุทธศาสนา ประกอบการลงพ้ืนที่ปฏิบัติการภาคสนาม ได้แก่ การสัมภาษณ์
เชิงลึก การสังเกตการณ์ การสนทนากลุ่ม และการสันติเสวนา เพื่อให้ได้ข้อมูลสำหรับการตอบวัตถุประสงค์ของ 
การวิจัย โดยมีขั้นตอนการดำเนินการวิจัยดังต่อไปนี้ 
  ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
  ใช้วิธีการเลือกผู้ให้ข้อมูลสำคัญแบบเจาะจง (Criterion Based Selection: CBS) เป็นบุคคลผู้มีส่วนร่วม
และมีประสบการณ์ในด้านต่าง ๆ ในการบริหารจัดการชุมชนที่เอ้ือต่อการพัฒนาชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของ
วัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช ได้แก่ พระสงฆ์ ผู้นำชุมชน ผู้ใหญ่บ้าน และชาวบ้าน 
ในพื้นที่ชุมชนวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 28 ท่าน เป็นผู้ให้ข้อมูลสำหรับ 
การสัมภาษณ์ และผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเชี่ยวชาญ ด้านพระพุทธศาสนา ด้านการบริหารจัดการ ด้านพัฒนาชุมชน 
เข้าร่วมการสนทนากลุ่ม และการสันติเสวนา จำนวน 9 ท่าน 
  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
  ผู้วิจัยใช้เครื่องมือในการวิจัย คือ การสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth Interview) และการสังเกตการณ์ 
อย่างมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม ในประเด็นสภาพบริบท ความต้องการจำเป็น ความสำคัญ จุดเด่น ประโยชน์ 
และแนวทางของการบริหารจัดการชุมชนเพื ่อสร้างชุมชนสันติสุขของ วัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล  
จังหวัดนครศรีธรรมราช ร่วมกับการสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) และการสันติเสวนา โดยผู้ทรงคุณวุฒิ 
ที่มีความเชี่ยวชาญ ใช้การบันทึกวิดีโอ บันทึกเสียง จดบันทึกภาคสนาม และการถ่ายภาพ เพ่ือบันทึกข้อมูลสำหรับ
การวิจัย 
  การเก็บรวบรวมข้อมูล 
  ผู้วิจัยได้ออกแบบการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) โดยมีขั ้นตอนเก็บรวบรวมข้อมูล ดังนี้  
1) การเก็บข้อมูลเชิงเอกสาร ใช้วิธีการค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก โดยใช้โปรแกรมพระไตรปิฎก  
E-Tipitaka รวมทั้งศึกษาแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง จากหนังสือ ตํารา งานวิจัย บทความทางด้านพระพุทธศาสนา 
ตามประเด็นต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย 2) การเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก 
ผู้วิจัยดำเนินการสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 28 ท่าน โดยดำเนินการสัมภาษณ์ทีละประเด็น 
ด้วยตนเองกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ใช้การบันทึกวิดีโอ บันทึกเสียง จดบันทึกภาคสนาม และการถ่ายภาพ เพื่อจัดเก็บ
ข้อมูลในการสัมภาษณ์ 3) การเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสนทนากลุ่ม ผู้วิจัยดำเนินการสนทนากลุ่ม (Focus 
Group Discussion) กับผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเชี่ยวชาญ จำนวน 9 ท่าน เป็นการแสดงความคิดเห็น วิเคราะห์ 
สังเคราะห์ ให้ข้อเสนอแนะ เพื่อเป็นกรอบในการสรุปองค์ความรู้ใหม่ เป็นสันติเจดีย์โมเดล (SANTI-CHEDI Model) 
ของการวิจัยการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของ วัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล 
จังหวัดนครศรีธรรมราช และ 4) การเก็บรวบรวมข้อมูลจากภาคสนาม การลงพ้ืนที่ปฏิบัติการจริง ผ่านการสันติเสวนา 
เป็นการวิเคราะห์การใช้ประโยชน์จากสันติเจดีย์โมเดล (SANTI-CHEDI Model) และเผยแพร่โมเดล ทีใ่ช้หลักธรรม
เป็นแนวความคิด ที่ได้ผ่านการวิพากษ์จากผู้ทรงคุณวุฒิ ซึ่งเป็นข้อสรุปจากการศึกษาค้นคว้าและไปทดลองใช้
ปฏิบัติในพ้ืนที่จริง ได้นำผลที่ได้มาประเมินผล เป็นการตรวจสอบและสรุปผลของการดําเนินงาน 
  การวิเคราะห์ข้อมูล 
  ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปฏิบัติการตามแบบอริยสัจจ์โมเดล (Action Research) ในการวิเคราะห์
ข้อมูล โดยนําข้อมูลที่ได้จากการศึกษาพระไตรปิฎก (ภาษาไทย) ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เกี่ยวกับหลัก
สาราณียธรรม (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) วิเคราะห์แนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับ 
แนวคิดพ้ืนฐานในการพัฒนาชุมชน แนวคิดชุมชนสันติสุขในพุทธศตวรรษที่ 26 แกนกลางการพัฒนาชุมชนสันติสุข 
ปรัชญาการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข การสร้างความสัมพันธ์ และนโยบายการสร้างวัดเป็นศูนย์กลางชุมชน จากเอกสาร 
หนังสือ ตำรา งานวิจัย บทความ และข้อมูลที่เกี ่ยวข้องนํามาจัดเป็นหมวดหมู่ตามวัตถุประสงค์ในการวิจัย  



351 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

และนําข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึก การสนทนากลุ่ม มาวิเคราะห์ แยกประเด็น หาข้อสรุป โดยใช้การวิเคราะห์
เนื้อหา และนำเสนอเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. ผลการวิเคราะห์พุทธสันติวิธ ีที ่เอื ้อต่อการบริหารจัดการเพื ่อสร้างชุมชนสันติสุขของวัดเจดีย์  
ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช 
   พุทธสันติวิธี หมายถึง แนวทางการสร้างสันติแบบพุทธศาสนาหรือกระบวนการที่บูรณาการการสร้างสนัติภาพ
ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยใช้หลักสาราณียธรรม 6 มาเป็นกรอบในการพัฒนาชุมชน เพ่ือให้เกิดชุมชน
สันติสุข และทำให้พื้นที่ชุมชน ประชาชนในชุมชน มีความเข้าใจในการบริหารจัดการชุมชนสันติสุขอย่างยั่งยืน  
ชุมชนสันติสุขกับการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธี การบริหารจัดการชุมชน โดยการส่งเสริม
และพัฒนาให้ชุมชนมีศักยภาพภายใน ให้มีพลังเข้มแข็งในการดำเนินการตามเป้าหมายอย่างเหมาะสม สามารถ
แก้ไขปัญหาและตอบสนองความต้องการได้ด้วยความเชื ่อมั ่นในคุณค่าของตนเอง มีพลัง มีความสามารถ  
และมีความเข้มแข็ง สามารถบริหารจัดการทรัพยากรที่มีอยู่ของชุมชนให้เกิดประโยชน์สูงสุด สร้างอาชีพให้กับ
ชุมชน ใช้สอยอย่างเท่าเทียมกัน เพื่อลดปัญหาความขัดแย้ง และประชาชนในชุมชนอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข  
ตามบริบทของชุมชนที่มีมาดั้งเดิม แต่ปรับตัวให้เท่าทันกับโลกปัจจุบันให้เกิดความสงบสุขและสันติสุขอย่างยั่งยืน 
  พุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธี เป็นกระบวนการที่สร้าง
สันติสุขด้วยการนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาบูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ด้วยหลักสาราณียธรรม 6  
ที่ว่าด้วยแนวทางปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันเป็นกลุ่ม ตั้งแต่ขนาดเล็ก เช่น ครอบครัวไปจนถึงระดับประเทศ หรือ
แม้กระทั่งในระดับโลก ประกอบด้วย 4 บริบท ได้แก่ 1) วัด เป็นความสมดุลของความเมตตา ขับเคลื่อนชุมชน 
สันติสุข โดยใช้ 1.1) หลักเมตตากายกรรม ตั ้งเมตตากายกรรมในเพื ่อนร่วมชุมชนทั ้งต่อหน้าและลับหลัง  
1.2) หลักเมตตาวจีกรรม ตั้งเมตตาวจีกรรมในเพื่อนร่วมชุมชนทั้งต่อหน้าและลับหลัง และ 1.3) หลักเมตตา
มโนกรรม ตั้งเมตตามโนกรรมในเพื่อนร่วมชุมชนทั้งต่อหน้าและลับหลัง  เป็นทั้งการสื่อสารที่ดีซึ ่งกันและกัน 
ในชุมชน การแสดงออกต่อกันด้วยความรักความปรารถนาดี มีจิตปรารถนาดีต่อกัน มีความมุ่งมาดปรารถนาให้
เพื่อนร่วมชุมชนอยู่ด้วยกันได้อย่างมีความสุข 2) บ้าน เป็นความมั่นคงของฐานราก นำสู่การแบ่งปันองค์ความรู้  
ในการพัฒนาชุมชนบนพื้นฐานของการมีส่วนร่วมในความเชื่อโดยใช้หลักสาธารณโภคิตา ได้สิ่งของใดมาก็แบ่งปัน
กับเพื่อนร่วมชุมชน รวมทั้งมีการแบ่งปันทางด้านเศรษฐกิจ การสร้างงานสร้างอาชีพสร้างรายได้เสริมให้แก่กัน  
การเป็นอยู่ที่มีความสุข พอมีพอกินพอใช้ 3) โรงเรียน/ราชการ เป็นจิตวิญญาณและความรู้ สร้างกฎกติกาการอยู่
ร่วมกัน ความบ่มเพาะในความรู้เพ่ือต่อยอดในการพัฒนาชุมชนสันติสุขโดยใช้หลักสีลสามัญญตา มีศีลบริสุทธิ์เสมอ
กันกับเพื่อนร่วมชุมชนทั้งหลายทั้งต่อหน้าและลับหลัง รวมทั้งการวางกฎเกณฑ์ในการอยู่ด้วยกัน และการอยู่ 
กันด้วยการเคารพกฎเกณฑ์ที่วางไว้ และ 4) ชุมชน ซึ่งมีวัด บ้าน โรงเรียน/ราชการ ร่วมมือกันพัฒนา ซึ่งหล่อหลอม
เกิดเป็นชุมชน การแบ่งปันความคิดประสบการณ์แก่กัน หาทางออกในการพัฒนาชุมชน และสร้างชุมชนสันติสุขได้ 
โดยบูรณาการหลักธรรมทางศาสนา โดยใช้หลักทิฏฐิสามัญญตา มีทิฏฐิดีงามเสมอกันกับเพ่ือนร่วมชุมชนทั้งต่อหน้า
และลับหลัง รวมทั้งการแบ่งปันความคิดแชร์ประสบการณ์แก่กัน ช่วยกันหาทางออกในการพัฒนาชุมชน เพ่ือสร้าง
ชุมชนที่สันติสุขบนพ้ืนฐานของชุมชนเข้มแข็งในฐานของความเชื่อของไอ้ไข่ในปัจจุบัน  
  การดำเนินการกิจการของชุมชนวัดเจดีย์ มีว ัดเจดีย์เป็นศูนย์กลางขับเคลื ่อนชุมชนให้สันติสุขได้   
ดังที่ Phrakrupalad Adisak Vajirapañño et al. (2024) ได้ศึกษา รูปแบบการพัฒนาวัดเพื่อเป็นศูนย์กลางที่พ่ึง
ทางใจของชุมชนเมืองภายใต้กรอบบวร: ศึกษากรณี ชุมชนวัดสารอด กรุงเทพมหานคร  พบว่า หลักพุทธสันติวิธี 
ที่เอื ้อต่อการพัฒนาวัดเพื่อเป็นศูนย์กลางที่พึ ่งทางใจของชุมชน คือ การมีส่วนร่วมของบวรในการร่วมกันคิด  
ร่วมกันทำ พัฒนา และรับผลประโยชน์ มีหลักการพัฒนา 4 ประการ ตามหลักอริยสัจ 4 คือ 1) รู้ปัญหาให้ชัด  



352 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

2) ขจัดเหตุไม่ละเลย 3) ไม่เฉยเมยต่อเป้าหมาย 4) ฉายวิธ ีอย่างถูกต้อง  นอกจากนี้ Phrasamu Winyu 
Pooripanyo & Phra Rajpariyattikavi (2020) ได้ศึกษา รูปแบบการพัฒนา บ้าน วัด โรงเรียน เพื่อเสริมสร้าง
ชุมชนสันติสุข: กรณีศึกษาในเขตบางคอแหลม กรุงเทพมหานคร พบว่า การพัฒนารูปแบบและนำเสนอรูปแบบไป
พัฒนา บ้าน วัด โรงเรียน ดำเนินการโดยใช้กิจกรรมสัมพันธ์ ขับเคลื่อนด้วยโครงการต่าง ๆ สู่บ้าน วัด โรงเรียน  
วางหลักภาวนา 4 เป็นกรอบในการพัฒนาให้ครบทั้ง 4 ด้าน เพื่อยกระดับให้เป็นผู้มีจิตอาสา มุ่งสู ่เป้าหมาย  
คือ การเสริมสร้างชุมชนสันติสุข  
  2. ผลการพัฒนาและนำเสนอการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์  
ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช 
  การนำเสนอการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล 
จังหวัดนครศรีธรรมราช สถานที่ดำเนินการผู้วิจัยดำเนินการบริหารจัดการชุมชน ณ พ้ืนที่ วัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) ตั้งอยู่ที่ 
หมู่ 7 ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช โดยวัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) เป็นวัดซึ่งเป็นศูนย์กลางของชุมชน 
ในการขับเคลื่อนในทุก ๆ ด้าน เช่น เศรษฐกิจ อาชีพ ความเป็นอยู่ สาธารณสงเคราะห์ ศาสนาสถานด้านความเชื่อ 
เป็นต้น ภายใต้ 11 หมู่บ้าน ในตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งวัดสามารถขับเคลื่อนชุมชนได้
อย่างแท้จริง และเป็นต้นแบบให้กับชุมชนอื่นได้ จากการศึกษาพบการดำเนินงานการบริหารจัดการเพ่ือสร้างชุมชน
สันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช ประกอบด้วย 
    2.1 การจัดตั้ง ชมรมผู้ค้าประทัด และธุรกิจท่องเที่ยววัดเจดีย์ นครศรีธรรมราช  
    ชมรมผู้ค้าประทัด และธุรกิจท่องเที่ยววัดเจดีย์ นครศรีธรรมราช เกิดขึ้นเมื่อปี 2563 แต่สำเร็จ 
ในปี 2565 สำนักงานของชมรม ตั้งอยู่ที่ วัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช การตั้ งชมรม
ผู้ค้าประทัด และธุรกิจท่องเที่ยววัดเจดีย์ นครศรีธรรมราช เพื่อลดปัญหาความเหลื่อมล้ำเรื่องการค้าขายประทัด 
การค้าขายหุ่นแก้บน รวมทั้งการจัดตั้งร้านขายให้ไม่บดบังวิสัยทัศน์การจราจร โดยจัดตั้งร้านห่างจากถนน 3 เมตร 
จึงได้มีการจัดตั้งชมรมขึ้น ในปัจจุบันมีสมาชิกในชมรม จำนวน 400 กว่าคน 
    2.2 การสร้างเตาจุดประทัดลดมลพิษ 
    การริเริ ่มการสร้างเตาลดมลพิษ วิกฤตการจุดประทัดวัดเจดีย์ เมื ่อมีการจุดประทัดเยอะ จึงมี  
การร้องเรียนเรื่องมลพิษทางสภาพแวดล้อม มลพิษทางเสียง มลพิษทางสภาพอากาศ ทางวัดจึงปรึกษาวิศวกร 
วิศวกรรมด้านการก่อสร้างที่เกี่ยวกับการบำบัด ปลอดมลพิษจากทุกภาคส่วนและนำมาประยุกต์ใช้กับระบบวิธีการ
ของการสร้างเตาเผาศพไฟฟ้าระบบปลอดมลพิษ เพื่อสร้างเตาจุดประทัดลดมลพิษ แต่การสร้างเตามีค่าใช้จ่าย  
ทางวัดจึงต้องหาเงินเพื่อมารับรองการสร้างเตาจุดประทัดลดมลพิษในครั้งนี้ โดยการให้ร้านที่ขายประทัดที่ขึ้นตรง
กับชมรมผู้ค้าประทัด และธุรกิจท่องเที่ยววัดเจดีย์ นครศรีธรรมราช จ่ายค่าจุดประทัดผ่านการซื้อตั๋วจุดประทัด  
โดยทางร้านจะต้องจ่ายให้กับทางชมรม 10 บาท ต่อ 1 แสนนัด ตั้งแต่ ปี 2564 เป็นต้นมา เก็บเฉพาะคนที่จุด 
จำนวน 1 หมื่นนัดขึ้นไป เมื่อต้องการจุดประทัดต้องนำตั๋วมาให้ที่จุดส่งประทัด หากไม่มีตั๋วจะต้องมีการพิจารณา 
และมีการอธิบาย ทางชมรมจะเรียกเก็บจากร้านค้า ทุก 15 วัน โดยทางร้านจะมีเลขประจำร้าน ซึ่งไม่สามารถใช้กับ
ร้านอื่น ๆ ได้ หากเลขตั๋วไม่ตรงกับร้าน จะมีบทลงโทษกับร้านนั้น ๆ โดยจะมีการระงับใช้ตั๋วจุดประทัดนั้น 
    2.3 การบริหารจัดการและการสร้างอุทยานการเรียนรู้หุ่นแก้บน 
    จากกระแสไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ ขอได้ไหว้รับ ทำให้ผู้คนทั่วทุกประเทศ หลั่งไหลเดินทางมาที่วัดเจดีย์
เพ่ือขอพร บนบาน เมื่อได้รับพรดังหวัง ก็เดินทางมาเพ่ือแก้บนตามที่ได้ขอพร บนบานไว้ ของแก้บนมีหลากหลายอย่าง 
เช่น ประทัด น้ำแดง ไข่ไก่ ของเล่น และหุ่นแก้บนในรูปแบบต่าง ๆ หุ่นไก่ชน หุ่นทหาร หุ่นตำรวจ หุ่นซุปเปอร์ฮีโร่ 
เป็นต้น ซึ่งหุ่นแก้บนที่ผู้คนนำมาแก้บนไม่มีการซื้อขายหมุนเวียน เพื่อเป็นการอนุเคราะห์เอื้อแก่ผู้ประกอบธุรกิจ
ค้าขายของแก้บน เมื่อมีการขอพร บนบานได้ ทำให้มีหุ ่นแก้บน เป็นจำนวนมาก ในอดีตใช้ในการประดับวัด 
ให้สวยงาม สบายตา จนประดับวัดเต็มพ้ืนที่และไม่มีพ้ืนที่ที่วางหุ่นแก้บน ทางวัดเจดีย์จึงดำเนินซื้อพ้ืนที่ จำนวน 2 ผืน 



353 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

ผืนที่ละ 40 ไร่ รวมจำนวน 80 ไร่ เพ่ือใช้รองรับหุ่นแก้บน ซึ่งจะนำไปสู่อุทยานการเรียนรู้และให้เพียงพอแก่หุ่นแก้บน
ที่ผู้คนเดินทางมาแก้บน 
   2.4 การพัฒนาวัด  
     ด้านกายภาพของวัดมีการพัฒนาวัดแบบก้าวกระโดด ซึ่งพัฒนาจัดสรรพื้นที่วัดอย่างเป็นระบบ
และมีความชัดเจน โดยมีการแบ่งเขตพื้นที่ภายในวัด ได้แก่ พื้นที่เขตพุทธาวาส (อุโบสถ ศาลาการเปรียญ กุฎิ
พระสงฆ์ หอระฆัง) พ้ืนที่การศึกษา (อาคารสำหรับใช้ศึกษาเล่าเรียนของพระสงฆ์) พ้ืนที่บูชาไอ้ไข่เด็กวัดเจดีย์ พ้ืนที่
จุดแก้บน พื้นที่จุดประทัด พื้นที่โซนขายของสำหรับแม่ค้าในชุมชน พื้นที่ป้ายประกาศภายในวัดและภายนอก
รวมถึงบริเวณรอบวัด พื้นที่โซนจอดรถ และมีป้ายบอกทางที่ชัดเจน รวมถึงสร้างอัตลักษณ์ และเอกลักษณ์ที่มี  
ความชัดเจน คือ มีการประดับหุ่นแก้บนภายในวัด และระหว่างทางเข้าวัด 
   2.5 ผลการนำสาราณียธรรม 6 มาขับเคลื่อนสันติเจดีย์โมเดล (SANTI-CHEDI Model) มาใช้ในพ้ืนที่
ของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช 
   สาราณียธรรม 6 เป็นหลักธรรมที่เป็นแนวทางปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันเป็นกลุ่ม มาปรับใช้ให้คน
ในชุมชน ที่อยู่ร่วมกัน ใช้ชีวิตร่วมกัน สร้างอาชีพร่วมกัน ศึกษาร่วมกัน ทำมาหากินร่วมกัน ดำรงชีวิตร่วมกัน  
มีจุดมุ่งหมายเดียวกัน แนวทางการบริหารจัดการชุมชนวัดเจดีย์ โดยใช้หลักสาราณียธรรม 6 เป็นหลักธรรมที่เป็น 
แนวปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข สงบสุข สันติสุข มาเป็นหลักธรรมในการดำเนินการพัฒนา สันติเจดีย์
โมเดล ประกอบด้วย 
     แนวปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันหลักที่ 1 เมตตากายกรรม เมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรม 
เปรียบเสมือน วัด การดำเนินการหากต้องการความสันติสุขต้องเริ่มที่ความเมตตา 
     แนวปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันหลักที่ 2 สาธารณโภคิตา เปรียบเสมือน บ้าน การดำเนินการ
หากต้องการความสันติสุขต้องมีการแบ่งปันสิ่งที่ดีแก่กัน เมื่อเรามีอยู่ได้ก็ควรรู้จักแบ่งปัน 
     แนวปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันหลักที่ 3 สีลสามัญญตา เปรียบเสมือน โรงเรียน/ราชการ 
การดำเนินการหากต้องการความสันติสุขต้องมีการวางกฎเกณฑ์ และรักษาปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ที่วางไว้ 
     แนวปฏิบัติของผู้ที่อยู่ร่วมกันหลักที่ 4 ทิฏฐิสามัญญตา เปรียบเสมือน ชุมชน การดำเนินการ
หากต้องการความสันติสุขต้องรับซึ่งความคิดเห็นซึ่งกันและกัน แชร์ประสบการณ์ที่ดีต่อกัน 
   2.6 การสันติเสวนา 
   สันติเสวนา การบริหารจัดการชุมชนเพื่อสร้างสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง 
อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช โดยมีผู้เข้าร่วมการสันติเสวนา คือ ผู้นำชุมชน เจ้าหน้าที่ภายในวัด ประชาชน
ในชุมชนวัดเจดีย์ และผู ้ที ่ม ีส ่วนเกี ่ยวข้อง สันติเสวนา เป็นการวิเคราะห์ สันติเจดีย์โมเดล ใช้หลักธรรม 
เป็นหลักแนวความคิด เกิดกระบวนการในการเชื่อมโยงกันระหว่าง วัดกับพุทธบริษัท วัดกับราชการ วัดกับชุมชน 
วัดกับบ้าน เพื่อสร้างกิจกรรมในการพัฒนาชุมชนให้เกิดความยั่งยืน และการสานเสวนาพูดคุยกันในชุมชนกบัผู้ที่มี
ส่วนเกี่ยวข้อง ในการพัฒนา ปรับปรุง หาคติธรรม หามิติต่าง ๆ มาร่วมใช้กันในชุมชน เพื่อไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน 
ความหลากหลายของบุคคล ความหลากหลายทางวัฒนธรรม ความหลากหลายของอาชีพ ความหลากหลาย  
ของเพศ ซึ่งมีส่วนเกี่ยวข้องทั้งหมด ตั้งแต่เด็ก วัยรุ่น ผู้ใหญ่ ทุกช่วงวัยมีความเกี่ยวข้องทั้งหมด ผู้ที่ กำลังศึกษา  
ผู้ที่กำลังทำมาหากิน เลี้ยงชีวิตเพื่อความอยู่รอด ซึ่งจำเป็นต้องไปสู่กระบวนการพัฒนาทุกอย่าง จากการที่ไม่เคย
ได้รับวัฒนาธรรมอื่น หรือว่าวัฒนธรรมอื่นไม่เคยเข้ามาสู่ในชุมชน ต่อไปจะต้องปรับกลยุทธ์ กลวิธี วิธีการปฏิบัติ 
เพื่อที่จะรองรับวัฒนธรรมอันหลากหลายเดินทางมาสู่ชุมชนวัดเจดีย์ โดยมีพื้นฐานเดิม คือ ไอไข่ เด็กวัดเจดีย์ เป็น
ความเชื่อฐานหลักของชุมชน เป็นการเชื่อมโยงความเชื่อกับวัดในพื้นที่ โรงเรียนในพ้ืนที่ คนในพ้ืนที่ เข้าด้วยกัน  
   การบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์  ตำบลฉลอง อำเภอสิชล 
จังหวัดนครศรีธรรมราช สอดรับกับหลักธรรมของสาราณียธรรม 6 ทางพระพุทธศาสนา สามารถนำมาเป็น



354 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

แบบอย่าง ในการอยู่ร่วมกันในสังคม และการสร้างชุมชนสันติสุขให้เกิดความยั่งยืน อยู่บนพื้นฐานของหลักความเชื่อ 
(ไอ้ไข่) เด็กวัดเจดีย์ เป็นชุมชนที่มีการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เอื้อเฟื้อ ส่งต่อสิ่งที่ดีให้แก่กัน ด้วยพลังของ “บวร” 
บ้าน วัด โรงเรียน/ราชการ หล่อหลอมก่อให้เกิดเป็นชุมชนสันติสุข โดยมีวัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน ในการ
สร้างสรรค์และส่งเสริมให้ชุมชนมีความเข้มแข็ง ขับเคลื่อนเศรษฐกิจในชุมชนให้ยั่งยืน ดังที่ Wattanapradith 
(2018) ได้ศึกษาชุมชนสันติสุขในพุทธศตวรรษที่ 26: ถอดบทเรียนชุมชนสันติสุขในพื้นที่ที่มีความขัดแย้ง พบว่า 
ความหมายของชุมชนสันติสุขสะท้อนอยู่ในกรอบของมิติ 5 ด้าน ได้แก่ มิติทางกาย เป็นการสะท้อนถึงการพัฒนา
ความสัมพันธ์ของคนในชุมชนกับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ ได้แก่ การมีเศรษฐกิจชุมชนเข้มแข็งพ่ึงพาตนเองได้บนวิถี
ความพอเพียงเป็นต้นมิติทางสังคม เป็นการสะท้อนถึงพฤติกรรมการแสดงออกทางสังคม การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 
กล่าวคือ การมีความรักความสามัคคีและความปรองดองในชุมชน มิติด้านจิตใจ เป็นการสะท้อนให้เห็นถึงพัฒนาตน
จิตของคนในชุมชนโดยอาศัยความเชื่อ ความศรัทธา ตามหลักศาสนาหรือวิถี ศรัทธาแห่งท้องถิ่นสำหรับชุมชน 
สันติสุขมิติทางด้านจิตใจที่สะท้อนให้เห็นคือ การมีธรรมะเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของคนในชุมชน มิติด้านปัญญา 
เป็นการสะท้อนถึงปัญญาของชุมชนในการแก้ปัญหาด้วยปัญญา การรู้เท่าทันโลกและการปรับตัวให้เข้ากับ  
การเปลี่ยนแปลงโดยยังคงรักษาวิถีชุมชนไว้ได้ มิติด้านผู้นำ เป็นด้านที่ส่งผลสะท้อนถึงทิศทางชุมชนในการที่ผู้นำ 
ทั้งด้านผู้นำศาสนาและผู้นำชุมชน หรือผู้นำทางจิตวิญญาณ สามารถนำพาชุมชนก้าวผ่านความขัดแย้ง และสร้าง
สันติสุขให้กับชุมชนคุณธรรม วิสัยทัศน์ ทัศนคติของผู้นำเป็นตัวบ่งชี้สำคัญกล่าวว่ าทุกศาสนาอยู่ร่วมกันได้อย่าง
สันติสุข ด้วยผู ้นำศาสนามีการไปมาหาสู ่กัน เวลามีปัญหาผู ้นำศาสนาก็มาพูดคุยกัน เสวนา มีการจัดงาน  
ผู้นำศาสนามีการเสวนาร่วมกัน  
 
องค์ความรู้ใหม่ 
  จากการศึกษาการบริหารจัดการเพื่อสร้างชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธี: ศึกษาวิเคราะห์กรณีวัดเจดีย์ 
ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช โมเดลนี้เป็นองค์ความรู้ใหม่ที่ผู้วิจัยได้จากกระบวนการทำวิจัย 
เป็น สันติเจดีย์โมเดล (SANTI-CHEDI Model) ซึ่งสามารถอธิบายโดยละเอียดได ้ดังนี้  
 กรอบวงกลมชั้นที่ 1 ประกอบด้วย 10 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ 
  S คือ Sustainable หมายถึง ความยั่งยืน อธิบายได้ว่า ความยั่งยืนในบริบทของการจัดการชุมชนสันติสุข  
มีเป้าหมายในการสร้างความอยู่รอดและความเป็นอยู่ที่ดีในระยะยาวให้กับทั้งชุมชน โดยชุมชนวัดเจดีย์เน้นย้ำ  
ถึงความสำคัญของการใช้ชีวิตร่วมกันและส่งเสริมวิถีชีวิตที่สมดุล เพื่อตอบสนองความต้องการของคนรุ่นปัจจุบัน 
โดยไม่กระทบต่อความสามารถของคนรุ่นอนาคตในการตอบสนองความต้องการของตนเองและผู้อื่นในชุมชน  
ด้วยการนำแนวปฏิบัติที่ยั่งยืนมาใช้ เพ่ือชุมชนสันติสุขมีความเจริญรุ่งเรืองสำหรับทุกคน ทุกเพศ ทุกวัย ทุกสถานะ 
ไม่เหลื่อมล้ำ เสมอเท่าเทียมในชุมชน และผู้มาสู่ชุมชนนี้ 
  A คือ Active หมายถึง ความกระตือรือร้น อธิบายได้ว่า การมีความกระตือรือร้น มีความมุ่งมั่นอย่างแรงกล้า
ในการพัฒนาเพื่อสร้างชุมชนสันติสุข โดยเกี่ยวข้องกับการแสวงหาโอกาสอย่างจริงจังในการดำเนินการตามหลัก
พระพุทธศาสนาของวัดเจดีย์เพื่อให้บรรลุเป้าหมายของชุมชน ผลักดันให้ชุมชนดำเนินการเชิงรุกในทุก ๆ งาน  
เช่น การจัดกิจกรรม การมีส่วนร่วมของคนในชุมชน และปรับปรุงกระบวนการอย่างต่อเนื่อง ความกระตือรือร้น
สามารถสร้างแรงบันดาลใจให้ผู้อ่ืนและมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนสันติสุขให้ดีขึ้น 
  N คือ Nibbàna หมายถึง ความสุขที่แท้จริง อธิบายได้ว่า ความสุขที่แท้จริง (นิพพาน) ในบริบทของชุมชน
ที่สงบสุข คือ การประยุกต์ใช้สันติวิธีแบบพุทธ เช่น วิธีปฏิบัติที ่ว ัดเจดีย์ ในการจัดการและแก้ไขข้อขัดแย้ง  
เมื่อปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นความดับกิเลสและทุกข์โดยสมบูรณ์ ชุมชนที่สงบสุขอย่างแท้จริง
เกิดข้ึนเมื่อความขัดแย้งยุติลงด้วยความเข้าใจ ความเห็นอกเห็นใจ ด้วยการนำหลักการเหล่านี้มาใช้ ชุมชนที่สงบสุข
จึงเกิดข้ึนได ้



355 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

  T คือ Temple หมายถึง วัดเป็นศูนย์กลางของการพัฒนาชุมชนให้สันติสุข อธิบายได้ว่า วัดเป็นศูนย์กลาง 
เป็นแนวคิดท่ีเน้นให้วัดเป็นจุดศูนย์กลางในการพัฒนาชุมชนและส่งเสริมสันติภาพ วัดเจดีย์ทำหน้าที่ เป็นศูนย์กลาง
สำหรับกิจกรรมต่าง ๆ ที่ช่วยฟื้นฟูจิตใจและต่อสู้กับความเหนื่อยล้าทางจิตใจ สร้างโอกาสในการแลกเปลี่ยนความรู้
และความคิด ด้วยการยึดเอาวัดเป็นศูนย์กลาง ชุมชนสามารถสร้างความสัมพันธ์และทำงานร่วมกันเพื่อการเติบโต
ทั้งในงานส่วนตนเองและผู้อื่น 
  I คือ Involvement หมายถึง การมีส่วนร่วม อธิบายได้ว่า การมีส่วนร่วมเป็นองค์ประกอบสำคัญของ 
การพัฒนาชุมชน พุทธสันติวิธีของวัดเจดีย์ส่งเสริมแนวทางการบริหารจัดการเพ่ือสร้างชุมชนอย่างสันติและส่งเสริม
ความสามัคคี โดยการมีส่วนร่วมของทุกคนในชุมชน แนวทางนี้สร้างประโยชน์ต่อทุกคนในชุมชนได้เป็นอย่างดี 
  C คือ Civil หมายถึง ประชาสังคม อธิบายได้ว่า ทุกคนภายในชุมชนทำงานร่วมกันเพื่อส่งเสริมสันติภาพ
และความสามัคคี โดยให้ประชาชนมีส่วนร่วมอย่างแข็งขันในกิจกรรมต่าง ๆ ภาคประชาสังคมจะช่วยสร้าง
ความสัมพันธ์ที่เข้มแข็ง ส่งเสริมการไม่แบ่งแยก และแก้ไขปัญหาของชุมชนโดยการทำงานร่วมกันและมีส่วนร่วม  
ซึ่งกันและกัน มีบทบาทสำคัญในการกำหนดความเป็นอยู่โดยรวมและการพัฒนาของชุมชน 
  H คือ Holy หมายถึง ความเชื่อต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อธิบายได้ว่า ไอ้ไข่ถูกประดิษฐ์สร้างให้เป็นพ้ืนที่ทางศาสนา
ที่เนื ่องด้วยการเป็นอารักษ์ผู ้ปกปักษ์รักษาวัด และพระพุทธศาสนาอันเป็นศูนย์กลางทางความเชื่อของชุมชน  
เป็นตัวแทนของชาวบ้านในการรักษาพระพุทธศาสนา และคงไว้ซึ่งศรัทธา ที่ทำให้ชุมชนวัดเจดีย์เกิดการเปลี่ยนแปลง
ไปในทางท่ีดี หลาย ๆ ด้าน 
  E คือ Educate หมายถึง การให้ความรู้ผ่านการศึกษา ผ่านประสบการณ์ อธิบายได้ว่า การให้ความรู้เป็น
องค์ประกอบสำคัญที่มีจุดมุ่งหมายเพื่อเพิ่มศักยภาพให้กับคนในชุมชน ด้วยการมอบการศึกษาจัดเตรียมเครื่องมือ  
ที่จำเป็นให้กับคนในชุมชน เพื่อสร้างโอกาสนำไปสู่การสร้างอาชีพ และช่วยในการเติบโตทางเศรษฐกิจของชุมชน 
การเข้าถึงการศึกษาทำให้ทุกคนสามารถรับทักษะที่จำเป็นในการสร้างรายได้และปรับปรุงคุณภาพชีวิต ท้ายที่สุด
แล้ว การศึกษามีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมชุมชนที่มีความสุขและมีความเจริญรุ่งเรือง 
  D คือ Development หมายถึง การพัฒนา อธิบายได้ว่า การพัฒนา เป็นกระบวนการสร้างความเจริญรุ่งเรือง
และเสริมสร้างสันติภาพที่ยั่งยืนของชุมชน ซึ่งสามารถทำได้ด้วยวิธีการต่าง ๆ เช่น การยกระดับการศึกษาและ  
การดูแลสุขภาพ การส่งเสริมการเติบโตทางเศรษฐกิจ และการส่งเสริมการทำงานร่วมกันทางสังคม การพัฒนา  
ทำให้ทุกคนมีชีวิตที่สงบสุข เพ่ือความเป็นอยู่ที่ดีและเสริมศักยภาพของทุกคนในชุมชน 
  I คือ Integrated หมายถึง การบูรณาการกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา อธิบายได้ว่า การนำ
หลักธรรมทางพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการบริหารจัดการชุมชนที่สันติสุข ซึ่งรวมถึงการส่งเสริมความเห็นอก
เห็นใจ ความเมตตา และการไม่ใช้ความรุนแรง เป็นหลักการชี้นำในการตัดสินใจและการแก้ไขข้อขัดแย้ง นอกจากนี้ 
ยังเกี่ยวข้องกับการส่งเสริมความรู้สึกเชื่อมโยงและการพ่ึงพาอาศัยกันระหว่างทุกคนในชุมชน โดยเน้นความเป็นอยู่
ที่ดีของสิ่งมีชีวิตทั้งหมด ด้วยการบูรณาการหลักธรรม ชุมชนสามารถต่อสู้เพื่อความสามัคคี ความเคารพ และ
ความรู้สึกรับผิดชอบร่วมกันต่อสิ่งแวดล้อมและสิ่งมีชีวิตทั้งหมด การวิจัยครั้งนี้บูรณาการหลักสาราณียธรรม 6  
ในการบริหารจัดการชุมชนสันติสุข 
  จากการอธิบายข้างต้น สามารถแสดงโมเดลองค์ความรู้ใหม่ คือ สันติเจดีย์โมเดล (SANTI-CHEDI Model) 
ให้เห็นได้ดัง Figure 1 
 
 
 
 
 



356 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

 
Figure 1 SANTI-CHEDI Model 

 
  จาก Figure 1 สันติเจดีย์โมเดล (SANTI-CHEDI Model) แสดงให้เห็นว่า โมเดลนี้เปรียบเสมือนสัญลักษณ์
กงล้อธรรมที่ขับเคลื่อนโดยมีวัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) เป็นศูนย์กลางหลักในการบริหารจัดการชุมชนสันติสุขโดยพุทธสันติวิธี
ของวัดเจดีย์ ตำบลฉลอง อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช โดยการสร้างสรรค์  ส่งเสริม ผลักดัน สู่เป้าหมาย 
หมุนกงล้อธรรมเพื่อสร้างชุมชนให้สันติสุข ต่อไป 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  จากการศึกษาในครั้งนี้ พบว่า หลักพุทธสันติวิธีมีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมความสงบสุขและความสามัคคี
ในชุมชน โดยการนำหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนามาปรับใช้ในการดำเนินชีวิตและการจัดการภายในชุมชน 
ซึ ่งช่วยให้ประชาชนในชุมชนมีความเข้าใจและเคารพซึ ่งกันและกัน ส่งผลให้เกิ ดความร่วมมือที ่ดีในชุมชน 
นอกจากนี้ ยังศึกษาพบว่า การบริหารจัดการชุมชนที่มีวัดเป็นศูนย์กลางหรือมีพระสงฆ์เป็นผู้นำในการเผยแผ่
หลักธรรมคำสอน เป็นกุญแจสำคัญในการสร้างความสงบสุขในชุมชน โดยการขับเคลื่อนชุมชนผ่านการสร้าง
เครือข่ายความร่วมมือระหว่างบ้าน วัด และโรงเรียน/ราชการ (บวร) มีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างความเข้มแข็ง
และความสามัคคีของชุมชน ส่งผลให้ชุมชนสามารถรักษาสันติสุขได้อย่างยั่งยืน  จึงสรุปได้ว่า การใช้พุทธสันติวิธี 
ในการบริหารจัดการชุมชนสามารถสร้างชุมชนที่มีความสงบสุขและสามัคคีได้อย่างยั่งยืน โดยมีการนำหลักธรรม



357 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 

ทางพระพุทธศาสนามาเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตและการจัดการชุมชน รวมถึงการส่งเสริมความร่วมมือ
ระหว่างบ้าน วัด และโรงเรียน/ราชการ ทำให้เกิดเครือข่ายที่เข้มแข็ง ซึ่งนำไปสู่ความสงบสุขและสันติสุขในชุมชน
อย่างต่อเนื่อง สำหรับข้อเสนอแนะของการศึกษาครั้งนี้ คือ 1) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 1.1) ควรจัดตั้งหน่วยงาน 
ที่รับผิดชอบเฉพาะในการดูแลด้านการส่งเสริมและสนับสนุนกิจกรรมที่เก่ียวกับศาสนาและชุมชน เช่น การสนับสนุน
วัด โรงเรียน และโรงพยาบาล เพื่อสร้างการพัฒนาที่ต่อเนื่องและเป็นระบบมากขึ้นในชุมชน 1.2) ควรปรับปรุง 
การมีส่วนร่วมของคนในชุมชนให้มีความกว้างขวางมากขึ้น โดยเฉพาะการเปิดโอกาสให้ทุกภาคส่วนได้เข้ามามีส่วนร่วม
อย่างเท่าเทียมกันในการพัฒนาและสร้างชุมชนสันติสุข 1.3) ควรนำเทคโนโลยีมาปรับใช้ในการจัดการชุมชน  
เช่น การสร้างแพลตฟอร์มออนไลน์สำหรับการสื่อสารระหว่างชุมชนและการจัดการทรัพยากร เพ่ือให้เกิดความสะดวก
และประสิทธิภาพมากขึ้น และ 1.4) ควรมีการฝึกอบรมและให้ความรู้เพิ่มเติมแก่คนในชุมชนเกี่ยวกับการนำหลัก
พุทธสันติวิธีมาปรับใช้ในชีวิตประจำวันและในการบริหารจัดการชุมชน และ 2) ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
ควรมีการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพเพิ่มเติมเกี่ยวกับปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จของการบริหารจัดการชุมชนสันตสิุข 
โดยเน้นที่การวิเคราะห์เชิงลึกเพ่ือให้ได้ข้อมูลเชิงลึกและครอบคลุมถึงความท้าทายต่าง ๆ 
 
References 
Department of Religious Affairs, Ministry of Culture . (2016). Model Development: Driving the 

Community of Virtue with the Power of "BORWOR". Bangkok, Thailand: Religious Affairs 
Publishing House. 

Department of Religious Affairs, Ministry of Culture . (2018). Operating the Community of Virtue 
Driven by the Power of BORWOR. Bangkok, Thailand: Aksorntai Publishing House. 

Gandhi, M. (1985). The Answer to the Village, Rossana Kositrakul . (2nd ed.). Bangkok, Thailand: 
Komolkeemthong Foundation. 

Kamales, N. & Knorr, H. (2019). Leaders with Managing Cultural Diversity and Communication. 
Asia Pacific Journal of Religions and Cultures, 3(1), 63-72. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok, Thailand: MCU Press. 
Phra Phaisan Visalo. (2007). Making Peace with Our Hands : A Nonviolent Action Manual for 

Practitioners. Nakhon Pathom, Thailand: Center for Peace and Conflict Studies, Mahidol 
University. 

Phrakrupalad Adisak Vajirapañño, Phrakrupalad Pannavoravat  & Satiman, U. (2024). A Model of 
Temple Development as a Spiritual Center of Urban Communities under the Noble 
Triumvirate of Home, Temple and School (Borworn) Framework: A Case Study of Wat 
Sarod Community, Bangkok. The Journal of Research and Academics, 7(4), 49-64. 

Phrasamu Winyu Pooripanyo & Phra Rajpariyattikavi. (2020). A Model for the Development of 
Village, Monastery and School for Promoting Peaceful Community : A Case Study of 
Village, Monastery and School in Bang Kho Laem District, Bangkok. Journal of MCU Peace 
Studies, 8(3), 941-952. 

Ruangmark, A. (2016). Sacred Temple Boy: Aikai Wat Jedi. Walailak Abode of Culture Journal, 
16(1), 29-54. 



358 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.345-358 
 

Wattanapradith, K. (2018). Peace Community in the 26Th Buddhist Century: Knowledge Learned 
from Peace Community in Conflict Areas. Journal of MCU Peace Studies, 6(Special issue 
1), 13-24. 

 

 



359 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจติสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
THE PROCESS OF ORGANIZING BUDDHIST-BASED PUBLIC MIND  

PROMOTION ACTIVITIES FOR STUDENTS  
MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY 

 
รวีวรรณ วงค์เดชานันทร์*, สุวัฒสัน รักขนัโท, สมชัย ศรีนอก, ณพนต์ ทองยวง, พระสุรชัย หงษ์ตระกูล 

Raveewan Wongdechanun*, Suwatsan Ragkhanto, Somchai Srinok,  
Napon Thongyoung, Phra Surachai Hongtrakool 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

*Corresponding author E-mail: noonoi.mcu@gmail.com 

 
Received 19 July 2024; Revised 29 September 2024; Accepted 8 November 2024 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: บทความวิจัยนี ้มีวัตถุประสงค์ เพื ่อศึกษาจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพ่ือวิเคราะห์กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของ
นิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และเพื่อนำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะ 
เชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิธีดำเนินการวิจัย: โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสานวิธี (Mixed Methods Research) การวิจัยเชิงปริมาณ  
กลุ่มตัวอย่าง คือ นิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จำนวน 375 คน ได้มาจากตารางเปรียบเทียบ
สำเร็จของรูปเครซี่และมอร์แกน สถิติที่ใช้ คือ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และการวิจัยเชิงคุณภาพ 
โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 20 คน การสนทนากลุ่ม จำนวน 10 คน และผู้เชี่ยวชาญประเมิน
กระบวนการ จำนวน 15 คน 
ผลการวิจัย: พบว่า 1) จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต แบ่งออกเป็น 2 ข้อ 7 ด้าน โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก 
ดังนี้ 1.1) การส่งเสริมจิตสาธารณะ จำนวน 3 ด้าน เรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านการถือเป็นหน้าที่  
ในการดูแลรักษาของส่วนรวม (𝑥̅ = 4.05) ด้านการเคารพสิทธิในการใช้ของส่วนรวมร่วมกัน (𝑥̅ = 4.04) และ 
ด้านการหลีกเลี่ยงการใช้หรือกระทำให้เกิดความเสียหายต่อสมบัติของส่วนรวม ( 𝑥̅ = 3.97) ตามลำดับ และ  
1.2) จิตสาธารณะตามหลักสังคหวัตถุ 4 จำนวน 4 ด้าน เรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านปิยวาจา  
(𝑥̅ = 4.17) ด้านสมานัตตตา (𝑥̅ = 4.14) ด้านทาน (𝑥̅ = 4.01) และด้านอัตถจริยา (𝑥̅ = 3.96) ตามลำดับ  
2) ผลการวิเคราะห์กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตแบ่งออกเป็น 5 ด้าน ได้แก่  
2.1) ด้านหลักการส่งเสริมจิตสาธารณะ 2.2) ด้านวิธีการส่งเสริมจิตสาธารณะ 2.3) ด้านกิจกรรมส่งเสริม 
จิตสาธารณะ 2.4) ด้านการประเมินผลกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะ และ 2.5) หลักสังคหวัตถุ 4 บูรณาการกับ  
การส่งเสริมจิตสาธารณะ และ 3) ผลการนำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต 
ตามขั ้นตอนของ PDCA “Deming Cycle” (Plan-Do-Check-Act) แก่ผ ู ้ เช ี ่ยวชาญ จำนวน 15 คน พบว่า 
ผู้เชี่ยวชาญมีความเห็นว่า กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มีความเหมาะสมมาก 

mailto:noonoi.mcu@gmail.com


360 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

จำนวน 12 คน คิดเป็นร้อยละ 80.00 มีความเห็นว่าค่อนข้างเหมาะสม จำนวน 2 คน คิดเป็นร้อยละ 13.33 และมี
ความเห็นว่าเหมาะสมบางส่วน จำนวน 1 คน คิดเป็นร้อยละ 6.67 ตามลำดับ และเมื่อพิจารณาโดยภาพรวม 
ผู ้เช ี ่ยวชาญยืนยันความเหมาะสม เป็นประโยชน์และสามารถนำไปเป็นกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริม  
จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้อย่างเหมาะสม 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: บทความวิจัยนี้มีหลักธรรมที่นำมาประยุกต์ใช้ คือ 
หลักสังคหวัตถุ 4 หมายถึง ธรรมที่เป็นที่ตั้งแห่งการสงเคราะห์กัน เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจกัน เป็นหลักการครอง
ใจคน เป็นหลักสังคมสงเคราะห์ ทำให้คนอยู ่กันด้วยความรักความปรารถนาดีต่อกัน ได้แก่ ทาน ปิยวาจา  
อัตถจริยา และสมานัตตตา 
สรุป: ในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ควรมีกระบวนการในการจัดกิจกรรม ได้แก่ หลักการ วิธีการ กิจกรรม การประเมินผล และการนำหลักสังคหวัตถุ 4 
มาประยุกต์ใช้ในการจัดกิจกรรม เพื่อเป็นแบบแผนหรือแนวทางในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะให้กับนสิิต
เพ่ือนำไปพัฒนาตน สังคม และมหาวิทยาลัยให้เจริญรุ่งเรืองสืบต่อไป 
คำสำคัญ: กระบวนการจัดกิจกรรม, การส่งเสริม, จิตสาธารณะเชิงพุทธ, นิสิต มจร 
 
Abstract 
Background and Objectives: The objectives of this research are to study the Buddhist public 
mindset among students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University, to analyze the process of 
organizing activities that promote the Buddhist public mind for students at Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, and to present the process of organizing activities that promote the Buddhist public 
mind for students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Methodology: The research employed a mixed-methods approach for the quantitative study. 
The sample consisted of 375 students from Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
determined using Krejcie and Morgan's table. The statistics used included percentage, means, and 
standard deviation. For the qualitative research, in-depth interviews were conducted with 20 
experts, focus group discussions were held with 10 participants, and 15 specialists evaluated the 
process. 
Main Results: The results were found that: 1) The Buddhist-oriented public spirit of the students 
was divided into two categories and seven aspects, with an overall high level as follows:               
1.1) Public spirit promotion had three aspects, ranked from highest to lowest; taking responsibility 
for maintaining public property (𝑥̅ = 4.05), respecting the right to use public property collectively 
(𝑥̅ = 4.04), and avoiding actions that may cause damage to public property (𝑥̅ = 3.97); and  
1.2) The public spirit based on the Four Sangahavatthu principles had four aspects, ranked from 
highest to lowest: kind speech (𝑥̅ = 4.17), equality (𝑥̅ = 4.14), giving (𝑥̅ = 4.01), and helpfulness                  
(𝑥̅ = 3.96); 2) The analysis of the process for organizing Buddhist-oriented public spirit promotion 
activities among students was divided into five aspects: 2.1) Principles of public spirit promotion; 
2.2) Methods of public spirit promotion; 2.3) Public spirit promotion activities; 2.4) Evaluation of 
public spirit promotion activities; and 2.5) The integration of the Four Sangahavatthu principles 
with public spirit promotion; and 3) The presentation of the process for organizing Buddhist-
oriented public spirit promotion activities according to the PDCA "Deming Cycle" (Plan-Do-Check-



361 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

Act) to 15 experts showed that 12 experts (80.00%) believed the process was highly appropriate, 
2 experts (13.33%) found it fairly appropriate, and 1 expert (6.67%) believed it was partially 
appropriate. Overall, the experts confirmed that the process was appropriate, beneficial, and 
could be effectively implemented as a model for organizing Buddhist-oriented public spirit 
promotion activities for students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Involvement to Buddhadhamma: This research article has applied Dhamma principles 
specifically, focusing on the Sangahavatthu IV principles. These principles are based on Dhamma, 
which serves as a foundation for mutual support and acts as a unifying tool. They embody the 
principle of winning people's hearts and promoting social welfare, fostering an environment where 
individuals live together with love and goodwill. The concepts include Dana (Generosity), Piyavaca 
(Pleasant Speech), Atthacariya (Beneficial Conduct), and Samanattata (Equality). 
Conclusions: In organizing to promote a Buddhist public mind among students at Mahachula-
longkornrajavidyalaya University, a structured process should be implemented. This process 
should include principles, methods, activities, and evaluations. Additionally, applying the four 
principles of social welfare can serve as a model or guideline for organizing activities that enhance 
the public mind. This approach will enable students to develop themselves, contribute to their 
society, and support the continued prosperity of the University. 
Keywords: Activity Organizing Process, Promotion, Buddhist Public Mind, MCU Students 
 
บทนำ 
   ในสภาพสังคมปัจจุบันมีปัญหาต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมาย เช่น ปัญหาอาชญากรรม ปัญหายาเสพติด ปัญหา
การล่วงละเมิดทางเพศ ปัญหาความรุนแรงภายในครอบครัว ปัญหาการโกงกินหรือคอร์รัปชั่น  ปัญหาด้านมลพิษ 
ปัญหาสิ ่งแวดล้อมเสื ่อมโทรม ปัญหาความเห็นแก่ตัว ฯลฯ ปัญหาเหล่านี ้สะท้อนให้เห็นถึงการขาดแคลน  
จิตสาธารณะ ซึ่งมีสาเหตุมาจากความมักง่ายของคนในสังคม การขาดความรับผิดชอบ การนึกถึงแต่ตนเอง  
ไม่คำนึงถึงผลกระทบต่อผู้อื่น ขาดจิตสำนึก รวมไปถึงสภาพการเลี้ ยงดูและสภาพแวดล้อมทางสังคม ล้วนเป็น
ปัญหาที่ส่งผลกระทบต่อความสงบสุขและความเจริญก้าวหน้าของสังคมโดยรวม จากปัญหาดังกล่าว เราจึงควร
ปลูกฝังในเรื่องของจิตสาธารณะให้กับนิสิต ปลูกฝังให้นิสิตมีความรับผิดชอบต่อตนเองและผู้อื่น  (Saeng-Arun, 
2008) สนับสนุนให้นิสิตเข้าร่วมกิจกรรมเพื่อสังคม สร้างบรรยากาศในสังคมที่เอื ้อต่อการมีส่วนร่วมของนิสิต 
ส่งเสริมให้มีการศึกษาเกี่ยวกับประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน รู้จักรักษาผลประโยชน์ของส่วนรวม ช่วยกัน
แก้ป ัญหาที ่ เก ิดข ึ ้นและสร ้างสรรค์ส ังคมให้ด ีงาม  (Department of Education Bangkok Metropolitan 
Administration, 2012) 
   จิตสาธารณะ คือ พฤติกรรมหรือการแสดงออกถึงความรับผิดชอบต่อส่วนรวม  (Warunpitikul, 1999)  
มีความเต็มใจที่จะเสียสละและอุทิศตนเพื่อประโยชน์ของส่วนรวม (Maneechoti, 1987) ซึ่งผู้ที่มีจิตสาธารณะ 
จะมีลักษณะ คือ มีความปรารถนาที่จะช่วยแก้ไขปัญหาให้แก่ผู้อ่ืนและสังคม มีความรับผิดชอบต่อสาธารณะสมบัติ
และทรัพยากรธรรมชาติ เต็มใจเข้าร่วมกิจกรรมเพื่อสังคมรับรู้และตระหนักถึงปัญหา รวมถึงการแก้ไขปัญหาที่
เกิดขึ้นในสังคมร่วมกัน (Phrakru Niwetsilakorn et al., 2020) โดยจิตสาธารณะเป็นคุณสมบัติที่สำคัญอย่างยิ่ง 
เพราะช่วยยกระดับจิตใจของมนุษย์ให้มองเห็นถึงประโยชน์ของส่วนรวม รู้จักช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ร่วมมือกัน
พัฒนาสังคมและประเทศชาติให้มีความสงบสุข เจริญรุ่งเรือง และเป็นพื้นฐานสำคัญในการปลูกฝัง ให้เกิดสังคมที่มี



362 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

ประชาธิปไตย (Ajpru, 2001) ตัวอย่างเช่น การทำงานจิตอาสา การมีส่วนร่วมในกิจกรรมพัฒนาชุมชน การบริจาค
สิ่งของเพ่ือการกุศล การรักษาความสะอาดของสิ่งแวดล้อม การเคารพกฎหมายและระเบียบของสังคม เป็นต้น 
  จากที่กล่าวมาข้างต้น สอดคล้องกับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ที่มีปรัชญาในการจัด
การศึกษาพระพุทธศาสนาบูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ พัฒนาจิตใจและสังคม (Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, 2015) โดยมีวัตถุประสงค์หลักในการพัฒนาจิตใจของนิสิตและการอุทิศตนเพื่อพระพุทธศาสนา  
รู้จักการปฏิบัติตนเพื่อส่วนรวมและสังคม ในการจัดการศึกษาจึงควรให้ความสำคัญกับการผลิตนิสิตให้เป็นผู้ที ่มี
ความรู้คู ่คุณธรรม สามารถนำความรู้ที ่ได้รับไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันให้เกิดประ โยชน์สูงสุดต่อสังคมและ
ประเทศชาติ นอกจากนี้ ยังช่วยให้นิสิตสามารถปรับตัวในการอยู่ร่วมกับผู้อื่นในสังคม หรือปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อม
ต่าง ๆ เกิดจิตสาธารณะอย่างยั ่งยืน โดยทางมหาวิทยาลัยไม่ว่าจะเป็นส่วนงาน คณะ วิทยาเขต วิทยาลัยสงฆ์   
หรือหน่วยวิทยบริการ ที่ได้มีการจัดการศึกษาและฝึกประสบการณ์ให้กับนิสิตผ่านการเข้าร่วมกิจกรรม เพ่ือให้นิสิต
ได้เห็นถึงสภาพความเป็นจริงในสังคม แต่ในการจัดกิจกรรมหรือโครงการต่าง ๆ ที่ผ่านมา ยังมีกระบวนการ  
ที่ไม่สอดคล้อง ต่อเนื่อง หรือเป็นรูปธรรมมากนัก 
  จากสภาพปัญหาความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาดังกล่าว จึงมีความสนใจที่จะศึกษา “กระบวนการ
จัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย”  เพื่อเป็นแบบแผน
หรือแนวทางในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะให้กับนิสิตเพื่อนำไปพัฒนาตน สังคม  และมหาวิทยาลัย 
ให้เจริญรุ่งเรืองสืบต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  เพื ่อศึกษาจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื ่อวิเคราะห์
กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
และเพื่อนำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุ ฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องนี้ มีวิธีดำเนินการวิจัย ตามลำดับขั้นตอนดังนี้ 
  1. ร ูปแบบการว ิจ ัย  เป ็นการว ิจ ัยแบบผสานว ิธี  (Mixed Methods Research) ประกอบด ้วย  
การวิจัยเชิงปริมาณ เป็นการจัดเก็บข้อมูลโดยใช้เครื่องมือแบบสอบถาม ควบคู่กับการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการ
สัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ การสนทนากลุ่ม และผู้เชี่ยวชาญประเมินกระบวนการฯ 
  2. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง /ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ การวิจัยเชิงปริมาณ ประชากร ได้แก่ นิสิตระดับ
ปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปีการศึกษา 2565 ทุกส่วนจัดการศึกษา ทุกสาขาวิชา  
ทุกชั้นปี จำนวน 14,253 รูป/คน (Office of Registrar and Evaluation, MCU, 2023) กลุ่มตัวอย่าง จำนวน  
375 คน ได้มาจากตารางเปรียบเทียบสำเร็จของรูปเครซี่และมอร์แกน (Sinlacharu, 2020) การวิจัยเชิงคุณภาพ 
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) จำนวน 20 รูป/คน ได้แก่ ผู ้บริหาร คณาจารย์ เจ้าหน้าที่ ด้วยการเลือก 
แบบเจาะจง (Purpose Sampling) การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) จำนวน 10 รูป/คน ผู้เชี่ยวชาญ
ประเมินกระบวนการฯ จำนวน 15 รูป/คน ซึ่งในการสนทนากลุ่มและการประเมินกระบวนการฯ ได้รับความอนุเคราะห์
จากผู้เชี ่ยวชาญที่มีความรู ้ความเชี่ยวชาญด้านการจัดกิจกรรม ด้านจิตสาธารณะ และด้านพระพุทธศาสนา 
ด้วยการเลือกแบบเจาะจง (Purpose Sampling) 
 3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย การวิจัยเชิงปริมาณ เป็นแบบสอบถาม มีค่าความเชื่อมั่นของแบบสอบถาม
ทั้งฉบับเท่ากับ 0.889 ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 ตอน คือ ตอนที่ 1 เป็นแบบสอบถามข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม 
ได้แก่ สถานภาพ เพศ อายุ ระดับชั้นปี และสังกัดคณะ ลักษณะเครื่องมือเป็นแบบตรวจสอบรายการ ตอนที่  2  



363 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับความคิดเห็นของนิสิตที่มีต่อจิตสาธารณะเชิงพุทธทั้ง 7 ด้าน การวิจัยเชิงคุณภาพ  
เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง มีเนื้อหาสาระเกี่ยวกับหลักการ วิธีการ กิจกรรม การประเมินผล และ
หลักสังคหวัตถุ 4 ของกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร การสนทนากลุ่ม  
เป็นแบบคู่มือการสนทนากลุ่ม มีเนื้อหาสาระเกี่ยวกับกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของ
นิสิต มจร และผู้เชี่ยวชาญประเมินกระบวนการฯ เป็นคู่มือรับรองกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะ  
เชิงพุทธของนิสิต มจร 
  4. การเก ็บรวบรวมข้อมูล  มีหนังส ือขอความอนุเคราะห์ในการเก ็บข้อมูลเพื ่อทำดุษฎีน ิพนธ์  
ทั้งแบบสอบถามที่จัดทำเป็น Google Forms แบบสัมภาษณ์ และคู่มือรับรองกระบวนการฯ จากภาควิชาหลักสูตร
และการสอน คณะครุศาสตร์ มจร จัดส่งผ่านระบบสารบรรณอิเล็กทรอนิกส์ (Less Paper) ของมหาวิทยาลัย  
ผ่านแอพพลิเคชั่นไลน์ (Line) ผ่านแอพพลิเคชั่นเฟซบุ๊ก (Facebook) และทางไปรษณีย์ โดยขอความอนุเคราะห์ 
ให้ตอบกลับแบบสอบถามภายใน 4 สัปดาห์ ส่วนแบบสัมภาษณ์และคู่มือรับรองกระบวนการฯ ขึ้นอยู่กับผู้ทรงวุฒิ
เป็นผู้นัดวัน 
  5. สถิติที่ใช้ในการวิจัยและการวิเคราะห์ข้อมูล การวิจัยเชิงปริมาณ วิเคราะห์ข้อมูลทั่วไปของผู ้ตอบ
แบบสอบถาม และวิเคราะห์ความคิดเห็นของนิสิตที ่มีต่อจิตสาธารณะเชิงพุทธทั ้ง 7 ด้าน โดยใช้โปรแกรม
คอมพิวเตอร์สำเร็จรูป เพื ่อแจกแจงความถี ่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี ่ย (𝑥̅) และค่าเบี ่ยงเบนมาตรฐาน (S.D.)  
ส่วนการวิจัยเชิงคุณภาพ ทั้งแบบสอบถาม การสนทนากลุ่ม และผู้เชี่ยวชาญประเมินกระบวนการฯ วิเคราะห์ข้อมูล 
โดยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ด้านหลักการ วิธีการ กิจกรรม การประเมินผล และหลักสังคหวัตถุ 4 
ของกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร และนำมาสรุปผลแบบบรรยายเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. ศึกษาจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สามารถแสดงเป็น  

Table 1 ดังนี้ 
 

  Table 1 Average and standard deviation of Buddhist public mind for students, divided 
into two categories and seven aspects 

(n = 375) 
 

The Buddhist public mind of MCU students 𝒙̅ S.D. Level 
1. Promotion of public mind 
    1.1 Treating the maintenance of public property as a duty 4.05 0.43 Good 
    1.2 Respecting the right to use public property collectively 4.04 0.44 Good 
    1.3 Avoiding the use or causing damage to public property 3.97 0.65 Good 
2. Public mind according to the four Sangahavatthu IV principles 
    2.1 Pleasant speech (Piyavaca) 4.17 0.80 Good 
    2.2 Equality (Samanattata) 4.13 0.79 Good 
    2.3 Generosity (Dana) 4.01 0.87 Good 
    2.4 Beneficial conduct (Atthacariya) 3.96 0.86 Good 

Total 4.05 0.67 Good 
 
  จาก Table 1 แสดงให้เห็นว่า จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต แบ่งออกเป็น 2 ข้อ 7 ด้าน โดยภาพรวมอยู่
ในระดับมาก ดังนี้ 1) การส่งเสริมจิตสาธารณะ จำนวน 3 ด้าน เรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านการถือเป็น



364 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

หน้าที่ในการดูแลรักษาของส่วนรวม (𝑥̅ = 4.05, S.D. = 0.43) ด้านการเคารพสิทธิในการใช้ของส่วนรวมร่วมกัน 
(𝑥̅ = 4.04, S.D. = 0.44) และด้านการหลีกเลี่ยงการใช้หรือกระทำให้เกิดความเสียหายต่อสมบัติของส่วนรวม       
(𝑥̅ = 3.97, S.D. = 0.65) ตามลำดับ และ 2) จิตสาธารณะตามหลักสังคหวัตถุ 4 จำนวน 4 ด้าน เรียงลำดับ  
จากมากไปหาน้อย คือ ด้านปิยวาจา (𝑥̅ = 4.17, S.D. = 0.80) ด้านสมานัตตตา (𝑥̅ = 4.14, S.D. = 0.79)  
ด้านทาน (𝑥̅ = 4.01, S.D. = 0.87) และด้านอัตถจริยา (𝑥̅ = 3.96, S.D. = 0.86) ตามลำดับ 
   การส่งเสริมจิตสาธารณะมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาจิตใจและพฤติกรรมของนิสิตในทางที่ดี ส่งเสริมให้
นิสิตเข้าใจในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ ้ง และสามารถนำหลักธรรมเหล่านี้มาปรับใช้  
ในชีวิตประจำวันได้ อีกทั้ง ยังเป็นการปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรม นิสิตได้เรียนรู้การเสียสละ การแบ่งปัน  
และการให้ความช่วยเหลือแก่ผู ้อื ่นและสังคม ซึ่งเป็นพื้นฐานของการสร้างจิตสาธารณะ โดยจากการสอบถาม 
สัมภาษณ์และการสังเกต พบว่า นิสิตมีความมุ่งมั่นและกระตือรือร้นที่จะนำความรู้และประสบการณ์ที่ได้ปรับไปใช้
ในการดำเนินชีวิต ไม่ว่าจะเป็นการช่วยเหลือผู้อื่น การบำเพ็ญประโยชน์เพื่อสังคม หรือการให้คำปรึกษาและให้
กำลังใจแก่เพื ่อนนิสิตด้วยกัน ซึ ่งผลของการกระทำเหล่านี ้ไม่เพียงส่งผลดีต่อตัวนิสิตเอง แต่ยังส่งผลดีต่อ
มหาวิทยาลัย สังคมและชุมชนรอบข้าง 
  จากผลการวิจัยอภิปรายได้ว่า การส่งเสริมจิตสาธารณะยังช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความร่วมมือ
ระหว่างนิสิต ทั ้งในระดับกลุ ่มย่อยและกลุ ่มใหญ่ การทำงานร่วมกันในกิจกรรมต่าง ๆ ทำให้นิสิตได้เรียนรู้  
การทำงานเป็นทีม การยอมรับและเคารพความคิดเห็นของผู้อื่น รวมถึงการพัฒนาทักษะการสื่อสารและการแก้ไข
ปัญหาร่วมกัน ซึ่งเป็นทักษะที่สำคัญในการทำงานและการใช้ชีวิตในสังคม สอดคล้องกับงานวิจัยของ Phramaha 
Chatuporn Sutanon (2009) ได้ศึกษาเรื่อง “การพัฒนาจิตสาธารณะของนักเรียนด้านการดูแลรักษาศาสนสมบัติ
โรงเรียนศรีปริยัติคุณศึกษา อำเภอประทาย จังหวัดนครราชสีมา” ผลการศึกษาพบว่า ภิกษุสามเณรหลังจากที่ได้
เรียนรู้การจัดกิจกรรมการเรียนรู้โดยใช้วีดิทัศน์พฤติกรรมแม่แบบประกอบการเรียนรู้ (Modeling Technique)  
มีจิตสาธารณะโดยรวมเพ่ิมมากข้ึน ทั้งทางด้านการดูแลรักษาศาสนสมบัติ และด้านการใช้ศาสนสมบัติแบบพอเพียง
เหมาะสมมากยิ่งขึ้น  
  2. ผลการวิเคราะห์กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัย  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย แบ่งออกเป็น 5 ด้าน ได้แก่ 
   2.1 ด้านหลักการส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย มีพันธกิจในการส่งเสริมให้นิสิตเป็นผู้มีจิตสาธารณะ รู้จักเสียสละ มีน้ำใจในการช่วยเหลือผู้อื่น และ
ร่วมพัฒนาสังคม โดยยึดหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา ควบคู่กับการพัฒนาคุณธรรมและจริยธรรม เพื่อให้
นิสิตเป็นบัณฑิตที่มีคุณภาพ สามารถนำความรู้ ทักษะ และคุณธรรมไปประกอบอาชีพ และสร้างประโยชน์ต่อสังคม 
ส่วนจิตสาธารณะ หมายถึง ความรู้สึกนึกคิดที่มีต่อส่วนรวม ปรารถนาดี เสียสละ และร่วมมือร่วมใจเพื่อพัฒนา
สังคมให้เจริญก้าวหน้า ดังนั้น หลักการส่งเสริมจิตสาธารณะจึงเป็นความรับผิดชอบของทุกคน ทั้งผู ้บริหาร 
คณาจารย์ เจ้าหน้าที ่ นิสิต และยังรวมไปถึงความร่วมมือจากทั ้งภาครัฐ ภาคเอกชน ภาคประชาสังคม  
และประชาชนทั่วไป โดยร่วมมือร่วมใจกันปลูกฝังจิตสำนึก พัฒนาคุณธรรมและจริยธรรม สร้างโอกาสในการมี  
ส่วนร่วม สนับสนุนโครงการพัฒนาสังคม และสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ืออำนวย ซึ่งจะนำไปสู่สังคมที่มีความสุข 
  2.2 ด้านวิธีการส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร โดยการปลูกฝังจิตสำนึกให้กับนิสิต 
โดยการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาจิตใจและสังคม มีการจัดกิจกรรมจิตสาธารณะ  
ให้สอดคล้องกับความสนใจ ความสามารถและศักยภาพของนิสิต  ส่งเสริมให้น ิสิตเข้าร ่วมกิจกรรมของ 
คณะมหาวิทยาลัย ชุมชน หรือองค์กรต่าง ๆ ส่งเสริมให้นิสิตมีบทบาทในการเป็นผู้นำจัดกิจกรรม ประสานงาน 
ระดมทุนและบริหารจัดการ มีการสร้างเครือข่ายที่เชื่อมโยงระหว่างกัน เพื่อสนับสนุนความร่วมมือ แลกเปลี่ยน 
และขยายโอกาสในการทำกิจกรรม นอกจากนี้ ควรสนับสนุนทุนการศึกษา รางวัล หรือเกียรติบัตรให้กับนิสิตที่มี



365 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

ความเสียสละ ทุ่มเทในการทำกิจกรรมจิตสาธารณะ รวมถึงให้การสนับสนุนด้านทรัพยากร อุปกรณ์ สถานที่   
และงบประมาณ ให้เพียงพอต่อการจัดกิจกรรม แต่ทั้งนี้ควรมีการประชาสัมพันธ์ สื่อสาร และเผยแพร่ความรู้  
ความเข้าใจเกี่ยวกับจิตสาธารณะ รวมถึงผลงานกิจกรรมของนิสิต เพื่อสร้างแรงบันดาลใจและกระตุ้นให้นิสิต  
มีส่วนร่วมมากข้ึน 
   2.3 ด้านกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร เช่น โครงการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐาน กิจกรรมบวชเณรภาคฤดูร้อน การปฏิบัติศาสนกิจและบริการสังคมของนิสิต รวมถึงกิจกรรมออก  
ค่ายอาสาต่าง ๆ ที่ทางหลักสูตร คณะ วิทยาเขต วิทยาลัยสงฆ์ และหน่วยวิทยบริการ จัดขึ้น 
   2.4 ด้านการประเมินผลกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิต มจร แบ่งออกเป็น  
2 ประเภท คือ ประเภทที่ 1 การประเมินผลก่อนการจัดกิจกรรม โดยมีการกำหนดเป้าหมายที่ชัดเจน วัดผลได้ 
สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของกิจกรรม มีการศึกษาความต้องการของกลุ่มเป้าหมายเพื่อนำไปออกแบบกิจกรรม 
และกำหนดแผนการจัดกิจกรรม ระยะเวลา งบประมาณ ทรัพยากร บุคลากร ฯลฯ ประเภทที่ 2 การประเมินผลหลัง
การจัดกิจกรรม คือ การประเมินผลลัพธ์ ว่ากิจกรรมบรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้หรือไม่ การประเมินกระบวนการว่า
กิจกรรมดำเนินไปอย่างไร มีปัญหาหรืออุปสรรคอะไรบ้าง การประเมินประสิทธิภาพ เพื่อดูว่ากิจกรรมคุ้มค่ากับ
ทรัพยากรที่ใช้ไปหรือไม่ และการประเมินความพึงพอใจ ว่ากลุ่มเป้าหมายมีความพึงพอใจต่อกิจกรรมหรือไม่ ทั้งนี้ 
เครื่องมือและวิธีการประเมินผลขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์และบริบทของกิจกรรม เช่น แบบสอบถาม การสัมภาษณ์ 
การสังเกตพฤติกรรม การวิเคราะห์เอกสาร และการประเมินผลโดยผู้เชี่ยวชาญ เป็นต้น 
   2.5 ด้านหลักสังคหวัตถุ 4 บูรณาการกับการส่งเสริมจิตสาธารณะ ได้แก่ จิตสาธารณะด้วยทาน 
(การให้) จิตสาธารณะด้วยปิยวาจา (วาจาอ่อนหวาน) จิตสาธารณะด้วยอัตถจริยา (การบำเพ็ญประโยชน์)  
และจิตสาธารณะด้วยสมานัตตตา (การปฏิบัติตนเสมอต้นเสมอปลาย) 
   จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายได้ว่า กระบวนการดังกล่าวมีการออกแบบ วางแผน ดำเนินการ 
ตามกระบวนการอย่างเป็นระบบ มีการศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวข้องอย่างรอบด้าน ทำให้ทราบถึงขั้นตอน วิธีการ และ
การดำเนินการที่นำไปสู่ความสำเร็จ มีการจัดกิจกรรมที่สอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เน้นการสร้าง
เสริมคุณธรรมจริยธรรม และการมีส่วนร่วมของนิสิตในการจัดกิจกรรมต่าง ๆ ช่วยเสริมความ สัมพันธ์อันดีระหว่าง
นิสิต อาจารย์ และชุมชน ทำให้เกิดการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นและประสบการณ์ระหว่างกัน นิสิตได้เรียนรู้ทักษะ
การทำงานเป็นทีม รู้จักแก้ไขปัญหา และมีความรับผิดชอบในบทบาทหน้าที่ของตน มีผลที่เป็นบวกต่อการพัฒนา
จิตใจและพฤติกรรมของนิสิตในหลาย ๆ ด้าน 
  จากผลการวิเคราะห์ดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ Sriplang (2016) ที ่ได้ศึกษาเรื ่อง  
“การพัฒนากิจกรรมเพื่อส่งเสริมจิตสาธารณะสำหรับนักศึกษาครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม” 
ผลการวิจัย พบว่า 1) กิจกรรมเพื่อส่งเสริมจิตสาธารณะสำหรับนักศึกษาครุศาสตร์ที่ผู้วิจัยออกแบบโดยใช้วิธีสอน
แบบการคิดทางวิทยาศาสตร์ที่ดี ประกอบด้วย 4 ขั้นตอน คือ ขั้นสร้างความเชื่อมโยง (Connection) ขั้นการ
ซักถามการเรียนรู้ (Questioning) ขั้นสะท้อนตนเอง (Self-Reflecting) และชั้นซักถามเกี่ยวกับความจริงหรือ
ความสามารถในการเชื ่อถ ือได้ (Questioning the Truth or Believability) 2) ผลการใช้ก ิจกรรมพัฒนา 
จิตสาธารณะ พบว่า หลังการทดลองนักศึกษาคณะครุศาสตร์ มีคะแนนเฉลี่ยจิตสาธารณะเพ่ิมขึ้นมากกว่าก่อนเรียน 
โดยมีผลต่างของคะแนนเฉลี่ยเพิ่มขึ้น และ 3) ความพึงพอใจของนักศึกษาที่มีต่อกิจกรรมการเรียนการสอน  
เพ่ือส่งเสริมจิตสาธารณะสำหรับนักศึกษาครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม อยู่ในระดับมาก  
 3. นำเสนอกระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย 
  จากการสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) สรุปได้ว่า ผู้ทรงคุณวุฒิทั้ง 10 คน ยืนยันความเหมาะสม 
ความเป็นไปได้ และความเป็นประโยชน์ของกระบวนการ สอดคล้องกับการนำเสนอแก่ผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 15 คน 



366 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

พบว่า ผู้เชี่ยวชาญมีความเห็นว่ากระบวนการดังกล่าวมีความเหมาะสมมาก จำนวน 12 ท่าน คิดเป็นร้อยละ 80.00 
มีความเห็นว่าค่อนข้างเหมาะสม จำนวน 2 ท่าน คิดเป็นร้อยละ 13.33 และมีความเห็นว่าเหมาะสมบางส่วน 
จำนวน 1 ท่าน คิดเป็นร้อยละ 6.67 ตามลำดับ และเมื่อพิจารณาโดยภาพรวม ผู้เชี่ยวชาญยืนยันความเหมาะสม 
เป็นประโยชน์และสามารถนำไปเป็นแบบแผนหรือแนวทางในการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะให้กับนิสิต มจร 
ได้อย่างเหมาะสม 
  จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายผลได้ว่า การนำเสนอกระบวนการดังกล่าว มีความสำคัญอย่างยิ่งในการ
พัฒนาจิตสำนึกและความรับผิดชอบต่อสังคมของนิสิต โดยกระบวนการดังกล่าวมีการออกแบบ วางแผน 
ดำเนินการตามกระบวนการอย่างเป็นระบบ ส่งผลให้กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธ  
ของนิสิต มจร สำเร็จลุล่วง บรรลุตามวัตถุประสงค์ การนำเสนอดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ Thongyim 
(2007) ได้ศึกษาเรื่อง “การมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนของคณะกรรมการหมู่บ้าน ตำบลหนองประดู่ อำเภอ 
เลาขวัญ จังหวัดกาญจนบุรี” พบว่า คณะกรรมการหมู่บ้านส่วนใหญ่มีความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับบทบาทและหน้าที่
ของคณะกรรมการหมู่บ้านอยู ่ในระดับมาก เมื ่อจำแนกเป็นรายด้าน ทุกด้านอยู่ ในระดับมากเช่นเดียวกัน  
เมื่อเรียงลำดับค่าเฉลี่ยจากมากไปหาน้อย ได้แก่ ด้านการรับผลประโยชน์ ด้านค้นหาสาเหตุของปัญหา ด้านการ
วางแผน ด้านการติดตามและประเมินผล และด้านการดำเนินงาน เมื่อเปรียบเทียบจำแนกตามลักษณะส่วนบุคคล 
ประกอบด้วย เพศ อายุ รายได้ อาชีพ และสถานภาพการสมรส ส่งผลต่อการมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนที่
แตกต่างกัน ค ือ ระดับการศึกษา ระยะเวลาที ่อย ู ่ ในหมู ่บ ้าน ตำแหน่งและการเป็นสมาช ิกของกลุ่ม  
ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับบทบาทและหน้าที่ของคณะกรรมการหมู่บ้าน และการมี  
ส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนของคณะกรรมการ ในภาพรวมไม่มีความสัมพันธ์ และเมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน  
ไม่มีความสัมพันธ์กันเช่นเดียวกัน 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
   จากผลการวิจัยเรื่องนี้ ได้พบองค์ความรู้ใหม่ ซึ่งสามารถแสดงเป็นรูปโมเดล ได้ดังนี้ 
 

 
 

Figure 1 The synthesized knowledge from the research 
 

  จาก Figure 1 แสดงองค ์ความร ู ้ท ี ่ ได ้จากการว ิจ ัยเร ื ่อง “กระบวนการจ ัดก ิจกรรมส ่งเสริม  
จิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” ประกอบด้วย  1) ด้านหลักการส่งเสริม



367 

 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 

จิตสาธารณะ (P-Principle) 2) ด้านวิธ ีการส่งเสริมจิตสาธารณะ (M-Methods) 3) ด้านกิจกรรมส่งเสริม 
จ ิตสาธารณะ (A-Activities)  4) ด ้านการประเม ินผลก ิจกรรมส ่งเสร ิมจ ิตสาธารณะ ( E-Evaluation)  
และ 5) ด้านหลักสังคหวัตถุ 4 บูรณาการกับการส่งเสริมจิตสาธารณะ (S-Sangahavatthu IV) ได้แก่ จิตสาธารณะ
ด้วยทาน (การให้) จิตสาธารณะด้วยปิยวาจา (วาจาอ่อนหวาน) จิตสาธารณะด้วยอัตถจริยา (การบำเพ็ญประโยชน์) 
และจิตสาธารณะด้วยสมานัตตตา (การปฏิบัติตนเสมอต้นเสมอปลาย)  
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยเรื ่องนี้ สรุปได้ว่า กระบวนการจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะเชิงพุทธของนิสิตมหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เป็นกระบวนการที่มีความสำคัญในการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และจิตใจของนิสิต 
ให้รู ้จักการอุทิศตนเพื ่อพระพุทธศาสนา รู ้จักการปฏิบัติตนเพื ่อส่วนรวมและสังคม นอกจากนี้ยังรวมไปถึง  
การพัฒนาทักษะชีวิตของนิสิต ด้านการมีจิตสาธารณะ ทักษะการทำงานเป็นทีม ทักษะการแก้ปัญหา ทักษะ 
การสื่อสารสมารถปรับตัวให้เข้ากับผู้อื ่น สภาพแวดล้อมและสังคมได้ ดังนั้น มหาวิทยาลัยจึงมีบทบาทสำคัญ  
ในการส่งเสริมจิตสาธารณะของนิสิต ควรจัดกิจกรรมส่งเสริมจิตสาธารณะอย่างสม่ำเสมอ และสนับสนุนให้นิสิต  
เข้าร่วมกจิกรรมอย่างต่อเนื่อง เพ่ือให้นิสิตมีจิตสำนึกในการรับผิดชอบต่อตนเองและสังคม สามารถนำความรู้ที่ได้รับ
ไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน ให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อมหาวิทยาลัย สังคมและประเทศชาติ 
 
References 
Ajpru, H. (2001). The Relationship Between Personal Factors, Leadership, Lifestyle, and Self-

Learning Ability with Public Consciousness of Nursing Students in Bangkok . [Unpublished 
master's thesis]. Chulalongkorn University. Bangkok, Thailand. 

Department of Education Bangkok Metropolitan Administration. (2012). White School Project 
(Anti-Corruption): Growing Up without Corruption Curriculum, Mathayom 3. Bangkok, 
Thailand: Department of Education Bangkok Metropolitan Administration. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya Univers ity .  (2015) .  History and Development of 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University . (1st ed.). Bangkok, Thailand: 21 Century 
Company Limited. 

Maneechoti, B. (1987). A Study of the Format of Questions to Measure Self-Sacrifice Personality 
Traits: Text Type and Situation Type that Affect the Quality of the Test. [Unpublished 
master's thesis]. Srinakharinwirot University. Bangkok, Thailand. 

Office of Registrar and Evaluation, MCU. (2023). Statistics of Students of Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Academic Year 2022. Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand: Office of Registration 
and Evaluation, MCU. 

Phrakru Niwetsilakorn, Theunchang, W. & Tossakrai, T. (2020). Guidelines for Strengthening Public 
Consciousness for Secondary School Students in Nakhon Sawan Province . Graduate 
Studies Review Nakhon Sawan Sangha College, 8(2), 55-66. 

Phramaha Chatuporn Sutanon. (2009). Development of Public Consciousness of Students 
Regarding the Preservation of Religious Properties at Sripariyakhunsuksa School, Prathai 
District, Nakhon Ratchasima Province. [Unpublished master 's independent study]. 
Mahasarakham University. Maha Sarakham, Thailand. 



368 

 
 

Vol.9 No.4 October-December 2024 pp.359-368 
 

Saeng-Arun, K. (2008). Guidelines for the Development of Thai Youth Public Consciousness: A 
Case Study of Groups and Networks of Youth for Public Consciousness . [Master's thesis, 
Chulalongkorn University ]. Chulalongkorn University Intellectual Repository . 
http://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/56612. 

Sinlacharu, T. (2020). Research and Statistical Analysis with SPSS and AMOS . (18th ed.). 
Nonthaburi, Thailand: S. R. Printing Massproducts Company Limited. 

Sriplang, P. (2016). Development of Activities to Promote Public Consciousness for Education 
Students .  [Doctoral d issertat ion,  Burapha Univers i ty ] .  DSpace Repos i tory . 
https://buuir.buu.ac.th/xmlui/handle/1234567890/11539. 

Thongyim, S. (2007). Participation in Community Development of the Village Committee Nong 
Pradu Subdistrict, Lao Khwan District, Kanchanaburi Province. [Unpublished master's 
thesis]. Suan Sunandha Rajabhat University. Bangkok, Thailand. 

Warunpitikul, Y. (1999). Civic Consciousness: An Essay on Citizens on the Community Path. 
Bangkok, Thailand: Civic Net Foundation. 

 

 


