
A 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.A-B 

 

 
     Contents 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Contents Page 
Research Article  
 INTEGRATING BUDDHIST PRINCIPLES TO MULTICULTURAL EDUCATION: A CASE 

STUDY IN RURAL COMMUNITIES OF MERBABU MOUNTAIN SLOPES OF INDONESIA 
1 

  Sukodoyo, Tri Saputra Medhacitto, Widiyono and Waluyo  
 THE ROLE OF BUDDHIST PRACTICES IN PROMOTING HAPPINESS AMONG YOUNG 

WORKERS POPULATION IN THAILAND 
16 

  Suriya Klangrit, Tzu-Chuen Lu, Zijun Shen, Chainarin Tubmarerng,  
Sarinthip Sutthikanpakorn, Wipavanee Phueakbuakhao, Chalermchai Kaewkanha, 
Yasothara Siripaprapagon and Vimal Kumar 

 

 KNOWLEDGE AND LEARNING AT WAT PHRA PATHOM CHEDI: A CASE STUDY OF 
BUDDHIST TOURISM 

33 

  Bulan Kulavijit and Wirapong Chansanam  
 AN INTEGRATION OF THE BUDDHA'S TEACHING WITH VOLUNTEER NETWORK'S 

COMMUNITY WELFARE OF WAT BANG CHANG NUEA, SAMPRAN DISTRICT, NAKHON 
PATHOM PROVINCE, THAILAND 

59 

  Reongwit Nilkote, Somboon Watana, Prayoon Suyajai and Suvin Raksat  
 INTEGRATING BUDDHIST WISDOM WITH HOLISTIC HEALTH PROMOTION: A CASE 

STUDY OF MONKS IN THE DIGITAL AGE IN MUANG UTTARADIT DISTRICT 
69 

  Seubtrakul Tantalanukul, Saowaluk Netchang, Paitoon Mapiw, Naiyana Kaewkhong, 
Arunrat Phomma and Issayanee Juntasan 

 

 BOOSTING CREATIVE LEADERSHIP IN DIGITAL COMMUNITY GROWTH WITH FIVE 
BALA DHAMMA 

80 

  Nipawan Charoenlak, Narisara Krudnak, Wongsiri Rueangsri, Reongwit Nilkote 
and Thitiwas Sukpom 

 

 DEVELOPMENT OF HYPERTENSION PREVENTION AND CONTROL MODEL AMONG 
MONKS IN NONG KHAI PROVINCE, THAILAND 

89 

  Kris Khunluek, Kritkantorn Suwannaphant, Teerasak Pajan,  
Phra Thepwachirakhun, Khakhanang Ratananikom and Pradit Sararat 

 



B 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.A-B 
 

 

 THE DEVELOPMENT OF BUDDHIST LEADERSHIP BASED ON THE PRINCIPLES OF 
SARANIYADHAMMA FOR EDUCATIONAL LEADERS TO PROMOTE HAPPINESS AND 
WELL-BEING IN THE ERA OF CHANGE 

108 

  Reongwit Nilkote, Thitiwas Sukpom, Nattakorn Papan, Natthapat Saisena and 
Nattaka Sanguanwong 

 

 GUIDELINES FOR APPLYING BUDDHIST PRINCIPLES TO THE PROMOTION OF THE 
JUSTICE SYSTEM WITHIN THE CONTEXT OF THE LAW IN THE THA RUEA SUBDISTRICT 
ADMINISTRATIVE ORGANIZATION, MUEANG NAKHON SI THAMMARAT DISTRICT, 
NAKHON SI THAMMARAT PROVINCE (in Thai) 

118 

  Phrakru Nitithambundit Suriya Kongkawai  
 MULTICULTURAL LEADERSHIP MODEL ACCORDING TO SARANIYADHAMMA 

PRINCIPLES OF ADMINISTRATORS OF THE ARTS AND CULTURE NETWORK IN 
RAJABHAT UNIVERSITIES (in Thai) 

133 

  Natthapat Saisena  
 DEVELOPMENT OF YOUTH MEDIATOR BY BUDDHIST PEACE METHODS A CASE STUDY 

OF UNDERGRADUATE STUDENTS AT MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA 
UNIVERSITY, NAKHON SI THAMMARAT CAMPUS (in Thai) 

147 

  Phra Nattapong Kraithep, Phra Medhivajarapundit Hansa Nithibunyakorn,  
Phra Vajraphutthibundit Preeda Buamuang, Phra Natthaphong Janro,  
Punyada Chongla-iad, Thatchanan Issaradet, Jaruayporn Hemrangsee,  
Phirasin Boonthong, Sumalee Boonruang and Sakda Hanthet 

 

 INTEGRATING THE FOUR GHARAVASA DHAMMA TO PROMOTE SUSTAINABLE 
COMMUNITY LEARNING IN THE CONTEXT OF ETHNIC GROUPS IN RATCHABURI 
PROVINCE (in Thai) 

159 

  Narisara Krudnak, Nipawan Charoenlak, Wongsiri Rueangsri and  
Pakporn Charoenlak 

 



1 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

Research Article 

 
INTEGRATING BUDDHIST PRINCIPLES TO MULTICULTURAL 

EDUCATION: A CASE STUDY IN RURAL COMMUNITIES  
OF MERBABU MOUNTAIN SLOPES OF INDONESIA 

 
Sukodoyo1*, Tri Saputra Medhacitto1, Widiyono2, Waluyo2 

1Sekolah Tinggi Agama Buddha Syailendra, Semarang, Indonesia 
2Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Sriwijaya, Tangerang, Indonesia 

*Corresponding author E-mail: sukodoyo@syailendra.ac.id 

 
Received 4 February 2025; Revised 30 March 2025; Accepted 31 March 2025 

 
Abstract 
Background and Objectives: Indonesia is a multicultural country that needs multicultural 
education to foster tolerance and mutual respect in its diverse society. This study examined how 
Buddhist principles influenced how people in Thekelan Hamlet promoted multicultural education, 
emphasizing the role of mountainous communities in fostering social harmony. This research was 
conducted in the Sub-village of Thekelan, the Village of Batur, Getasan Sub-district, Semarang Regency, 
Central Java, Indonesia. This research aimed to delve into the practice of multicultural education 
among the people of Thekelan, where the majority were Buddhists. By exploring their perspectives 
on religious collaboration activities, this study examined the significant influence of the Buddha's 
teachings in establishing multicultural education. 
Methodology: This study adopted qualitative research methodology with a case study approach. 
The data were collected through observation, interviews, documentation, and focus group 
discussions (FGD). The observation was conducted in Thekelan, where the activities, culture, and 
traditions of the rural communities of Merbabu Mountain were observed. Interviews were 
conducted by selecting key informants from different social and religious backgrounds. The focus 
group discussion involved key community stakeholders. Finally, the information gathered from 
observation, interviews, documentation, and focus group discussions was examined and analyzed 
to determine the influence of Buddhist principles on the people living in Thekelan in promoting 
multicultural education. 
Main Results: The study showed that the Buddha's teachings on respecting other religions, as 
mentioned in the Upali Sutta and Asoka Inscription,  respecting ancestral traditions, as found in 
the Mahaparinibbana Sutta,  and the Buddhist pragmatic concept of truth, as shown in the 
Simsappa Sutta, influenced the people of Thekelan in promoting multicultural education.  
This study found that: 1) Awareness and belief in ancestral heritage and universal goodness were 
manifested in cooperative activities such as Merti Dusun (Hamlet Cleaning), Sedekah Bumi/Saparan 
(Earth Offering), respect for other religions and their religious holidays, and traditional artistic activities; 

mailto:sukodoyo@syailendra.ac.id


2 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

2) Strengthening the role of religious and community leaders was critical since they served as role 
models for the community; 3) Mutual agreement to uphold traditions and culture fostered mutual 
respect and cooperation within the community; 4) Equality in the universal values of multicultural 
education included three aspects: Deliberation, religious activities, and communal activities;  
and 5) Creative and innovative approaches to national celebrations such as the Indonesian 
Independence Day ceremony on August 17th, Kartini Day (Indonesian Woman Emancipation Day) 
on April 21st, and cultural carnivals served as important tools for promoting a harmonious society. 
Involvement to Buddhadhamma: This research included Applied Buddhism, which emphasized 
how a Buddhist community applied the development of wisdom and morality in accordance with 
the demands of the time. To realize multicultural education, supportive elements such as 
principles of tolerance, empathy, awareness development, wisdom development, and social 
competence development were needed. Therefore, the Buddha's teachings on the importance 
of practicing and developing khanti, mettā, karuṇā, sati sampajañña, and paññā became highly relevant. 
Multicultural education was successfully achieved through the practice of patience or tolerance, 
boundless loving-kindness, compassion, mindful living, and wisdom development. These principles 
had been well-practiced by the Buddhist community of Thekelan. 
Conclusions: Multicultural education plays a significant role in promoting a peaceful and 
harmonious society. The traditions maintained by people living in Thekelan Village served as a 
good example of multicultural education and the importance of maintaining a peaceful and 
harmonious life in diversity. 
Keywords: Multiculturalism Education, Buddhist Principles, Mount Merbabu Community, Indonesia 
 
Introduction 
  Indonesia was characterized by its pluralism and multiculturalism, exhibiting diversity in 
religion, ethnicity, regional languages, geography, clothing, food, and cultural practices. The nation 
comprised over 360 ethnic groups, around 718 languages, and 17,000 islands distributed throughout 
its archipelago. Indonesia officially recognized six religions: Islam, Catholicism, Christianity, Hinduism, 
Buddhism, and Confucianism, in addition to various indigenous beliefs. This diversity served as a 
significant national asset, providing substantial opportunities for cultural enrichment, social innovation, 
and advancing individuals intellectual, emotional, moral, and spiritual dimensions. However, this 
diversity also presented challenges, as it could have resulted in potential conflicts if not managed 
effectively (Mazya et al., 2024); (Mappaenre et al., 2023). 
  Multicultural education effectively addresses these challenges by promoting mutual understanding, 
tolerance, and respect for cultural, ethnic, and religious diversity. It was implemented through learning 
materials and teaching methods that embraced a multicultural approach (Cathrin & Wikandaru, 2023). 
This approach aided in preventing and mitigating conflicts and riots stemming from differences, 
fostering an environment favorable to dialogue. Thekelan Hamlet exemplified effective multicultural 
education through community tolerance, as evidenced by cross-religious cooperation in daily activities, 
including the construction of worship places and the joint celebration of religious holidays. 



3 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

  Thekelan Hamlet, predominantly inhabited by Buddhists, exemplified harmonious multicultural 
coexistence in Indonesia. This community promoted tolerance through collaborative initiatives in 
religious observances and daily interactions. Muslim residents assisted Buddhist communities 
during Vesak celebrations, while Buddhists aided their Muslim neighbors in preparing for Ramadan 
and other occasions ("Peace Message from Thekelan Hamlet," 2019). The values of tolerance were 
imparted to the younger generation through informal education facilitated by community leaders 
(Sukarjo & Ukim, 2012). The practices in Thekelan garnered interest from other regions, including Musi 
Rawas Regency in South Sumatra, which undertook a comparative study to examine tolerance within 
this hamlet (Interviews with Novianti and Sukamtinah, Mr. Supriyo, and Mr. Sukarmin, May 5-28, 2023). 
Multicultural education in Indonesia was informed by local practices and its historical heritage, 
including the periods of the Sriwijaya and Majapahit Kingdoms. 
  In the Siṃsapa Sutta from the Saṃyuta Nikāya (Ven. Bhikkhu Bodhi, 2010), the Buddha 
compared his teachings to a Simsappa leaf held in his hand. It was understood that the universal 
truth was very broad, and only a portion of it was taught by him. Even in the Kālāma Sutta of Aṅguttara 
Nikāya, it was stated not to merely adhere to scripture (Piṭakasampadāya), demonstrating that the 
teaching on goodness was not only what was taught in the scripture (Medhacitto, 2019). In the 
archipelago itself, tolerance and harmony could be seen from the first unified archipelago, namely 
during the era of the Sriwijaya kingdom in the 7th century, with Buddhism as the spiritual outlook 
of its people. In the second unified archipelagic state, during the era of the Majapahit kingdom, 
two religions, Hinduism/Shiva and Buddhism, became the way of life for its people. A great 
Buddhist poet, Mpu Tantular, laid the foundation for the unity and integrity of the Majapahit 
people with a poem in Kakawin Sutasoma (Mastuti & Hastho, 2019), namely "Bhīneka Tunggal Ika 
Tan Hana Dharma Mangrwa," which meant, "They were indeed different. However, in essence,  
it was the same. Because there was no ambiguous truth." Through the spirit of respecting 
differences and unity, the basis of tolerance from Indonesia's historical era served as a foundation 
for multicultural education. 
  Objectives 
  This research aimed to delve into the practice of multicultural education among the 
people of Thekelan, where the majority were Buddhists. By exploring their perspectives on 
religious collaboration activities, this study examined the significant influence of the Buddha's 
teachings in establishing multicultural education. This research investigated how the Buddha's 
teaching inspired this practice of multiculturalism, emphasizing tolerance, mutual respect, and 
harmonious living among the people of Thekelan Hamlet. 
 
Methodology 
  The type of this research was a descriptive study with a qualitative approach. According to 
Sujdwawo (2011), a qualitative approach refers to a research method that emphasizes collecting and 
analyzing descriptive data in the form of written and spoken words of the people, as well as 
observed behavior. According to Moleong (2005), the qualitative descriptive approach was a research 



4 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

approach where the data collected were in the form of words, pictures, and not numbers. The data 
could be obtained from interviews, field notes, photos, videotapes, personal documentation, 
notes or memos, and other documentation. The object of this research was the multicultural 
education practiced by the people living on the slopes of Mount Merbabu. The study was conducted 
at Thekelan Hamlet, Batur Village, Getasan District, Semarang Regency, Central Java Province.  
The techniques used in data collection included observation, interviews, documentation, and 
focus group discussions (FGD). The observation was conducted in Thekelan, where the activities, 
culture, and traditions in the rural communities of Merbabu Mountain were observed. Interviews 
were conducted by selecting key informants from different social and religious backgrounds. 
Focus group discussions were conducted with key community stakeholders. The key informants 
included the head of the hamlet, religious leaders, community figures, youth leaders, and 
women's associations, as described in Table 1 below. 
 

  Table 1 List of Key Informants from Various Backgrounds 
 

No Key Informants Role Religion 
1. Mr. Supriyo Head Hamlet of Thekelan Islam 
2. Mr. Sukarmin Head of Wihara Buddhabhumika Thekelan Buddhist  
3. Mr. Tugimin Thekelan community figure Buddhist 
4. Mr. Mandar Buddhist figure Buddhist 
5. Mr. Satiman  Imam of Baitul Salim Mosque, Thekelan Islam 
6. Mrs. Cladyna SJ Community member and kindergarten teacher Buddhist 
7. Mr. Parlan Christian figure Christian  
8. Mr. Mugianto The leader of Theravada Buddhist youth community  Buddhist 
9. Mr. Yamin Head of RT 3 Buddhist 
10. Mrs. Asih Secretary of Theravada Buddhist women community  Buddhist 
11. Mr. Sugimin The leader of youth community Buddhist 
12. Mr. Sutopo Village community figure Buddhist 
13. Mr. Bungah Village community figure and the head of RT 2 Christian  
14. Mrs. Tukini Head of PKK (Family Welfare Program) Islam 
15. Mrs. Novianti Member of youth community Buddhist 

 
  The data analysis technique adopted continuous observation, triangulation, and member 
checks related to multicultural education in the Mount Merbabu community of Thekelan Hamlet. 
Conclusions were analyzed as input for developing multicultural education in rural areas.  
The data analysis was conducted based on the theory provided by Miles and Huberman (Sarosa, 2021), 
taking the following steps: Data collection, data reduction, data display, and conclusion or 
verification, as described in Figure 1 below. 



5 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

 
Figure 1 The Process of Data Analysis 

 
Results and Discussion 
  This research was based on the uniqueness of multicultural education in Thekelan Hamlet. 
The uniqueness was related to the understanding of diversity in multicultural education that existed 
in the Merbabu Mountain slope community and served as a reference for learning tolerance. 
Understanding multicultural education was achieved by integrating the values of culture, customs, 
and religious diversity. The key aspects of this research were the universal values of culture, 
customs, and religion, which promoted harmony, tolerance, and unity among the citizens of the 
Thekelan Hamlet community. This research focused on understanding diversity through 
multicultural education, namely theological-philosophical understanding, psychological methods, 
curriculum design, equality of universal values of existing cultural and religious diversity, and 
creative and innovative methods of multicultural education. This was based on research  
findings that reflected an understanding of diversity in multicultural education outcomes.  
An understanding of multicultural education began with the head of the Hamlet, the head of the 
RT, the head of the PKK, religious leaders, community leaders, the head of the Ngudi Luhur Youth 
Organization, teachers, youth leaders, and the community. The focus of the research on the 
outcomes of multicultural education in Thekelan Hamlet supported the development of harmony, 
tolerance, and unity among citizens. The linkages of Thekelan Hamlet community members 
contributed to the impact of multicultural education. Harmony, tolerance, and unity among the 
people, based on the values of culture, customs, and religious diversity, served as important 
elements that were deeply rooted in multicultural education. 
  1. The Theological-philosophical Approaches to Multicultural Education in Thekelan 
  The theological-philosophical concepts of multicultural education in Thekelan Hamlet were 
reflected in the aspects of awareness of both individual beliefs and the pursuit of universal goodness. 
These two aspects served as foundational elements for understanding the theological-philosophical 

Data collection is conducted 
by observation, interviews, 
documentation, and focus 
group discussions (FGD) 

Data Collection

The collected data is reduced, 
sumarized and classified to 
answer the research objective 

Data Reduction
Presenting the research 
findings using tables, charts 
and other graphic 
elements

Data Display

Verifying the research by 
making conclusion on 
the research  findings 

Conclusion



6 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

concepts of multicultural education. The theological-philosophical approaches to multicultural 
education were manifested in activities such as the tradition of preserving ancestral/cultural heritage, 
mutual-cooperation/community service, merit Dusun/Sedekah Bumi/cleaning hamlet/separate, respecting 
other religious holidays, and traditional dance performances. 
  The community members in the village carried out the traditions of ancestral heritage on 
their own initiative and without coercion. The ancestors of Thekelan Hamlet had left positive 
habits through cooperation activities. Cooperation was a social activity performed for the benefit 
of others based on compassion and care for other people. This cooperation was evident in 
activities such as the construction of places of worship, schools, roads, and public facilities.  
The Hamlet head or religious leaders coordinated these types of social activities. 
  Cooperation activities have strengthened the spirit of togetherness and family bonds.  
In cooperation, the community could gather and work together to complete tasks. Cooperation, 
communication, and interaction based on mutual respect naturally occur among the community 
members. These collaborative activities provided opportunities for people to foster understanding 
and strengthen relationships. This tradition of collaboration has existed since the Majapahit 
Kingdom era with the motto Bhīneka Tunggal Ika. Bhīneka Tunggal Ika was adopted as a pillar of 
nationality because it fostered an attitude of mutual respect that strengthened unity. 
  In Indonesian history, tolerance and harmony have been a cultural practice since the era 
of the Srivijaya Kingdom to the Majapahit Kingdom. The Buddhist principle of tolerance and 
harmonious living influenced the people in that era. Religious tolerance was evident in the 
Majapahit Kingdom, where two religions, Hinduism (Shiva) and Buddhism, became the way of life 
for the people. A great Buddhist poet, Mpu Tantular, laid the foundation for the unity and harmony 
of the people of Majapahit with a poem in Kakawin Sutasoma (Mastuti, D. W. R. & Hastho, B., 2019), 
namely "Bhīneka Tunggal Ika Tan Hana Dharma Mangrwa," which meant, "Even if they are different, 
yet they are one. There is no ambiguous truth." It highlighted unity in diversity. Through the spirit 
of respecting differences as a form of unity, the basis of tolerance that had existed throughout Indonesian 
history could be used as a foundation for multicultural education. The theological-philosophical unity in 
multicultural education in Thekelan Hamlet could be seen from the culture of pilgrimage 
executed every Kamis (Thursday) Wage, merit Dusun/Sedekah Bumi (Donating for the Earth)/Bersih 
Dusun (Cleaning Hamlet)/Separate (Village Festival), and Nyadran (Cleaning the Cemetery).  
The tradition of respect, giving thanks to ancestors and nature, and inviting and sharing with 
relatives and friends was a cultural heritage that the people of Thekelan Hamlet always observed. 
This cultural heritage has also existed since the Majapahit era. In the Buddhist tradition, the 
traditions of Pethokan, Merti Dusun, and Nyadran were forms of puja. The Buddha taught the 
culture of respecting those worthies of reverence in the Mangala Sutta. Basically, the word 
Nyadran was derived from the word śraddhā in Sanskrit, which was gradually pronounced by the 
Javanese tongue as Nyadran. Nyadran was a form of respect or devotion for ancestors (Budiningsih 
et al., 2022). 



7 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

  In Java, there were cultural practices that generally began with cleaning ancestral tombs, 
cooking food, delivering food to family or neighbors, and holding a festivity/Slametan Nyadran.  
In Thekelan Village, there was also a tradition of honoring ancestors with the Thursday Wage celebration. 
Kenduri pethokan was a tradition like Nyadran's. The Kenduri tradition was also carried out in 
commemoration of Buddhist and Islamic holidays in Thekelan, and the Kenduri tradition at the 
hamlet or Merti Desa was a tradition of cleaning the hamlet, maintaining the environment, and 
taking care of water sources. In addition to this, they also held a festivity and invited relatives and 
friends to enjoy the food they prepared. Every 17th of August, the community at Thekelan Hamlet 
also held a commemoration as an expression of devotion, gratitude, and respect for the national heroes. 
  The tradition of mutual respect and interfaith harmony in Thekelan Hamlet was manifested 
in activities such as mutual assistance in the construction of places of worship, assisting religious 
activities, offering congratulations on celebrating religious holidays, visiting each other, attending invitations, 
following other religious activities, and participating in various religious events. This tradition of respect 
and honor embodied the spirit of Bhīneka Tunggal Ika. The attitude of the Thekelan Hamlet 
community aligned with the Buddha's teachings in the Simsappa Sutta, which highlighted that 
teachings on good deeds and the reality of life were vast. Thus, everyone should respect the 
religious teachings of others, as truth can be found in all religions. 
  The culture of Ketoprak, Karawitan, Jaranan, Warrioran, Drumblek, and Drumband in 
Thekelan Hamlet philosophically and theologically provided an understanding of multicultural 
education. The culture, embraced by all religious communities, united the people in the village. 
Culture did not differentiate people from any religious community. In fact, culture could be a 
unifying factor and a driving force for mutual respect and harmony. 
  2. Psychological Ways of Multicultural Education in Thekelan 
  The psychological approach to multicultural education in Thekelan was practiced through the 
promotion of an inclusive and positive attitude by daily examples and good role models, including 
the hamlet heads, the heads of Rukun Tetangga (Neighborhood Association), Pemberdayaan dan 
Kesejahteraan Keluarga (Family Empowerment and Welfare) leaders, religious leaders, community 
leaders, and Karang Taruna (Youth Organization) Ngudi Luhur leaders. Daily, teachers, youth leaders, 
and parents or community members provide exemplary behavior, making it highly effective for 
community members to follow. Psychologically, society learned from the behaviors they observed and 
heard from government officials, religious figures, and environmental leaders in Thekelan Hamlet. 
  Attitudes that were developed in Thekelan to understand multicultural education included 
mutual respect among religious believers, an awareness of doing good for the benefit of the hamlet 
through caring for citizens and the environment, assisting in the construction of places of worship, 
supporting religious activities across different faiths, attending invitations to religious activities of other 
religions, visiting and congratulating people on religious holidays of other faiths, and setting examples 
by encouraging good behavior. In addition, they advised people not to discuss religion when gathering 
with other religious communities, communicated with each other, cooperated in preserving cultural 



8 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

values, customs, and harmony, set examples by doing good first, respected and preserved the 
traditions and culture that already existed in Thekelan Hamlet, and interacted with fellow citizens. 
  Education in Thekelan Hamlet was psychologically motivated by the daily behaviors of 
community leaders, religious leaders, and other influential figures. A positive attitude toward 
respecting cultural and religious diversity was a form of tolerance that resulted in harmony in Thekelan 
village. This culture of respect and honor among different religions had been taught by the Buddha 
in the Upali Sutta of the Majjhima Nikāya and the Simsappa Sutta of the Samyuta Nikāya. 
  The Upāli Sutta of Majjhima Nikāya (Ven. Bhikkhu Bodhi, 2009) narrated the story of Upāli, 
a prominent householder and follower of Nighanta Nataputta. Upāli engaged in a dialogue with 
the Buddha regarding the law of Kamma. At the end of the dialogue, Upāli arose with belief in 
the Buddha's teachings and begged the Buddha to accept him as a disciple. The Buddha did not 
immediately accept him. Instead, he advised Upāli to carefully consider his decision because he 
had been a student of a great teacher who was highly respected in society. Regarding his desire 
to become a Buddhist by following the Buddha, the Buddha asked Upāli to think about it and 
not be in a hurry. The Buddha refused his request three times, and only after the third time did 
the Buddha finally agree to accept him on the condition that he should continue to respect and 
support his former religious teacher. 
  The Simsappa Sutta of the Samyuta Nikāya (Ven. Bhikkhu Bodhi, 2010) also explained that 
the Dhamma was described by the Buddha as very deep, hard to see, hard to understand, peaceful, 
and special. The Buddha had nothing to hide, but there was a concept called "Undigested and 
Beyond the Reach of Thought" (Atakkavaccara), which did not need to be taught because it did 
not solve human problems. When at the edge of the Simsappa forest, the Buddha likened his 
doctrine to a single Simsappa leaf grasped compared to all the Simsappa leaves in the forest, 
which he likened to the entirety of his doctrine. From this sutta, it could be understood that his 
doctrines were vast, so every person should live with respect for others' teachings and the vast 
truths in the world. 
  In the third century BCE, there was a Buddhist king named Asoka Vardhana who ruled with 
a focus on prioritizing the spirit of love, tolerance, and harmony regarding religious life in India. 
He issued his decree on tolerance and harmony in religious life, known as the Asoka decree, 
which was inscribed in the Kalinga XXII stone inscription. The Asoka Decree was carved on a stone 
inscription that was read as follows: 
 
  "One should honor the other sects, for by doing so, one increases the influence of one's 
own sect and benefits the other sects; While by doing otherwise, one diminishes the influence 
of one's own sect and harms the other sects (Evaṁ Karuṁ ātpapāsaṁḍaṁ Ca Vaḍhayati, 
Parapāsaṁḍasa Ca Upakaroti; Tadaṁñathā Karoto ātpapāsaṁḍaṁ Ca Chaṇati, Parapāsaṁḍasa 
Ca Pi Apakaroti)." 
 



9 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

  "It is not right to praise one's own religion by blaming other religions. The king said that 
whosoever honors his own sect or disparages that of another man, wholly out of devotion to his 
own, with a view to showing it in a favorable light, harms his own sect even more seriously (Yo 
Hi Koci ātpapāsaṁḍaṁ Pūjayati, Parapāsaṁḍaṁ Va Garahati-savaṁ ātpapāsaṁḍabhatiyā Kiṁti 
ātpapāsaṁḍaṁ Dīpayema Iti. So Ca Puna Tatha Karoto ātpapāsaṁḍaṁ Bāḍhataraṁ Upahanāti)."  

(Medhācitto, T. S., Pannaloka, D. & Barua, S., 2024). 
 
  Asoka practiced Buddhism and issued decrees to his people to respect the teachings of 
other religions. 
  3. Design of Multicultural Education Curriculum in Thekelan   
  The multicultural education curriculum design in Thekelan was not written. Instead, the 
culture and customs were agreed upon or maintained within the community (Arphattananon, 2018). 
The curriculum that sustained multicultural education in Thekelan functioned as a hidden curriculum. 
This hidden curriculum encompassed a process of learning or direct events that were unplanned 
or even unnoticed, carried out by community leaders, religious leaders, or other components. 
However, it had a positive impact on both the process and outcomes of multicultural education. 
  The curriculum was neither explicitly written nor formally outlined, yet it contributed to success 
(Mehta & Talwar, 2022) . The hidden curriculum described in this study consisted of all activities that 
had been ingrained through habituation. These activities occurred naturally without deliberate structuring 
and played a significant role in shaping multicultural education values. The community continuously 
implemented its existing traditions and cultural practices. Through tradition and culture, attitudes of 
mutual respect, honor, cooperation, and collaboration emerged, positively influencing tolerance 
in Thekelan. 
  It emphasized the importance of cultivating inner peace as a foundation for creating a 
sense of external harmony. The model also focused on developing sustainable solutions that 
benefited all stakeholders. By prioritizing these critical dimensions, the model sought to establish 
a holistic approach that not only addressed individual well-being but also extended to societal 
and environmental harmony. The integration of coaching principles with Buddhist teachings aimed 
to provide a transformative framework that transcended personal development, fostering a more 
comprehensive and enduring peace within individuals and communities. This approach acknowledged 
the interconnectedness of personal, spiritual, societal, and environmental well-being, highlighting the 
model's potential to foster a more harmonious and sustainable society. The model incorporated 
Samma-ditthi as a central component, along with Ariyasacca as iterations, the Heart of Pandit as 
competencies, and Citta Bhavana for inner peace. These elements established connections with 
outer peace and promoted a holistic linkage (Tongmun et al., 2024). 
  The developed model provided innovative and practical insights and applications that 
benefited the Sangha, communities, and the nation. It advocated for a transition to a two-way 
communication style for Buddhist monks engaged in propagation, emphasizing citizen's genuine 
happiness and the alleviation of suffering (Wattanapradith & Issaradhammo, 2023) . Religious and 



10 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

community leaders needed to improve themselves to become facilitators of multicultural education, 
practicing what they preached. They played a motivational role within the community and encouraged 
people to comply. 
  4. The Equality of Universal Values of Multicultural Education in Thekelan 
  The equality of universal values in multicultural education in Thekelan sub-village tended 
to fall into three aspects: Deliberation, religious activities, and community activities. Routine 
deliberation activities were carried out by the head of the hamlet along with the heads of RT 
(Neighborhood Association) and RW (Citizens Association), community leaders, and religious leaders 
in Thekelan. These deliberations aimed to communicate activities, discuss village development plans, 
and maintain tolerance, harmony, and unity. The RT head communicated the results of the hamlet 
consultation to the local neighborhood family head. Efforts to uphold tolerance and harmony in 
Thekelan were also conveyed during PKK (Family Welfare Development) and Ngudi Luhur Youth 
Organization meetings. 
  The activities routinely held by religious communities in Thekelan served as a means of 
fostering tolerance. Administrators from each religious group consistently advised visitors and incoming 
religious leaders not to discuss or criticize other religions when conducting religious services.  
These efforts proved useful in maintaining the existing tolerance in Thekelan. Each religious leader 
in the village played a crucial role in preserving tolerance and harmony. The manifestation of 
religious activities included maintaining harmony among Hamlet residents, fostering tolerance, 
respecting and honoring other religious teachings, attending invitations to celebrate Buddhist holy days, 
Halalbihalal (Muslim Tradition of Seeking Forgiveness), breaking fast together, and celebrating 
Christmas. The invited community members appreciated these gatherings, as they provided an 
opportunity to listen to the teachings of other religions and gain new knowledge despite their 
religious differences. 
  Equality in Thekelan had a positive impact on the activities of its citizens, serving to 
prevent conflicts. Additionally, religious discussions were avoided during deliberation activities. 
People helped one another in religious events, followed the examples set by religious and 
community leaders, and instilled the value of tolerance in children. The principle that activities 
should proceed smoothly, achieve consensus, and remain oriented toward peace was taught by 
the Buddha in the MahāParinibbāna Sutta of the Digha Nikāya (Walshe, 2009). In this discourse, 
the Buddha also advised against changing agreements that remained relevant and non-detrimental, 
emphasized the importance of respecting and listening to parents, and encouraged reverence for 
holy places or places of worship. These five teachings constituted part of the seven welfare 
requirements of a nation as taught by the Buddha. The people of Thekelan had indirectly applied 
five of the seven sections concerning these welfare requirements. The strength of the people in 
Thekelan regarding multicultural education was an embodiment of the fourth precept of Pancasila, 
which states: "Kerakyatan Yang Dipimpin Oleh Hikmat Kebijaksanaan Dalam Permusyawaratan/Perwakilan" 
(The People are Led by Wisdom in Deliberation/Representation) (Mulyatno, 2022). The values of 



11 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

Pancasila integrated into Thekelan reflected the spirit of democracy, which was evident in its multicultural 
education system. 
  5. Creative and Innovative Methods of Multicultural Education in Thekelan 
  Creative and innovative methods of multicultural education in Thekelan were reflected 
in the cultivation of the noble values of Pancasila as Indonesia's state ideology and in fostering a 
sense of citizenship. Both aspects played a crucial role in forming an understanding of creative 
and innovative approaches to multicultural education. The cultivation of Pancasila's noble values 
was demonstrated through activities such as celebrating the anniversary of Indonesia's 
independence and commemorating Kartini Day. A sense of citizenship was also reflected in the 
enthusiasm of the people to participate in Independence Day celebrations and cultural parades. 
The Independence Day ceremony, held every August 17th, was attended by all residents of 
Thekelan and followed by a cultural performance that included both children and adults.  
The cultural carnival featured miniature places of worship, Gunung (Symbolic Mountains of Food 
and Agricultural Products), and artistic performances. The creation of artwork from agricultural 
products and recycled materials for cultural activities showcased creativity and innovation in 
fostering a sense of citizenship in Thekelan village. Teenagers and children worked together to 
create artistic displays, practicing traditional Indonesian art forms. 
  The Kartini Day ceremony, held every April 21st, was dedicated to the women of Thekelan 
as an expression of gratitude toward egalitarian and educational heroes. In its initial two years, 
this event was organized by Theravāda Women of Indonesia (Wandani) in Thekelan Hamlet.  
Later, the activity was introduced into the PKK (Family Welfare Development) program, and its 
members responded positively, leading to its continuation by the women of Thekelan Hamlet. 
  The motto Bhinneka Tunggal Ika, derived from the book Kakawin Sutasoma by Mpu 
Tantular, had been used by the Majapahit Kingdom as a cultural policy to maintain harmony in 
religious life (Mastuti & Hastho, 2019). Similarly, the people of Thekelan adopted this principle to 
live harmoniously. Communities outside Thekelan often described it as a microcosm of Indonesia. 
The visible values of Pancasila, such as cooperation, mutual respect, preservation of traditions, 
and tolerance, were genuinely practiced by fostering unity in Thekelan Hamlet. These values 
embodied the third and fourth precepts of Pancasila-Indonesian unity and democracy guided by 
the wisdom of deliberations among representatives. 
  The role of education in the democratization of society was understood in the sense that 
attendees of different kinds and levels of educational institutions formed and developed capable 
persons. With their acquired education, they evaluated specific political options in a pluralistic society 
(Petrovski, V., Mirasciev, S. & Petrova-Gjorgjev, E., 2011). Multicultural education in Thekelan was 
carried out informally. Informal education provides people with the knowledge and experience 
of multiculturalism. Multiculturalism in Thekelan was developed from understanding diversity 
through a theological-philosophical point of view, psychological methods, curriculum design, 
equality of universal values of the existing cultural and religious diversity, and creative and innovative 
methods of multicultural education. The five components were interrelated in multicultural education 



12 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

in Thekelan. Each related component was a unity and became the main characteristic of multicultural 
education there. 
  The culture and customs of deliberation, tolerance, harmony, and cooperation were real 
implementations of multicultural education. Multicultural education reflected the success of 
informal education there. Thekelan was an integral part of multicultural education's success. 
Multicultural education cannot be separated from role models and examples from elements in 
society (Sunarko Ofm, 2016). Multicultural learning that was accustomed to train the community 
to solve problems. It was reflected in the character of each member of the community. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  The research results and data analysis provided the researchers with a new body of 
knowledge about the significance of the Buddha's teaching for establishing multicultural education, 
as depicted in Figure 2. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 2 Multicultural Education  

 
Conclusions and Recommendations 
  Multicultural education was a crucial tool for fostering tolerance and mutual respect in a 
diverse society. Multicultural education in Thekelan has been preserved through five approaches. 
Theologically and philosophically, multicultural education in Thekelan encompassed two aspects: 
Recognizing ancestral heritage and universal goodness, which were reflected in cooperative activities 
like merit Dusun, respecting religious holidays, and traditional dance performances. This theological-



13 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

philosophical understanding fostered tolerance and strengthened attitudes towards cultural and 
religious diversity. Community and religious leaders played a vital role in modeling behavior and 
promoting tolerance. The community naturally learned from the leaders' behavior, and 
strengthening their role practically fostered multicultural values. Traditions and cultures were 
continuously practiced with mutual respect and cooperation. Thekelan's multicultural education 
emphasized equality, comprising deliberation, religious activities, and community activities.  
These activities promoted peace, progress, and respect among religions, fostering cooperation. 
Creative methods of instilling Pancasila values were reflected in national activities like 
Independence Day celebrations. Internalizing Pancasila values reinforced harmony and tolerance, 
impacting Thekelan's progress. Multicultural education thrived naturally in Thekelan, where 
community values and customs were rooted in ancestral legacies and the implementation of 
Bhīneka Tunggal Ika. Consistent implementation was crucial. Multicultural education that 
promoted tolerance and unity was a strength, particularly for Thekelan's community and 
Indonesia as a whole. Religious teachings, especially those rooted in the Buddha's teachings, 
influenced the way of thinking and the way of life among the people living in Thekelan.  
Upali Sutta, Siṃsapa Sutta, and Mahāparinibbāna Sutta served as foundations for the practice of 
respecting other religions, the pragmatic concept of truth, and preserving ancestral traditions, 
promoting harmonious living in a diverse society. The Buddhist principles influenced the people 
in the Sub-village of Thekelan to promote multicultural education. It reflected how Buddhism 
was applied by a Buddhist community in accordance with the demands of the present time.  
For multicultural education to be successfully implemented, it needed supportive elements such 
as principles of tolerance, empathy, awareness development, wisdom development, and social 
competence development. Therefore, the Buddha's teachings on the importance of practicing 
and developing khanti, mettā, karuṇā, sati sampajañña, as well as paññā became very relevant. 
With the practice of patience or tolerance, boundless loving-kindness, compassion, mindful living, 
and wisdom development, multicultural education was successfully achieved. These principles 
had been practiced very well by the Buddhist community of Thekelan. Based on this study, future 
research should focus on the integration of multicultural education into the national curriculum, 
promoting students' development of mutual understanding of diversity and fostering tolerance. 
Multicultural education was suggested as an effective way to foster a harmonious society; 
Therefore, the government should take appropriate measures by formulating policies to ensure 
that all institutions promote multiculturalism. Future research could observe the impact of 
multicultural education on students' attitudes, behavior, and academic performance, including 
the challenges and solutions in implementing multicultural education in different regions.  
 
References 
Arphattananon, T. (2018). Multicultural Education in Thailand. Intercultural Education, 29(2), 149-162. 

https://doi.org/10.1080/14675986.2018.1430020. 



14 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 
 

Budiningsih, N. K., Kusuma, F. I. S. & Kusuma, S. I. D. (2022). From Sraddha to Nyekar: Continuity 
and Change in the Practice and Meaning of Sraddha in Contemporary Society. Religió 
Jurnal Studi Agama-Agama, 12(1), 23-40. https://doi.org/10.15642/religio.v12i1.1858. 

Cathrin, S. & Wikandaru, R. (2023). Establishing Multicultural Society: Problems and Issues of 
Multicultural Education in Indonesia. Jurnal Civics: Media Kajian Kewarganegaraan, 20(1), 
145-155. https://doi.org/10.21831/jc.v20i1.59744. 

Mappaenre, A., Ruswandi, U., Erihadiana, M., Nuraini, Y. & Wiwaha, R. S. (2023). Multicultural 
Education in Indonesia: Characteristics and Urgency. JISIP (Jurnal Ilmu Sosial dan 
Pendidikan), 7(2), 874-876. 

Mastuti, D. W. R. & Hastho, B. (2019). Kakawin Sutasoma, Mpu Tantular. Jakarta, Indonesia: 
Komunitas Bambu. 

Mazya, T. M., Ridho, K. & Irfani, A. (2024). Religious and Cultural Diversity in Indonesia: Dynamics 
of Acceptance and Conflict in a Multidimensional Perspective. International Journal of 
Current Science Research and Review, 7(7), 4932-4945. https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-i7-32. 

Medhacitto, T. S. (2019). Solusi Dari Beberapa Masalah Sosial Dalam Kajian Sosiologi Buddhis . 
Semarang, Indonesia: CV. Bintang Kreasi. 

Medhācitto, T. S., Pannaloka, D. & Barua, S. (2024). Unveiling King Asoka's Legacy: Critical Study 
on The Contents, Languages and Objectives of Asoka's Inscriptions. Jurnal Pencerahan, 
17(1), 11-19. 

Mehta, N. N. & Talwar, G. (2022). Recognizing Roots and Not Just Leaves: the Use of Integrative 
Mindfulness in Education, Research, and Practice. Psychology from the Margins, 4(1), 6. 

Moleong, L. J. (2005). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung, Indonesia: Remaja Rosdakarya. 
Mulyatno, C. B. (2022). Pancasila as a Philosophical Basis of Religious Education in the Context of 

Indonesian Religious Diversity. WISDOM, 4(3), 101-111. 
Petrovski, V., Mirasciev, S. & Petrova-Gjorgjev, E. (2011). Multiculturalism, Globalization and the 

Implications on Education. Procedia-Social and Behavioral Sciences, 15, 1366-1371. 
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.03.294. 

Sarosa, S. (2021). Analisis Data Penelitian Kualitatif. Sleman, Indonesia: PT Kanisius. 
Sujdwawo, S. (2011). Social Research Methods. Bandung, Indonesia: Mandar Maju. 
Sukarjo, M. & Ukim, K. (2012). The Cornerstone of the Concept of Education and its Application. 

Jakarta, Indonesia: Rajawali Pers. 
Sunarko Ofm, A. (2016). Interfaith Dialogue and Cooperation Across Faiths: The Experience of 

Indonesia. Theology Today, 73(1), 46-59. https://doi.org/10.1177/0040573616629535. 
Tongmun, P. W., Hansa Nithibunyakorn, P. M. & Vatanasapt, V. (2024). A Peace-Building Coaching 

Model for Propagating Buddhist Monks in Thai Society. Journal of Buddhist Anthropology, 
9(3), 201-213. 

Ven. Bhikkhu Bodhi. (2009). The Middle Length Discourses of the Buddha: A Translation of 
Majjhima Nikāya. Kandy, Sri Lanka: Buddhist Publication Society. 



15 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.1-15 

Ven. Bhikkhu Bodhi. (2010). The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of Saṃyutta 
Nikāya. Boston, United States: Wisdom Publications. 

Walshe, M. (2009). The Long Discourses of the Buddha: A Translation of the Dīgha Nikāya. Boston, 
United States: Wisdom Publications. 

Wattanapradith, K. & Issaradhammo, P. T. (2023). Buddhist Learning Facilitators: Basic Concepts 
in the Buddhist Learning Process. Journal of Buddhist Anthropology, 8(1), 1-13. 

 
 



16 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

Research Article 

 
THE ROLE OF BUDDHIST PRACTICES IN PROMOTING HAPPINESS AMONG 

YOUNG WORKERS POPULATION IN THAILAND 
 

Suriya Klangrit1, Tzu-Chuen Lu1, Zijun Shen2, Chainarin Tubmarerng3, Sarinthip Sutthikanpakorn4, 
Wipavanee Phueakbuakhao5, Chalermchai Kaewkanha6, Yasothara Siripaprapagon7, Vimal Kumar1* 

1Department of Information Management, Chaoyang University of Technology, Taichung, Taiwan 
2Sichuan University of Media and Communications, Chengdu, Sichuan, China 

3Faculty of Agriculture and Agricultural Industry, Surindra Rajabhat University, Surin, Thailand 
4Institution for Research and Development, Surindra Rajabhat University, Surin, Thailand 

5Faculty of Humanities and Social Sciences, Phetchaburi Rajabhat University, Phetchaburi, Thailand  
6Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand  

7Buddhist Meditation Center, Surin, Thailand  
*Corresponding author E-mail: vimaljss91@gmail.com 

 
Received 20 January 2025; Revised 12 March 2025; Accepted 19 March 2025 

 

Abstract  
 

Background and Objectives: Thailand, where Buddhism was the predominant religion, deeply 
incorporated its spiritual practices and traditions into the country's social and cultural systems. 
Buddhist teachings played a significant role in shaping individual values, promoting emotional 
well-being, and supporting coping strategies throughout different phases of life. For young workers 
aged 30-40, this stage marked a crucial period of personal and professional development, often 
accompanied by challenges such as career progression, work-life balance, and self-identity formation. 
During this stage, religiosity and participation in Buddhist practices provided emotional support, 
fostered resilience, and enhanced life satisfaction. This study investigated the role of Buddhist 
practices in promoting happiness among young workers (Aged 30-40) in Thailand, with an emphasis 
on understanding how religiosity and religious activities contributed to their overall happiness. 
Methodology: The study utilized secondary data from the 2018 Survey on Conditions of Society, 
Culture, and Mental Health, conducted by Thailand's National Statistical Office, a government 
agency. This nationwide dataset was based on proportional stratification by population size, with 
households surveyed through face-to-face interviews using a structured questionnaire. A subset 
of 3,526 individuals aged 30-40 years, representing young workers, was analyzed to examine the 
relationship between Buddhist practices and happiness. 
Main Results: The findings highlighted two critical perspectives: 1) Religiosity significantly enhanced 
psychological well-being through practices such as praying, meditating, listening to sermons, 
observing the Five Precepts, and participating in cultural and religious events. These practices 
fostered mindfulness, emotional stability, and mental resilience, equipping young workers better 
to navigate the complexities of professional and personal life; and 2) Engaging in religious activities, 



17 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

such as applying Buddhist teachings to daily life, addressing workplace challenges with moral 
principles, and practicing according to religious precepts, promoted emotional resilience, a sense 
of purpose, and a strong sense of community belonging. These factors were vital for cultivating 
positivity and collaborative relationships in the workplace. 
Involvement to Buddhadhamma: These findings aligned with the framework of "Buddhism and 
the development of wisdom and morality," emphasizing the integration of Buddhist principles 
with modern or contemporary knowledge. The study applied research on religious principles from 
a new perspective, such as the impact on societal well-being. The study highlighted the significant 
role of Buddhist practices, such as meditation, prayer, and sermons, in fostering psychological 
happiness, emotional resilience, and spiritual growth among young workers in Thailand.           
These practices reaffirmed the core Buddhist principles of virtue, concentration, and wisdom as 
essential foundations for achieving happiness. Policymakers and mental health professionals 
could utilize these insights to develop workshops, community programs, and stress-relief initiatives 
grounded in Buddhist teachings. Moreover, incorporating Buddhist principles into coping strategies 
enhanced young workers' capacity to navigate challenges, demonstrating the practical application 
of Buddhism in promoting mental well-being and sustainable societal development. This aligned 
with the "Buddhism and the development of wisdom and morality" category by illustrating how 
Buddhist teachings contributed to societal well-being and happiness. 
Conclusions: Buddhist practices played a pivotal role in fostering happiness among young workers 
in Thailand. Religiosity, through practices like prayer, meditation, and cultural celebrations, and 
participation in religious activities, such as adhering to moral precepts and applying Buddhist 
teachings to daily life, significantly contributed to emotional and psychological well-being. These findings 
offered valuable insights for developing culturally aligned mental health initiatives and public 
health policy strategies aimed at enhancing the happiness and resilience of young workers. To support 
this, workplace policies could provide meditation spaces and mindfulness programs; Public health 
campaigns could promote Buddhist practices for mental well-being, and community religious 
institutions could offer group meditation and discussions. These initiatives could help integrate 
Buddhist teachings into daily life, fostering greater happiness among young workers. 
Keywords: Happiness, Buddhist Practices, Young Workers, Thailand 
 
Introduction 
  The values, beliefs, and lifestyles of Thai people are heavily influenced by Buddhism, 
which forms the basis of both individual and group identity in Thailand. As the most common 
religion, Buddhism significantly impacts social standards and individual beliefs. It provides a moral 
and spiritual framework that directs interpersonal interactions and decision-making. Buddhism is 
more than just a religion for workers; It offers guidance on how to deal with the difficulties of 
juggling jobs, personal obligations, and social expectations (Robinson, 2010). Buddhist teachings, 
which are deeply ingrained in Thai society, serve as a calming influence and foster inner serenity 
and resilience, which are two qualities that are crucial for managing the demands of the contemporary 



18 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

workplace. Buddhism provides methods for problem-solving, mindfulness, and self-reflection, all 
of which enhance emotional stability and personal well-being (Koenig et al., 2012) ; (Cranney, 2013). 
Buddhism helps employees find balance and meaning in their lives by highlighting virtues like 
compassion, mindfulness, and moral integrity, especially in the hectic and frequently stressful 
workplace. Buddhism encourages employees to contribute to the general well-being of society 
by fostering a feeling of community and shared responsibility in the larger social environment.     
Its lessons foster a positive, cooperative work environment in addition to improving personal 
happiness. Buddhism maintains its relevance in the contemporary world by continuing to affect 
the goals and contentment of Thai workers through its enduring influence. 
  Buddhist beliefs in Thailand play a vital role in fostering harmony and well-being among 
young workers, guiding their behavior, and promoting inner peace. These principles provide tools 
for mindfulness, self-reflection, and ethical living, helping young workers navigate professional 
and personal challenges. By aligning their lives with Buddhist teachings, young workers can cultivate 
personal happiness while contributing to a positive and harmonious workplace environment.     
This study explores the relationship between Buddhist practices and happiness among young workers, 
emphasizing how Buddhist teachings and rituals impact their emotional well-being and daily lives 
(Estrada et al., 2019). By examining the role of Buddhism in enhancing subjective happiness, the study 
highlights its importance in supporting the mental and emotional health of young workers in Thailand. 
Understanding how Buddhist values influence happiness provides valuable insights for developing 
workplace policies, interventions, and support systems that align with this cultural context        
(Zotti et al., 2016); (O'Sullivan & Lindsay, 2023). This research underscores the significance of Buddhism 
as a key factor in promoting happiness and overall well-being among young workers in Thailand. 
  In Thailand's rapidly changing societal landscape, young workers face significant challenges as 
traditional values and cultural norms are increasingly disrupted by technological advancements, 
the spread of Western influences, and evolving career dynamics (Ratanakul, 2012). This demographic, 
which forms a vital part of the workforce, is particularly vulnerable to these societal shifts. The growing 
prevalence of digital media, fast-paced work environments, and the pressures of modern life are 
reshaping the way young workers engage with traditional Thai values, including religious practices 
(Ratanakul, 2012). Many young workers are experiencing a decline in religious interest, especially in 
Buddhism, which has historically served as a moral and ethical foundation for the Thai population 
(Ratanakul, 2012); (Jitapunkul et al., 1993). Additionally, the rise of social media and online platforms 
often spreads negative portrayals of Buddhist practices and institutions, distorting perceptions and 
weakening faith in a religion that has been a cornerstone of moral guidance for generations 
(Thanissaro, 2014); (Anders, 2022). As a result, young workers are facing a crisis of faith, leading to 
a weakening of cultural and ethical foundations. This erosion of values contributes to a broader 
sense of social instability and diminished moral cohesion within society. Furthermore, young 
workers in Thailand are navigating the pressures of career advancement, maintaining work-life 
balance, and adapting to the demands of the modern workplace. These challenges, coupled with 
financial pressures and the stress of securing long-term career goals, significantly impact their 



19 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

emotional well-being and engagement with spiritual practices. (Cunningham, 2014) Understanding 
these dynamics is crucial for addressing the unique needs of young workers in Thailand and 
exploring how Buddhist practices can provide support and resilience in the face of these societal 
changes. 
  There was limited research exploring the relationship between Buddhist practices and    
the happiness of young workers in Thailand, particularly those aged 30-40. Existing studies often 
focused on broader age groups or the elderly as a homogenous category, overlooking the unique 
experiences and challenges faced by young workers navigating the complexities of professional 
life and societal expectations (Abdel-Khalek & Lester, 2018); (Singh et al., 2020). Young workers in 
this demographic often contended with career pressures, evolving social roles, and the need to 
balance personal development with professional responsibilities, all of which impacted their 
happiness and well-being (Lewis et al., 2000). Understanding the role of Buddhism in promoting 
happiness amidst these challenges was essential. This research addressed this gap by investigating 
how Buddhist practices, specifically religiosity and participation in religious activities, contributed 
to the subjective happiness of young workers. The study aimed to analyze levels of happiness in 
relation to spiritual practices such as praying, meditating, and participating in cultural and religious 
events, as well as applying Buddhist teachings to navigate workplace challenges. By examining 
the influence of Buddhist beliefs and practices on the well-being of young workers, this research 
sought to provide insights that could inform policymakers and workplace policy. Workplace policies, 
public health campaigns, and community religious institutions could promote Buddhist practices, 
helping integrate them into daily life and enhancing young workers' happiness. To support mental 
well-being among young workers, workplace policies could include meditation spaces and mindfulness 
programs. Additionally, public health campaigns might promote Buddhist practices to enhance 
mental health, while community religious institutions could offer group meditation sessions and 
discussions. These initiatives would help incorporate Buddhist teachings into everyday life, ultimately 
fostering greater happiness. 
  Objectives 

  The objective of this study was to investigate the role of Buddhist practices in promoting 
happiness among young workers (Aged 30-40) in Thailand, with an emphasis on understanding 
how religiosity and religious activities contributed to their overall happiness. 
 
Methodology  
  Participants and procedure  

This study utilized secondary data from the 2018 Survey on Conditions of Society, Culture, 
and Mental Health conducted by Thailand's National Statistical Office, a government agency. The data 
were collected from provinces across Thailand and were selected using stratified sampling based 
on population size. Population size was determined through proportional allocation, with data 
collected from households in each province. The survey employed face-to-face interviews using 
a structured questionnaire. From this government dataset, a subset of 3,526 individuals was 



20 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

manually extracted to represent the target demographic of young workers aged 30-40 years. This 
subset was analyzed to examine the relationship between Buddhist practices and happiness 
within this specific group. 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

Figure 1 Conceptual framework of the study on young workers' happiness 
through Buddhist practices 

 
  In the Figure 1, the relationship between two variables was represented: Independent variables, 
including religiosity and religious activities, and the dependent variable, happiness, among young 
workers (Aged 30-40) in Thailand. Religiosity encompassed personal religious practices such as praying, 
listening to sermons, observing precepts, meditating, and participating in cultural celebrations like 
New Year's festivals. Religious activities focused on the application of Buddhist teachings in daily 
life, using religious principles for problem-solving and adhering to moral precepts. The study 
hypothesized that both religiosity and religious activities significantly contributed to enhancing 
happiness among young workers in Thailand.   
  Variables and Measurements 
  All of the variables were demographic characteristics, including sex, age, education, marital 
status, occupation, and nationality, and independent variables, including religiosity factors (R), which 
consisted of R1: Praying, R2: Offering food to the monks, R3: Listening to sermons, R4: Five Precepts, 
R5: Meditation, R6: Ordination, R7: Nun (Becoming a Nun), R8: Usefulness of praying, R9: Praying 
for New Year's Eve celebration, and R10: Place of New Year prayer. Religious activity factors            
(A) included A1: Importance of teachings for living, A2: Teaching for life problem-solving, A3: Belief 
in religious teachings, and A4: Practice of religious teachings. The dependent variable was 
happiness (H), illustrated in the Table 1 and Table 2. 
 

 
 

 

Happiness (H) 
Young-Workers in 

Thailand  
(30-40 Years) 

Religious Activity  
(A) 

 

Religiosity  
(R)  



21 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

  Table 1 Measurement of the valuables  
 
 

Variables Definition Measurements Options 

Young 
Workers 

 

Participant's 
characteristics 

 

1. Sex 1) Male 2) Female 
2. Age Age 30-40 years old 

3. Education 
 
 

1) Non-educated 2) Pre-primary 
3) Primary 4) Pre-secondary 
5) Secondary (General) 6) Secondary 
(Vocational)  
7) Diploma 8) Bachelor degree 9) Master and 
Ph.D.  

4. Marital status 
1) Single 2) Married 3) Widowed 
4) Divorced 5) Separated  

5. Occupation 

1) Officers 2) Professional  
3) Technical 4) Clerk 
5) Sales 6) Agriculture and Fishery  
7) Secretary 8) Factory  
9) Basic general  

6. Nationality Thai  
 
  Table 2 Measurement of the valuables 
 
 

Variables Definition Measurements Options 

Buddhist 
practices 

 
 

 

 
 
 

Religiosity  
(R) 
 
 
 
 
 
 

Religious 
activity (A) 

 
 
 
 

 

 R1: Praying  
 R2: Offering food to the monks 
 R3: Listening to sermon  
 R4: Five Precepts 
 R5: Meditation  
 R6: Ordination 
 R7: Nun (Become a Nun)  
 R8: Usefulness of praying  
 R9: Praying for New Year's Eve celebration  
 R10: Place of New Year prayer  

0 = Never 
1 = Rare 
2 = Sometimes 
3 = Frequently 

 A1: Importance of teaching for living  
 A2: Teaching for life problem-solving 
 A3: Belief in religious teachings 
 A4: Practice of religious teachings 

Happiness 
0 = Less 
1 = More 

 
 



22 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

  Data Analysis 
  The data were analyzed using SPSS software, and the research hypotheses were tested using 
an independent samples t-test. The analysis aimed to determine whether religiosity (R) and religious 
activity (A) significantly influenced happiness among young workers (Aged 30-40) in Thailand.             
The grouping variables in the analysis were the levels of religiosity and religious activity, while    
the dependent variable was the level of happiness. 
 

Results and Discussion  
  The research findings were presented in three sections as follow, 
  1. Summary of demographic characteristics 
  The demographic and socioeconomic analysis of the respondents (N = 3,526) revealed 
that the majority were female (60.6%), with males comprising 39.4%. All respondents were aged 
30-40 years, representing 100% of the sample. Education levels showed notable diversity: 22.3% 
had completed primary education, 20.2% held a bachelor's degree, 19.7% had secondary general 
education, 19.6% had pre-secondary education, 8.2% had a vocational diploma, 5.2% had secondary 
vocational education, 3.3% had postgraduate degrees (Master's or Ph.D.), 1.2% were non-educated, 
and 0.3% had pre-primary education. Marital status showed that 69.8% of respondents were 
married, followed by 21.9% who were single, 4.0% who were separated, 3.4% who were divorced, 
and 0.9% who were widowed. The distribution of occupational roles was as follows: 60% were 
engaged in agriculture, 10% in basic general work, 5% in sales, 5% as clerks, 3% as technical staff, 
3% as professionals, 2% as officers, 2% as secretaries, and 10% in factory work. All respondents 
were Thai nationals (100%). This demographic profile provides an insightful view into the 
socioeconomic characteristics of the participants, emphasizing the importance of understanding 
their mental health and well-being in the context of Buddhist practices and cultural influences in 
Thailand, illustrated in the Table 3. 

 

  Table 3 Demographic characteristics 
 

Demographic characteristics (N = 3,526) Percentage (%) 

Sex  
1. Male  
2. Female  

1,389 
2,137 

39.4% 
60.6% 

Age  age 30-40 years old 3,526 100% 

Education  

1. Non-educated  
2. Pre-primary 
3. Primary  
4. Pre-secondary 
5. Secondary (General) 
6. Secondary (Vocational)  
7. Diploma  
8. Bachelor degree  
9. Master and Ph.D.  

44 
12 
787 
692 
693 
182 
288 
711 
116 

1.2% 
0.3% 
22.3% 
19.6% 
19.7% 
5.2% 
8.2% 
20.2% 
3.3% 

 



23 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

  Table 3 Demographic characteristics (Continued)  
 

Demographic characteristics (N = 3,526) Percentage (%) 

Marital status 

1. Single  
2. Married  
3. Widowed 
4. Divorced  
5. Separated 

771 
2,461 

32 
121 
141 

21.9% 
69.8% 
0.9% 
3.4% 
4.0% 

Occupation 

1. Officers  
2. Professional  
3. Technical 
4. Clerk 
5. Sales  
6. Agriculture  
7. Secretary  
8. Factory  
9. Basic general 

70 
176 
105 
105 
176 

2,115 
70 
352 
352 

2% 
5% 
3% 
3% 
5% 
60% 
2% 
10% 
10% 

Nationality Thai 3,526 100% 
 
   Discussion 
  The findings highlight that the sample predominantly consisted of individuals aged 30-40 
years, with a majority being female and married. The respondents were primarily engaged in 
agricultural work, followed by general work and occupations. Education levels showed considerable 
variation, with notable proportions having completed primary education and holding bachelor's 
degrees. This demographic profile reflects the diversity and complexity of Thailand's workforce, 
emphasizing the intersection of traditional and modern socioeconomic characteristics. The results 
align with prior research that underscores the importance of cultural and religious practices in 
fostering emotional well-being among Thai populations (Hanklang et al., 2018). Buddhist practices 
such as meditation, adherence to Buddhist principles, and participation in religious and cultural 
events may provide essential coping mechanisms for navigating life's challenges, particularly for 
individuals in the agricultural and general work sectors. These findings highlight the role of religiosity 
in enhancing mental health and resilience, as supported by studies like (Hanklang et al.,  2018). 
Future research should explore how occupational stress, societal transformations, and traditional 
religious practices interact to influence well-being, particularly in the context of Thailand's aging 
society and shifting cultural values. Further investigation into the effects of Buddhist practices 
across various socioeconomic and occupational settings could offer deeper insights into the adaptive 
role of religion in maintaining mental health and happiness (Sumngern et al., 2010). 

2. The role of religiosity (R) in promoting happiness among young workers 
The role of religiosity (R) in enhancing happiness among young workers in Thailand was 

significant. The analysis revealed that individuals with higher religiosity reported greater happiness 
levels (Mean = 3.254, S.D. = 1.036) compared to those with lower religiosity (Mean = 1.038,          



24 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

S.D. = 1.110). The t-value of 6.161 was statistically significant (p < 0.001), indicating that higher 
levels of religiosity were strongly associated with enhanced happiness among young workers in 
Thailand, illustrated in the Table 4. 

 

  Table 4 Results for religiosity (R) in promoting happiness among young workers 
 
 

 More (Happiness) Less (Happiness) 
t  

 

Sig. Mean S.D. Mean S.D. 
R1: Praying  4.92 3.32 5.23 3.22 2.904** 0.004 
R2: Offering food to the monks 6.83 2.81 6.56 2.83 -2.552* 0.011 
R3: Listening to sermon  6.45 3.26 6.19 3.43 3.282*** 0.001 
R4: Five Precepts 3.39 3.08 4.26 3.32 7.085*** 0.000 
R5: Meditation  3.10 3.11 4.02 3.40 7.300*** 0.000 
R6: Ordination 1.09 0.80 1.28 1.36 3.985*** 0.000 
R7: Nun (Become a Nun)  1.27 1.36 1.54 1.89 3.968*** 0.000 
R8: Usefulness of praying  2.98 1.50 2.80 1.53 -3.128** 0.002 
R9: Praying for New Year's Eve  
     celebration  

1.87 0.33 1.83 0.37 -2.603** 0.009 

R10: Place of New Year prayer  1.04 0.19 1.05 0.23 1.470 0.142 
Overall  3.254 1.036 1.038 1.110 6.161*** 0.000 

 

Note: *p < 0.05, **p < 0.01, ***p < 0.001  
  
  Table 4 presents a summary of the results highlighting the role of religiosity (R) in enhancing 
happiness among young workers in Thailand. The analysis revealed significant findings, indicating 
that varying levels of religiosity have a substantial impact on happiness among young workers in 
Thailand.  
 Significant results  
  The analysis identified several significant associations between specific Buddhist practices 
and happiness among young workers in Thailand. R1: Praying, individuals with greater happiness 
had a mean score of 4.92 (S.D. = 3.32), compared to 5.23 (S.D. = 3.22) for those with less happiness, 
showing a significant difference (t = 2.904**, p < 0.01). R2: Offering food to the monks, a significant 
relationship was found, with individuals reporting more happiness, scoring 6.83 (S.D. = 2.81), while 
those with less happiness scored 6.56 (S.D. = 2.83) (t = -2.552*, p < 0.05). R3: Listening to the 
sermons, those with more happiness had a mean score of 6.45 (S.D. = 3.26) compared to 6.19 
(S.D. = 3.43) for those with less happiness, with a significant t-value of 3.282*** (p < 0.001).             
R4: Five Precepts, a strong relationship was observed, with individuals experiencing more 
happiness scoring 3.39 (S.D. = 3.08), while those with less happiness scored 4.26 (S.D. = 3.32)           
(t = 7.085***, p < 0.001). R5: Meditation, a significant association was found, as those with more 
happiness had a mean score of 3.10 (S.D. = 3.11) compared to 4.02 (S.D. = 3.40) for those with 
less happiness (t = 7.300***, p < 0.001). R6: Ordination showed a significant relationship with 
happiness, with a t-value of 3.985*** (p < 0.001). R7: Nun (Become a Nun) Also demonstrated a 
significant relationship, with a t-value of 3.968*** (p < 0.001). R8: Usefulness of praying, a significant 



25 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

negative association was found, with a t-value of -3.128** (p < 0.01). R9: Praying for New Year's 
Eve celebration also showed a significant negative association (t = -2.603**, p < 0.01).  
  Not significant results 
  Conversely, some religious activities did not demonstrate a statistically significant 
association with happiness among young workers in Thailand. R10: Place of New Year prayer had 
mean scores of 1.04 (S.D. = 0.19) for individuals with more happiness and 1.05 (S.D. = 0.23) for 
those with less happiness, with a t-value of 1.470 (p = 0.142), indicating no significant difference. 
These findings highlight those certain practices, such as the location of New Year prayers, may be 
regarded more as cultural traditions rather than deeply spiritual acts directly linked to personal 
happiness. This lack of significant association underscores the potential variability in how young 
workers interpret and engage with religious practices, with some being more closely tied to routine 
or habit rather than meaningful personal reflection or emotional well-being. 
  Discussion 
  The findings highlight the vital role of Buddhist practices in enhancing happiness among 
young workers in Thailand. Individuals who actively engage in these practices and maintain a 
higher level of religiosity tend to experience greater levels of happiness. These results underscore 
the importance of Buddhist practices as a key factor contributing to well-being in this demographic. 
Notably, activities such as Praying, Offering Food to the Monks, Listening to Sermons, Five Precepts, 
Meditation, Ordination, Nun (Becoming a Nun), Usefulness of Praying, and Praying for New Year's 
Eve Celebration were significantly associated with higher happiness levels (Maheshwari & Singh, 
2009) ; (Lewis & Cruise, 2006). For example, meditation showed a particularly strong correlation 
with happiness, highlighting its effectiveness in fostering mindfulness, reducing stress, and cultivating 
inner peace. Five Precepts also demonstrated a significant impact, suggesting that adherence to 
these ethical principles provides young workers with a framework for moral integrity and emotional 
balance. Listening to the Sermon reflected a meaningful connection to spiritual teachings, 
fostering reflection and personal growth. Participation in the Praying for New Year's Eve Celebration 
further emphasized the role of cultural and communal values, enhancing happiness through 
shared spiritual experiences. However, some Buddhist practices, such as the Place of New Year 
prayer, did not show statistically significant associations with happiness. For example, while the 
act of praying overall demonstrated significance, the specific location of the New Year prayer had 
no notable impact on happiness. This lack of significance may suggest that certain practices are 
perceived more as routine cultural traditions rather than deeply spiritual acts that enhance 
personal well-being. These findings highlight the variability in how young workers interpret and 
engage with religious practices. Practices that involve active reflection, mindfulness, or ethical 
adherence, such as meditation and the Five Precepts, are more closely associated with happiness. 
In contrast, routine activities or those perceived as cultural obligations, such as specific prayer 
locations, may have a weaker connection to personal happiness. The results align with prior 
research emphasizing the role of religiosity in fostering well-being. Studies across various religious 
contexts consistently highlight that those practices encouraging mindfulness, ethical living, and 



26 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

communal connection positively affect happiness and mental health (Lim et al., 2015); (Holt & Dellmann 
Jenkins, 1992). Encouraging young workers to engage in meaningful and reflective Buddhist 
practices can help them derive greater personal and spiritual benefits, contributing to their overall 
well-being.  

3. The role of religious activities (A) in promoting happiness among young workers 
  The analysis showed that religious activities (A) significantly enhance happiness among 
young workers in Thailand. Frequent participation correlated with higher happiness levels.        
While not all aspects reached statistical significance, three key aspects demonstrated highly 
significant associations, illustrated in the Table 5. 
 

  Table 5 Result of religious activities (A) in promoting happiness among young workers  
 

 
More (Happiness) Less (Happiness) 

t 
 

Sig. 
Mean S.D. Mean S.D. 

A1: Importance of teaching for living  1.06 0.321 1.02 0.201 -4.320*** 0.000 
A2: Teaching for life problem-solving 2.75 1.064 2.41 0.967 -8.754*** 0.000 
A3: Belief in religious teachings 8.17 1.509 8.16 1.364 -0.213 0.831 
A4: Practice of religious teachings 7.15 1.479 7.47 1.332 6.205*** 0.000 

Overall  4.783 0.596 4.765 0.554 -0.839 0.401 
Note: *p < 0.05, **p < 0.01, ***p < 0.001  
 
  Table 5 presents a summary of the results highlighting the role of religious activities (A) in 
enhancing happiness among young workers in Thailand. The analysis revealed significant findings, 
indicating that varying levels of engagement in religious activities have a substantial impact on 
happiness among young workers in Thailand. 
  Significant and Non-Significant Results 
  The analysis revealed several significant findings regarding the role of religious activity in 
promoting happiness among young workers in Thailand. For A1: Importance of teachings for living, 
individuals with higher happiness reported a mean score of 1.06 (S.D. = 0.321) compared to 1.02 
(S.D. = 0.201) for those with less happiness, with a t-value of -4.320*** (p < 0.001). Similarly, A2: 
Teaching for life problem-solving showed a strong association with happiness, as individuals with 
higher happiness had a mean score of 2.75 (S.D. = 1.064), while those with less happiness scored 
2.41 (S.D. = 0.967), reflected in a t-value of -8.754*** (p < 0.001). For A4: Practice of religious 
teachings, individuals with less happiness reported a slightly higher mean score of 7.47 (S.D. = 1.332) 
compared to 7.15 (S.D. = 1.479) for those with more happiness, resulting in a significant t-value 
of 6.205*** (p < 0.001). Conversely, A3: Belief in religious teachings did not show a statistically 
significant difference, with nearly identical mean scores of 8.17 (S.D. = 1.509) for individuals with 
more happiness and 8.16 (S.D. = 1.364) for those with less happiness (t = -0.213, p = 0.831). 

Discussion 
  The analysis underscores the significant role of religious activities in promoting happiness 
among young workers in Thailand. Those who engaged more frequently in religious practices 



27 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

reported higher levels of happiness, emphasizing the importance of these activities for enhancing 
well-being. This study highlights how various dimensions of religiosity contribute to happiness, 
particularly the importance of teaching for living, teaching for life problem-solving, and practicing 
religious teachings. Notably, the findings indicate that applying religious teachings to life problem-
solving and practice of religious teachings showed strong associations with happiness. These 
aspects of religiosity highlight its practical and ethical dimensions, providing young workers with a 
framework for emotional stability and resilience. For instance, the necessity of religious teachings 
for daily living demonstrated a statistically significant relationship with happiness, emphasizing its 
role in fostering a sense of purpose and moral guidance. These results align with previous studies 
that emphasize the positive correlation between religiosity and happiness across different 
demographics and cultural contexts (Fave et al., 2013) ; (Abdel-Khalek, 2007). However, Belief in 
religious teachings did not show a significant association with happiness, suggesting that intrinsic 
faith alone may not suffice to enhance well-being without active engagement in practical and 
reflective religious activities. This variability underscores the nuanced ways in which young workers 
interact with religious teachings, highlighting the Importance of tangible practices over abstract 
beliefs in promoting happiness. For young workers in Thailand, the integration of religious teachings 
into daily life and problem-solving fosters a sense of emotional balance and resilience, significantly 
enhancing their overall happiness. These findings echo prior research suggesting that religious 
principles provide both spiritual and practical guidance, contributing to mental health and well-being 
(Phillips et al., 2009); (Ngamaba & Soni, 2018). Unlike younger individuals who may view religious 
participation as a social or familial obligation, young workers appear to derive happiness from the 
intrinsic value of religious practices and their applicability to navigating life's challenges (Xu et al., 
2020); (Leelavanichkul et al., 2018). 
 
Originality and Body of Knowledge  
  The study's conclusion offered two important viewpoints on how Buddhist practices could 
increase young workers' happiness in Thailand, with practical ramifications for practice and policy 
1) Religiosity and happiness (R): The study confirmed that religiosity significantly enhanced 
psychological happiness among young workers. Contributing factors included praying, offering 
food to the monks, listening to sermons, observing the Five Precepts, meditation, ordination, 
becoming a nun, the usefulness of praying, and praying for the New Year's Eve celebration; and             
2) Religious activities and happiness (A): Engagement in religious activities played a pivotal role in 
fostering psychological happiness among young workers. Key factors included the importance of 
teachings for living, using teachings for life problem-solving, and practicing religious teachings. 
These findings underscored the importance of integrating religious teachings and activities into 
workplace policies to promote psychological well-being among young workers. Specifically, 
emphasizing religiosity (R), such as listening to sermons, the Five Precepts, meditation, and 
engaging in prayer-related activities, significantly enhanced happiness. Similarly, promoting 
religious activities (A), like incorporating religious teachings into daily life, using them for life 



28 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

problem-solving, and practicing religious teachings, fostered a sense of purpose, emotional 
stability, and resilience. Practical initiatives could have included creating designated spaces for 
prayer or meditation within the workplace, offering workshops or lectures on applying Buddhist 
teachings to real-life challenges, and facilitating group discussions on ethical living and 
mindfulness practices. Organizations could have also encouraged employees to participate in 
culturally significant religious activities, such as almsgiving or celebrating spiritual milestones like 
New Year prayers, to strengthen communal bonds and foster a supportive environment. Such 
policies not only reduced stress and improved mental health but also enhanced job satisfaction, 
built emotional resilience, and promoted ethical behavior among employees. Furthermore, 
fostering an empathetic and collaborative workplace culture rooted in Buddhist principles could 
have improved organizational efficiency, employee retention, and overall happiness, contributing 
to long-term success for both employees and employers. Future research could have examined 
the long-term impact of Buddhist practices on workplace well-being, assessed digital tools for 
mindfulness, and explored policy effects on job satisfaction. Public health campaigns could have 
integrated Buddhist principles to enhance resilience, illustrated in the Figure 2. 
 

 
 

Figure 2 Guideline for Promoting Young Workers' Happiness Through Buddhist Practices 
 

   The figure illustrates a conceptual framework that underscores how Buddhist practices, 
through the dual dimensions of religiosity and religious activities, contributed to happiness among 



29 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

young workers in Thailand. The model highlighted the profound influence of these practices on 
mental well-being, emotional stability, and overall happiness, particularly within the workplace 
context. Religiosity: This dimension encompassed personal spiritual practices such as praying, 
offering food to the monks, listening to sermons, observing the Five Precepts, meditation, ordination, 
becoming a nun, the usefulness of praying, and praying for New Year's Eve celebration. These 
practices fostered mindfulness, reduced stress, and instilled a strong sense of ethical grounding, 
which was vital for young workers navigating professional and personal challenges. Additionally, 
activities like offering food to the monks and understanding the usefulness of praying contributed 
to a more profound sense of connection and purpose. Religious activities: This dimension emphasizes 
the application of teachings for life problem-solving to daily life and workplace challenges, 
fostering moral principles, emotional resilience, and a sense of purpose. Key activities included 
integrating religious teachings into life problem-solving, practicing religious teachings, and finding 
meaning through community-oriented practices. These activities not only built emotional stability 
but also strengthened communal bonds and promoted positive relationships among colleagues. 
The framework advocated for the integration of these spiritual dimensions into workplace practices. 
Organizations could have aligned culturally sensitive policies with the needs of young workers by 
implementing practical initiatives such as providing spaces for prayer or meditation, hosting 
workshops on Buddhist teachings, and encouraging mindfulness programs to foster an inclusive 
environment. Public health campaigns could have highlighted the psychological benefits of 
practices like meditation, prayer, and ethical living, encouraging workers to incorporate these into 
their daily routines. Additionally, community and religious institutions could have offered tailored 
programs, including group meditation, discussions on applying Buddhist principles to workplace 
challenges, and activities that build resilience and emotional well-being, bridging cultural traditions 
with the needs of the modern workforce.  
 
Conclusions and Recommendations 
  In conclusion, both religiosity and religious activities served as critical drivers of psychological 
happiness among young workers in Thailand. These findings emphasized integrating spiritual 
practices into workplace policies and mental health initiatives. The study highlighted two key 
perspectives: 1) Religiosity and happiness, where religiosity significantly enhanced psychological      
well-being through practices such as praying, meditating, listening to sermons, observing the Five 
Precepts, and participating in cultural and religious events. These practices fostered mindfulness, 
emotional stability, and mental resilience, equipping young workers to better navigate the 
complexities of professional and personal life; and 2) Religious activities and happiness, where 
engaging in religious activities such as applying Buddhist teachings to daily life, addressing workplace 
challenges with moral principles, and practicing according to religious precepts promoted 
emotional resilience, a sense of purpose, and a strong sense of community belonging. These 
factors were vital for cultivating positivity and collaborative relationships in the workplace. 
Recommendations included: 1) Workplace policies, where organizations should implement 



30 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

culturally sensitive policies that support religiosity and religious activities. These might include 
providing designated spaces for prayer or meditation, organizing workshops or lectures on 
Buddhist teachings, and encouraging participation in mindfulness and meditation programs.       
Such measures could help create a supportive and inclusive environment for young workers;         
2) Public health campaigns, where awareness campaigns could emphasize the psychological 
benefits of religious practices, such as meditation, prayer, and adherence to ethical principles.     
By highlighting these benefits, campaigns could encourage young workers to incorporate such 
activities into their daily routines, promoting better mental health and overall happiness; and       
3) Community and Religious Institutions, where religious institutions and community centers could 
offer tailored programs for young workers, such as group meditation sessions, discussions on 
applying Buddhist teachings to workplace challenges, and initiatives to build resilience and 
emotional well-being. These programs could serve as a bridge between cultural traditions and 
modern workplace needs. Future research could explore the long-term impact of Buddhist 
practices on workplace well-being, conduct cross-cultural comparisons, and test interventions 
integrating mindfulness and ethical teachings. Digital tools, such as meditation apps, could be 
studied for their effectiveness in promoting well-being. Workplace policies supporting religiosity 
should be assessed for their impact on job satisfaction. Additionally, public health campaigns 
could incorporate Buddhist principles to enhance mental resilience among young workers. 

 
Acknowledgement  
  The National Statistical Office (NSO) of Thailand performed the 2018 Survey of the Social 
and Cultural Situation and Mental Health, which provided secondary data for this study. For 
allowing us to utilize this data, we are grateful to the NSO (Official Letter No. DS0504/3002, dated 
November 11, 2019).  
 
References 
Abdel Khalek, A. M. & Lester, D. (2018). Subjective well-being and religiosity: significant associations 

among college students from Egypt and the United Kingdom. International Journal of 
Culture and Mental Health, 11(3), 332-337. https://doi.org/10.1080/17542863.2017.138 
1132. 

Abdel-Khalek, A. M. (2007). Religiosity, happiness, health, and psychopathology in a probabilitysample 
of Muslim adolescents. Mental Health, Religion & Culture, 10(6), 571-583. https://doi.org/10. 
1080/13674670601034547. 

Anders, A. I. M. (2022). Diagnosis of subjects damaged in Buddhist groups by means of the 
Symptom Checklist (SCL-90). European Psychiatry, 65(S1), S742. https://doi.org/10.1192/ 
j.eurpsy.2022.1917. 

Cranney, S. (2013). Do People Who Believe in God Report More Meaning in Their Lives? The 
Existential Effects of Belief. Journal for the Scientific Study of Religion, 52(3), 638-646. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1111/jssr.12046. 



31 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

Cunningham, C. J. L. (2014). Religion and spirituality as factors that influence occupational stress 
and well-being. In P. L. Perrewé, C. C. Rosen & J. R. B. Halbesleben (Eds.), The role of 
demographics in occupational stress and well being. (pp. 135-172). Emerald Group 
Publishing. https://doi.org/10.1108/S1479-355520140000012004. 

Estrada, C. A. M., Lomboy, M. F. T. C., Gregorio, E. R., Amalia, E., Leynes, C. R., Quizon, R. R. & 
Kobayashi, J. (2019). Religious education can contribute to adolescent mental health in 
school settings. International Journal of Mental Health Systems, 13(1), 28. https://doi.org 
/10.1186/s13033-019-0286-7 . 

Fave, A. D., Brdar, I., Vella-Brodrick, D. & Wissing, M. P. (2013). Religion, Spirituality, and Well-Being 
Across Nations: The Eudaemonic and Hedonic Happiness Investigation. In Knoop, H., Delle 
Fave, A. (eds), Well-Being and Cultures. Cross-Cultural Advancements in Positive 
Psychology. (pp. 117-134). Dordrecht, Netherlands: Springer. https://doi.org/10.1007/978-
94-007-4611-4_8. 

Hanklang, S., Ratanasiripong, P., Naksranoi, S., Sathira-Anant, S. & Patanasri, K. (2018). Quality of 
life and mental health among Thai older workers in community enterprises. Journal of 
Health Research, 32(3), 237-250. https://doi.org/10.1108/JHR-05-2018-025. 

Holt, M. K. & Dellmann-Jenkins, M. (1992). Research and Implications for Practice: Religion,         
Well-Being/Morale, and Coping Behavior in Later Life. Journal of Applied Gerontology, 1(1), 
101-110. https://doi.org/10.1177/073346489201100108. 

Jitapunkul, S., Bunnag, S. & Ebrahim, S. (1993). Health care for elderly people in developing 
countries: A case study of Thailand. Age and Ageing, 22(5), 377-381. https://doi.org/10. 
1093/ageing/22.5.377. 

Koenig, H. G., King, D. E. & Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and Health. Oxford University 
Press: Oxford. 

Leelavanichkul, S., Chamratrithirong, A., Jampaklay, A. & Gray, R. (2018). Religiosity, the practices 
of religions, and the perception of older people among Muslims and Buddhists in Thailand. 
The International Journal of Aging and Human Development, 86(2), 131-151. https:// 
doi.org/10.1177/0091415017699937. 

Lewis, C. A. & Cruise, S. M. (2006). Religion and happiness: Consensus, contradictions, comments 
and concerns. Mental Health, Religion & Culture, 9(3), 213-225. https://doi.org/10.1080/ 
13694670600615276. 

Lewis, C. A., Maltby, J. & Burkinshaw, S. (2000). Religion and Happiness: Still no association. Journal 
of Beliefs & Values, 21(2), 233-236. https://doi.org/10.1080/713675504 . 

Lim, C. (2015). Religion and Subjective Well-Being Across Religious Traditions: Evidence from 1.3 
Million Americans. JOURNAL FOR THE SCIENTIFIC STUDY OF RELIGION, 54, 684-701. 
https://doi.org/10.1111/jssr.12232. 

Maheshwari, S. & Singh, P. (2009). Psychological well-being and pilgrimage: Religiosity, happiness 
and life satisfaction of Ardh-Kumbh Mela pilgrims (Kalpvasis) at Prayag, India. Asian Journal 
of Social Psychology, 12, 285-292. https://doi.org/10.1111/j.1467-839X.2009.01291.x. 



32 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.16-32 

Ngamaba, K. H. & Soni, D. (2018). Are Happiness and Life Satisfaction Different Across Religious 
Groups? Exploring Determinants of Happiness and Life Satisfaction. Journal of Religion and 
Health, 57, 2118-2139. https://doi.org/10.1007/s10943-017-0481-2. 

O'Sullivan, L. & Lindsay, N. (2023). The relationship between spiritual intelligence, resilience, and 
well-being in an Aotearoa New Zealand sample. Journal of Spirituality in Mental Health, 
25(4), 277-297. https://doi.org/10.1080/19349637.2022.2086840 . 

Phillips, R. E., Cheng, C. M., Pargament, K. I., Oemig, C., Colvin, S. D., Abarr, A. N., Dunn, M. C. & 
Reed, A. S. (2009). Spiritual Coping in American Buddhists: An Exploratory Study. The 
International Journal for the Psychology of Religion, 19(4), 231-243. https://doi.org/10. 
1080/10508610903143263. 

Ratanakul, P. (2012). Reflections on Aging in Buddhist Thailand. Journal of Religion, Spirituality & 
Aging, 25(1), 12-19. https://doi.org/10.1080/15528030.2012.738582. 

Robinson, K. M. (2010). Policy issues in mental health among the elderly. Nursing Clinics of North 
America, 45(4), 627-634. https://doi.org/10.1016/j.cnur.2010.06.005. 

Singh, K., Junnarkar, M., Singh, D., Suchday, S., Mitra, S. & Dayal, P. (2020). Associations Between 
Religious/Spiritual Practices and Well-Being in Indian Elderly Rural Women. Journal of 
Religion and Health, 59(6), 2753-2774. https://doi.org/10.1007/s10943-019-00877-9. 

Sumngern, C., Azeredo, Z., Subgranon, R., Sungvorawongphana, N. & Matos, E. (2010). Happiness 
among the elderly in communities: A study in senior clubs of Chonburi Province, Thailand. 
Japan Journal of Nursing Science, 7(1), 47-54. https://doi.org/10.1111/j.1742-7924.2010. 
00139.x. 

Thanissaro, N. (2014). Internal Diversity in Buddhism: Comparing the Values of Buddhist Teens 
Raised by Heritage and Convert Parents. Journal of Contemporary Religion, 29(2), 315-330. 
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.903668. 

Xu, T., Xu, X., Sunil, T. & Sirisunyaluck, B. (2020). Buddhism and Depressive Symptoms among 
Married Women in Urban Thailand. International Journal of Environmental Research and 
Public Health, 17(3), 761. https://doi.org/10.3390/ijerph17030761. 

Zotti, R., Speziale, N. & Barra, C. (2016). On the causal effect of religiosity on life satisfaction using 
a propensity score matching technique. International Journal of Social Economics, 43(10), 
1031-1048. https://doi.org/10.1108/IJSE-12-2014-0262. 

 
 
 
 
 
 



33 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

Research Article 

 
KNOWLEDGE AND LEARNING AT WAT PHRA PATHOM CHEDI: A CASE 

STUDY OF BUDDHIST TOURISM 
 

Bulan Kulavijit*, Wirapong Chansanam 

 Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University, Khon Kaen, Thailand 
*Corresponding author E-mail: bulan.k@kkumail.com  

 
Received 24 January 2025; Revised 19 March 2025; Accepted 24 March 2025 

 

Abstract  
Background and Objectives: Wat Phra Pathom Chedi Ratchawora Mahawihan, located in Nakhon 
Pathom Province, was a renowned destination for both educational and religious tourism, 
attracting 87 percent of visitors. The research study revealed a deficiency in the systematization 
of information and the availability of knowledge regarding archaeological sites and antiques within 
Wat Phra Pathom Chedi. The objective of this research article was to gather information about 
the qualities and types of knowledge associated with Wat Phra Pathom Chedi, located in Nakhon 
Pathom Province, as a Buddhist learning center for tourism. 
Methodology: This research employed content analysis of documents and relevant studies obtained 
from the online bibliographic database of Silpakorn University Central Library. Additionally, information 
from the Thai Theses Database (ThaiLIS), Thailand Central Electronic Journal Database (ThaiJO), and 
expert interviews was utilized to verify the accuracy of the gathered information. 
Main Results: The initial research findings indicated that Wat Phra Pathom Chedi possessed 
knowledge in the field of archaeological sites and antiquities. This knowledge was divided into eight 
categories: Information on the historical background of the Buddha, Buddhist principles, architectural 
styles, works of art, Dhamma practice, activities, traditions, and the worship of sacred objects. 
Involvement to Buddhadhamma: This research explored the application of Buddhism in 
contemporary contexts, integrating modern scholarship with traditional Buddhist knowledge to 
develop wisdom and morality through Buddhism. Specifically, it examined the characteristics and 
typologies of Buddhist knowledge preserved within the ancient sites and artifacts of Phra Pathom 
Chedi Temple. By systematically organizing and disseminating this knowledge, the research aimed 
to transform the temple into a prominent educational tourism destination, thereby enhancing 
public accessibility to Buddhist teachings. 
Conclusions: Wat Phra Pathom Chedi served as a prominent Buddhist learning center for tourism 
in Nakhon Pathom Province. The site contained a diverse range of knowledge, including 
archaeological sites and artifacts that had been created based on the principles and beliefs of 
Buddhism. The research findings indicated that the types of knowledge could be divided into 
tangible and intangible forms. The tangible knowledge included ancient sites within the temple, 
consisting of various buildings such as chedis, temples, chapels, bell towers, and a chapel (Ubosot). 



34 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

Additionally, the antiquities discovered at the site consisted of Buddha statues, mural paintings, 
and Dhamma inscriptions. The intangible knowledge included traditional events, legends, and 
activities on important Buddhist days. The Phra Pathom Chedi Temple encompassed multiple 
qualities of knowledge, including the history of the Buddha, Buddhist principles, architecture, art, 
Dhamma practice, events on significant Buddhist occasions, traditions, and the worship of sacred objects. 
Wat Phra Pathom Chedi functioned as a Buddhist learning center for both tourists and the local 
community. Its purpose was to inspire individuals to independently pursue knowledge, thereby 
promoting the growth of Buddhist and cultural tourism. This research had limitations in terms of 
scope, as it focused solely on the study area of Wat Phra Pathom Chedi in Nakhon Pathom Province. 
The purpose of this study was to gather data from a prototype system that could potentially be 
used to expand data collection to other temples and be developed into a virtual tour system, 
which could serve as a Buddhist learning center for tourism and contribute to a more comprehensive 
tourism experience. 
Keywords: Buddhist Learning Centers, Buddhist Knowledge, Wat Phra Pathom Chedi Ratchawora 
Mahawihan 
 
Introduction 
  The main religion in Thailand was Buddhism, with 95.1 percent of the population adhering 
to this faith. Thus, Buddhism had been recognized as the official religion of Thailand from earlier 
times up to the present day (National Statistical Office of Thailand, 2018) . Buddhist temples 
served as a valuable resource for the community, youth, students, and anyone with a general 
interest in religion, local arts, and culture to acquire information and study (Phra Athikan Nirandorn 
Phrommachan et al., 2020). Additionally, they contributed to the promotion of Buddhist tourism 
as a learning center. The temple functioned as a religious site where tourists could acquire 
knowledge about Buddhism, including its historical background, Buddha images, and sacred objects. 
Visitors had the opportunity to learn about the principles, traditions, architecture, sculptures, and 
paintings found within religious structures such as the chedis, viharas (Viharn), a chapel (Ubosot), and 
bell towers. Consequently, the temple became a valuable learning center and a significant tourist 
attraction, appealing to both local and international visitors. A significant number of Thai and 
international individuals had a strong inclination towards traveling, mostly driven by the desire to 
acquire information and engage in recreational activities (Patsupa, 2008) ; (Tourism Authority of 
Thailand, 2017); (Phatsasi et al., 2022). 
  Nakhon Pathom Province was a historic city that had thrived since the Suvarnabhumi era.  
It served as a significant metropolis during the Dvaravati period and played a crucial role in the 
dissemination of Indian culture, particularly Buddhism. This was evident from the abundance of old 
sites that served as historical proof up to the present day (Nakhon Pathom Provincial Cultural Office, 
2022) . Wat Phra Pathom Chedi, located in Nakhon Pathom Province, was officially designated as 
a first-class royal monastery. Additionally, it served as a prominent tourist destination in Nakhon 
Pathom Province, attracting a significant majority of visitors, namely 87 percent (Narin, 2011) .  



35 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

The temple contained a vast number of ancient locations, antiquities, and art artifacts that held 
significant historical and archaeological importance as cultural treasures.  
  According to a study conducted by Aditheppong (2018), it was discovered that Wat Phra 
Pathom Chedi lacked sufficient knowledge regarding the historical background of Phra Pathom Chedi. 
There was an absence of fundamental knowledge on historic artifacts such as Buddha statues 
and architectural structures. The organization of temple information lacked a systematic 
approach. Based on the aforementioned difficulties, it was evident that Wat Phra Pathom Chedi 
still had deficiencies in knowledge organization. Knowledge organization referred to the process 
of gathering knowledge and arranging it in a well-organized framework, allowing users to easily 
retrieve information within the organization (Gnoli, 2020). Research studies on the organization of 
cultural heritage learning resources showed that the majority of information in this field was 
structured by classifying it based on the type of resource. Baloian et al. (2021)  discovered that, 
while designing the implementation of a virtual museum, it was necessary to categorize the museum's 
materials based on their category. Masci et al. (2012) , study presented the three-dimensional 
aspects of Pompeii's architecture by categorizing information based on several types of resources, 
including monuments, structures, artifacts, and digital materials such as photographs, text, videos, 
audio, and 3D images. In a study conducted by Pimpila & Lattagarn (2022), they examined the use of 
virtual reality technology to create applications for exploring Prasat Sa Kamphaeng Yai in Uthumphon 
Phisai District, Sisaket Province. The study revealed the presence of a well-structured knowledge 
system that categorized the ancient sites into various sections, such as the cloister, main castle, 
single castle, and north and south balconies. When organizing information regarding cultural 
heritage, whether from other countries or within one's own country, it was necessary to research 
the existing knowledge in order to more effectively organize such knowledge. 
   Objectives 
  The objective of this research article was to gather information about the qualities and 
types of knowledge associated with Wat Phra Pathom Chedi, located in Nakhon Pathom Province, 
as a Buddhist learning center for tourism. 
 
Methodology 
  Participants: This research involved interviews with three individuals: The provost,  
an academic, and a tour guide. The selection of these individuals was based on specific criteria. 
The inclusion criteria required the participants to have extensive knowledge and expertise in 
Buddhist learning centers for tourism, specifically for Wat Phra Pathom Chedi. The exclusion 
criteria ensured that only those who willingly participated in the project were included. 
  Research tool: The research utilized structured interviews, which had undergone content 
validity testing using the Index of Item Objective Congruence (IOC) method, in which three experts 
were involved. To ensure reliability, only questions with a consistency index of 0.50 or higher 
were selected ( Thanin, 2020) . Additionally, expert suggestions were incorporated to refine the 
interview form for data collection. The interview form consisted of three questions: 1) The historical 



36 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

background of the establishment of Phra Pathom Chedi Temple, including the specific year it was 
founded and its historical significance; 2) The various Buddhist learning locations available for 
tourism at Wat Phra Pathom Chedi in Nakhon Pathom Province, focusing on the types of 
knowledge that could be learned; and 3) The important topics and subjects that should have 
been covered in the Buddhist learning center for tourism at Wat Phra Pathom Chedi which issues 
should have been prioritized and how they should have been addressed. 
  Data collection: This research used content analysis techniques on documents and 
associated research. Additionally, informants were interviewed by sending a contact letter to 
arrange an interview with each informant. The researcher examined the content and personally 
conducted the interview sessions. 
  Data analysis: This research used qualitative data analysis by analyzing and synthesizing 
data from document analysis, summarizing issues, organizing data into groups, interpreting 
meanings according to study issues, and using the grouped data to interview additional experts 
to obtain complete data. The content analysis from documents and research related to the 
characteristics of knowledge and types of knowledge in Wat Phra Pathom Chedi was shown in Figure 1. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 1 Research process 

 
  The researcher utilized document analysis to gather information from the online bibliographic 
database of Silpakorn University Central Library, a local university library that housed relevant 
academic works such as the Thai Theses Database (ThaiLIS), the Thailand Central Electronic 
Journal Database (ThaiJO), and Google Scholar. The researcher employed a method to identify 
and extract specific data types from documents using the main keywords "Wat Phra Pathom Chedi." 
The selected documents contained information related to the historical background, characteristics, 
and types of knowledge according to a Buddhist learning center for tourism. In total, 19 relevant 
items were identified and categorized based on their sources of information and type, as presented 
in Table 1. 

 
 
 

 

Acquire information about the features 

and types of knowledge associated with 

Phra Pathom Chedi Temple that serves 

as Buddhist learning center for tourism. 

Examine the data based on 

relevant documents and 

research studies. 

Interviews with provosts, 

academics, and tour guides. 



37 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 1 List of information resources from various sources 
 

Title Author (Year of Publication) Media Type 
Silpakorn University Central Library 
1. Journey To Nakhon Pathom (Poem): Historical 
background of Phra Pathom Chedi 

Somchai (2013) Book 

2. Murals at Phra Pathom Chedi Chumnong & Surapol (2010) Book 
3. Handbook of Historical Tourist Route: Nakhon 
Pathom Province 

Nakhon Pathom Provincial Cultural 
Office (2017) 

Book 

4. The 5 Great Pagodas of Siam Praphat (2011) Book 
5. A Story About Phra Pathom Chedi Phra Phrom Wethi (2017) Book 
6. Follow The Traces of Phya Phan: Nakhon 
Pathom Tourism Attraction Information Collection 
Project 

Working group of Nakhon Pathom 
Tourism Attraction Information 

Collection Project (2012) 

Research 
Report 

Thai Library Integrated System (ThaiLIS) 
1. The Restoration of Phrapathomchedi Pagoda: A 
Case Study from Archives 

Narumon (2007) Thesis 

2. The Evaluation of Cultural resource 
management for tourism: A case of Wat Phra 
Pathom Chedi, Nakhon Pathom Province 

Wannakorn (2013) Thesis 

3. An Analytical study of the Ethical principles in 
the inscription at Phrapathom Chedi 

Shinawut (2004) Thesis 

4. A study of Phra Pathom Chedi as a Symbolic 
Way of achieving understanding about Buddhism 

Phra Maha Boonyang Thitiyano 
(Khontha) (2010) 

Thesis 

5. Concept and Symbolism in the Architectural 
Design of Phra Pathom Chedi 

Peerapat (2004) Thesis 

6. Concept, Value and Social Power Building of 
Wat Phra Pathom Chedi Rajavaramahavihara, Phra 
Pathom Chedi Sub-district, Muang District, Nakhon 
Pathom Province 

Phramaha Songkhram Sumedho 
(Chanthakiri) (2014) 

Thesis 

7. Design Doctrine on Mural Painting of Angel 
Assembly by Praya Anusat Jitrakorn (Chand 
Jitrakorn) at Prapathom Chedi Temple 

Thanagon (2014) Thesis 

Thai Journals Online (ThaiJO) 
1. An Integration of Buddhism in order to Create 
Values in accordance with Suvarnabhumi in the 
Case of Wat Phra Pathom Chedi 

Somboon et al. (2023) Article 

2. Information Design for Managing Knowledge of 
Phapathomjadee Temple Nakhonpathom Province 

Jeerawan et al. (2017) Article 

3. The Legend of Phya Kong and Phya Phan: A 
Trace of Relationship of People in Western 
Thailand 

Aphilak (2015) Article 

   
 



38 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 1 List of information resources from various sources (Continued) 
 

Title Author (Year of Publication) Media Type 
Google Scholar 
1. The Development of a Model of Interpretations 
of Historical Tourism with QR CODE System for 
Self-Reliance in Information Perception at Wat 
Phra Pathom Chedi Ratcha Wora Maha Wihan, 
Muang District, Nakhon Pathom Province 

Thanawat et al. (2020) Article 

2. Archival Record: Phra Ruang Rojanarit Sri 
Indraditya Dhammobhas Mahavajiravudhraj 
Pujaneeya Bophitr  

Phongsakorn (2016) Article 

3. An Analysis of Buddhist Principles as Appeared 
in Buddhist Art in The Dvaravati Period  

Sasinipha et al. (2023) Article 

 
Results and Discussion 
  The researcher gathered information about Wat Phra Pathom Chedi, Nakhon Pathom 
Province, which served as a valuable Buddhist learning center for tourism. This information was 
obtained through the study and analysis of various sources such as documents, books, and 
research papers specifically dedicated to Wat Phra Pathom Chedi in Nakhon Pathom Province.  
It was discovered that numerous organizations had prepared and shared information pertaining 
to Wat Phra Pathom Chedi. The information encompassed various aspects of Phra Pathom Chedi, 
such as its historical background, architectural features, the presence of viharas in all four directions, 
significant Buddha images including Phra Sila Khao, Phra Ruang Rojanarit, and a replica of Phra 
Phuttha Sihing, Dhamma inscriptions, the traditional practice of worshiping Phra Pathom Chedi, 
and the Legend of Phya Kong and Phya Phan. This text contained information regarding the 
location and significant artifacts of Wat Phra Pathom Chedi, a well-known site. Wat Phra Pathom 
Chedi possessed distinct knowledge characteristics and numerous types of knowledge, making it 
a Buddhist learning center for tourism, as indicated in Table 2. 
 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi 
 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

Silpakorn University Central Library 
1. Journey To 
Nakhon Pathom 
(Poem): Historical 
background of Phra 
Pathom Chedi 

Somchai (2013) Book 1. Historical background of 
Phra Pathom Chedi 

1. Wat Phra Pathom 
Chedi (Tangible) 

 



39 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 
 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

2. Murals at Phra 
Pathom Chedi 

Chumnong & 
Surapol (2010) 

Book 1. Information about the 
murals at Phra Pathom 
Chedi 

1. Murals at Phra 
Pathom Chedi 
(Tangible) 

3. Handbook of 
Historical Tourist 
Route: Nakhon 
Pathom Province 
 

Nakhon Pathom 
Provincial Cultural 

Office (2017) 

Book 1. Temple location, type, 
travel options to Wat Phra 
Pathom Chedi 
2. Name origin and 
restoration, characteristics of 
Phra Pathom Chedi, 
depicting its architecture of 
different levels, comprising 
viharas and Buddha images, 
symbolizing the Buddhist 
concept of Tribhumi (The 
Three Planes of Existence) in 
comparison with Phra 
Pathom Chedi-the lower 
level symbolizing the 
Sensuous Realm, the Four 
Directions Mountings 
symbolizing the Form 
Realm, the Upper Veranda 
symbolizing the Formless 
Realm, and the Main Phra 
Pathom Chedi symbolizing 
Nirvana 
3. Traditions 

1. Wat Phra Pathom 
Chedi (Tangible) 
2. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 
3. Traditional worship 
ceremony (Intangible) 

4. The 5 Great 
Pagodas of Siam  

Praphat (2011) Book 1. Historical background 
and restoration, current 
characteristics and 
architecture of Phra 
Pathom Chedi 
2. Explanation of the 
location 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 
 

 

 

 

 



40 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 
 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3. Explanation of the 
concept of constructing 
the 4 viharas in the four 
directions of Phra Pathom 
Chedi that involves 
symbolically representing 
the places of worship in 
the four significant sites, 
including the birthplace at 
Lumbini, the place of 
enlightenment at Bodh 
Gaya, the place where the 
first sermon was given at 
Isipatana Migadaya, and 
the place of nirvana at the 
city of Kushinagar. The 
purpose of this 
construction is to elevate 
Wat Phra Pathom Chedi to 

2. Significant Buddha 
statues (Tangible), 
such as Phra Sila 
Khao, the Stone 
Buddha, Phra Ruang 
Rojanarit, a replica of 
Phra Phuttha Sihing, 
Buddha image in the 
birth posture, Buddha 
image in Pa Lelai 
posture, Nirantara 
Buddha, worship 
altar, Buddha image 
in the posture of 
giving the first 
sermon, Buddha 
Sheltered by Naga 
Hood, Reclining 
Buddha, and Nirvana 
Buddha. 
3. The 4 viharas in 
the four directions 
(Tangible) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



41 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 
 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

   the status of the  
"Great Buddhist Site" 
within the country. When 
individuals go on a 
pilgrimage and 
demonstrate reverence 
towards Phra Pathom 
Chedi, it signifies their 
reverence towards all the 
four significant 
locations. 
4. Clarifying the concept of 
constructing the circular 
cloister with the purpose 
of symbolizing the 
Dhammachakra, a 
significant symbol in 
Buddhism. The cloister has 
120 Dhammapada 
inscriptions, which 
symbolize the boundless 
expansion of Dhamma in 
all directions. 
5. Legend and the origin of 
Phra Pathom Chedi 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
4. The circular cloister 
(Tangible) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5. The Legend of 
Phya Kong and Phya 
Phan (Intangible)  

5. A Story About 
Phra Pathom Chedi  

Phra Phrom Wethi 
(2017) 

Book 1. Historical background of 
the restoration and the 
distinctive features of Phra 
Pathom Chedi 
2. Explanation of the 
location such as Phra Sila 
Khao, Phra Ruang 
Rojanarit, a replica of Phra 
Phuttha Sihing 
 
 
 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 
 
 
2. Significant Buddha 
images (Tangible) 
Buddha image in the 
birth posture, Buddha 
image in Parileyyaka 
posture, Para 
Nirantara Buddha, 
worship altar, Buddha 
image in the posture  

 



42 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 
 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

    
 
 
 
 
 
 
3. Legend of Phra Pathom 
Chedi 

of giving the first 
sermon, Buddha 
Sheltered by Naga 
Hood, Reclining 
Buddha, and Nirvana 
Buddha, and ancient 
inscriptions.  
3. The Legend of Phya 
Kong and Phya Phan 
(Intangible) 

6. Follow The 
Traces of Phya 
Phan: Nakhon 
Pathom Tourism 
Attraction 
Information 
Collection Project  

Working group of 
Nakhon Pathom 

Tourism Attraction 
Information 

Collection Project 
(2012) 

Research 
report 

 

1. Historical background of 
Phra Pathom Chedi 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 

Thai Library Integrated System (ThaiLIS) 
1. The restoration of 
Phrapathomchedi 
pagoda: A case 
study from archives 

Narumon (2007) 
 

Thesis 1. Historical background of 
restoring Phra Pathom 
Chedi, from the era of King 
Rama IV to a significant 
restoration during the reign 
of King Rama IX. 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 

2. The evaluation of 
cultural resource 
management for 
tourism: A case of 
Wat Phra Pathom 
Chedi, Nakhon 
Pathom province 

Wannakorn 
(2013) 

Thesis 1. Evaluation of cultural 
resource management for 
tourism of Wat Phra 
Pathom Chedi 

1. Architectural 
design/ Phra Pathom 
Chedi and the 
landscape of Wat 
Phra Pathom Chedi, 
collection of 
antiquities and pieces 
of art (Tangible).  

3. An analytical 
study of the ethical 
principles in the 
inscription at 
Phrapathom Chedi 
 

Shinawut (2004) Thesis 1. Ethical principles are 
guidelines that individuals 
should adhere to and 
utilize as a moral compass 
in their lives, exercising 
self-control over one's 
bodily, verbal, and mental  

1. The mantra Ye 
Dhamma inscription 
on a stone slab kept 
in the vihara of the 
Reclining Buddha. 
Additionally, there is 
an inscription  

 



43 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 
 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

   actions in accordance with 
moral and accurate 
principles, as shown by 
the inscription on Phra 
Pathom Chedi.  
An inscription discovered 
in Phra Pathom Chedi 
refers to "Nirvana" as the 
ultimate state of  
well-being. Nirvana is a 
mental state characterized 
by purity and freedom 
from all impurities. 
There are two distinct 
modes of existence,  
which vary according to 
the circumstances of each 
individual: 1) The 
methodology of training 
followed by monks 
includes the Threefold 
Principles; Precepts, 
concentration, and 
wisdom-regulations that 
monks are obligated to 
adhere to; and 2) The 
pathway for lay people 
involves adhering to the 
fundamental principles of 
meritorious behavior, 
which include generosity, 
morality, and meditation. 

in Grinha script (The 
language of South 
Indian people is 
called the Grantha 
script) located beside 
the chapel (Ubosot). 
2. Phra Pathom Chedi 
is surrounded by a 
cloister of 120 
chambers, each 
adorned with stucco 
letters inscribed with 
passages from the 
Dhammapada in 
Khmer Scripts. 
3. 24 bell towers with 
inscriptions on the 
bell towers located 
on the outside 
courtyard that 
encircles the cloister 
of Phra Pathom 
Chedi. 

4. A study of Phra 
Pathom Chedi as a 
symbolic way of 
achieving 
understanding 
about Buddhism 

Phra Maha 
Boonyang 
Thitiyano 

(Khontha) (2010) 

Thesis 1. Historical significance of 
Phra Pathom Chedi and 
analyze its use as a 
symbolic media to 
disseminate the principles 
of Buddhism. 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 

 



44 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

5. Concept and 
symbolism in the 
architectural design 
of Phra Pathom 
Chedi 

Peerapat (2004) Thesis 1. Design concept of Phra 
Pathom Chedi 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 

6. Concept, Value 
and Social Power 
Building of Wat Phra 
Pathom Chedi 
Rajavaramahavihara, 
Phra Pathom Chedi 
Sub-district, Muang 
District, Nakhon 
Pathom Province 

Phramaha 
Songkhram 
Sumedho 

(Chanthakiri) 
(2014) 

Thesis 1. Historical significance 
and value of hosting a 
festival to venerate Phra 
Pathom Chedi of Wat Phra 
Pathom Chedi, creation of 
a comprehensive body of 
Buddhist knowledge. This 
entails arranging events 
that combine religious 
beliefs with an 
understanding of Thai 
customs and culture, all in 
accordance with the 
principles of Buddhism. 

1. Traditional worship 
ceremony (Intangible) 

7. Design Doctrine 
on Mural Painting of 
Angel Assembly by 
Praya Anusat 
Jitrakorn (Chand 
Jitrakorn) at 
Prapathom Chedi 
Temple 

Thanagon 
(2014) 

Thesis 1. Study the design 
concepts behind a mural 
painting depicting an 
assembly of angels, using 
Western artistic techniques 
by Praya Anusat Jitrakorn 
(Chand Jitrakorn) in the 
Phra Pathom Chedi royal 
temple 

1. A mural painting of 
angel's assembly in 
Viharn Luang of Phra 
Pathom Chedi 
(Tangible) 

Thai Journals Online (ThaiJO) 
1. An Integration of 
Buddhism in order 
to Create Values in 
accordance with 
Suvarnabhumi in 
the Case of Wat 
Phra Pathom Chedi 

Somboon et al. 
(2023) 

Article 1. The significance of Phra 
Pathom Chedi and its role 
in the integration of 
Buddhism: 1) Facilitate the 
collection of donations for 
the restoration of the 
temple; 2) Establish 
commercial outlets within 
the temple premises to 
sell consumer goods;  

1. Wat Phra Pathom 
Chedi (Tangible) 
2. Activities of Wat 
Phra Pathom Chedi 
(Intangible) 



45 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

   3) Provide sacred objects 
to individuals who visit the 
temple to enhance their 
spiritual merit; 4) Accept 
contributions for public 
welfare initiatives; 5) Serve 
as a hub for the 
dissemination of Dhamma 
teachings by monks; and 
6) Serve as a focal point 
for the practice of 
Buddhism. Considering the 
fundamental beliefs of 
Buddhism and the replica 
sites of worship at Wat 
Phra Pathom Chedi, it 
serves as a location for 
education and motivation, 
as well as for paying 
respects to Phra Pathom 
Chedi, which serves as a 
means of recalling the 
merits of the Lord Buddha, 
and adhere to Dhamma 
precepts as a framework 
for leading one's life.  
This aligns with the 
teachings of Buddhism 
known as Anuttariya 6. 

 

2. Information 
Design for Managing 
Knowledge of 
Phapathomjadee 
Temple 
Nakhonpathom 
Province 

Jeerawan et al. 
(2017) 

Article 1. Historical background of 
Phra Pathom Chedi, 
historical background of 
the Blessing Buddha, 
historical background of 
Phra Ruang Rojanarit 

Phra Pathom Chedi, 
Phra Prathan Phon 
(Blessing Buddha), 
and Phra Ruang 
Rojanarit (Tangible) 

 

 



46 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

3. The Legend of 
Phya Kong and Phya 
Phan: A trace of 
relationship of 
people in western 
Thailand 

Aphilak (2015) Article 1. The Legend of Phya 
Kong and Phya Phan 

1. The Legend of 
Phya Kong and Phya 
Phan (Intangible) 

Google Scholar 
1. The 
Development of a 
Model of 
Interpretations of 
Historical Tourism 
with QR CODE 
System for  
Self-Reliance in 
Information 
Perception at Wat 
Phra Pathom Chedi 
Ratcha Wora Maha 
Wihan, Muang 
District, Nakhon 
Pathom Province 

Thanawat et al. 
(2020) 

Article 1. Historical background of 
Phra Pathom Chedi 
2. Historical background of 
Phra Ruang Rojanarit 
3. Historical background 
and details of the art 
objects in the Viharn 
Luang 
4. Historical background of 
Phra Sila Khao 
5. Historical background of 
Buddha images in different 
poses assembled in the 
vihara Reclining Buddha 

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 
2. Phra Ruang 
Rojanarit (Tangible) 
3. Art objects in 
Viharn Luang 
(Tangible) 
4. Phra Sila Khao 
(Tangible) 
5. Buddha images in 
different poses in the 
vihara of Reclining 
Buddha (Tangible) 

2. Archival Record: 
Phra Ruang Rojanarit 
Sri Indraditya 
Dhammobhas 
Mahavajiravudhraj 
Pujaneeya Bophitr 

Phongsakorn 
(2016) 

Article 1. Historical background, 
features, and the location 
of Phra Ruang Rojanarit 
 

1. Phra Ruang 
Rojanarit (Tangible) 

3. An Analysis of 
Buddhist Principles 
as Appeared in 
Buddhist Art in The 
Dvaravati Period 

Sasinipha et al. 
(2023) 

Article 1. Dhamma principles 
appear in Buddhist art 
from the Dvaravati era, 
such as the 
Dhammachakkappavattana 
Sutta. Follow the middle 
path, Steps to help you 
make the right opinion. 
Practice of being aware, 
letting go, and ending 
suffering is a Buddhist  

1. Phra Pathom Chedi 
(Tangible) 
2. Phra Sila Khao 
3. Dhammachakra 



47 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 2 Study and analysis of materials conducted to acquire information about the 
characteristics and types of knowledge related to Wat Phra Pathom Chedi (Continued) 

Title 
Author (Year of 

Publication) 
Media 
Type 

Characteristics of 
Knowledge 

Types of Knowledge 

   noble precept that 
everyone should 
remember and put into 
practice. Consider the Four 
Noble Truths and the 
Eightfold Path, and the 
Three Characteristics, 
which are the paths that 
lead to the end of 
suffering. The full absence 
of suffering, which is the 
greatest goal of Buddhism, 
represents freedom or 
nirvana. 
2. Dhamma principles 
appeared in Buddhist art 
from the Dvaravati era, 
namely the Twelve 
Paticcasamuppada. 

 

 
  Based on the analysis of the documents and related research, it was inferred that Wat 
Phra Pathom Chedi possessed extensive knowledge regarding the history of Buddha, Buddhist 
principles, Dhamma practice, architecture, artwork, Buddhist activities, traditions, and the worship 
of sacred objects. According to the research conducted by Phatsasi et al. (2022), Buddhist tourism 
referred to the act of traveling to religiously significant locations with the purpose of acquiring 
knowledge about the historical significance of these places. Additionally, it allowed tourists  
to familiarize themselves with Thai principles, customs, and traditions in different provinces.  
This knowledge was disseminated through different types of resources. According to Sotarintra 
(2021), knowledge about Buddhist tourism could be obtained from religious individuals, religious 
teachings, religious artifacts, religious sites, and religious ceremonies. Thus, it was evident that the 
knowledge attributes of Wat Phra Pathom Chedi were disseminated through diverse resources 
that clarified the knowledge in the following aspects. 
  1. Knowledge of the history of the Buddha: The paintings in the temple helped explain 
the history of Buddhism. The temples around Phra Pathom Chedi depicted the entire history of 
the Buddha, from birth, enlightenment, first sermon, and nirvana, using many Buddha statues in 
different poses. The temple was carefully planned and built to enhance the historical significance 
of the Buddha. The four sacred places of worship, namely the birthplace at Lumbini, the place 



48 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

of enlightenment at Bodh Gaya, the place of the first sermon at Isipatana, and the place of nirvana 
at Kushinagar, were represented by the temples built in the four directions of Phra Pathom Chedi 
as follows: 
   1.1 Northern Vihara, also known as Viharn Phra Ruang or Viharn Prasuth (Buddha's 
Birthplace), the innermost chamber contained a Buddha image in Pa Lelai posture, while the outer 
chamber housed a Buddha image in the birth position, constructed during the time of King Rama 
IV. Furthermore, situated in front of the vihara was Phra Ruang Rojanarit, under which lay the royal 
ashes of King Rama VI, together with the royal ashes of Queen Suvadhana and Her Royal Highness 
Princess Bejaratana Rajasuda. 
   1.2 Viharn Luang, this vihara consisted of two rooms. The inner area was decorated 
with paintings on the side walls that portrayed a group of angels sitting in rows. This group was 
depicted as worshiping Phra Pathom Chedi and included humans, angels, garudas, nagas, hermits, 
and monks. An illustrated picture depicting Phra Pathom Chedi in different historical eras was 
located on the central wall. A large statue of Nirantara Buddha in the Samadhi Phet posture-full 
lotus cross-legged posture-was found in the outer chamber. The Sri Maha Bodhi tree, which 
represented the time of the Buddha's enlightenment, was also painted on the wall.  
   1.3 Viharn Panchawaki (Pancavaggiya), This vihara contained two chambers. The inner 
chamber housed a Buddha protected by Naga Hood. The paintings in this room depicted  
the story of Buddhism's introduction to Thailand and the construction of Phra Pathom Chedi.  
A Buddha statue in the outer chamber represented the Buddha delivering his first sermon to his 
first five disciples, or Pancavaggiya. The mural illustrated the construction of Phra Pathom Chedi 
in chronological order, beginning with the renovations made by King Mongkut (King Rama IV) and 
continuing through the royal duties Phra Pathom Chedi undertook under various reigns until His 
Majesty King Bhumibol Adulyadej's reign. 
   1.4 Western Vihara, this vihara consisted of two chambers. The inner chamber 
contained a Buddha image in the posture of nirvana, accompanied by three disciples, symbolizing 
the Buddha's state of nirvana. The outer room housed a reclining Buddha image inside the vihara. 
  2. Knowledge about Buddhist principles: The teachings of the Lord Buddha and the moral 
values of Tribhumi (The Three Planes of Existence) were transmitted through ancient sites.  
These principles were illustrated through Phra Pathom Chedi, which consisted of different levels. 
The lower level represented Kamabhumi (Sensuous Realm), the Four Directions Mountings 
represented Rupabhumi (Form Realm), the Upper Veranda represented Arupabhumi (Formless 
Realm), and the main Phra Pathom Chedi itself symbolized nirvana. The circular cloister surrounding 
Phra Pathom Chedi symbolized the Dhammachakra, a significant emblem of Buddhism. It contained 
120 inscriptions of verses from the Dhammapada, arranged to reflect the endless and all-encompassing 
nature of the Dhamma. 
  3. Knowledge about architecture: Information on the historical construction of ancient 
structures served as a significant architectural resource. Phra Pathom Chedi and its surrounding 
structures were arranged with the four viharas positioned in the four cardinal directions, while the 



49 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

circular cloister linked them. The inside of the temple was adorned with 120 Dhamma inscriptions, 
while the bell tower stood in the courtyard, positioned between the four viharas. A total of 24 
structures existed, with bell towers evenly distributed at intervals of six on each side. The four 
bell tower pillars contained inscriptions. 
  4. Knowledge about fine arts: The temple contained valuable art objects and antiques, 
such as: Phra Ruang Rojanarit, Phra Nirantara, a replica of Phra Phuttha Sihing, a Buddha image 
surrounded by the five first disciples (Pancavaggiya), the Reclining Buddha, Phra Sila Khao  
(Also known as the Blessing Buddha and Phra Phuttha Norachet Svetasamaimuni Sri Dvaravati 
Puchaniyabophit), Buddha Sheltered by Naga Hood, Buddha image in the birth posture, and the 
Murals inside the viharas. 
  5. Knowledge about Dhamma practice: Wat Phra Pathom Chedi offered teachings on 
Dhamma practice, which included chanting, mindfulness walking, and meditation. These activities 
were conducted every Sunday from 1:00 p.m. to 4:00 p.m. in the temple's chapel. Additionally, daily 
prayers took place from 5:00 p.m. to 6:00 p.m. 
  6. Knowledge about Buddhist activities: Significant Buddhist occasions were observed  
with activities such as Dhamma dialogues and candlelight processions on Asahna Bucha Day,  
Makha Bucha Day, and Visakha Bucha Day. 
  7. Knowledge about traditions: The practice of venerating Phra Pathom Chedi included 
customary processions to carry robes for covering the chedi. 
  8. Knowledge about the worship of sacred objects: Acts of reverence were performed, 
including: Worshiping Phra Pathom Chedi, seeking blessings from Phra Ruang Rojanarit, Ringing the 
bells on the bell tower to summon gods and humans for worship, and engaging in merit-making 
and offerings to monks. 
  Based on the compilation of research regarding the characteristics and types of knowledge 
at Wat Phra Pathom Chedi, Nakhon Pathom Province, known for its Buddhist learning center for 
tourism, this information was categorized according to its characteristics and classified based on 
the specific types of knowledge offered, as shown in Table 3. 
 

  Table 3 Overview of the characteristics of knowledge and the types of knowledge 
discovered in Wat Phra Pathom Chedi being studied 
 

Characteristic of 
Knowledge Explanation Type of Knowledge/ Name of Places 

1. Knowledge 
about the history 
of Buddha 

Historical information about 
Buddhism, including stories about 
the life of Lord Buddha, starting 
from his birth, enlightenment, the 
first sermon, and nirvana. 

Tangible cultural heritage resources 
- 4 Viharas, each located in each of the four 
cardinal directions 
- Buddha images in a variety of postures, 
including Buddha image in the birth posture, 
Buddha image in the meditation posture, 
Buddha image when giving sermons to 
Pancavaggiya, and the Nirvana Buddha 

 



50 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 3 Overview of the characteristics of knowledge and the types of knowledge 
discovered in Wat Phra Pathom Chedi being studied (Continued) 
 

Characteristic of 
Knowledge 

Explanation Type of Knowledge/ Name of Places 

  - Paintings located within the viharas that 
encircle Phra Pathom Chedi 

2. Knowledge 
about Buddhist 
principles 

Teachings of the Lord Buddha 
transmitted through ancient sites 

Intangible cultural heritage resources 
- Morals (Tribhumi) exhibited by Phra Pathom 
Chedi 
- Inscription of 120 verses from the 
Dhammapada on the circular cloister 
(Dhammachakra). 

3. Knowledge 
about architecture 

Construction information of the 
ancient architecture 

Tangible cultural heritage resources 
- Phra Pathom Chedi 
- 4 viharas allocated to the four directions 
- A circular cloister links the terminations of the 
four viharas in all directions. The vacant area 
inside serves as a location for 120 chambers 
dedicated to Dhamma inscriptions. 

4. Knowledge 
about fine arts 

Historical background of antiques 
and art pieces that have 
significant artistic value 

Tangible cultural heritage resources 
- Phra Ruang Rojanarit 
- Phra Nirantara 
- A replica of Phra Phuttha Sihing 
- The Buddha image seated on a large plaster 
base surrounded by the 5 first disciples 
(Pancavaggiya) 
- Reclining Buddha 
- Phra Sila Khao (Phra Prathanphon and Phra 
Phuttha Norachet Svetasamaimuni Sri Dvaravati 
Puchaniyabophit) 
- Buddha Sheltered by Naga Hood 
- Buddha image in the birth posture 
- Murals inside the viharas 

5. Knowledge 
about Dhamma 
practice 

Information about Dhamma 
practice teachings that Wat Phra 
Pathom Chedi offers to the 
general audience 

Intangible cultural heritage resources 
- Chanting, Walking Meditation, and Sitting 
Meditation 

6. Knowledge 
about activities 

Activities conducted on significant 
Buddhist occasions, such as on 
Asahna Bucha Day, Makha Bucha 
Day, Visakha Bucha Day, and so 
on 

Intangible cultural heritage resources 
- Activities conducted on significant Buddhist 
occasions at Wat Phra Pathom Chedi, such as 
engaging in Dhamma dialogue, participating in 
candlelight processions 

 



51 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

  Table 3 Overview of the characteristics of knowledge and the types of knowledge 
discovered in Wat Phra Pathom Chedi being studied (Continued) 
 

Characteristic of 
Knowledge 

Explanation Type of Knowledge/ Name of Places 

7. Knowledge 
about traditions 

Information about the traditions 
observed at Wat Phra Pathom 
Chedi 

Intangible cultural heritage resources 
- Practice of venerating Phra Pathom Chedi 
- Customary procession to carry robes to cover 
Phra Pathom Chedi 

8. Knowledge 
about worshiping 
the sacred objects 

About worshiping the sacred 
objects 

Intangible cultural heritage resources 
- Show reverence to Phra Pathom Chedi 
- Seek blessings from Phra Ruang Rojanarit 
- Ring the bells on the bell tower 
- Engage in merit-making and offering to monks 

 
  Furthermore, specialists were invited to interview sessions to get supplementary insights 
into the characteristics of knowledge and various types of knowledge included inside Wat Phra 
Pathom Chedi. To summarize, the main points were stated as indicated in Table 4. 
 

  Table 4 Findings from Additional Expert Interviews 
 

Discussion Topic 
Specialist 

1 2 3 
Buddhist learning 
center for 
tourism at Wat 
Phra Pathom 
Chedi, Nakhon 
Pathom 
Province, offers 
what types of 
knowledge?  
 

Phra Pathom Chedi, 
significant Buddha statues, 
ancient inscriptions, and 
viharas 

Architectural buildings, with 
Phra Pathom Chedi, viharas, 
chapels, bell towers, and 
man-made works of art,  
such as Buddha statues, 
paintings, and inscriptions. 
Buddhist principles guide 
the creation of all these 
structures with dedication. 

Phra Pathom Chedi itself, 
significant Buddha statues such 
as a replica of Phra Phuttha 
Sihing (The principal Buddha 
image of the temple), Phra 
Ruang Rojanarit, and Phra Sila 
Khao. Additionally, there are 
viharas located in all four 
directions, each containing 
murals, as well as the bell 
tower. 

Topics of 
knowledge that 
should be 
provided in the 
Buddhist learning 
center for 
tourism at Wat 
Phra Pathom 
Chedi, and how 
to succeed doing 
this? 

- Historical narrative of Phra 
Pathom Chedi and the 
establishment of the temple 
- History of the dissemination 
of Buddhism 
- Information related to 
antiques/Architecture/Painting 
through studying Buddhist art 

- The historical background 
of Lord Buddha, teaching 
principles of Buddhism, 
ethical principles, the 
history of construction, 
architectural elements, 
works of art, traditions, and 
religious beliefs. 

- Phra Pathom Chedi's history 
and construction span many 
eras, including contributions 
from King Rama IV to King 
Rama IX in its construction and 
maintenance.  
- "The Legend of Phya Kong 
and Phya Phan". This serves as 
a reminder for individuals to be 
conscious of both sin and 
merit, since it represents their  

 



52 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Table 4 Findings from Additional Expert Interviews (Continued) 

 

Discussion Topic 
Specialist 

1 2 3 
 - Diverse celebrations, 

including the ceremonial 
procession to carry robes 
to drape over Phra 
Pathom Chedi 

 beliefs and is intricately linked to 
the building of Phra Pathom 
Chedi. 
- Recognizing of Dhamma 
principles and engagement in 
Dhamma practice 
- The belief of worshiping Phra 
Pathom Chedi with sound by 
ringing the bell at the bell tower, 
and the tradition of carrying 
robes to cover Phra Pathom 
Chedi. 

Additional 
comments 

It is important to include 
the tale or history of Phra 
Pathom Chedi, 
particularly the role of 
the monarch starting 
from King Rama IV's reign. 
This should include the 
building and restoration 
history, which will provide 
insight into the changes 
that have taken place 
with regards to Phra 
Pathom Chedi. 
 

Knowledge should be 
structured to meet the 
varying requirements of 
tourists, which may be 
categorized into three 
distinct groups: 
1. Groups of tourists who visit 
to express homage for 
religious objects, engage in 
acts of charity and cultivate 
acts of virtue that boost their 
own fortune. This group 
desires to get knowledge in a 
straightforward, quick, and 
easy manner. 
2. Tourist groups consisting of 
students and those with 
intermediate-level interests 
are those who visit to acquire 
further information based on 
their prior studies. 
3. A group of individuals who 
assemble to pursue the 
study and application of 
Dhamma. 

Meditation practice, consisting of 
small 5-minute meditation 
sessions, should be added to 
enhance the experience. 

Notes: 1 is an academic, 2 is a tour guide, 3 is a provost 
 
  The research results indicated that Buddhist temples served as learning centers for the 
community, youth, students, and others with a general interest in religion, local arts, and local culture. 
These temples provided opportunities for studying and acquiring knowledge, as well as served as 
significant destinations for Buddhist tourism. A temple functioned as a religious site where tourists 



53 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

acquired knowledge about Buddhism, including its historical background, sacred Buddha images, 
and sacred objects. Visitors learned about the principles, traditions, architecture, sculpture, and 
painting found within the temple complex, which included chedis, viharas, chapels, and the bell tower. 
Due to its educational value and appeal, temples became a significant tourist attraction, drawing 
both Thai and foreign visitors who sought knowledge and recreation. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  An examination of the Buddhist learning center for tourism at Phra Pathom Chedi Temple 
revealed that the site functioned as a comprehensive repository of multidisciplinary knowledge. 
This knowledge was disseminated through the four-cardinal direction viharas, the Phra Pathom 
Chedi itself, the circular cloister, the bell tower, and the ordination hall. Specifically, the four-cardinal 
direction viharas imparted knowledge regarding the historical narrative of the Lord Buddha, 
encompassing his birth, enlightenment, first sermon, and attainment of nirvana, through the 
display of Buddha statues in diverse postures. Furthermore, the mural paintings within the temple 
communicated information concerning the propagation of Buddhism within Thailand, as well as 
protocols for venerating sacred objects. The Phra Pathom Chedi, in particular, conveyed 
foundational Buddhist principles, such as the Traibhumi cosmology, alongside architectural 
knowledge, traditional practices, and modes of sacred object veneration, as illustrated in Figure 2. 

 
Figure 2 Classification of knowledge types and characteristics, associated with Wat Phra Pathom 

Chedi, a Buddhist learning center for tourism 
 



54 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

  Furthermore, the Buddhist learning center for tourism at Phra Pathom Chedi Temple 
encompassed the Circular Cloister, the Bell Tower, and the Chapel (Ubosot). The Circular Cloister 
facilitated the acquisition of knowledge pertaining to Buddhist principles and architectural design, 
whereas the Bell Tower provided insights into architectural features and the veneration of sacred artifacts. 
The Ubosot served as a venue for learning Dhamma practices, including chanting and meditation, 
and offered information on architectural elements and significant Buddhist ceremonies conducted 
at Phra Pathom Chedi Temple, such as Dhamma discourses and candlelight processions, as illustrated 
in Figure 3. 

 
Figure 3 Classification of knowledge types and characteristics, associated with Wat Phra Pathom 

Chedi, a Buddhist learning center for tourism 
 
Conclusions and Recommendations 
  Wat Phra Pathom Chedi served as a Buddhist learning center for tourism, where knowledge 
in eight different aspects was shared through various resources within the temple. These resources 
included: 1) Knowledge about the history of the Buddha: Paintings inside the temple depicted 
the history of the Buddha, from his birth to enlightenment, the first sermon, and nirvana. 
Additionally, viharas in all four directions contained Buddha statues in different postures, 
surrounding Phra Pathom Chedi; 2) Knowledge about Buddhist principles: Which was disseminated 
through archaeological sites; 3) Knowledge about architecture: This encompassed information 
regarding the historical building of archaeological sites such as Phra Pathom Chedi, the four viharas 
positioned in the cardinal directions, the circular cloister adorned with Dhamma inscriptions, and 
the bell tower; 4) Knowledge of fine arts: Which included information regarding the historical 
aspects of antiquities and art artifacts; 5) Knowledge about the Dhamma practice at Wat Phra 



55 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

Pathom Chedi: This involved teachings on chanting, walking meditation, and sitting meditation, 
which took place every Sunday at the temple's chapel; 6) Knowledge about activities: This referred 
to information about numerous events conducted on significant Buddhist occasions, such as 
listening to Dhamma lectures and participating in candlelight processions on Asahna Bucha Day, 
Makha Bucha Day, Visakha Bucha Day, and so on; 7) Knowledge about traditions: This encompassed 
the practice of worshiping Phra Pathom Chedi and the ceremonial procession with robes to drape 
over Phra Pathom Chedi; and 8) Knowledge regarding the worship of sacred objects: This entailed 
specific instructions or guidance on how to worship these objects. It included paying homage to 
Phra Pathom Chedi, seeking blessings from Phra Ruang Rojanarit, ringing the bell on the bell tower 
to summon gods and humans to worship the Buddhist pagoda, as well as making merits and 
offerings to monks. The temple served as a center for Buddhist learning. Hence, related 
organizations, including Wat Phra Pathom Chedi, Phra Pathom Chedi National Museum, the Western 
Region Information Center, the Nakhon Pathom Provincial Cultural Office, and the Nakhon Pathom 
Provincial Tourism and Sports Office, could apply the research findings to enhance the dissemination 
of information regarding Wat Phra Pathom Chedi as a Buddhist learning center dedicated to promoting 
sustainable Buddhist tourism. For future research, knowledge should be organized, and virtual 
reality technology should be utilized to present information in the form of virtual tours. This would 
help digitize information, allowing everyone to easily access knowledge at any time while also 
preserving cultural heritage. Such preservation could include controlling the number of tourists, 
protecting artifacts, and implementing environmentally friendly development strategies. 
 
Acknowledgement 
  This research article was a component of the doctoral thesis for the Information Studies 
doctoral program at Khon Kaen University's Faculty of Humanities and Social Sciences. I expressed 
my sincere appreciation to Associate Professor Dr. Wirapong Chansanam, who advised my thesis 
and provided insightful material. Dr. Wirapong, a renowned authority on Buddhist learning centers, 
was skilled in assessing the quality of research instruments used for data gathering. His expert 
advice and editing significantly improved the thoroughness of my research. Additionally, I extended 
my gratitude to the researchers and writers of the papers and resources that were referenced in 
this work. Finally, I sincerely hoped that this paper would prove beneficial to anyone engaged in 
advancing Buddhist learning centers for tourism in the future. 
 
References 
Aditheppong, W. (2018). Management Policy Suggestions Concerning Temple Tourist Attraction 

Development as Creative Learning Resources . [Unpublished doctoral dissertation]. 
Silpakorn University. Nakhon Pathom, Thailand. 

Aphilak, K. (2015). The Legend of Phya Kong and Phya Phan: A Trace of Relationship of People in 
Western Thailand. Journal of Thai Studies, 11(1), 219-256. 



56 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

Baloian, N., Biella, D., Luther, W. & Pino, J. A. (2021). Designing, Realizing, Running, and Evaluating 
Virtual Museum-a Survey on Innovative Concepts and Technologies. Journal of Universal 
Computer Science, 27(12), 1275-1299. 

Chumnong, R. & Surapol, N. (2010). Murals at Phra Pathom Chedi. Nakhon Pathom, Thailand:  
Wat Phra Pathom Chedi. 

Gnoli, C. (2020). Introduction to Knowledge Organization. London, United Kingdom: Facet Publishing. 
Jeerawan, N., Somjai, P. & Sutisa, P. (2017). Information Design for Managing Knowledge of 

Phapathomjadee Temple Nakhonpathom Province. Veridian E-Journal Science and 
Technology Field, 4(3), 174-190. 

Masci, M. E., Annamaria, D. S., Fernie, K. & Pletinckx, D. (2012). 3D in the CARARE project: 
Providing Europeana with 3D content for the archaeological and architectural heritage: 
The Pompeii case study. 2012 18th International Conference on Virtual Systems and 
Multimedia, Milan, Italy, 2012, 227-234, http://dx.doi.org/10.1109/VSMM.2012.6365929. 

Nakhon Pathom Provincial Cultural Office. (2017). Handbook of Historical Tourist Route: Nakhon 
Pathom Province. Nakhon Pathom, Thailand: Phetkasem Printing Group Limited. 

Nakhon Pathom Provincial Cultural Office. (2022). Vision of Nakhon Pathom Provincial Cultural 
Office. Nakhon Pathom, Thailand: Nakhon Pathom Provincial Cultural Office. 

Narin, S. (2011). A Study of Situation of Cultural Tourism in Nakhon Pathom Province. Nakhon Pathom, 
Thailand: Research and Development Center Silpakorn University. 

Narumon, B. (2007). The Restoration of Phrapathomchedi Pagoda: A Case Study from Archives. 
[Unpublished master's dissertation]. Silpakorn University. Nakhon Pathom, Thailand. 

National Statistical Office of Thailand. (2018). Survey on Conditions of Society, and Culture and 
Mental Health Year 2018. Bangkok, Thailand: National Statistical Office. 

Patsupa, L. (2008). Buddhist Tourism: A Case Study in Cultural Resources in Bangkok. Thesis for 
[Unpublished master's dissertation]. Mahamakut Buddhist University. Bangkok, Thailand. 

Peerapat, S. (2004). Concept and Symbolism in The Architectural Design of Phra Pathom Chedi . 
[Unpublished master's dissertation]. Silpakorn University. Nakhon Pathom, Thailand. 

Phatsasi, R., Pongnakorn, P. & Pienghatai, P. (2022). Tourism Management Policy on Buddhism in 
The Eastern Special Development Zone. Journal of Interdisciplinary Innovation Review, 
5(2), 140-149. 

Phongsakorn, Y. (2016). Archival Record: Phra Ruang Rojanarit Sri Indraditya Dhammobhas 
Mahavajiravudhraj Pujaneeya Bophitr. Chamchuri Journal, 18(3), 41-45. 

Phra Athikan Nirandorn Phrommachan, Phramaha Thongchai Thammathwee, Phrakan Kaewrung, 
& Phrawichan Jomkhorng. (2020). Roles of Buddhist Monks in Promoting Community 
Learning Resources: A Case Study of Wat Phrathat Rueangrong,  Sisaket Province.  
Journal Of MCU Ubon Review, 5(1), 124-138. 

Phra Maha Boonyang Thitiyano (Khontha). (2010). A study of Phra Pathom Chedi as A Symbolic 
Way of Achieving Understanding About Buddhism. [Unpublished master's dissertation]. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Bangkok, Thailand. 



57 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 

Phra Phrom Wethi. (2017). A Story of Phra Pathom Chedi. Kanchanaburi, Thailand: Thammathee-Sahai 
Phatthana Printing. 

Phramaha Songkhram Sumedho (Chanthakiri). (2014). Concept, Value and Social Power Building of 
Wat Phra Pathom Chedi Rajavaramahavihara, Phra Pathom Chedi Sub-district, Muang District, 
Nakhon Pathom Province. [Unpublished master's dissertation]. Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. Bangkok, Thailand. 

Pimpila, K. & Lattagarn, K. (2022). The Development of Augmented Reality Application to Guide 
Tourists in Tourist Attractions in Sa Kamphaeng Yai Sanctuary at Utumpon Phisai District 
in Sisaket Province. Parichart Journal, Thaksin University, 35(4), 116-131. 

Praphat, C. (2011). The 5 Great Pagodas of Siam. Nonthaburi, Thailand: Museum Press. 
Sasinipha, H., Yota, C. & Phramaha Narongsak Sutanto (Suthon). (2023). An Analysis of Buddhist 

Principles as Appeared in Buddhist Art in The Dvaravati Period. Journal of Institute of 
Trainer Monk Development, 6(1), 233-245. 

Shinawut, C. (2004). An Analytical Study of The Ethical Principles in The Inscription at 
Phrapathom Chedi. [Unpublished master dissertation]. Mahidol University. Bangkok, 
Thailand. 

Somboon, W., Reongwit, N., Prayoon, S. & Suvin, R. (2023). An Integration of Buddhism in Order 
to Create Values in Accordance with Suvarnabhumi in The Case of Wat Phra Pathom 
Chedi. Dhammadhara Journal of Buddhist Studies, 9(1), 80-111. 

Somchai, K. (2013). Journey To Nakhon Pathom (Poem): Historical Background of Phra Pathom 
Chedi. Bangkok,Thailand: P.P.K Printing. 

Sotarintra, C. (2021). The Strategy of Buddhist Tourism Model in ASEAN. Journal of Graduate 
Studies Review, 17(1), 85-99. 

Thanagon, B. (2014). Design Doctrine on Mural Painting of Angel Assembly by Praya Anusat 
Jitrakorn (Chand Jitrakorn) At Prapathom Chedi Temple. [Unpublished master's 
dissertation]. Silpakorn University. Nakhon Pathom, Thailand. 

Thanawat, D., Juthamas, S., Somnikarn, S., Sitanun, P. & Yaowadee, C. (2020). The Development 
of a Model of Interpretations of Historical Tourism with QR CODE System for Self-Reliance 
in Information Perception at Wat Phra Pathom Chedi Ratcha Wora Maha Wihan. The 12th 
NPRU National Academic Conference, 12(1), 2791-2799. 

Thanin, S. (2020). SPSS and AMOS: Research and Data Analysis. Bangkok, Thailand: Business R&D. 
Tourism Authority of Thailand. (2017). Direction Towards Thailand's Sustainable Tourism 

Development. Bangkok, Thailand: Tourism Authority of Thailand. 
Wannakorn, C. (2013). The Evaluation of Cultural Resource Management for Tourism: A Case of 

Wat Phra Pathom Chedi, Nakhon Pathom Province. [Unpublished master's dissertation]. 
Silpakorn University. Nakhon Pathom, Thailand. 

Working group of Nakhon Pathom Tourism Attraction Information Collection Project . (2012). 
Follow The Traces of Phya Phan: Nakhon Pathom Tourism Attraction Information 



58 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.33-58 
 

Collection Project. Nakhon Pathom, Thailand: Sanamchandra Palace Library Silpakorn 
University. 

 



59 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 

Research Article 

 
AN INTEGRATION OF THE BUDDHA'S TEACHING WITH VOLUNTEER 
NETWORK'S COMMUNITY WELFARE OF WAT BANG CHANG NUEA, 

SAMPRAN DISTRICT, NAKHON PATHOM PROVINCE, THAILAND 
 

Reongwit Nilkote1*, Somboon Watana2, Prayoon Suyajai3, Suvin Raksat4 
1Faculty of Education, Rambhai Barni Rajabhat University, Chanthaburi, Thailand 

2College of Religious Studies, Mahidol University, Nakhon Pathom, Thailand 
3Faculty of Humanities and Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  

Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand  
4Graduate School, Mahamakut Buddhist University, Nakhon Pathom, Thailand  

*Corresponding author E-mail: mongreongwit@gmail.com 

 
Received 2 December 2024; Revised 18 February 2025; Accepted 2 March 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: Buddhism has been the predominant religion in Thailand for over 
2,000 years since the Suvarnabhumi period and remained so until the present day. It served as 
the religion of most of the population, acted as a cornerstone and fundamental foundation of 
Thai culture, functioned as a spiritual center fostering unity among the Thai people, and was 
deeply intertwined with the Thai nation. However, Thai society faced challenges related to 
urbanization, which negatively impacted the quality of life in communities. There was a pressing 
need to promote well-being to enhance the quality of life in these areas. Buddhist principles 
have long served as a foundation for developing individuals, communities, and society, fostering 
self-reliance and harmonious living. Wat Bang Chang Nuea, as the case study of this research, 
applied Buddhadhamma with the concept of volunteerism to promote community welfare. 
Therefore, the objectives of this research were to study the concept of volunteerism and 
community development according to Buddhist guidelines and to present guidelines for 
applying the principles of Buddhadhamma to promote community welfare in the context of Wat 
Bang Chang Nuea, Nakhon Pathom Province. 
Methodology: The research employed a qualitative methodology for data collection. A review 
of relevant literature was conducted to serve as fundamental data for the study. The target 
group was determined through case study selection. The methodology also included participant 
observation and focus group discussions.  
Main Results: The study revealed the following findings: 1) The study of volunteerism and 
community development according to Buddhist guidelines aimed to improve the quality of life 
for people at all levels. Thailand's Buddhist temples served as fundamental institution s for 
promoting education and improving people's quality of life, with the ultimate goal of achieving 
a good quality of life. The principles relevant to the context of volunteer work included 



60 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 
 

Sanghahawatthu and Sappurisadhamma, 2) The guidelines for applying Buddhadhamma 
principles to community welfare promotion in the context of Wat Bang Chang Nuea, Nakhon 
Pathom Province, included: 2.1) Dana: Practicing sharing for the benefit of others; 2.2)  Piyavaca: 
Practicing speaking with sweet and sincere words, avoiding rude or aggressive speech, and saying 
things that were useful and appropriate; 2.3) Atthacariya: Practicing helping one another;  and 
2.4) Samanattata: Practicing acting consistently, getting along, being a good companion, avoiding 
exploitation, facing and solving problems together for mutual benefit, making friends, and 
supporting one another in times of distress. These practices led to happiness and harmony 
within the group. Furthermore, Sappurisadhamma was identified as an intellectual principle that 
individuals should have sought and applied to develop themselves comprehensively. If individuals 
possessed knowledge and abilities aligned with these seven principles of Sappurisadhamma, 
they were considered people of good qualities and wisdom, dependable by society. 
Involvement to Buddhadhamma: This article highlighted the application of Buddhist principles 
by integrating Buddhism with the concept of volunteerism. The development of volunteer 
networks and the promotion of community welfare were closely linked to improving people 's 
quality of life in various dimensions, including physical, mental, social, and spiritual aspects.   
This concept corresponded with Buddhism's social benefits, particularly Sappurisadhamma and 
Sanghahawatthu, which aimed to develop individuals' potential righteously while fostering good 
communities and a peaceful global society.  
Conclusions: The principles of Sanghahawatthu and Sappurisadhamma served as foundational 
guidelines for promoting a good quality of life and building effective volunteer networks that 
functioned successfully within society. 
Keywords: Well-being, Buddhadhamma, Volunteer Network, Community Welfare 
 
Introduction 
  Buddhism entered and gained acceptance among communities in the land of Thailand, 
which was part of the Suvarnabhumi region, during the reign of King Ashoka the Great of India.   
In the early 3rd century, he dispatched the ninth mission, led by Venerable Sona and Venerable 
Uttara, to propagate Buddhism (Watana, 2022). At that time, the land that embraced Buddhism 
was referred to by foreigners, such as the Indians, as "Suvarnabhumi." The term "Suvarnabhumi" 
was mentioned in ancient Indian primary documents in both the Pali and Sanskrit languages 
(Department of Religious Affairs, Ministry of Culture, 2017); (Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), 
2002). Many academic works suggested that Suvarnabhumi referred to real land encompassing 
various countries in Southeast Asia, including both islands and mainland territories (Thinapong et al., 
2019). The land that initially embraced Buddhism in its early stages became a subject of debate 
and interpretation among scholars. However, it generally referred to the lands of present -day 
Thailand and Myanmar. Considering the continuous prosperity of archaeological remains, 
customs, moral teachings, and Buddhist-related ways of life in both Thailand and Myanmar, 
scholars believed that these two countries were the first to accept Buddhism (Phra Dhammapitaka 



61 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 

(P.A. Payutto), 2002). Nevertheless, both lands were regarded as part of the Suvarnabhumi region 
in history (Israngul Na Ayuthaya & Dhammapiya, 2016). Thailand, as part of the Suvarnabhumi 
region, had embraced Buddhism as its predominant religion for over two thousand years.       
Thai society was known for having Buddhism as a fundamental cornerstone that permeated 
beliefs, ways of life, education, customs, and traditions. Buddhism acted as a guiding force that 
shaped the community's mindset and enabled them to adapt well to changes while maintaining 
a balanced way of life in the present era (Phra Bhramagunabhorn (P.A. Payutto), 2013). 
  The diverse nature of Thai communities and society underwent changes influenced by 
various factors, such as a shifting demographic structure with an increasing aging population and 
a growing number of vulnerable individuals. The urbanization trend created a demand for a 
deeper understanding of Buddhism among the population. The adaptation and redefined roles 
of the Sangha (Buddhist Monastic Community) and the formation of volunteer groups rooted in 
Buddhist principles played important roles in designing var ious activities. These aspects were 
crucial in developing the values of Buddhism to flourish in contemporary society. Through research, 
studies, and reflections on case studies, the qualities of Buddhism were identified as genuinely 
contributing to the management and provision of a high quality of life for the people (Institute 
for Population and Social Research, Mahidol University, 2019); (Office of the Secretary of the 
National Strategy Committee, 2018). 
  The selection of the research area considered the phenomenon of diverse practices 
based on Buddhist principles within the context of group dynamics, interactions, continuity, and 
sustainability. The research area was chosen based on various activities and projects that had 
taken place in the area, emphasizing their continuity and community participation. The driving 
issues were linked to the well-being and quality of life of community members. Each activity 
reflected the application of Buddhist principles in practice. By selecting the case study of Ban 
Wat Bang Chang Nuea in Sam Phran District, Nakhon Pathom Province, which integrated the core 
principles of Buddhist teachings or Buddhadhamma with community welfare and the volunteer 
network, the research observed how Buddhist principles were applied to the foundations         
of social capital and culture. This integration included homes, temples, and schools,                  
all interconnected within a community where both monks and community members initi ated 
and participated in development activities. 
  The development of volunteer groups was guided by Buddhist principles, serving as a 
tool for voluntary work in the area. The vulnerable groups in the community, who had basic 
needs for livelihood, were identified as a clear target group. The strengths of the case study lay 
in its ability to integrate Buddhist principles into practical management, which became a 
sustainable part of community development. This case study served as an example of how 
Buddhist principles could be aligned with current societal needs. 
  Objectives 
  The Buddhist principles were designed to develop individuals, communities, and society 
to enhance self-care potential and the ability to live harmoniously in daily life. The objectives 



62 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 
 

of this research paper were to study the concept of volunteerism and community development 
according to Buddhist guidelines and to present guidelines for applying Buddhist principles or 
Buddhadhamma to promote community welfare in the context of Wat Bang Chang Nuea, 
Nakhon Pathom Province. 
 
Methodology 
  This research was conducted following a systematic sequence of steps, as outlined 
below: 
  1. Research Model: The study employed a qualitative field research approach,  which 
incorporated documentary analysis, focus group discussions, in -depth interviews, and 
participatory observation. 
  2. Key Contributors: The research involved 12 key informants who were selected through 
purposive sampling. This group was chosen to ensure that the information gathered was 
accurate and comprehensive, in alignment with the study's objectives. 
  3. Research Tools: The instrument used was a semi-structured interview questionnaire, 
which had been developed based on relevant theories and reviewed by three experts to ensure 
efficient data collection and alignment with the study's objectives. 
  4. Data Collection: Data was collected using the Focus Group Discussion technique and 
was analyzed through content analysis. The Triangulation technique was applied to verify the 
credibility of the data by checking for consistency across multiple sources. This included presenting 
the data to participants for verification (Member Checking) or using diverse sources to confirm 
accuracy. 
  5. Findings Presentation: The findings were presented in a descriptive format, emphasizing 
narration and interpretation of the data in accordance with the study's objectives.  
 
Results and Discussion 
  1. The study of volunteerism and community development according to Buddhist 
guidelines revealed that the concept of the volunteer network had been initiated and 
developed into the Bang Chang Nuea Temple Volunteer Network in 2004. A clear management 
framework had been established between 2005 and 2006. The sub-district of Klong Mai Buri 
Ram had become part of the network's community well-being initiatives at the sub-district level. 
A project health team had been appointed to facilitate the distribution of essential items to 
those in need in the Klong Mai sub-district. The network's initial missions included: 
   1.1 Coordination and Capacity Building of the Volunteer Leadership Team:        
This involved coordinating the participation of volunteer leadership networks in activities within 
the area and organizing various events to enhance the team's capacity for effective volunteer work. 
   1.2 Field Visits and Provision of Essential Items to Vulnerable Groups: This included 
conducting field visits to designated households and providing essential items sourced from 
central authorities to target groups on the 11th day of each month.  



63 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 

   1.3 Health Services and Health Promotion for Target Groups: This consisted of 
offering on-site guidance and basic care to target groups, conducting preliminary assessments, 
and developing care and health promotion models. 
   1.4 Identification and Proposal of New/Old Target Groups for Consideration:       
This involved data collection, assessments, and providing beneficial recommendations to the 
committee for the network's operations at the local level. 
  These missions had been mutually agreed upon by the sub-district working group but were 
flexible enough to adapt to specific needs. Resources had been mobilized through the central role 
of the temple, combined with support and regular donations from relatives in accordance with 
religious traditions and occasions. Traditional Thai items, such as rice, soap, toothpaste, cooking oil, 
and household medicine, were essential resources for vulnerable visiting groups. 
  The working structure of the Bang Chang Nuea Temple Volunteer Network, though 
formally appointed, had operated informally in practical management. Meetings and discussions 
followed the guidance of the advisory committee, which included the network consultant and 
the temple abbot. The management mechanism had been characterized by high flexibility and 
a spirit of mutual support and care, resembling a sibling-like and family-like structure. The working 
committee comprised key stakeholders, including regular  temple volunteers who served           
as volunteer leaders. Community leaders, such as village headmen and representatives of              
the monastic community, had also been part of the committee. All members played roles in 
determining the suitability of home visits and assessing individuals' eligibility to receive support 
from the volunteer network. 
  In addition to this, it was evident that in the execution of the operational mission of     
the volunteer network, there had been a clear format and working mechanism. There was a 
working structure with a committee established by the local public health agency -specifically 
the community health-promoting hospital-as the party responsible. The abbot had served        
as the consultant for the volunteer work. The volunteer work was not separated from              
the responsibilities of the community health volunteers (CHVs). Everyone involved possessed 
experience and familiarity with ethical principles and had maintained a good working relationship 
with the temple. They served as the initial core leadership group and were also local volunteer 
leaders, such as village health volunteers (VHVs), assistant village heads, village heads, and 
community leaders. Moreover, these core leadership groups regularly engaged in visits.           
The provision of traditional Thai attire for visits to vulnerable groups had also been a way for 
these core leadership groups to establish good relationships with the community. It could be 
said that the initial goals set by Luang Pho and the working committee during the early stages of 
the operation included: 1) Procuring and mobilizing essential resources for livelihood support 
and healthcare assistance for vulnerable groups in the community; 2) Conducting surveys of 
vulnerable populations who were unable to help themselves in the surrounding areas of Bang 
Chang Nuea Temple and Khlong Mai Sub-district; and 3) Cultivating awareness in self-care and 
developing measures to assist vulnerable populations in the area.  



64 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 
 

  The volunteer network had been operating for approximately three years and had 
accumulated valuable lessons and experiences in promoting diverse aspects of well -being. 
During the program's initial phase, a model for providing care and support for vulnerable groups 
in the community had been successfully established. Residents had become aware of the activities 
being undertaken, and community collaboration had been observed in terms of resource 
mobilization, information dissemination, and the observation and evaluation of vulnerable 
groups to ensure their well-being in terms of behavior and self-care. Around 50 families from   
the vulnerable groups participated in these activities, with about 20 volunteer leaders taking 
turns in their responsibilities for the care of this population. 
  The abbot and the committee have reached a mutual agreement to establish guidelines 
for caring for vulnerable groups within the community. They have implemented surveillance to 
address inappropriate behaviors, such as alcohol consumption and the selling of donated items 
for personal gain. These measures are designed to promote ethical and moral practices at          
a fundamental level. In cases of violations, warnings have been issued, and individuals involved 
have been excluded from receiving further home visits or donated items. These actions aim to 
raise awareness among the target group about the importance of self-care. 
  Overall, the network has made significant progress in creating a supportive environment 
and promoting well-being among the vulnerable population while also implementing measures 
to uphold ethical and moral practices within the community. 
  The results of the study aligned with Singsorn et al. (2023), who found that lifelong 
learning had been a deeply rooted educational principle in Thai society. This principle 
represented a process of transmitting knowledge and culture to subsequent generations. It also 
corresponded with findings from the Thailand Sustainable Development Foundation  (2017), 
which identified Buddhism as fundamental to fostering a peaceful country and improving        
the quality of life in all aspects. Similarly, Thinapong et al. (2019) highlighted that Buddhism has 
profoundly influenced Thai society and culture over time. 
  2. Guidelines for Applying Buddhadhamma to Community Welfare Promotion. In the context 
of Wat Bang Chang Nuea, Nakhon Pathom Province, the following Buddhadhamma principles 
were identified: 1) Dana: Sharing for the benefit of others; 2) Piyavaca: Speaking kindly and 
sincerely. This included avoiding rude or aggressive speech, speaking only when appropriate, and 
ensuring that words were beneficial and kind; 3) Atthacariya: Helping each other; and 4) Samanattata: 
Acting consistently. This involved fostering harmony, refraining from exploitation , and solving 
problems collectively for mutual benefit. It emphasized being supportive during times of distress 
and working together to create happiness and unity within the group. Sappurisadhamma was an 
intellectual principle that individuals were encouraged to seek and apply to develop themselves 
comprehensively. It was said that those who possessed knowledge and abilities according to 
these seven principles of Sappurisadhamma were regarded as individuals with both good 
qualities and wisdom, dependable by society. The seven principles of Sappurisadhamma 
included: 1) Dhammanyuta: Knowing the cause and understanding what needed to be done. 



65 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 

People studied and learned how to achieve their goals in the right way; 2) Atthanyuta: Knowing 
the results. This principle required individuals to analyze phenomena, understand their causes, 
and develop the skill of observation. They memorized experiences, used them as information 
to determine the origin of incidents, and predicted future outcomes based on existing data;       
3) Attanyuta: Knowing oneself. This involved recognizing one 's status, gender, strength, 
knowledge, ability, aptitude, and virtue. Individuals assessed their condition and behavior to 
improve themselves; accordingly; 4) Mattanyuta: Knowing appropriateness. This principle 
emphasized the coexistence of all things in perfect harmony. It highlighted the importance of 
finding the right balance to ensure smooth progress, as excess or deficiency led to discomfort 
and difficulty in achieving goals; 5) Kalanyuta: Knowing the right time. This referred to conducting 
activities at the appropriate time, such as determining the right season for production or knowing 
when to speak; 6) Parisanyuta: Knowing the community. Individuals were encouraged to understand 
their community's nature, needs, traditions, environment, and lifestyle.  Since each society was 
unique, this understanding was vital for successful collaboration; and 7) Puggalaparoparanyuta: 
Knowing the person. This principle focuses on recognizing differences in people, including their 
feelings, abilities, and virtues. It guided individuals on how to treat others appropriately based 
on their condition, especially those who were weaker or in need.  
  The results of the study, in line with Wasi (2004), showed that Buddhist principles had 
served as the social and cultural foundation of Thailand. Integrating these principles with         
the lifestyle of people in the community was considered an important way to promote a happy 
society. Similarly, a study by Watana et al. (2021) found that Buddhism had created value in     
the economic field. The Buddhist Suvarnabhumi Civilization had been developed and integrated 
according to the "Suvarnabhumi Model" under the name "Buddhist Suvarnabhumi Civilization"   
in seven aspects: 1) Buddhist Ecology (Well-Being Living); 2) Buddhist Sociology (Secured Living); 
3) Buddhist Cognition (Creative Living); 4) Noble Confidence (Worshipful Living); 5) Noble Peaceful 
Action (Spiritual Living); 6) Buddhist Calm Meditation (Mindful Living); and 7) Buddhist Insight 
Meditation (Wisdom Living). The strategic proposal suggested that the government and related 
agencies should have capitalized on the value of Buddhism to promote further development.  
This approach aimed to create value in the economic, social, and cultural dimensions at         
the national and regional levels to ensure long-term sustainability. 
 
Originality and Body of Knowledge 
   The ability to create welfare for the community was based on the relationships among 
community members who aimed to improve their well-being. Thai society had long regarded 
Buddhism as an important form of social capital. Therefore, the application of Buddhadhamma 
or Buddhist principles for learning to develop a network of community volunteers was highly 
consistent with the way of community life. Lessons from the case study reflected that 
Buddhadhamma, or Buddhist principles, encouraged individuals to make sacrifices and volunteer 
to help their fellow human beings achieve physical well-being, mental health, social harmony, 



66 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 
 

and spiritual fulfillment. Buddhist monks in Thai society played a significant role in education, 
public health, and the development and psychological welfare of community members.         
This was because people already held faith in and worshipped Buddhism as a foundational 
aspect of their lives. The application of Sanghahawatthu and Sappurisadhamma provided           
a strong fundamental principle for developing welfare within the community. These principles 
aimed to contribute to society and analyze the community comprehensively. The resulting 
improvement in the quality of l ife contributed to the well -being of the community,                      
as summarized in Figure 1. 
 

 
Figure 1 Linkage of Integration of Buddhadhamma with Volunteer Network's Community Welfare 
 
Conclusions and Recommendations 
  The development of volunteer networks and the promotion of community welfare were 
closely related to people's quality of life in various dimensions, including physical, mental, 
social, and spiritual (Intellectual) aspects. Such a concept was aligned with Buddhism, which aimed 
to develop one's potential in the right way. Building good communities and a global society for 
peace was, therefore, important. Applying principles consistent with how people lived in the area 
and addressing their real needs was essential. The Buddhist principles consisted of Sanghahawatthu 
and Sappurisadhamma, which served as fundamental guidelines for promoting a good quality of 
life for the people and as work principles for the development of volunteer networks in the actual 
social context. The findings from this study reflected that Buddhadhamma, or Buddhist principles, 
were vital for living and contributing to the existence of communities. These principles could be 
diversified according to the needs and benefits of the community. Therefore, the application of 



67 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 

Buddhist principles should have been encouraged to improve the quality of life in communities 
across all aspects. Recommendations for future research included integrating education, 
research, lessons, and practices from the community into innovative work m odels or 
management systems for public dissemination and sustainable development. 
 
Acknowledgment 
  This research paper was a part of the research project titled "The Project on Consultant 
Procurement for an Analytical Study of the Relationship between Buddhism, Economy, Culture, 
and Society in Suvarnabhumi Area from the Past to Present and Future in Order to Stipulate     
the Country Strategy and Planning Concerning Religious, Cultural, Economic, and Social 
Dimensions," supported by the budget of Geo-Informatics and Space Technology Development 
Agency (Public Organization).  
 
References 
Department of Religious Affairs, Ministry of Culture . (2017). Moral Community Management 

Guidelines and Empowerment by the Power of "BoWon". Bangkok, Thailand: MCU Press. 
Institute for Population and Social Research, Mahidol University. (2019). Thai Health 2019: Social 

Media Thai Well-being in Social World. Nakhon Pathom, Thailand: Institute for Population 
and Social Research, Mahidol University. 

Israngul Na Ayuthaya, J. & Dhammapiya, P. (2016). Following Father's Footsteps of Sufficient Life 
to Sustainable Development. (14th ed.). Bangkok, Thailand: Pimsiripatthana. 

Office of the Secretary of the National Strategy Committee. (2018). National Strategy 2018-2037. 
Bangkok, Thailand: Office of the National Economic and Social Development Council, 
Office of the Prime Minister. 

Phra Bhramagunabhorn (P.A. Payutto). (2013). Importance of Buddhism as the National Religion 
of Thailand. (19th ed.). Bangkok, Thailand: Thammasapa Press. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2002). Dictionary of Buddhism. (11st ed.). Bangkok, Thailand: 
Sahadhammik Press. 

Singsorn, N., Sukpom, T., Nilkote, R., Rueangsri, W. & Papan, N. (2023). Community-Based Lifelong 
Learning according to the Buddhist Way: A Case Study of Wat Pa Lelaik Woravihan, 
Mueang District, Suphanburi Province. Journal of Buddhist Anthropology, 8(04), 315-325. 

Thailand Sustainable Development Foundation. (2017). Sufficiency for Sustainability. Bangkok, 
Thailand: Thailand Sustainable Development Foundation. 

Thinapong, S., Yumuang, S., Snitwongse Na Ayudhya, A., Satantraipop, L., Limking, R., Raksat, S., 
Prukpitikul, S. & Pongpanich, B. (2019). Suvarnabhumi Terra Incognita. Bangkok, Thailand: 
Geo-Informatics and Space Technology Development Agency (Public Organization). 

Wasi, P. (2004). Development Requires a Culture. (3rd ed.). Bangkok, Thailand: Moh-Chao-Ban 
Publishing House. 



68 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.59-68 
 

Watana, S. (2022). Buddhism and an Ageing Society in Thailand as a Part of Suvarnabhumi Land. 
Poligrafi, 27(105/106), 127-147. 

Watana, S., Suyajai, P., Nilkotara, R., Raksat, S. & Phansiri, P. (2021). Buddhism and Thais' Way of 
Life in Suvarnabhumi. Journal of MCU Peace Studies, 9(3), 950-964. 

 

 



69 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 

Research Article 

 
INTEGRATING BUDDHIST WISDOM WITH HOLISTIC HEALTH PROMOTION:  

A CASE STUDY OF MONKS IN THE DIGITAL AGE IN MUANG  
UTTARADIT DISTRICT 

 
Seubtrakul Tantalanukul, Saowaluk Netchang, Paitoon Mapiw, Naiyana Kaewkhong,  

Arunrat Phomma*, Issayanee Juntasan  
Faculty of Nursing, Boromarajonani College of Nursing Uttaradit, Praboromarajchanok Institute,  

Uttaradit, Thailand 
*Corresponding author E-mail: arunrat@unc.ac.th 

 
Received 24 February 2025; Revised 21 March 2025; Accepted 25 March 2025 

 

Abstract  
Background and Objectives: In the rapidly evolving landscape of the 21st century, the intersection 
of ancient wisdom and modern health practices has gained increasing attention. This convergence 
was particularly evident in Thailand, where specific Buddhist practices had long been intertwined 
with society. As digital technologies permeated contemporary life, even monasteries-traditionally 
viewed as bastions of contemplation-were not immune to these influences. This research aimed to 
examine how Buddhist monks in Muang Uttaradit district integrated traditional wisdom with modern 
health promotion strategies, analyze digital technologies' impact on their health practices, and 
identify potential synergies and challenges in combining Buddhist teachings with digital tools for 
holistic health promotion. 
Methodology: The study employed a mixed-methods research design. A stratified random 
sample of 200 monks from Muang Uttaradit district participated in the quantitative phase, utilizing 
structured questionnaires, a Digital Health Literacy Assessment Tool, and a modified Five Facet 
Mindfulness Questionnaire. For the qualitative phase, in-depth interviews were conducted with 
17 monks selected through purposive sampling. Data analysis involved descriptive and inferential 
statistics for quantitative data and thematic analysis for qualitative data, with integration through 
joint display analysis. 
Main Results: The study revealed a significant integration of traditional Buddhist practices with 
modern health promotion approaches. Daily meditation (85.5%) and mindful eating (72.0%) 
coexisted with the adoption of physical exercise (45.5% Daily) and health apps (25.5% Daily).    
Most monks (77.5%) demonstrated moderate to high digital health literacy levels. However, a digital 
divide was observed, with older monks facing more challenges (r = -0.62, p < 0.001). Qualitative data 
highlighted the use of digital platforms for disseminating health-related Buddhist teachings and 
facilitating community engagement. The research identified synergies, including enhanced mindfulness 
through app-guided meditation and improved health monitoring, alongside challenges such as 
potential digital distraction and maintaining the authenticity of traditional practices. 



70 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 
 

Involvement to Buddhadhamma: This research fell under Applied Buddhism, specifically 
"Buddhist innovations applied to solve modern social problems." The study applied the Four 
Bases of Success (Iddhipada 4) comprising aspiration (Chanda), persistence (Viriya), attention (Citta), 
and examination (Vimamsa) as a framework for achieving success in health promotion. The study 
recognized that health practices could evolve while maintaining Buddhist teachings' essence, 
guiding an adaptive approach that preserved core values while embracing beneficial technological 
innovations. 
Conclusions: Monks in Muang Uttaradit district were actively navigating the intersection between 
Buddhist wisdom and digital-age health promotion. The digital-age Buddhist Health Integration 
Model (DBHIM), comprising four components-mindful Technology Engagement, Dharma-Informed 
Health Practices, Digital Sangha Support, and Holistic Well-being Cultivation-provided a framework 
for understanding this integration with applications beyond monastic communities. Recommendations 
included developing tailored digital health literacy programs, promoting intergenerational 
knowledge exchange, creating Buddhist-informed digital health tools, and implementing holistic 
well-being programs that integrate ancient wisdom with contemporary approaches. 
Keywords: Buddhist Wisdom, Holistic Health Promotion, Digital Health Literacy, Monastic Health, 
Uttaradit 
 
Introduction 
  In the rapidly evolving landscape of the 21st century, the intersection of ancient wisdom 
and modern health practices has gained increasing attention from researchers and practitioners 
alike. This convergence was particularly evident in Thailand, where Buddhist philosophy and 
practice have historically formed the cornerstone of Thai cultural identity, social norms, and 
healthcare traditions for over 700 years. As digital technologies permeated every aspect of 
contemporary life, even monasteries-traditionally viewed as bastions of contemplation and 
spiritual practice-were not immune to these transformative influences. Muang Uttaradit district, 
nestled in the heart of Thailand, presented a unique microcosm for exploring this phenomenon, 
offering insights into how Buddhist monks navigated the delicate balance between time-honored 
traditions and the demands of the digital age. 
  The significance of this research lay in its potential to bridge the gap between traditional 
Buddhist practices and modern approaches to holistic health promotion. As noted by Thananart et al. 
(2021), the integration of Buddhist principles into health interventions has shown promising results 
in enhancing both physical and mental well-being. However, the impact of digital technologies 
on these practices remained understudied, particularly within monastic communities. This research 
aimed to address this knowledge gap by examining how monks in Muang Uttaradit district were 
adapting their health practices in response to the digital revolution.  
  Moreover, the global health crisis precipitated by the COVID-19 pandemic has underscored 
the importance of holistic approaches to health that address not only physical but also mental 
and spiritual dimensions of well-being (Nilchaikovit & Wisajun, 2023) . Buddhist wisdom, with its 



71 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 

emphasis on mindfulness, compassion, and interconnectedness, offered a rich repository of 
insights that could inform more comprehensive and resilient health promotion strategies.              
By exploring how these ancient teachings were being reinterpreted and applied in the context of 
modern digital tools, this study sought to contribute to the development of more effective, 
culturally resonant health interventions. 
  The digital age has brought about unprecedented challenges and opportunities for 
monastic communities. While technology could facilitate access to health information and enable 
new forms of community outreach, it also posed risks of distraction and disconnection from 
traditional practices. Phra et al. (2022) highlighted the need for a nuanced understanding of how 
digital tools were being integrated into monastic life, particularly in relation to health and well-being 
practices. This research responded to this call by providing an in-depth case study of monks in 
Muang Uttaradit district, offering valuable insights into the lived experiences of those at the forefront 
of this cultural and technological shift. 
  Objectives 
  This research aimed to examine the current practices of Buddhist monks in Muang Uttaradit 
District in integrating traditional wisdom with modern health promotion strategies, to analyze             
the impact of digital technologies on the health and well-being practices of monastic communities in 
the region, and to identify potential synergies and challenges in combining Buddhist teachings 
with digital tools for holistic health promotion. 
 
Methodology 
  Research Design 
  This study employed a mixed-methods research design, combining qualitative and 
quantitative approaches to provide a comprehensive understanding of how Buddhist monks in 
Muang Uttaradit district integrated traditional wisdom with modern health promotion strategies 
in the digital age. The research followed an explanatory sequential design, where quantitative 
data collection and analysis were followed by qualitative inquiry to explain and elaborate on the 
quantitative results (Creswell & Creswell, 2022). 
  Sampling and Sample Size Determination 
  Sampling Method 
  The study utilized a stratified random sampling technique to ensure representation across 
different monasteries in Muang Uttaradit district. This method allowed for the inclusion of monks 
from various age groups, years of monastic experience, and levels of engagement with digital 
technologies (Etikan & Bala, 2023). 
  Sample Size Determination 
  The sample size for the quantitative phase was determined using Yamane's formula (1967) 
with a 95% confidence level and a 5% margin of error. Given the total population of 325 monks 
in Muang Uttaradit district as obtained from local religious authorities, the sample size was 
calculated as follows: 



72 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 
 

    n = N / (1 + N(e)^2) 
  Where: n = sample size N = population size (325) e = margin of error (0.05) 
  For the qualitative phase, a subset of 17 participants from the quantitative sample was 
purposively selected for in-depth interviews, ensuring a diverse representation of experiences and 
perspectives (Braun & Clarke, 2021). 
  Research Tools 
  1. Quantitative Survey: A structured questionnaire was developed to collect data on 
monks' health practices, the use of digital technologies, and the integration of Buddhist wisdom 
in health promotion. The questionnaire was validated using the Content Validity Index (CVI) 
method (Polit & Beck, 2020). 
  2. Qualitative Interview Guide: A semi-structured interview guide was created to explore 
in-depth the monks' experiences, challenges, and strategies in integrating traditional practices with 
modern health approaches. 
  3. Digital Health Literacy Assessment Tool: Adapted from the eHealth Literacy Scale (eHEALS) 
(Norman & Skinner, 2006), this tool was used to assess the monks' ability to seek, find, understand, 
and appraise health information from digital sources. 
  4. Mindfulness and Well-being Scale: A modified version of the Five Facet Mindfulness 
Questionnaire (FFMQ) ( Baer et al., 2006)  was employed to measure the monks' mindfulness 
practices and perceived well-being. 
  Data Collection Methods 
  1. Quantitative Phase: 1) Self-administered questionnaires were distributed to the selected 
sample of monks. 2) Digital health literacy assessments were conducted in person or via secure 
online platforms, depending on the participants' preferences and access to technology. 
  2. Qualitative Phase: 1) In-depth interviews were conducted face-to-face or via video 
conferencing, lasting approximately 60-90 minutes each. 2) Field observations at selected 
monasteries were carried out to gain contextual insights into the integration of digital technologies 
in monastic life. 
  Data Analysis 
  1. Quantitative Data Analysis: 
   1.1 Descriptive statistics, including means, standard deviations, and frequencies, 
were calculated using IBM SPSS Statistics. 
   1.2 Inferential statistics, such as chi-square tests and multiple regression analyses, 
were performed to examine relationships between variables (E.G., Digital Literacy Levels and 
Health Promotion Practices). 
  2. Qualitative Data Analysis: 
  Interview transcripts and field notes were analyzed using thematic analysis, following the 
six-step process outlined by Braun & Clarke (2021). 
  3. Integration of Quantitative and Qualitative Data: 



73 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 

  A joint display analysis was conducted to integrate the findings from both phases, 
identifying areas of convergence, divergence, and complementarity (Guetterman et al., 2021). 
 
Results and Discussion 
  This section presents and discusses the findings of our study on "Integrating Buddhist 
Wisdom with Holistic Health Promotion: A Case Study of Monks in the Digital Age in Muang Uttaradit 
District." The results are organized according to the research objectives and integrate both quantitative 
and qualitative data to provide a comprehensive understanding of the phenomena under study. 
  1. Current Practices of Buddhist Monks in Integrating Traditional Wisdom with Modern 
Health Promotion Strategies 
  Our quantitative survey of 200 monks in Muang Uttaradit District revealed a range of 
practices that blended traditional Buddhist wisdom with modern health promotion approaches. 
Table 1 summarizes the frequency of various health promotion activities reported by the participants. 
 

  Table 1 Frequency of Health Promotion Activities Among Monks (N = 200) 
 

Activity Daily (%) Weekly (%) Monthly (%) Rarely/Never (%) 
Meditation 85.5 10.5 3.0 1.0 
Mindful eating 72.0 18.5 7.5 2.0 
Physical exercise 45.5 38.0 12.5 4.0 
Health education sessions 10.0 35.5 42.5 12.0 
Use of health apps 25.5 30.0 22.5 22.0 

  
  The results indicated a high prevalence of traditional practices such as meditation and 
mindful eating, with 85.5% and 72.0% of monks engaging in these activities daily, respectively. 
This aligned with the findings of Thananart et al. (2021), who noted the central role of mindfulness 
practices in monastic health routines. 
  Interestingly, our study revealed a significant integration of modern health promotion 
strategies, with 45.5% of monks reporting daily physical exercise and 25.5% using health apps daily. 
This suggested a growing openness to contemporary health approaches within the monastic 
community, a trend also observed by Phra et al. (2022)  in their study of digital adoption among 
Thai monks. 
  Qualitative interviews provided deeper insights into how monks were blending traditional 
and modern practices. One senior monk (Age 62) explained: "We use ancient breathing techniques 
during our daily meditations, but now we also track our heart rate and stress levels using 
smartwatches. This combination helps us understand our body's responses more precisely, 
enhancing our mindfulness practice." 
  This integration of traditional wisdom with modern technology demonstrated a nuanced 
approach to holistic health promotion, supporting Nilchaikovit & Wisajun's (2023)  assertion that 
Buddhist principles can be effectively adapted to contemporary health contexts. 
  



74 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 
 

  2. Impact of Digital Technologies on Health and Well-being Practices 
  Our Digital Health Literacy Assessment revealed varying levels of digital competence 
among the monastic community, as shown in Table 2. 
 

  Table 2 Digital Health Literacy Levels Among Monks (N = 200) 
 

Literacy Level Percentage (%) 
High 35.5 
Moderate 42.0 
Low 22.5 

 
  The majority of monks (77.5%) demonstrated moderate to high levels of digital health 
literacy, indicating a significant capacity to engage with digital health resources. This finding was 
particularly noteworthy given the traditional nature of monastic life and suggested a rapid 
adaptation to the digital age. 
  Qualitative data provided context for these quantitative findings. A younger monk (Age 28) 
shared: "Social media and health apps have become part of our daily routine. We use them to 
share dhamma teachings, organize community health events, and even guide our own health 
practices. It's a new way of fulfilling our role as community health leaders." 
  This perspective aligned with Guetterman et al.'s (2021) observations on the evolving role 
of religious leaders in community health promotion in the digital era. 
  However, the integration of digital technologies was not without challenges. Our regression 
analysis revealed a significant negative correlation between age and digital health literacy (r = -0.62, 
p < 0.001), suggesting that older monks faced more difficulties in adopting digital health tools. 
  3. Synergies and Challenges in Combining Buddhist Teachings with Digital Tools for 
Holistic Health Promotion 
  Our thematic analysis of qualitative data identified several key synergies and challenges 
in the integration of Buddhist teachings with digital health tools. Table 3 summarizes the main 
themes that emerged. 
 

  Table 3 Synergies and Challenges in Integrating Buddhist Teachings with Digital Health 
Tools 
 

Synergies Challenges 
Enhanced mindfulness through app-guided 
meditation 

Potential for digital distraction 

Wider dissemination of health-related 
Buddhist teachings 

Maintaining authenticity of traditional practices 

Improved health monitoring and  
self-awareness 

Digital divide among older and younger monks 

Community engagement through online 
platforms 

Balancing screen time with contemplative practices 

 



75 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 

  These findings highlighted the complex interplay between traditional wisdom and modern 
technology in monastic health practices. While digital tools offered new avenues for health promotion 
and community outreach, they also presented challenges to the traditional monastic lifestyle. 
  One abbot (Age 55) reflected on this duality: "Digital tools are like any other tool - they can 
be used skillfully or unskillfully. Our challenge is to harness their benefits for health promotion while 
staying true to our core Buddhist principles of mindfulness and detachment." 
  This sentiment echoed the findings of Creswell & Creswell (2022) , who emphasized the 
importance of mindful technology use in health interventions. 
  Our analysis also revealed that monks who reported higher levels of digital health literacy 
were more likely to engage in a diverse range of health promotion activities (χ2 = 15.3, p < 0.01). 
This suggested that digital competence might be a key factor in the successful integration of traditional 
and modern health practices. 
  In conclusion, our study demonstrated that monks in Muang Uttaradit District were actively 
navigating the intersection of Buddhist wisdom and digital-age health promotion. While challenges 
existed, particularly for older monks, there was a clear trend towards integrating traditional 
practices with modern tools to enhance holistic health. These findings contributed to the growing 
body of literature on the role of traditional wisdom in contemporary health promotion and 
offered insights for developing culturally sensitive, technology-enhanced health interventions in 
Buddhist communities. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  This study developed a novel conceptual framework called the Digital-Age Buddhist Health 
Integration Model (DBHIM), which synthesized traditional Buddhist wisdom with contemporary health 
promotion practices in the digital era. Figure 1 presents the visual representation of this model. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 1 Digital-Age Buddhist Health Integration Model (DBHIM) 



76 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 
 

  The DBHIM framework consisted of four interconnected components, each grounded in 
fundamental Buddhist principles while addressing modern health promotion needs. At the center 
lay the integration of traditional wisdom and digital innovation, surrounded by four key elements. 
The model demonstrated the dynamic interaction between these components, showing how 
traditional Buddhist principles could be effectively adapted to support health promotion in the 
digital age while maintaining their essential spiritual integrity. Each component was built upon 
traditional Buddhist concepts while extending their application to contemporary health challenges. 
  This innovative framework offered a structured approach to understanding and implementing 
the integration of Buddhist wisdom with modern health promotion strategies, particularly in the 
context of rapidly evolving digital technologies. 
  The Digital-Age Buddhist Health Integration Model (DBHIM) 
  The DBHIM consisted of four interconnected components, each grounded in Buddhist 
teachings and adapted to the context of digital-age health promotion. These components were: 
    1. Mindful Technology Engagement (MTE) 
    2. Dharma-Informed Health Practices (DHP) 
    3. Digital Sangha Support (DSS) 
    4. Holistic Well-Being Cultivation (HWC) 
  1. Mindful Technology Engagement (MTE): This component drew from the Buddhist 
concept of Sati (Mindfulness). In the DBHIM, it represented the conscious and intentional use of 
digital health technologies. Our research found that monks with higher digital health literacy were 
more likely to engage in diverse health promotion activities (χ2 = 15.3, p < 0.01). MTE encouraged 
a balanced and mindful approach to technology use, mitigating the potential for digital distraction 
while harnessing the benefits of health apps and digital monitoring tools. 
  2. Dharma-Informed Health Practices (DHP): Rooted in Dhamma (Buddhist Teachings),  
this component represented the integration of Buddhist wisdom into modern health strategies. 
Our study revealed a high prevalence of traditional practices like meditation (85.5% Daily)  
and mindful eating (72.0% Daily) alongside modern practices like physical exercise (45.5% Daily). 
DHP encouraged the application of Buddhist principles such as the Middle Way and the Four 
Noble Truths to contemporary health challenges, fostering a holistic approach to well-being. 
3. Digital Sangha Support (DSS): This component evolved the traditional concept of Sangha 
(Community) into the digital realm. Our qualitative data indicated that monks were using social media 
and online platforms to share health-related teachings and organize community health events.  
DSS recognized the potential of digital technologies to extend and enhance community support 
for health promotion, aligning with the Buddhist emphasis on communal practice and mutual support. 
  4. Holistic Well-being Cultivation (HWC): Grounded in the Buddhist practice of Bhavana 
(Mental Cultivation), this component represented the use of both traditional and digital tools for 
comprehensive health promotion. Our research found that 25.5% of monks used health apps 
daily, often in conjunction with traditional practices. HWC encouraged the cultivation of physical, 
mental, and spiritual health through a combination of ancient wisdom and modern technology. 



77 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 

  The DBHIM posited that these four components interacted dynamically, creating a synergistic 
approach to health promotion that was both rooted in Buddhist tradition and adaptable to the 
digital age. For example, Mindful Technology Engagement supported Digital Sangha Support by 
encouraging thoughtful participation in online health communities. Similarly, Dharma-Informed 
Health Practices enhanced Holistic Well-being Cultivation by providing a philosophical framework 
for integrating physical and mental health practices. 
  This model addressed the challenges identified in our research, such as the digital divide 
between older and younger monks, by emphasizing mindful and balanced technology use. It also 
capitalized on the synergies we observed, such as enhanced mindfulness through app-guided 
meditation and the wider dissemination of health-related Buddhist teachings through digital platforms. 
  The DBHIM contributed to the existing body of knowledge by: 
  1. Providing a structured framework for understanding how Buddhist monks were adapting 
traditional health practices to the digital age. 
  2. Offering a model for integrating ancient wisdom with modern health promotion 
strategies that could be applied beyond monastic communities. 
  3. Highlighting the potential of mindfulness-based approaches in addressing the challenges 
of digital health technology adoption. 
  4. Demonstrating how Buddhist principles could inform and enhance contemporary health 
promotion practices in the context of rapid technological change. 
  The DBHIM represented a significant contribution to the field by offering a structured approach 
to integrating traditional Buddhist wisdom with contemporary health promotion in the digital age. 
It provided a practical framework that bridged ancient spiritual practices with modern technological 
advances while maintaining the authenticity of Buddhist teachings. In conclusion, the Digital-Age 
Buddhist Health Integration Model represented a novel synthesis of the research findings, offering 
a conceptual framework for understanding and promoting holistic health at the intersection of 
Buddhist tradition and digital innovation. This model had potential applications not only for 
monastic communities but also for broader populations seeking to integrate traditional wisdom 
with modern health practices in the digital age. The model's flexibility and comprehensive approach 
made it adaptable to various contexts where traditional wisdom meets contemporary health 
promotion needs. 
 
Conclusions and Recommendations 
  This study explored the integration of Buddhist wisdom with holistic health promotion 
among monks in the digital age in Muang Uttaradit district, revealing several key findings and 
implications. The research demonstrated a significant integration of traditional Buddhist practices 
with modern health approaches, evidenced by high rates of daily meditation (85.5%) and mindful 
eating (72.0%) alongside modern practices like physical exercise (45.5%) and health app usage (25.5%). 
It is worth noting that health education sessions represented both the lowest daily activity rate 
(10.0%) and the highest monthly engagement rate (42.5%), suggesting that while not a daily priority, 



78 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 
 

these educational activities maintained significant importance in the monastic health promotion 
calendar. Digital technologies have substantially impacted monastic health practices, with 77.5% 
of monks showing moderate to high digital health literacy. For clarification, digital health literacy 
levels were categorized based on standardized scoring criteria adapted from Norman & Skinner's 
eHEALS, where scores below 40% were classified as "low," scores between 40-70% as "moderate," 
and scores above 70% as "high." Despite overall positive adoption, a notable digital divide existed 
among older monks (r = -0.62, p < 0.001). The investigation, in alignment with Creswell & Creswell's 
mixed-methods integration framework, identified both synergies and challenges in combining 
Buddhist teachings with digital tools, leading to the development of the Digital-Age Buddhist 
Health Integration Model (DBHIM). The DBHIM framework was conceptualized with four 
interconnected components arranged in a non-hierarchical structure, reflecting the Buddhist 
principle of interdependence. This balanced design emphasized that all components work in 
harmony to support holistic health integration. Within this framework, Bhavana (Mental Cultivation) 
was conceptualized as the comprehensive development of the mind through various practices 
that foster awareness, insight, and equanimity a perspective that remains faithful to traditional 
Buddhist teachings while acknowledging contemporary applications. Based on these findings,  
we recommend developing tailored digital health literacy programs sensitive to age differences, 
promoting intergenerational knowledge exchange between younger and older monks, creating 
Buddhist-informed digital health tools, establishing digital Sangha platforms for knowledge sharing, 
implementing comprehensive well-being programs that integrate traditional practices with modern 
strategies, and conducting regular technology impact assessments. Future research should explore 
longitudinal studies on digital health integration, comparative studies across different Buddhist 
traditions, evaluation of the DBHIM in non-monastic settings, exploration of ethical considerations 
in digital technology use, and development of Buddhist-informed digital health interventions.  
This integration of ancient wisdom with digital innovation provided a framework for promoting 
holistic health in contemporary Buddhist practice, with potential applications beyond monastic 
communities to broader populations seeking to combine traditional wisdom with modern health 
practices. 
 
References 
Baer, R. A., Smith, G. T., Hopkins, J., Krietemeyer, J. & Toney, L. (2006). Using self-report assessment 

methods to explore facets of mindfulness. Assessment, 13(1), 27-45. https://doi.org/10.11 
77/1073191105283504. 

Braun, V. & Clarke, V. (2021). Can I use TA? Should I use TA? Should I not use TA? Comparing reflexive 
thematic analysis and other pattern-based qualitative analytic approaches.  Counselling and 
Psychotherapy Research, 21(1), 37-47. https://doi.org/10.1002/capr.12360. 

Creswell, J.  W.  & Creswell, J.  D.  (2022) .  Research design:  Qualitative, quantitative, and mixed 
methods approaches. (6th ed.). Thousand Oaks, California, United States of America: SAGE 
Publications. 



79 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.69-79 

Etikan, I. & Bala, K. (2023). Sampling and sampling methods. Biometrics & Biostatistics International 
Journal, 6(5), 149-151. 

Guetterman, T. C., Fetters, M. D. & Creswell, J. W. (2021). Integrating quantitative and qualitative 
results in health science mixed methods research through joint displays. Annals of Family 
Medicine, 13(6), 554-561. 

Nilchaikovit, T. & Wisajun, P. (2023). Buddhist approaches to mental health and well-being during 
the COVID-19 pandemic in Thailand. Journal of Religion and Health, 62(1), 45-58. 

Norman, C.  D.  & Skinner, H.  A.  (2006) .  eHEALS:  The eHealth Literacy Scale.  Journal of Medical 
Internet Research, 8(4), e27. https://doi.org/10.2196/jmir.8.4.e27. 

Phra, S. , Thongprayoon, C.  & Wattanapisit, A.  (2022) .  Digital technology adoption among Thai 
Buddhist monks: Implications for health and well-being. Asian Journal of Buddhist Studies, 
15(2), 112-128. 

Polit, D. F. & Beck, C. T. (2020). Nursing research: Generating and assessing evidence for nursing 
practice. (11th ed.). Philadelphia, Pennsylvania, United States of America: Wolters Kluwer. 

Thananart, M., Tori, C. D. & Emavardhana, T. (2021). A longitudinal study of the effects of Buddhist 
meditation practices on mental health outcomes in Thailand. Mindfulness, 12(3), 789-801. 

Yamane, T. (1967). Statistics: An introductory analysis. (2nd ed.). New York, United States of America: 
Harper and Row. 

 

 



80 

   
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 
 

Research Article 

 
BOOSTING CREATIVE LEADERSHIP IN DIGITAL COMMUNITY GROWTH  

WITH FIVE BALA DHAMMA  
 

Nipawan Charoenlak1*, Narisara Krudnak1, Wongsiri Rueangsri2, Reongwit Nilkote3, Thitiwas Sukpom4 

1Faculty of Humanities and Social Sciences, Muban Chombueng Rajabhat University, Ratchaburi, Thailand 
2Independent Scholar, Surat Thani, Thailand 

3Faculty of Education, Rambhai Barni Rajabhat University, Chanthaburi, Thailand 
4Faculty of Education, Chandrakasem Rajabhat University, Bangkok, Thailand 

*Corresponding author E-mail: ncharoenlak@gmail.com 

 
Received 28 February 2025; Revised 26 March 2025; Accepted 29 March 2025 

 
Abstract 
Background and Objectives: Buddhism was a social and cultural resource that influenced Thai 
society in many ways, from education and daily life to traditions and cultural practices that 
reflected the nation's identity. Buddhist teachings helped build cultural and spiritual resilience in 
responding to social changes such as demographic and economic shifts. The principle of the 
"Middle Path" enabled individuals to adapt and respond to changes in a constructive way, 
fostering peace in society. Buddhism also emphasized conflict management with patience, 
honesty, and fairness-qualities that were fundamental to good leadership. The development of 
leaders in this direction ensured that communities grew sustainably and strengthened in 
economic, social, and cultural aspects, thus establishing a solid foundation for the development 
of peaceful and sustainable communities and societies. The objective of this study was to examine 
the level of empowering creative leadership for community development in the digital era, to assess 
the level of applying the Five Bala Dhamma principles based on Buddhist teachings, to investigate 
the relationship between the empowering creative leadership and community development in 
the digital era through the application of the Five Bala Dhamma principles based on Buddhist 
teachings, and to develop recommendations for enhancing the empowering creative leadership 
for community development in the digital era by applying the Five Bala Dhamma principles based 
on Buddhist teachings. 
Methodology: This research aimed to study the level of enhancing creative leadership potential 
for community development in the digital era, the level of applying the Buddhist principles of 
Five Bala Dhamma as a foundation, the relationship between enhancing creative leadership 
potential for community development in the digital era through the application of the Buddhist 
principles of Five Bala Dhamma, and to propose recommendations for enhancing creative 
leadership potential for community development in the digital era based on the application of 
the Buddhist principles of Five Bala Dhamma. This study employed a mixed-methods approach. 
The sample group consisted of 291 students and community leaders. The sample size was 

mailto:ncharoenlak@gmail.com


81 

  

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 

determined using Krejcie and Morgan's table. The research tool was a questionnaire with a 5-point 
Likert scale. The statistics used for the quantitative data analysis were the mean, standard 
deviation, and Pearson correlation coefficient. For the qualitative research, 15 key informants 
were selected purposefully. The data collection tool was a semi-structured questionnaire.  
The content analysis method was used for synthesizing the data, and the quality was checked 
using triangulation techniques. 
Main Results: The results revealed that the level of enhancing creative leadership potential for 
community development in the digital era was high (𝑥̅ = 4.10, S.D. = 0.32). The level of applying 
the Buddhist principles of Five Bala Dhamma as a foundation was also high (𝑥̅ = 4.07, S.D. = 0.32). 
The relationship between enhancing creative leadership potential for community development 
in the digital era through the application of the Buddhist principles of Five Bala Dhamma was 
moderate and statistically significant at the .01 level. The recommendations for development 
were as follows: 1) Continuous enhancement of creative leadership potential; 2) Integration of 
Five Bala Dhamma principles in practice; 3) Application of technology for community development; 
and 4) Building partnerships and cooperation at all levels. 
Involvement to Buddhadhamma: This article explored Applied Buddhism and its role in cultivating 
wisdom and morality to enhance leadership development. Grounded in the principles of Five Bala 
Dhamma, it used relevance within the contemporary organizational context. Buddhist principles 
served as a fundamental foundation for empowering and strengthening leaders. 
Conclusions: The study suggested that continuous enhancement of leadership potential, 
integration of Five Bala Dhamma principles into practice, the use of technology for community 
development, and fostering cooperation at all levels were key to achieving sustainable success 
in community development in the digital era. 
Keywords: Creative Leadership, Five Bala Dhamma Principles, Community Development, Digital Era 
 
Introduction 
  Education played a key role in developing knowledge, critical thinking, and morality, 
ensuring societal stability and sustainable national growth. According to the National Education 
Act of 1999, education aimed to develop Thai citizens into well-rounded individuals physically, 
mentally, and morally who could live harmoniously with others. In the context of creative 
leadership, education nurtured leaders who possessed vision, creativity, and ethics, enabling them 
to guide communities or nations toward sustainable development and effectively address 
emerging challenges (National Education Act B.E. 2542, 1999).  
  Community leaders were essential in shaping the direction of education and development 
within their communities. They fostered alignment between educational initiatives and community 
needs, enhancing the overall well-being of society (Sangsri, 2018) . To lead effectively, these leaders 
had to embody virtues in management that helped guide their communities toward sustainable 
goals, which were in line with Thailand's vision of a stable and prosperous future. Key leadership 
qualities included foresight, transparency, fairness, and integrity. The absence of these virtues 



82 

   
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 
 

could erode trust and undermine leadership effectiveness. Leadership development at that time 
could be grounded in Buddhist ethical principles, such as morality, concentration, and wisdom, 
which served as the foundation for virtuous, patient, and wise decision-making in management 
(Rungjaroen, 2010). 
  Buddhism significantly influenced Thai society, from education to daily life, helping build 
cultural and spiritual resilience in the face of demographic and economic shifts. The Buddhist 
principle of the "Middle Path" encouraged adaptive and constructive responses to societal 
changes, fostering peace and harmony (Somdet Phra Phutthakohsachao (P. A.  Payutto) , 2016) . 
Buddhism advocated for equal development across all social classes, promoting the concept of 
"Leaving no One Behind" to ensure universal self-development. Teachings on mindfulness, 
self-restraint, and forgiveness also promoted peace both locally and globally (Phra Phrombhuddhit 
(Prayoon Thammachitto), 2019). 
  Buddhist principles, such as mindfulness and careful decision-making, were essential for 
developing virtuous leaders with a broad vision who could guide their communities through change. 
Additionally, Buddhism taught leaders the importance of conflict management through patience, 
honesty, and fairness-fundamental qualities for effective leadership ( Watthana et al., 2021) .  
By incorporating these principles, leaders served as role models who fostered unity within their 
communities, ensuring sustainable growth in economic, social, and cultural spheres. This foundation 
supported the development of peaceful, sustainable communities and societies. 
  In response to these challenges, the research team conducted a study titled "Empowering 
Creative Leadership for Community Development in the Digital Era by Applying the Five Bala 
Dhamma Principles Based on Buddhist Teachings." This study aimed to explore how Buddhist 
teachings could guide community leadership development, focusing on self-development and 
capacity building to achieve leadership goals. By integrating Buddhist ethics into community 
management, the study provided valuable insights for developing effective leaders in the digital age. 
The findings offered practical guidelines for fostering leadership in sustainable digital-age communities.  
  Objectives 
  The objective of this study was to examine the level of empowering creative leadership 
for community development in the digital era, to assess the level of applying the Five Bala 
Dhamma principles based on Buddhist teachings, to investigate the relationship between 
empowering creative leadership and community development, and to develop recommendations 
for enhancing empowering creative leadership for community development in the digital era by 
applying the Five Bala Dhamma principles based on Buddhist teachings.  
 
Methodology 
  This research had the following methodology: 
  This research was a mixed-methods study. The researcher defined the scope of the study 
and the research procedures as follows: 



83 

  

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 

  Quantitative Study: 1) The population for the research consisted of students and community 
leaders, totaling 1,210 individuals in Chom Bueng District, Ratchaburi. A sample group of 291 
individuals was selected using the sample size table by Krejcie & Morgan, with simple random 
sampling; 2) A questionnaire was developed based on a review of related literature and was 
reviewed and evaluated by Five experts for content validity. The content validity index (IOC) 
ranged from 0.60 to 1.00. The questionnaire was then pilot tested with a group of 30 individuals 
like the sample. The reliability coefficient (Cronbach, 1990) for the entire questionnaire was 0.86, 
which met the acceptable threshold. The final questionnaire was a 5-point Likert scale (Likert, 1993); 
3) Data were collected personally, with a 100% response rate (291 complete questionnaires); and 
4) Descriptive statistics, such as mean, standard deviation, and hypothesis testing using the 
Pearson Product-Moment Correlation Coefficient, were applied. 
  Qualitative Study: 1) The researcher studied related concepts and collected field data 
through focus group discussions. Participants were purposively selected based on predetermined 
criteria, with 15 individuals chosen according to the triangulation method; and 2) Content analysis, 
triangulation, and descriptive presentation were used for data analysis. 
 
Results and Discussion 
  The level of empowering creative leadership capacity for community development in the 
digital era and the assessment of the level of applying the Five Bala Dhamma principles based 
on Buddhist teachings were presented in the results, as shown in Table 1. 
 

  Table 1 Mean and Standard Deviation of the Empowering Creative Leadership Capacity 
for Community Development in the Digital Era 
 

Empowering Creative Leadership Capacity in the 
Digital Era 

n = 291 
Level Rank 

𝒙̅ S.D. 
1. Digital Vision 4.13 0.29 High 1 
2. Digital Literacy Skills 4.07 0.24 High 4 
3. Creative and Innovative Thinking 4.09 0.32 High 3 
4. Digital Communication and Collaboration 4.10 0.30 High 2 
 Overall 4.10 0.31 High  

 

  From Table 1, it was observed that the level of empowering creative leadership capacity 
for community development in the digital era was at a high level overall (𝑥̅ = 4.10, S.D. = 0.31). 
When considering each aspect, all aspects were found to be at a high level, ranked from highest 
to lowest as follows: Digital Vision (𝑥̅ = 4.13, S.D. = 0.29), Digital Communication and Collaboration 
(𝑥̅ = 4.10, S.D. = 0.30), Creative and Innovative Thinking (𝑥̅ = 4.09, S.D. = 0.32), and Digital Literacy 
Skills (𝑥̅ = 4.07, S.D. = 0.24), in that order. 
  The study on applying the Five Bala Dhamma principles based on Buddhist teachings using mean 
(𝑥̅) and standard deviation (S.D.) statistics, both overall and by dimension, was presented in Table 2. 
 



84 

   
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 
 

  Table 2 Mean and Standard Deviation of Applying the Five Bala Dhamma Principles Based 
on Buddhist Teachings, Overall and by Dimension 
 

Applying the Five Bala Dhamma Principles Based 
on Buddhist Teachings 

n = 291 
Level Rank 

𝒙̅ S.D. 
1. Faith Power (Saddhā) 4.10 0.27 High 1 
2. Effort Power (Viriya) 4.06 0.31 High 3 
3. Mindfulness Power (Sati) 4.05 0.35 High 4 
4. Concentration Power (Samādhi) 4.07 0.32 High 2 
5. Wisdom Power (Paññā) 4.01 0.33 High 5 

Overall 4.06 0.32 High  
 
  From Table 2, it was shown that the overall application of the Five Bala Dhamma principles 
based on Buddhist teachings was at a high level (𝑥̅ = 4 . 06 , S.D. = 0 . 32 ) .  When considering each 
dimension, all dimensions were at the highest level, ranked from highest to lowest as follows: 
Faith Power (Saddhā) (𝑥̅ = 4.10, S.D. = 0.27) , Concentration Power (Samādhi) (𝑥̅ = 4.07, S.D. = 0.32) , 
Effort Power (Viriya) (𝑥̅ = 4.06, S.D. = 0.31) , Mindfulness Power (Sati) (𝑥̅ = 4.05, S.D. = 0.35) , and 
Wisdom Power (Paññā) (𝑥̅ = 4.01, S.D. = 0.33), in that order. 
 

  Table 3 The Pearson Correlation Coefficient Between the Empowering Creative Leadership 
for Community Development in The Digital Era with The Application of The Five Bala Dhamma 
Principles Based on Buddhist Teachings 
 

Variable X X1 X2 X3 X4 Y 
X 1.000      
X1 0.82** 1.000     
X2 0.80** 0.59** 1.000    
X3 0.78** 0.49** 0.49** 1.000   
X4 0.73** 0.42** 0.43** 0.53** 1.000  
Y 0.59** 0.46** 0.44** 0.48** 0.47** 1.000 

** Statistically significant at the .01 level. 
 
  Table 3 indicated a moderate positive correlation between empowering creative 
leadership for community development in the digital era and the application of the Five Bala 
Dhamma principles based on Buddhist teachings (rxy = 0.59), with statistical significance at the 
level of .01. 
  The study explored how empowering creative leadership for community development in 
the digital era through the application of the Five Bala Dhamma principles based on Buddhist 
teachings was a process that required the integration of various knowledge areas, including 
management, self-development, and the strategic use of technology. This integration was particularly 
crucial in the digital era, where rapid changes influenced all sectors of society. The key findings from 
the study were summarized as follows, clearly aligning each goal with the corresponding results: 



85 

  

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 

  1. Continuous Enhancement of Creative Leadership: The development of leadership 
capacity continuously evolved in response to the fast-paced changes of the digital era, ensuring 
that leaders possessed the necessary knowledge, skills, and vision. Leadership development has 
been an ongoing process, not a one-time achievement. Leaders had to continually build their 
capacity to adapt to digital changes and guide community development effectively. This was 
consistent with Chantra et al. (2023) , who found a strong positive correlation between visionary 
leadership and ethical transparency in school administration, statistically significant at the .01 level. 
These findings suggested that visionary leadership, combined with ethical behavior, was essential 
for effective community development in the digital age. Leaders must commit to lifelong learning 
and continuous improvement to remain relevant in an ever-changing digital world. This ensured 
that they could guide their communities in forward-thinking and adaptable ways. 
  2. Integration of Practical Buddhist Teachings: The integration of Buddhist ethical principles, 
such as patience, honesty, and fairness, into leadership practices promoted sound decision-making 
and built trust. The application of Buddhist teachings strengthened leadership by fostering patience, 
honesty, and fairness-virtues that helped build trust and credibility within communities. The study's 
findings aligned with Nilkote et al. (2024) , who showed that applying Sappurisa Dharma principles 
enhanced collaboration and facilitated learning among community members. By incorporating these 
ethical principles into daily leadership practices, leaders made decisions that served the collective 
good, improving community cohesion and cooperation. Leaders who embodied these values also 
gained the respect and trust necessary to lead effectively. 
  3. Application of Technology for Community Development: Technology has been used as 
a tool for managing resources, improving communication, and fostering sustainable development 
in the community. It has been a vital tool for leaders to access timely and accurate information, 
enabling better decision-making and efficient community development. This aligned with Sukpom et al. 
(2024), which emphasized how Buddhist principles supported individual potential and organizational 
learning, encouraging the use of technology for community advancement. 
  Real-Life Implications: Leaders embraced digital tools to streamline community operations. 
This helped them improve communication, track development progress, and manage resources 
efficiently, ultimately driving sustainable community growth. 
  4. Building Partnerships and Cooperation at All Levels: Cooperation among local communities, 
government bodies, private sectors, and other stakeholders were built and sustained to achieve 
comprehensive community development. Effective community development depends on collaboration 
at all levels. Leaders needed the skills to build networks and foster partnerships with various sectors, 
ensuring that development efforts were unified and efficient. This was supported by Saisena et al. 
(2024), who identified the importance of fostering local networks and promoting lifelong learning. 
Similarly, Singsorn et al. (2023)  highlighted that lifelong learning helped communities adapt to 
changes and apply Buddhist principles to daily life. Leaders prioritized building strong relationships 
across sectors, ensuring that all parties were engaged and motivated to contribute to community 



86 

   
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 
 

development. This collaboration ensured that resources and efforts were maximized, leading to 
more effective problem-solving and innovation. 
  In conclusion, the study suggested that empowering leadership for community development 
in the digital era required integrating technology, ethical principles, and management strategies. 
Leaders who combined these elements and the wisdom of Buddhist teachings were better equipped 
to navigate the challenges of the digital age and lead their communities toward sustainable growth. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  The research demonstrated that empowering creative leadership for community 
development in the digital era, combined with the application of the Five Bala Dhamma principles 
from Buddhist teachings, significantly enhanced effective and sustainable community development. 
The key insights from the study were summarized into three main points: 1) Creative Leadership in 
the Digital Era: Leadership played a crucial role in driving community development, especially in the 
digital age. Effective leaders need to be creative, adaptable, and capable of solving problems 
quickly. Digital tools, such as real-time data collection and online communication platforms, 
supported creative leadership. These tools enabled leaders to connect with the community, 
coordinate initiatives, and promote transparency. Leaders who embraced creativity and adaptability 
while leveraging technology were vital in helping communities navigate rapid changes; 2) Integration 
of Buddhist Principles (Five Bala Dhamma): The Five Bala Dhamma principles-faith power (Saddhā), 
effort power (Viriya), mindfulness power (Sati), concentration power (Samādhi), and wisdom power 
(Pannā) provided a solid foundation for ethical leadership and sustainable development.  
By incorporating these principles, leaders cultivated integrity, made responsible decisions, and 
guided their communities through challenges. When combined with technology, these principles 
ensured that digital transformation was carried out in an ethical and beneficial manner, fostering 
equitable access and protecting vulnerable members of the community; and 3) The Role of 
Technology and Collaboration: Technology and collaboration were key to adapting to the digital era. 
Online platforms allow leaders to foster cooperation across government, businesses, and citizens. 
Tools like social media, crowdsourcing, and online forums enabled communities to engage, share 
resources, and solve problems collectively. These collaborative efforts, supported by technology, 
ensured more inclusive and sustainable solutions to community issues. Real-World Applications: 
Real-world examples highlighted the effectiveness of this approach. For instance, during natural 
disasters, digital tools enabled leaders to organize swift relief efforts through social media and other 
online platforms. Similarly, in Bhutan, the government successfully integrated Buddhist principles 
with digital tools to promote sustainable development. In conclusion, the study underscored the 
importance of developing virtuous, creative leaders who integrated Buddhist teachings and 
leveraged technology to drive community development. This approach ensured that communities 
were equipped to adapt to the challenges of the digital age, promoting sustainable and ethical 
growth for the future, as summarized in Figure 1. 

 



87 

  

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 

 
Figure 1 Guidelines for Empowering Creativity for Community Development in the Digital Era by 

Applying the Five Bala Dhamma Principles 
 
Conclusions and Recommendations 
  The study found that both the potential for creative leadership in community development 
in the digital era and the application of Buddhist principles, especially "The Five Bala Dhamma 
Principles," were at a high level. There was a moderate, statistically significant correlation between 
enhancing creative leadership and applying these Buddhist principles. This highlighted the importance 
of creative leadership in adapting to technological changes and using Buddhist ethics to guide leaders 
during social transformation. Recommendations: 1) Creative leadership needed continuous enhancement 
to address the evolving challenges of the digital era; 2) Integrating Buddhist principles, such as faith, 
effort, mindfulness, concentration, and wisdom, helped guide leaders with integrity and clarity;  
3) Using technology to improve access to essential services, such as education and healthcare, was 
crucial for community development; 4) Promoting cross-sector collaboration was vital for sharing 
resources and knowledge, contributing to sustainable development; and 5) This study emphasized 
that combining creative leadership with Buddhist principles effectively guided communities through 
technological, social, and cultural changes. Leaders embracing these principles fostered individual 
and collective growth, helping communities navigate challenges more successfully. Suggestions for 
Future Research: Future studies could explore the long-term impact of creative leadership combined with 
Buddhist principles on community development. Additionally, comparing these findings with older 
research could provide insights into emerging trends and leadership and community development shifts. 



88 

   
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.80-88 
 

References 
Chantra, M., Nilkote, R. & Boonloy, W. (2023). Visionary Leadership of School Administrators 

Affecting Morality and Transparency in School Operations under Chanthaburi Primary 
Educational Service Area Office 1. Journal of MCU Nakhondhat, 10(12), 120-129. 

Cronbach, L. J. (1990). Essentials of Psychological Testing. (5th ed .). New York, United States: 
Harper Collins. 

Likert, R. (1993). A Technique for the Measurement of Attitude. Chicago, United State: Rand Mc 
Nally. 

National Education Act B.E. 2542. (1999). 
Nilkote, R., Singsorn, N., Natthapat Saisena, N., Sukpom, T. & Papan, N. (2024). Knowledge 

Management and Empowering Professional Learning Communities Based on Buddhist 
Principles: The Dimension of Suppurisa Dhamma. Journal of Innovation Research on 
Education and Technology (JIRET), 2(3), 1-11. 

Phra Phrombhuddhit (Prayoon Thammachitto). (2019). Religion and the Goal of Sustainable 
Development (SDGs). (2nd ed.). Bangkok, Thailand: Amarin Printing and Publishing Public 
Company Limited. 

Rungjaroen, T. (2010). Professionalism in Education Management and Administration in the Era of 
Educational Reform. Bangkok, Thailand: Khao Fang. 

Saisena, N., Nilkote, R., Hajaturus, A., Hajaturusand, S. & Jaruariyanon, W. (2024). Promotion of 
Buddhist Education for Lifelong Learning in Industrial Areas: Context of the Buddhist 
Monks of Pong Phai Temple, Tha Tum Subdistrict, Si Maha Phot District, Prachinburi 
Province. Journal of Modern Learning Development, 9(9), 591-607. 

Sangsri, P. (2018). Buddhist methods and educational administration. Veridian E-Journal, Silpakorn 
University, 11(1), 1260-1270. 

Singsorn, N., Sukpom, T., Nilkote, R., Rueangsri, W. & Papan, N. (2023). Community-Based Lifelong 
Learning According to the Buddhist Way: A Case Study of Wat Pa Lelai Worawihan, 
Mueang District, Suphanburi Province. Journal of Buddhist Anthropology, 8(4), 315-325. 

Somdet Phra Phutthakohsachao (P.A. Payutto). (2016). Buddhism and Buddhist teachings. (31st ed.). 
Bangkok, Thailand: Dhammakaya Printing. 

Sukpom, T. et al. (2024). Buddhist Spiritual Leadership in a Transformative Era: Reflecting on 
Experiences from the Study of Buddhist Holy Places. Journal of MCU Nakhondhat, 11(11), 
254-264. 

Watthana, S., Suyajai, P., Nilkote, R., Raksat, S. & Phansiri, P. (2021). Buddhism and the Way of 
Life of the Thai People in the Suvarnabhumi Region. Journal of Peace Studies and Social 
Transformation, 9(3), 950-963. 

 



89 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

Research Article 

 
DEVELOPMENT OF HYPERTENSION PREVENTION AND CONTROL MODEL 

AMONG MONKS IN NONG KHAI PROVINCE, THAILAND 
 

Kris Khunluek1*, Kritkantorn Suwannaphant2, Teerasak Pajan2, Phra Thepwachirakhun3, 
Khakhanang Ratananikom1, Pradit Sararat4  

1Faculty of Science and Health Technology, Kalasin University, Kalasin, Thailand 
2Sirindhorn College of Public Health Khon Khean, Khon Kaen, Thailand 

3Pho Chai Temple, Nong Khai, Thailand 
4Nong Khai Provincial Public Health office, Nong Khai, Thailand 

*Corresponding author E-mail: kris.khunluek@gmail.com 

 
Received 19 January 2025; Revised 25 March 2025; Accepted 28 March 2025 

 

 
Abstract 
Background and Objectives: Nong Khai Province implemented a health promotion project 
among monks in 2016. The objective was to ensure monks maintain good health, enabling them 
to continue preserving and promoting Buddhism and to serve as health role models within their 
communities. The project included 11 activities. This research aimed to develop the hypertension 
prevention and control model and evaluate the hypertension prevention and control model 
among monks in Nong Khai Province using the CIPPIEST Model. This model was an extension of 
the CIPP evaluation model (Context, Input, Process, and Product) by expanding the Product 
Evaluation into Impact Evaluation, Effectiveness Evaluation, Sustainability Evaluation, and 
Transportability Evaluation of the evaluated projects. 
Methodology: This research and development approach to hypertension prevention and control 
among monks in Nong Khai had two parts: Part 1: Development of a hypertension prevention and 
control model; and Part 2: Evaluation of a hypertension prevention and control model among 
monks in Nong Khai Province. 
Main Results: This research found two parts: Part 1: This section involved the development of  
a hypertension prevention and control model, which comprises six components: Belly reduction, 
blood sugar control, medication, blood pressure measurement, health literacy, and protection 
and rest. By addressing ten success factors, the model can be effectively implemented and 
sustained, contributing to the control of hypertension among monks; and Part 2: This part 
evaluated the hypertension prevention and control model using the CIPPIEST model. The summary 
of the sample group's opinion on the project components revealed that Input Factors, Impact, 
and Transferability were rated at a very good level, while Context, Process, Productivity, and 
Effectiveness were rated at a good level. These findings indicate a generally favorable perception 
of the model among the sample group across various evaluated components. The model serves 
as a comprehensive framework for promoting and maintaining the health and well-being of monks. 

mailto:Kris.khunluek@gmail.com


90 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

This approach underscores a commitment to addressing the multifaceted health challenges faced 
by monks in the region. By aligning strategies with identified success factors, stakeholders can 
ensure the effective implementation and sustainability of health promotion initiatives aimed at 
controlling hypertension among monks. 
Involvement to Buddhadhamma: This investigation revealed the application of Buddhism in 
relation to Buddhist innovations for the achievement of "Healthy Monks," it can be applied to the 
implementation of activities for Bhavana 4 (Kayabhavana) about prevention and control of high 
blood pressure among monks, consisting of 6 components, 20 activities, and 10 success factors 
for this model were identified. These factors include clarity of policy, sector collaboration, mutual 
understanding, integration of operations, administrator emphasizing, network and coordination, 
monitoring and evaluation, continuity in operation, faith, and confidence in merit in compliance 
with the National Sangha Health Charter 2017.  
Conclusions: This research highlighted the significance of comprehensive and culturally sensitive 
health promotion strategies for monks grounded in collaboration, community participation, and 
adherence to ethical principles. By aligning with these factors, health promotion efforts effectively 
addressed the unique health needs of monks in Nong Khai Province while respecting their beliefs 
and lifestyles. Overall, the evaluation indicated that the prevention and control of hypertension 
model among monks was well-received and made significant strides in improving monk health 
and well-being. Continued monitoring, support, and community engagement were essential  
for sustaining and enhancing the project's impact over time. In summary, the evaluation 
underscored the commendable success of the prevention and control of hypertension model. 
Continued vigilance, support, and community involvement were pivotal in upholding and 
augmenting the project's impact over time. 
Keywords: Buddhist Monk, Hypertension Prevention & Control, Evaluation Model, Nong Khai 
Province 
 
Introduction 
  In Buddhism, monks are ordained who follow the Dhamma and Vinaya as well as the Sangha Act. 
In Thailand, there are 503,064 monks across 43,305 temples (National Statistical Office,  2023).  
The Sangha Supreme Council, the governing body overseeing monks in alignment with Buddhist 
principles, has established policies to promote monks' health through initiatives such as health 
promotion temples and the National Monks Health Statute. During the monastic order meeting 
No. 7/2017 on March 20, 2017, the Sangha Supreme Council passed resolution No. 191/2017, 
leading to the establishment of the National Sangha Health Charter 2017. This statute serves as 
a framework and guideline for promoting the health of monks nationwide, aligning with the 
principles of the Constitution on the National Health System. It aims to advance the goals of the 
National Health Assembly resolutions, focusing on three key areas: Monks' self-care, community 
and societal support for monks' health, and the monks' role in promoting community health 
according to Dhamma and discipline. The statute emphasizes the implementation of measures in 



91 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

five key areas: Knowledge, information, development, health services, and research. These measures 
aim to enhance the quality of life for monks by fostering physical, mental, spiritual, and social 
well-being. Additionally, the statute seeks to create a health-promoting environment by strengthening 
the connection between temples and communities. The overarching goal is to achieve "Healthy Monks, 
Healthy Temples, and Healthy Communities" within a decade (2017-2026) (National Health 
Commission Office, 2017). 
  Nong Khai Province has implemented a health promotion project for monks. The first 
round of health screenings was conducted in 2016, involving 4,331 monks. The results of the 
health screenings were as follows: Waist Circumference Normal Waist Circumference: 87.69% 
(3,798 Monks), Abdominal Obesity: 12.31% (533 Monks), Blood Sugar Levels Normal: 94.30%  
(4,084 Monks) , At Risk: 4.20% (182 Monks) , High Risk: 1.50% (65 Monks), Blood Pressure Levels 
Normal: 76.08% (3,295 Monks) , At Risk: 15.33% (664 Monks) , High Risk: 8.59% (372 Monks),  
Oral Health Normal: 44.70% (1,936 Monks), tooth decay: 32.88% (1,424 Monks), Dental tartar: 
22.42% (971 Monks), Skin Health No Skin Disease: 99.15% (4,294 Monks) , Skin Disease: 0.85%  
(37 Monks), New cases of chronic diseases identified included: diabetes: 1.91% (63 Monks), 
hypertension: 1.67% (72 Monks), both diabetes and hypertension: 0.72% (31 Monks), Heart disease: 
0.14% (6 Monks). The operations in 2016 included screening and health promotion activities but 
did not cover all target groups. Consequently, the project needs to continue to ensure comprehensive 
screening and continuous, appropriate health promotion to increase coverage (Nong Khai Provincial 
Health Office, 2017).  
  Nong Khai Province implemented a health promotion project among monks in 2016,  
in alignment with the Monks' Health Statute, to effectively support and promote monks' health. 
The objective was to ensure monks maintain good health, enabling them to continue preserving 
and promoting Buddhism and to serve as health role models within their communities.  
The project included 11 activities: Executive monk meetings involving abbots, deputy abbots, and 
assistant abbots. Providing knowledge to monks on drug protection and surveillance, educating 
monks on health care, conducting health screenings, offering preliminary treatment, operating  
a mobile dental health unit, inspecting and registering monks' health insurance rights, screening 
monks for drug use through urine analysis, implementing behavior change activities for monks 
who tested positive for drugs, initiated a health behavior change project for at-risk and ill groups 
and trained volunteer monks to promote health within temples. The project also evaluated the 
satisfaction of monks receiving services and the satisfaction of the staff operating the project.  
This research aimed to develop the hypertension prevention and control model and evaluate 
the hypertension prevention and control model among monks in Nong Khai Province using the 
CIPPIEST Model: This model is an extension of the CIPP evaluation model (Context, Input, Process, 
and Product) by expanding the Product Evaluation into Impact Evaluation, Effectiveness 
Evaluation, Sustainability Evaluation and Transportability Evaluation of the evaluated projects. 
(Stufflebeam & Shinkfield, 2007). The findings will be used to enhance the efficiency of health 
promotion operations for monks in accordance with the Monks Health Statute 2017.  



92 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

  Objectives 
  This research aimed to develop the hypertension prevention and control model and 
evaluate the hypertension prevention and control model among monks in Nong Khai Province by CIPPIEST 
Model. This model was an extension of the CIPP evaluation model (Context, Input, Process, and Product) 
by expanding the Product Evaluation into Impact Evaluation, Effectiveness Evaluation, Sustainability 
Evaluation, and Transportability Evaluation of the evaluated projects. 
 
Methodology 
  This research and development approach for the development of the hypertension 
prevention and control model and evaluate the hypertension prevention and control model 
among monks in Nong Khai, this research had 2 parts: Part 1: Development of hypertension 
prevention and control model among monks; and Part 2: Evaluation of a hypertension prevention 
and control model among monks. 
  The research employed the CIPPIEST Model, which encompasses the following components: 
Context Evaluation: Assessment of the background, setting, and conditions affecting the project. 
Input Evaluation: Analysis of resources, strategies, and plans used in the project. Process Evaluation: 
Examination of the implementation processes and activities. Product Evaluation: Evaluation of 
the outcomes and results achieved by the project. Impact Evaluation: Measurement of the long-term 
effects and changes resulting from the project. Effectiveness Evaluation: Determination of how 
well the project achieved its goals and objectives. Sustainability Evaluation: Analysis of the project's 
ability to maintain its benefits over time. Transportability Evaluation: Assessment of the potential 
for replicating the project's success in other settings or contexts. 
 Data collection techniques and Data sources:  
 Part 1: Population involved in the development of the hypertension prevention and 
control model: The population included all 4,183 monks in Nong Khai Province. For this study,  
a sample size of 3,741 individuals was utilized. Data were collected from complete monk health 
screenings, and detailed information was gathered according to predetermined inclusion criteria, 
without prior calculation of sample size. 
 Part 2: The Research Area: All temples in the nine districts of Nong Khai Province.  
The total population consisted of 4,183 monks in Nong Khai Province, and sample Group: A sample 
group of 340 monks. This research used a formula to calculate the sample group for the case of 
Multivariate relationship analysis using multiple logistic regression statistics. (Hsieh et al., 1998). 
 

( )( )
( )( ) 2

10

2

11

1

1

PPBB

ZZPP
n

−−

+−
=

−−   

𝑛 =
0.50(1 − 0.50)(1.96 + 0.84)2

[0.39(1 − 0.39)(0.58 − 0.38)2]
 

𝑛 = 205.96, 𝑛 = 206 
 



93 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

  To prevent overfitting, the sample size for the multiple logistic regression analysis was 
adjusted and the influence of the relationship between the independent variables had to be 
adjusted using the Variance Inflation Factor or VIF, which has the following value (Hsieh et al., 1998): 
 

n p = 
p

n

.......3,2,1
2

1

1 −
 , n1  = 206, p = 0.6278 

n p = 340 
 

 Quantitative research tools: 1) Health Screening Form; 2) Interview Questionnaire:  
A structured questionnaire used to collect individual-level data from monks, focusing on personal 
information that was nominal scale and satisfaction with the project operations, which was  
a 5-level rating scale; and 3) Health Screening Form: A form comprising four parts: Personal 
characteristics information (Ratio Scale, Ordinal Scale and Nominal Scale), health history of illness 
(Nominal Scale), health behaviors of monks (Rating Scale). 
  Qualitative research tools: In-depth Interview Guideline: A structured guide to conduct 
detailed interviews with selected participants. Focus Group Interview Guideline: A framework for 
facilitating focus group discussions to gather insights from multiple participants. This was a structured 
interview about project implementation using the concept of the CIPPIEST evaluation model. 
Document Collection Form: A form for systematically collecting and recording relevant 
documents and archival data, and Non-participant Observation Guideline: A guide for observing 
and recording the activities and behaviors of participants without direct involvement. 
  Data collection techniques: Quantitative data collection was done from a sample of  
340 people. The research team collected data directly using systematic random sampling and 
divided quotas in each district. Qualitative data collection for the target group in part 1 included 
the ecclesiastical provincial governor, ecclesiastical district officers, ecclesiastical commune chiefs, 
the provincial public health office, and the district public health office, 4 monks from the staff,  
4 public health volunteers, totaling 31 individuals. 
  Data analysis: Quantitative data: Descriptive statistics: Frequency, percentage, standard deviation. 
Inferential statistics: Pearson Correlation Coefficients, Linear multiple regression, Exploratory Factor 
Analysis (EFA). Qualitative data: Content analysis.  
  Ethical approval: Research ethics approval was obtained from the Human Research Ethics 
Committee at Sirindhorn College of Public Health, Khon Kaen Province, with approval number HE 
6320012. 
 
Results and Discussion 
 Part 1: Hypertension Prevention and Control Model Among Monks in Nong Khai 
Province. Population for the development of the hypertension prevention and control model: 
The population included all 4,183 monks in Nong Khai Province. For this study, a sample size of 
3,741 individuals was utilized. Data were collected from complete monk health screenings, and 



94 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

detailed information was gathered according to predetermined inclusion criteria without prior 
calculation of sample size. The researchers conducted a post -hoc analysis using statistical 
software, focusing on variables related to hypertension, especially body mass index (BMI).  
The Pearson Correlation Coefficient for BMI was r = 0.308 (95% CI: 0.276 to 0.338, P-value < 0.001), 
with 42.77% (1,600 Monks) having a BMI > 23.00 kg/m². With a significance level set at 0.05,  
the statistical power was determined to be 1, indicating that the sample size was adequate for 
testing the hypotheses. The monks had 1,675 normal systolic pressure (44.77%), risk condition 
1,298 (34.70%), and normal diastolic blood pressure 2,541 (67.92%), in risk condition 587 (15.69%), 
hypertension conditions 768 (20.53%). The coefficients Correlation of Pearson analysis showed 
that the initial variables were related to hypertension. This table presents the factors related to 
hypertension among monks, along with their respective correlation coefficients, based on a 
sample size of 3,741 individuals, shown in Table 1. 
 

  Table 1 Shows Pearson correlation analysis of coefficients identified dependent variables 
related to hypertension 
 

Relationship of Variables with Hypertension (n = 3,741) 95% Confidence Interval 

Variables 
Pearson Correlation 

Coefficients (r) 
P-value Lower Upper 

Age* 0.333 <0.001 0.305 0.360 
Year in monk* 0.177 <0.001 0.141 0.464 
Education* -0.147 <0.001 -0.175 -0.116 
Smoking 0.009 0.575 -0.22 0.016 
Sleeping/day 0.022 0.180 -0.010 0.53 
Congenital disease* 0.166 <0.001 0.132 0.198 
Regular medication* 0.169 <0.001 0.133 0.204 
Annual health examination* 0.061 <0.001 0.029 0.090 
Inpatient* 0.058 <0.001 0.026 0.092 
Had Surgery* 0.045 0.005 0.013 0.079 
Exercise 0.016 0.333 0.016 -0.016 
Weight* 0.294 <0.001 0.262 0.323 
Height* 0.081 <0.001 0.046 0.113 
Body mass index* 0.308 <0.001 0.279 0.336 
Waist circumference* 0.294 <0.001 0.263 0.323 
FBS 0.231 <0.001 0.198 0.266 

 
  The analysis of correlation coefficients between variables using multiple linear regressions 
statistics to study the variables affected by hypertension found that Age, Inpatient, FBS (Fasting 
Blood Sugar) together predicted 16.10 % of hypertension (R2 = 0.161 P-value < 0.05) when controlling 
the other independent variables. Analyzing the exploratory factor in all independent variables, 
the components of each element from the analysis of EFA values; Kaiser-Meyer-Olkin Measure of 



95 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

Sampling Adequacy: KMO = 0.601, Approx. Chi-Square = 33097.33 df = 192 P-value < 0.001, shown 
in Table 2. 
 

  Table 2 Shows the analysis of EFA for components grouping 
 

Component Matrix 

Variables 
Component 

1 2 3 4 5 6 
Weight 0.957      
Body mass index 0.896      
 Waist circumference 0.861      
FBS (NPO)  0.968     
FBS (Aft-Meal)  0.968     
Regular medication   0.845    
Congenital disease   0.830    
BP-sys    0.820   
BP-dias    0.818   
Education     0.719  
Year in monk     0.669  
Smoking      0.723 
Sleeping/day      -0.642 
  
  The Components of Hypertension Prevention and Control Model consisted of 6 components. 
These components encompass various aspects of health and lifestyle factors relevant to 
hypertension prevention and control among monks in Nong Khai Province. This research involved a 
qualitative study aimed at developing a model for health promotion and prevention and control 
among monks in Nong Khai Province. The results of the research served as a database for 
workshops, including focus groups with relevant stakeholders. Workshop Methodology: Focus Groups 
conducted workshops with the concerned group to brainstorm and consult on effective health 
promotion strategies for monks. Brainstorming: Utilized sessions to generate innovative ideas and 
solutions. Participants: Engaged 31 experts and individuals involved in monk health promotion 
initiatives. These models were employed to guide monks in adopting and sustaining healthier 
behaviors, as shown in Table 3. 
 

  Table 3 Shows activities of the prevention and control hypertension model among monks 

 

Component Activities 
Component 1 Belly Reduction - Activities to reduce the belly not to exceed 90 cm 

- Waist circumference 
- Exercise activities that are appropriate for the monk 
- Healthy food for monks 
- DASH Eating food  
- Weighing-machine at temple 



96 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

  Table 3 Shows activities of the prevention and control hypertension model among monks 
(Continued) 
 

Component Activities 
Component 1 Belly Reduction - Continuous body mass index assessment 
Component 2 Blood Sugar Control - Blood sugar control: Level FBS (NPO) <100 & level FBS (Aft-

Meal) <180 
- Reducing sugar or drinking that contain sugar 
- Reducing the amount of sticky rice 

Component 3 Medication - Continuous treatment 
- Annual health examination 

Component 4 Blood Pressure 
Measurement 

- Continuous blood pressure measurement 
- Providing blood pressure monitors at temple 
- Reduce eating salty, reduce eating spicy 
- Reflection and Confirmation of results and Referrals for 
effective treatment 

Component 5 Health literacy - To give knowledge of health promotion for monk 
- Training for volunteer health promotion at the temple 

Component 6 Protection & Rest  - No smoking 
- Sleeping > 6 hr./day 

 
  Following an After-Action Review between researchers and the 31 experts involved, the success 
factors for the prevention and control hypertension model among monks in Nong Khai Province 
were identified. These factors include:  
   1. Clarity of Policy: Clear and well-defined policies provide a foundation for effective 
implementation and understanding of health promotion initiatives.  
   2. Sector Collaboration: Collaboration across all sectors ensures a comprehensive 
and coordinated approach to health promotion, leveraging the expertise and resources of 
various stakeholders.  
   3. Mutual Understanding: Fostering mutual understanding among stakeholders 
promotes cohesive efforts toward common health goals.  
   4. Integration of Operations: Integrating operations streamlines processes and 
enhances efficiency in implementing health promotion strategies.  
   5. Administrator Emphasis: Strong emphasis and support from administrators 
highlight the importance of health promotion initiatives and encourage participation.  
   6. Network and Coordination: Establishing networks and coordination mechanisms 
that facilitate communication and cooperation among stakeholders involved in health 
promotion efforts.  



97 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

   7. Monitoring and Evaluation: Regular monitoring and evaluation enables the 
assessment of progress and effectiveness, allowing for adjustments and improvements as needed.  
   8. Continuity in Operation: Ensuring continuity in health promotion operations 
sustains momentum and reinforces positive health behaviors over time.  
   9. Faith: Faith, both in oneself and in the merit of health-promoting actions, can 
motivate individuals to actively participate in health promotion activities.  
   10. Confidence in Merit: Confidence in the positive outcomes and benefits of 
health-promoting behaviors strengthened commitment and adherence to health guidelines.  
By addressing these success factors for the prevention and control hypertension model among 
monk was effectively implemented and sustained, contributing to the control of hypertension 
among monks in Nong Khai Province. 
  Discussion of Part 1: Hypertension Prevention and Control Model among Monks in 
Nong Khai Province 
  The results of this research, in addition to providing a model for promoting health for 
monks, also promoted the development of monks according to the Bhavana 4 (Kayabhavana)  
in terms of physical development. The findings of this research regarding factors related to 
hypertension among monks were consistent with previous research. Sararak (2017) found a significant 
relationship between body mass index, treatment practices when sick, frequency of health 
examinations, and chronic illnesses among monks. Similarly, the results of the analysis by Phra 
Thamma Kittiwongthongdee Surtecho Ratchanee (2005) highlighted the challenges faced by monks, 
including chronic diseases, smoking habits, consumption of energy drinks, and limited access to 
healthy food options obtained through alms. 
  These insights underscore the importance of addressing lifestyle factors and improving 
healthcare access for monks to effectively prevent and manage chronic diseases like hypertension. 
The findings suggested the need for comprehensive health promotion initiatives tailored to the 
unique needs and circumstances of monks in Nong Khai Province. 
  Furthermore, the positive perceptions of the prevention and control hypertension model 
among monks in the sample group, as evidenced by their opinions on various project components, 
indicate the project's effectiveness and potential for sustainability. Collaborative efforts involving 
stakeholders from various sectors, along with clear policies and effective monitoring and evaluation 
mechanisms, were essential for ensuring the continued success and impact of such initiatives. 
  Overall, this research contributed valuable insights into the factors influencing hypertension 
among monks and highlights the importance of holistic health promotion strategies to support their 
well-being and improve health outcomes. 
  The prevention and control hypertension model among monks aimed at preventing and 
controlling hypertension among monks in Nong Khai Province aligns with existing holistic healthcare 
models proposed by Buathet (2012), Chatchawarat & Piromruen (2014), and Phra Kittianyametee et al. 
(2018). These models advocated for comprehensive approaches to monk healthcare, emphasizing 
the role of temples as centers for community development and health promotion. Buathet's model 



98 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

suggests various strategies, including establishing health promotion plans within temples, 
conducting regular health checks for monks, and developing public health volunteers to support 
healthcare initiatives (Buathet, 2012). Additionally, the model emphasizes creating safe environments 
and promoting nutritious foods to support monk health. 
  Chatchawarat & Piromruen's model (2014) focused on five key areas of monk health 
promotion, including food consumption, exercise, stress management, health responsibility, and 
overall healthcare. The model proposed specific activities, equipment, and responsible parties 
for each area, emphasizing the feasibility and ethical alignment of the monk health promotion model. 
  Similarly, Phra Kittianyametee's model for Lopburi Province emphasized the importance 
of having dedicated healthcare teams for monks, increasing monk registration and database 
systems, and involving public health agencies and community health volunteers in monitoring 
and promoting monk health. The model underscored the need for behavior change interventions 
and clear role definitions for promoting holistic healthcare among monks (Phra Kittianyametee et al., 
2018). 
  Overall, these models provided valuable frameworks for developing effective health 
promotion guidelines for monks, ensuring their physical, mental, and spiritual well-being while 
respecting the ethical principles of monkhood. The alignment of the Nong Khai Province guidelines 
with these models suggested a holistic and comprehensive approach to monk healthcare that 
addressed various aspects of their health and well-being. 
  The success factors identified for health promotion among monks in controlling blood 
pressure in Nong Khai Province closely resemble those found in the research of Upra & Chatcharat 
(2016), as well as Phrakhru Suwattanapattanabandit et al. (2014). These factors emphasized the 
importance of clear policies, collaboration across sectors, mutual understanding, integrated operations, 
administrative emphasis, network coordination, monitoring and evaluation, operational continuity, 
and the role of faith and confidence in merit. 
  Upra and Chatcharat's research emphasized the necessity for health promotion efforts to be 
rooted in community participation and aligned with the beliefs and lifestyles of the community, 
ensuring acceptance and adherence by monk organizations (Upra & Chatcharat, 2016). Similarly, 
Phrakhru Suwattanapattanabandit's guidelines for monk healthcare focused on promoting, preventing, 
treating, and rehabilitating health issues within a holistic healthcare framework, with an emphasis 
on the role of network partners (Phrakhru Suwattanapattanabandit et al., 2014). 
  Additionally, Chatchawarat and Piromruen's development of a health promotion model 
for monks underscores the importance of activities, resources, and responsibilities in promoting 
overall healthcare. Their findings suggested that the proposed model is both feasible and ethically 
acceptable for monk healthcare initiatives (Chatchawarat & Piromruen, 2014). 
  Together, this research highlighted the significance of comprehensive and culturally sensitive 
health promotion strategies for monks grounded in collaboration, community participation, and 



99 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

adherence to ethical principles. By aligning with these factors, health promotion efforts effectively 
addressed the unique health needs of monks in Nong Khai Province while respecting their beliefs and 
lifestyles. 
  Part 2: Evaluation of the Health Promotion Project among Monks in Nong Khai Province 
  In this evaluation, the sample group comprised 352 individuals, with the following key findings: 
The sample group had an average age of the sample group had an average age of 41.89 years 
(S.D. = 17.92), Education Level: A majority of the sample group had completed primary school, 
accounting for 34.41%, Health Status: Most of the sample group (43.24%) had undergone a 
physical examination in the past year, with no diseases detected. 42.06% of the sample group 
had never undergone a physical examination. Chronic Diseases: Hypertension was diagnosed in 
7.06% of the sample group, diabetes was diagnosed in 3.82% of the sample group, Health 
Insurance Rights: Most of the sample group (93.23%) had universal health coverage, 6.77% of the 
sample group had social security rights. These findings provide insights into the health status, 
healthcare utilization, and health insurance coverage among monks participating in the health 
promotion project in Nong Khai Province. 
  Summary of Sample Group's Opinion on Project Components: Context: The sample group's 

mean opinion on the project's context was at a good level (𝑥̅ = 4.49, S.D. = 1.38). Input Factors:  
The sample group perceived the project's input factors very positively, with an overall mean 

opinion at a very good level (𝑥̅ = 4.51, S.D. = 1.44). Process: In terms of the project process,  

the sample group's mean opinion was at a good level (𝑥̅ = 4.47, S.D. = 1.22). Productivity:  

The sample group's mean opinion on project productivity was at a good level (𝑥̅ = 4.43, S.D. = 1.25). 
Impact: The sample group perceived the project's impact very positively, with an overall mean 

opinion at a very good level (𝑥̅ = 4.59, S.D. = 1.86). Effectiveness: The sample group's mean 

opinion on project effectiveness was at a good level (𝑥̅  = 4.38, S.D. = 1.46). Sustainability:  
The sample group perceived the project's sustainability positively, with an overall mean opinion 

at a good level (𝑥̅ = 4.45, S.D. = 1.83). Transferability: The sample group's mean opinion on project 

transferability and forwarding was very positive, with an overall mean at a very good level (𝑥̅ = 4.56, 
S.D. = 1.41). These findings indicate a generally favorable perception of the health promotion 
project among the sample group across various components evaluated, and these models serve 
as comprehensive frameworks for promoting and maintaining the health and well-being of monks 
in Nong Khai Province, as shown in Table 4. 
 
 
 



100 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

  Table 4 Shows summary of Sample Group's Opinion on Project Components 
 

In term of Mean S.D. 
95% Confidence Interval 

P-value* Level 
Lower CI Upper CI 

Context 
Input 
Process 
Product 
Impact 
Effectiveness  
Sustainability  
Transportability 

4.49 
4.51 
4.47 
4.43 
4.59 
4.38 
4.45 
4.56 

1.38 
1.44 
1.22 
1.25 
1.86 
1.46 
1.83 
1.41 

3.51 
2.61 
4.18 
2.55 
3.26 
2.18 
2.41 
2.45 

8.12 
6.31 
4.57 
5.19 
5.89 
5.62 
6.25 
8.32 

<0.001 
<0.001 
<0.001 
<0.001 
<0.001 
<0.001 
<0.001 
<0.001 

Good 
Very good 

Good 
Good 

Very good 
Good 
Good 

Very good 

 
  Discussion of part 2: Evaluation of the Health Promotion Project among Monks in 
Nong Khai Province 
  1. Context: The sample group expressed a highly positive opinion of the project, with an 
average rating at a very good level (𝑥̅ = 4.49, S.D. = 1.38). They demonstrated a clear understanding 
of the project objectives, recognizing its potential to enhance the quality of life for monks. The health 
promotion project for monks and novices in Nong Khai Province, initiated by various key entities 
such as the Office of the Provincial Abbot, Nong Khai Provincial Public Health Office, Nong Khai 
Provincial Buddhism Office, and Narcotics Prevention and Suppression Center, has been ongoing 
since 2017. Scheduled health examinations for monks and novices in all nine districts of Nong 
Khai Province are a central component of this initiative, indicating a comprehensive approach to 
monk healthcare. 
  This evaluation aligned with Liamthong et al.'s study, which assessed a Buddhist nursing 
project aimed at promoting self-reliant healthcare for the elderly. Their findings revealed a similarly 
high level of satisfaction among participants regarding the project's content (Liamthong et al., 2016) 
and emphasized the importance of context evaluation, which considers external factors influencing 
project success or failure, such as societal needs, economic conditions, and policy alignment.  
The consistency of the health promotion project's objectives with the identified needs of the 
target group and stakeholders underscored the relevance and effectiveness of the initiative. 
  In summary, the positive perception of the project's context by the sample group reflected 
the alignment of project objectives with societal needs and the proactive approach of key 
agencies in addressing monk healthcare in Nong Khai Province. This holistic approach, guided by 
clear objectives and stakeholder collaboration, laid a strong foundation for the project's success. 
  2. Input: The sample group expressed a highly positive opinion of the project's input, with 
an average rating at a very good level (𝑥̅ = 4.51, S.D. = 1.44). The research findings indicated 
strong support from relevant departments for project implementation, including initiatives such 
as providing health education to monks and novices, conducting health screenings and preliminary 



101 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

treatments, deploying a mobile dental unit, ensuring health insurance coverage, implementing 
drug prevention campaigns, and facilitating behavior change programs for monks with substance 
abuse issues. Additionally, training programs for temple volunteers and monks, as well as regular 
meetings at the Abbot, Deputy Abbot, and Assistant Abbot levels, contributed to the comprehensive 
approach of the project. 
  These findings resonate with Rodchanaarcha's (2016) study, which evaluated routine work 
to research projects among Sadao Hospital personnel and found high satisfaction levels regarding 
input factors. The results of the analysis by Ekthamasut & Jarearnsrimuang (2021) underscore the 
importance of assessing various factors and resources necessary for project implementation, 
including personnel suitability, budget support, target group involvement, lecturer expertise, 
availability of medical equipment, project location, and activity timelines. The information 
gathered during this assessment aids in planning project implementation and evaluating the 
feasibility and appropriateness of proposed activities. 
  In summary, the strong support from relevant departments and stakeholders, coupled 
with comprehensive initiatives and resources allocated for project implementation, highlights the 
robust input factors of the health promotion project among monks in Nong Khai Province.  
This proactive approach and investment in resources set a solid foundation for the project's 
success and efficacy in improving monk healthcare outcomes. 
  3. Process: The sample group reported a highly positive perception of the project's process, 
with an average rating at a very good level. The project implementation involved systematic 
steps, including meetings to explain operating procedures with relevant networks, community 
formation to identify critical issues and develop joint action plans, and the establishment of the 
Monks Health Statute. Continuous training sessions and knowledge-sharing meetings with monks 
were conducted to ensure their understanding and effective participation in project activities, 
which were integrated with community involvement. These findings align with Yaemlamai & 
Hongwiset's (2014) study, which highlighted a high level of satisfaction with the process aspect. 
As a result of the analysis, Stufflebeam (2022) emphasizes the importance of process evaluation 
in assessing project management, organizing activities, and ensuring adherence to project objectives. 
Similarly, Ekthamasut and Jarearnsrimuang (2021) stress the need for periodic supervision and 
monitoring to verify adherence to planned steps, identify challenges, and address project 
management deficiencies. 
  In summary, the systematic approach adopted in the project implementation process, 
coupled with regular training sessions and community involvement, underscored the effectiveness of 
the process in achieving project goals. Continuous monitoring and evaluation were essential to 
identify any deviations from the plan and address challenges promptly, ensuring the smooth 
execution of project activities and the realization of desired outcomes. 
  4. Product: The sample group expressed a positive opinion regarding the project's product, 
with an average rating at a good level. The health promotion initiative among monks in Nong Khai 
Province, targeting all monks in the region, has been consistently operational since 2016.  



102 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

Key products of the project include regular health screenings for monks, provision of early 
treatment, annual health check-ups, behavior change interventions, dental healthcare services, 
screening for drug use, and the presence of health volunteer monks in temples. Moreover, monks 
actively disseminate health knowledge to both temple inhabitants and the broader community, 
fostering active participation in health management activities. 
  These products align with the principles of product evaluation, as described by Stufflebeam (2022) 
and Ekthamasut and Jarearnsrimuang (2021). Product evaluation involves assessing the achievement of 
project objectives, goals, and other relevant indicators, focusing on both quantity and quality. 
This evaluation occurs periodically throughout the project duration and culminates in a comprehensive 
assessment of the total project product at its conclusion. 
  In summary, the positive outcomes of the health promotion project among monks in Nong 
Khai Province underscore its effectiveness in achieving its objectives and goals. The sustained 
provision of essential healthcare services, coupled with active community participation, reflects 
the project's successful implementation and its significant impact on monk health and well-being. 
The ongoing Product Evaluation ensures that the project remains aligned with its objectives and 
continues to deliver tangible benefits to the target population. 
  5. Impact: The sample group exhibited a highly positive perception of the project's impact, 
with an average rating at a very good level. This indicates widespread recognition of the roles and 
responsibilities of all parties involved in project implementation, leading to continuous 
development and fostering positive outcomes for all stakeholders. 
  As highlighted by Stufflebeam (2022), impact assessment involves evaluating any changes 
resulting from project implementation, including both positive and negative aspects affecting the 
target group and broader community. The impact extends beyond individual health outcomes to 
encompass broader implications for public health and community well-being. 
  In summary, the overwhelmingly positive perception of the project's impact underscored 
its effectiveness in driving positive change and improvement within the monk community and the 
wider society. Moving forward, continued efforts will be necessary to sustain and build upon the 
project's achievements, ensuring its enduring positive impact on monk health and well-being in 
Nong Khai Province. 
  6. Effectiveness: The sample group perceived the project's effectiveness at a good level, 
indicating that the project implementation has contributed to enhancing the quality of life for 
monks to a certain extent. This evaluation aligns with the principles outlined by Stufflebeam (2022) 
and Ekthamasut & Jarearnsrimuang (2021), which emphasize assessing the quality and success of 
project outcomes upon completion. 
  Effectiveness evaluation involves determining whether the project results meet high-quality 
standards and align with predefined objectives. Additionally, it assesses the extent to which the project 
addresses the needs and requirements of the beneficiary group comprehensively. Furthermore,  
it considers the level of satisfaction with the project and evaluates its success over time. 



103 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

  In summary, the perceived effectiveness of the health promotion project among monks 
in Nong Khai Province indicates that it has made significant strides in improving monk's well-being 
and addressing their healthcare needs. Continuous monitoring and evaluation will be essential to 
ensure sustained effectiveness and further enhance project outcomes over time. 
  7. Sustainability: The sample group expressed a positive opinion regarding the project's 
sustainability, with an average rating at a good level. Pho Chai Temple has emerged as a learning 
hub and serves as a model for other temples seeking to emulate its success. The project fostered 
teamwork among various stakeholders, facilitating ongoing collaboration aimed at enhancing 
community well-being. Related agencies continued to organize numerous activities, ensuring the 
project's continuity beyond its initial implementation phase. 
  As highlighted by Stufflebeam (2022) and Ekthamasut & Jarearnsrimuang (2021), sustainability 
assessment involves evaluating whether the project can proceed with subsequent steps even after 
external support has ceased. Factors such as community needs, collective ownership, and community 
capacity for self-management were critical considerations in assessing sustainability. This assessment 
served as a practical guideline for ensuring the long-term success of the project. 
  In summary, the positive perception of the project's sustainability underscores its potential to 
endure and thrive beyond its initial implementation phase. By fostering collaboration, promoting 
community ownership, and building capacity, the project lays the groundwork for sustained success 
and continued improvements in monk health and well-being in Nong Khai Province. Ongoing monitoring 
and support will be essential to maintain and enhance sustainability over time. 
  8. Transportability: The sample group had an overall opinion of the project at a very 
good level. Recognizing the importance of this initiative, all departments supported its continuous 
operation. Consequently, a project to enhance the quality of life of monks was developed for 
the following year. This project focused on training to change health behaviors based on principles 
of proper nutrition, exercise, emotional well-being, abstinence from smoking and alcohol, and 
maintaining healthy dental practices. The initiative aimed to expand these positive results to other 
provinces through the exchange of knowledge on improving monks' quality of life. 
  As highlighted by Stufflebeam (2022) and Ekthamarit and Jarearnsrimuang (2021), their 
assessments discussed the feasibility of implementing such projects in different areas and contexts. 
Their assessments are particularly relevant for pilot projects or as case studies for learning and adaptation. 
The goal is to take the project's ideas and processes and expand or apply them elsewhere to 
enhance effectiveness and sustainability. 
  In summary, the successful transmission of the project's principles to other provinces 
highlights its replicability and scalability. By focusing on training in health behaviors and expanding 
knowledge exchange, the project had the potential to positively impact a broader population of 
monks. This aligns with the concept of feasibility studied and pilot projects as described by 
Stufflebeam (2022) and Ekthamarit and Jarearnsrimuang (2021), underscoring the importance of 
adaptability in different contexts. 



104 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

  Overall, the evaluation indicates that the prevention and control hypertension model among 
monks in Nong Khai Province has been well-received and has made significant strides in improving 
monk health and well-being. Continued monitoring, support, and community engagement will be 
essential for sustaining and enhancing the project's impact over time. In summary, the evaluation 
underscores the commendable success of the prevention and control hypertension model among 
monks in Nong Khai Province. Continued vigilance, support, and community involvement will be 
pivotal in upholding and augmenting the project's impact over time. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  1. The activities of the prevention and control hypertension model among monks in Nong 
Khai Province have 6 components and 20 activities. That could apply to the implementation of 
activities for Bhavana 4  (Kayabhavana) of physical development about hypertension prevention 
among monks. 
  Component 1: Belly Reduction: Activities aimed at reducing the belly not to exceed 90 
cm, waist circumference, exercise activities that are appropriate for the monk, healthy food for 
monks, DASH (Dietary Approaches to Stop Hypertension) eating plan, providing a weighing 
machine at the temple for regular monitoring, and conducting continuous body mass index 
(BMI) assessments. 
  Component 2: Blood Sugar Control-Focuses on maintaining blood sugar levels within 
healthy ranges, with a target of Fasting Blood Sugar (FBS) < 100 mg/dL (NPO) and Postprandial 
Blood Sugar (FBS After Meal) < 180 mg/dL. This involves reducing the intake of sugary foods and 
beverages, as well as limiting the amount of sticky rice in the diet. 
  Component 3: Medication-Focuses on ensuring continuous treatment for monks with 
health conditions, along with regular annual health examinations to monitor overall health and 
adjust medication as needed. 
  Component 4: Blood Pressure Measurement-Involves continuous monitoring of blood 
pressure, with blood pressure monitors provided at the temple for regular use. This also 
includes reducing salt intake and limiting spicy foods, reflecting on and confirming the results, 
and making referrals for effective treatment when necessary. 
  Component 5: Health Literacy-Focuses on providing monks with knowledge about 
health promotion and conducting training programs for temple health promotion volunteers. 
This aims to increase awareness and empower both monks and volunteers to take an active 
role in improving health outcomes within the temple community. 
  Component 6: Protection & Rest-Emphasizes the importance of avoiding smoking and 
ensuring that monks get more than 6 hours of sleep per day to support overall health and well-being. 
  2. The 10 success factors for the prevention and control hypertension model among 
monks in Nong Khai Province have been identified. These factors include Clarity of Policy, Sector 
Collaboration, Mutual Understanding, Integration of operations, Administrator Emphasis, Network 



105 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

and Coordination, Monitoring and Evaluation, Continuity in Operation, Faith and Confidence in 
Merit as summarized in Figure 1. 
 

 
Figure 1 The prevention and control hypertension model among monks in Nong Khai Province 

 
Conclusions and Recommendations 
  This research revealed the application of Buddhism in relation to Buddhist innovations for 
the achievement of "Healthy Monks." In addition to providing a model for promoting health for 
monks, it also promoted the development of monks according to the Bhavana 4 (Kayabhavana) 
in terms of physical development. This research concluded that risk behaviors about hypertension, 
such as smoking and consumption of sugary drinks and dietary intake primarily comprising starchy 
foods, sugar, coconut milk, and fatty foods obtained through alms, exacerbate health concerns. 
Moreover, many monks do not avail themselves of annual health screening services, further 
complicating their health status. The Prevention and Control Hypertension Model among Monks 
represents a pivotal intervention aimed at reshaping health behaviors to foster improved well-being 
among monks. Following an extensive After-Action Review involving researchers and 31 expert 
stakeholders, critical success factors for implementing hypertension control guidelines among 
monks in Nong Khai Province have been identified. These factors include establishing clarity of policy, 
sector collaboration, mutual understanding, integration of operations, administrator emphasizing, 



106 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

network and coordination, monitoring and evaluation, continuity in operation, faith, and confidence 
in merit. Summary of the main points discussed regarding the evaluation of the health promotion 
project among monks in Nong Khai Province: Context Evaluation: The project was well-understood 
by relevant departments, aligned with policies, and addresses community needs. Input Evaluation: 
Strong support and resources are provided for project implementation, including knowledge 
dissemination, health screenings, and various activities. Process Evaluation: The project implementation 
process involved clear procedures, community involvement, and continuous training and knowledge 
dissemination. Product Evaluation: The project has resulted in tangible products such as health 
screenings, treatments, behavior change initiatives, and community participation. Impact Evaluation: 
Positive impacts are observed, including improvements in monk health and well-being, 
community engagement, and public health outcomes. Effectiveness Evaluation: The project is 
perceived to be effective in meeting its objectives and improving the quality of life for monks. 
Sustainability Evaluation: The project demonstrates the potential for sustainability through continued 
community involvement, organizational support, and capacity building. Transmission Evaluation:  
The successful transmission of the project's principles to other provinces highlights its replicability 
and scalability. By focusing on training in health behaviors and expanding knowledge exchange, 
the project had the potential to positively impact a broader population of monks. 
 
Acknowledgement 
  The authors express their gratitude to all those who contributed to this research,  
a particularly the monks who participated in the study. Special thanks are extended to the 
Ecclesiastical Province Governor of the Mahànikàya and Dhammayut nikàya Ecclesiastical, the 
Nong Khai Province Governor, the Provincial Health Office, and Kalasin University for their 
invaluable support in facilitating and conducting this research. 
 
References 
Buathet, D. (2012). Public Policy: Development of a holistic monk health care model by 

participation of communities in the responsibility area of the Office of Disease Prevention 
and Control 2, Saraburi Province. [Unpublished research report]. The Office of Disease 
Prevention and Control 2 Saraburi Province. Saraburi, Thailand. 

Chachawarat, P. & Piromruen, S. (2014). The pattern of promoting health behaviors of monks. 
Kasalong Kham Research Journal, 8(1), 167-178. 

Ekthamasut, N. & Jarearnsrimuang, S. (2021). Applying the CIPP test evaluation model to evaluate 
health projects. Journal of Boromarajonani College of Nursing, Surin, 11(2), 138-148. 

Hsieh, F, Y., Daniel, A, B. & Michael, D, L. (1998). A simple method of sample size for linear and 
logistic regression. Statistics in Medicine, 17(14), 1623-1634. 

Liamthong, S., Norchan, J., Korsaeng, C. & Siriphan, S. (2016). Evaluating the Buddhist nursing 
project to promote self-sufficient health care of the elderly with high blood pressure 



107 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.89-107 

Village No. 2, Ban Sarawan, Mai Kaen District Pattani Province. Princess of Naradhiwas 
University Journal, 3(2), 58-72. 

National Health Commission Office. (2017). National Monks Health Statute, B.E. 2017. Nonthaburi, 
Thailand: O.S. Printing House. 

National Statistical Office. (2023). Statistics on personnel and religious places in Thailand: Statistics 
of 21 branches in Thailand. Bangkok, Thailand: National Statistical Office of Thailand. 

Nong Khai Provincial Health Office. (2017). Report on the implementation of the health check 
project for monks and novices to support and promote the village to preserve the five 
precepts. Nong Khai, Thailand: Health Promotion Group. 

Phra Kittianyametee (Somkiat Ramanwongand), Subruangthong, W. & Sooksamran, S. (2018). 
Promoting holistic health care of monks in Lopburi province. Rajapark Journal, 12(25), 94-106. 

Phra Thamma Kittiwongthongdee Surtecho Ratchanee. (2005). Dictionary for the study of Buddhist 
temples. Bangkok, Thailand: Raja Oorasom Temple. 

Phrakhru Suwattanapattanabandit, Daenghran, T. & Vapuchavitee, S. (2014). Development of a 
holistic health care model of monks in Khon Kaen province with an emphasis on network 
participation. Journal of the office of DPC 7 Khon Kaen, 22(2), 117-130. 

Rodchanaarcha, R. (2016). Evaluation Project for Routine to Research (R2R) Implementation among 
Personnel in Sadao Hospital, Songkhla Province. The Southern College Network Journal of 
Nursing and Public Health, 3(2), 133-148. 

Sararak, M. (2017). Prevalence and factors associated with chronic illness of monks Warinchamrab 
Ubon Ratchathani. Journal of Science and Technology Ubon Ratchathani University, 19(1), 
37-48. 

Stufflebeam, D. L. & Shinkfield, A. J. (2007). Evaluation Theory, Models, and Applications. 
Sanfrancisco, United States of America: An Imprint of Wiley. 

Stufflebeam, D. L. (2022). CIPP evaluation model checklist: A tool the CIPP model to assess 
projects and programs (1st ed.). Michigan, United States of America: Western Michigan 
University. 

Upra, R. & Chatcharat T. (2016). Chronic diseases: Effects on health, monks, and guidelines for 
health promotion. Journal of Nursing, Public Health, and Education, 17(3), 17-23. 

Yaemlamai, N. & Hongwiset, S. (2014). Evaluation of the health promotion project for the elderly. 
Takhian Tia Subdistrict Municipality, Bang Lamung District Chonburi Province. Nakhon 
Phanom University Journal, 8(3), 17-25. 

 



108 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 
 

Research Article 

 
THE DEVELOPMENT OF BUDDHIST LEADERSHIP BASED ON THE PRINCIPLES 

OF SARANIYADHAMMA FOR EDUCATIONAL LEADERS TO PROMOTE 
HAPPINESS AND WELL-BEING IN THE ERA OF CHANGE 

 
Reongwit Nilkote1*, Thitiwas Sukpom2, Nattakorn Papan2, Natthapat Saisena3, Nattaka Sanguanwong4 

1Faculty of Education, Rambhai Barni Rajabhat University, Chanthaburi, Thailand 
2Faculty of Education, Chandrakasem Rajabhat University, Bangkok, Thailand 

3Faculty of Humanities and Social Sciences, Chandrakasem Rajabhat University, Bangkok, Thailand 
4Faculty of Technical Education, Rajamangala University of Technology Thanyaburi, PathumThani, Thailand  

*Corresponding author E-mail: mongreongwit@gmail.com 

 
Received 28 February 2025; Revised 27 March 2025; Accepted 30 March 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: The principles of Saraniyadhamma fostered good relationships and 
cooperation within organizations, leading to an environment that promoted happiness and well-being 
in educational institutions, which could be sustained in the long term. Management based on 
Saraniyadhamma encouraged cooperation and mutual understanding among leaders, organizational 
members, and students while also effectively reducing conflicts within the organization. This study 
aimed to examine Buddhist leadership in management based on the principles of Saraniyadhamma 
in the era of change, focusing on happiness and well-being. Additionally, it aimed to develop Buddhist 
leadership based on the principles of Saraniyadhamma for educational leaders to promote happiness 
and well-being in the era of change. 
Methodology: Methodology: This was mixed-methods research. The quantitative study began by 
defining the research scope, which included teachers and educational personnel from schools 
that implemented the Buddhist Path School Project, totaling 1,320 individuals in Bangkok.  
A sample of 302 individuals was selected using simple random sampling. The research instrument 
used was a questionnaire, which was reviewed by experts in various fields and tested for reliability 
(Cronbach's Alpha) with a value of 0.86, which was considered to be good. Data collection from 
the questionnaire was completed 100%, and descriptive statistics such as mean, standard deviation, 
and hypothesis testing using Pearson's correlation coefficient were applied. The researcher conducted 
in-depth interviews and focus group discussions for the qualitative study. Data analysis in this 
section used content analysis and triangulation to ensure the reliability and comprehensiveness 
of the research findings. 
Main Results: It was found that the study of leadership in accordance with the Buddhist Path 
based on the principles of Saraniyadhamma during times of change, as a whole, was at the highest 
level ( 𝑥̅ = 4.65, S.D. = 0.22) . When considering each aspect individually, all aspects were at the 
highest level, listed from highest to lowest as follows: 1) Mettàvacãkamma, speaking politely  



109 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 

( 𝑥̅ = 4.67, S.D. = 0.23) ; 2) Mettàmanokamma, having goodwill and positive intentions ( 𝑥̅ = 4.65, 
S.D. = 0.26) ; 3) Diññhisàmannatà, mutual agreement ( 𝑥̅ = 4.61, S.D. = 0.26) ; 4) Sãlasàmannatà, 
integrity and correctness (𝑥̅ = 4.64, S.D. = 0.31); 5) Mettàkàyakamma, having polite actions (𝑥̅ = 4.63, 
S.D. = 0.26) ; and 6) Sàdhàranabhogità, sharing and distributing resources ( 𝑥̅ = 4.60, S.D. = 0.31) .  
It was found that happiness and well-being, as a whole, were at the highest level (𝑥̅ = 4 . 6 5 ,  
S.D. = 0 . 2 2 ) . When considering each aspect individually, all aspects were at the highest level, 
listed from highest to lowest as follows: 1) Kāyika-sukha, physical health ( 𝑥̅ = 4.71, S.D. = 0.22) ; 
2) Citta-sukha, mental health (𝑥̅ = 4.65, S.D. = 0.22); 3) Sosiala-sukha, social well-being (𝑥̅ = 4.65, 
S.D. = 0.25); and 4) Citta-vīrya-sukha, spiritual well-being (𝑥̅ = 4.62, S.D. = 0.28). It was found that 
there was a positive relationship between Buddhist leadership based on Saraniyadhamma during 
times of change and happiness and well-being. The relationship was strong (rxy = 0.714) and 
statistically significant at the .01 level. It was found that developing Buddhist leaders based on 
the principles of Saraniyadhamma promoted workplace happiness and well-being. 
Involvement to Buddhadhamma: This article applied Buddhism and the development of 
wisdom and morality with Buddhism. It involved using leadership principles that emphasized good 
relationships and living a life of virtue. These principles focused on being aware of change and living 
mindfully, which contributed to developing a happy life and effective collaboration within organizations. 
Conclusions: The principles of Saraniyadhamma served as a fundamental basis for developing 
Buddhist leadership, which helped build good relationships, promoted virtue, and enhanced 
leaders' abilities to guide organizations toward success.  
Keywords: Well-Being, Saraniyadhamma, Educational Leaders, Happiness 
 
Introduction 
  Buddhism emphasizes the development of the mind and virtues in humans as a means 
of liberation from suffering and attaining true happiness. The teachings of Buddhism focused on 
training the mind to achieve calm, mindfulness, and compassion, which could be applied to 
leadership development to foster collaboration and create a society based on mutual 
understanding and happiness. The application of Buddhist principles that emphasized the 
development of the mind and interpersonal relationships helped leaders make ethical decisions 
and encouraged cooperation among members of an organization or community effectively.  
This was especially important in an era of rapid change and challenges in adaptation in social, 
economic, and technological aspects (Goleman, 2000). Leadership in organizations that aimed to 
link "Happiness" with "Quality of Life" was crucial in organizational development and the creation 
of a happy society. Happiness refers to having good relationships among members and the ability 
to adapt to change, which is the foundation of a good quality of life at work. Developing school 
leaders following this approach helped create an environment filled with respect and 
collaboration within organizations (Nilkote et al., 2024), leading to increased job satisfaction and 
improved quality of life, resulting in a wellness-oriented organization (Seligman, 2011). In an era 



110 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 
 

of rapid economic and technological change, having leaders who could adapt and understand 
principles that focused on the development of the mind and relationships helped create a society 
that was happy and capable of coping with challenges efficiently. Developing leaders with integrity who 
understood uncertainty and were willing to adapt continuously helped ensure that decision-making 
within organizations or society positively impacted the creation of a sustainable quality of life and 
promoted long-term happiness (Bass & Avolio, 1994). Applying Buddhist teachings in leadership 
development was a vital approach to enhancing the quality of life in society by cultivating happiness 
through self-awareness and understanding others. Promoting virtues in leaders improved organizational 
management and had positive long-term effects on individuals and society. 
  The leadership of educational institutions was a crucial factor that directly impacted the 
development of educational quality and the creation of an environment conducive to learning for 
both students and staff within the organization. Educational leaders played a key role in setting the 
vision and management strategies that guided the institution toward success. The rapid changes in 
the digital age affected teaching methods and communication within organizations, especially with 
the integration of new technologies into the educational process. Educational leaders who had the 
skills to adapt and manage change helped their institutions face new challenges and create a learning 
environment that continued to promote the happiness and well-being of students (Eknarong & 
Poosakaew, 2018). The development of educational leaders, therefore, should have focused not only 
on effective management but also on creating an environment that promoted happiness and  
well-being for both students and staff. In an era of rapid change, creating an appropriate environment 
for learning and well-being was essential. This helped both students and teachers experience better 
well-being and collaborate to create quality learning that effectively responded to the changing world 
(Robinson, 2007). In an era of change, leaders need to have a far-reaching vision to develop 
educational institutions, including adapting to new technologies, creating an environment suitable for 
learning, and fostering good relationships between leaders and students. By doing so, educational 
institutions could face future changes with stability and sustainability. 
  This research article aimed to study the development of Buddhist leadership by using the 
principles of Saraniyadhamma as a framework for enhancing the moral qualities of educational 
leaders. This study examined how the principles of Saraniyadhamma helped promote the 
development of positive relationships and happiness among members of the organization, 
fostering growth at both the individual and collective levels. Educational leaders with Buddhist 
leadership qualities were able to create an environment conducive to the happiness and well-being 
of students and staff in an era of rapid change in both social and technological fields. This led 
the educational institution toward sustainable development and enabled it to respond effectively 
to various challenges. 
  Objectives 
  This study aimed to examine Buddhist leadership in management based on the principles 
of Saraniyadhamma in the era of change, focusing on happiness and well-being. Additionally,  



111 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 

it aimed to develop Buddhist leadership based on Saraniyadhamma principles for educational 
leaders to promote happiness and well-being in the era of change. 
 
Methodology 
  This research had the following methodology:  
  This research was a mixed-methods study. The researchers defined the scope of the study 
and the following research procedures: 
  Quantitative study as follows: 1) Population for the Study: The study population included 
teachers and educational personnel in schools that implemented the Buddhist way of life project, 
totaling 1,320 people in the Bangkok area. A sample of 302 people was selected using simple 
random sampling, with the sample size determined using the table for sample size selection by 
Krejcie & Morgan (1970); 2) Research Instrument: The instrument used in the study was a 
questionnaire developed from a review of relevant literature. The questionnaire was reviewed 
and evaluated by 5 experts in educational administration, educational innovation, language, and 
research to ensure content validity. The content validity index (IOC) ranged from 0.60 to 1.00 
(Wongrattana, 2010). The questionnaire was tested with a pilot group of 30 people similar to the 
sample, and the reliability coefficient (Cronbach, 1990) for the entire instrument was found to be 
0.86, which was considered acceptable. The final questionnaire was developed as a 5-point Likert 
scale (Likert, 1993); 3) Data was collected personally, and 302 completed questionnaires were 
returned, representing 100% of the sample; and 4) Data Analysis: Descriptive statistics, including 
mean, standard deviation, and Pearson correlation coefficient, were used for hypothesis testing. 
  The qualitative study was as follows: 1) The researcher reviewed relevant concepts and 
collected field data through focus group discussions. In this phase of the study, two main groups 
of informants were selected using the Triangulation method. Purposive sampling was applied 
based on specific criteria, with a total of 20 participants. These consisted of 10 people for in-depth 
interviews and 10 people for focus group discussions. The selection criteria were as follows:  
1.1) Having at least 2 years of work experience; 1.2) Being involved in educational management 
for at least 2 years; and 1.3) Being willing to cooperate and provide additional information if 
needed or upon request for further interviews. The two groups did not overlap; 2) The instruments 
used for this study, which were reviewed by 5 experts, included a focus group discussion guide. 
The guide contained open-ended questions to allow the informants to discuss, exchange 
opinions, share experiences, and express ideas related to the key topics of the study; and 3) Data 
Analysis: The data was analyzed using content analysis and triangulation and presented in a 
descriptive manner. 
 
Results and Discussion 
  The results and discussion of this study examined Buddhist leadership in management based 
on the principles of Saraniyadhamma in the era of change, focusing on happiness and well-being. 
Additionally, it aimed to develop Buddhist leadership based on the principles of Saraniyadhamma for 



112 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 
 

educational leaders to promote happiness and well-being in the era of change, with the results shown 
in Table 1. 
 

  Table 1 Mean and Standard Deviation of Buddhist Leadership according to the principles 
of Saraniyadhamma in the era of change, both overall and by dimension. 

 

Buddhist Leadership Based on the Principles of 
Saraniyadhamma in the Era of Change. 

n = 302 
Level Rank 

𝒙̅ S.D. 
1. Mettàkàyakamma  4.63 0.26 Highest 4 
2. Mettàvacãkamma  4.67 0.23 Highest 1 
3. Mettàmanokamma 4.65 0.26 Highest 2 
4. Sàdhàranabhogità  4.60 0.31 Highest 6 
5. Sãlasàmannatà 4.64 0.31 Highest 3 
6. Diññhisàmannatà 4.61 0.26 Highest 5 
 Overall 4.65 0.22 Highest  

 
  According to Table 1, the study of Buddhist leadership based on the principles of 
Saraniyadhamma in the era of change was found to be at the highest level overall ( 𝑥̅ = 4.65,  
S.D. = 0.22). When considering each dimension, all were at the highest level, ranked from highest 
to lowest as follows: Mettàvacãkamma ( 𝑥̅ = 4.67, S.D. = 0.23) , Mettàmanokamma ( 𝑥̅ = 4.65,  
S.D. = 0.26) , Sãlasàmannatà ( 𝑥̅ = 4.64, S.D. = 0.31) , Mettàkàyakamma ( 𝑥̅ = 4.63, S.D. = 0.26) , 
Diññhisàmannatà (𝑥̅ = 4.61, S.D. = 0.26) and Sàdhàranabhogità (𝑥̅ = 4.60, S.D. = 0.31). 
  Study of Happiness and Well-Being.  The results of the analysis of happiness and well-being, 
using mean ( 𝑥̅)  and standard deviation (S.D.) statistics, both overall and by dimension, were 
presented in Table 2. 
 

  Table 2 Mean and Standard Deviation of Happiness and Well-Being, Overall and by 
Dimension 
 

Happiness and Well-Being 
n = 302 

Level Rank 
𝒙̅ S.D. 

1. Kāyika-sukha, Physical Health 4.71 0.22 Highest 1 
2. Citta-sukha, Mental Health 4.65 0.23 Highest 2 
3. Sosiala-sukha, Social Well-Being 4.65 0.25 Highest 3 
4. Citta-vīrya-sukha, Spiritual Well-Being 4.62 0.28 Highest 4 
 Total 4.65 0.21 Highest  

 
  According to Table 2, the overall happiness and well-being were at the highest level  
(𝑥̅ = 4.65 , S.D. = 0.22). When considering each dimension, all were at the highest level, ranked 
from highest to lowest as follows: Kāyika-sukha, Physical Health ( 𝑥̅ = 4.71, S.D. = 0.22) , Citta-sukha, 
Mental Health (𝑥̅ = 4.65, S.D. = 0.22), Sosiala-sukha, Social Well-Being (𝑥̅ = 4.65, S.D. = 0.25), and 
Citta-vīrya-sukha, Spiritual Well-Being (𝑥̅ = 4.62, S.D. = 0.28) 



113 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 

  The relationship between ethical leadership in the Buddhist way of life, based on the 
principles of Saraniyadhamma during times of change, happiness, and well-being, was examined 
by calculating the Pearson Product-Moment Correlation Coefficient, as shown in Table 3. 
 

  Table 3 The Relationship Between Buddhist Leadership Based on the Principles of 
Saraniyadhamma in the Era of Change and Happiness and Well-Being 
 

Variable X1 X2 X3 X4 X5 X6 X Y 
X1 1        
X2 0.632** 1       
X3 0.589** 0.627** 1      
X4 0.439** 0.586** 0.691** 1     
X5 0.569** 0.643** 0.598** 0.575** 1    
X6 0.461** 0.546** 0.579** 0.553** 0.458** 1   
X 0.794** 0.849** 0.841** 0.764** 0.817** 0.729** 1  
Y 0.532** 0.568** 0.621** 0.535** 0.525** 0.676** 0.714** 1 

** Statistically significant at the .01 level. 

 
  According to Table 3, the results showed that the relationship between Buddhist ethical 
leadership based on the principles of Saraniyadhamma in the era of change and happiness and well-being 
was positively correlated, with a strong correlation level (rxy = 0.714), statistically significant at the .01 level. 
  Approaches to Developing Buddhist Leadership Based on the Principles of Saraniyadhamma 
in the Era of Change to Promote Happiness and Well-Being 
  The in-depth interview results revealed several key approaches to developing leadership 
based on Buddhist principles, specifically Saraniyadhamma, in order to enhance happiness and well-being 
in the workplace. These were as follows: 1) Compassion and Caring for Others: Leaders demonstrated 
compassion and care for their team members. Expressing concern and providing support helped 
strengthen relationships, which was a crucial foundation for promoting happiness and well-being in 
the workplace; 2) Being a Good Role Model: Leaders who practiced Buddhist principles, such as 
maintaining mindfulness in every action and balancing life and work, inspired confidence in team 
members and motivated them to develop themselves; 3) Effective Communication: Open and 
transparent communication between leaders and team members fostered understanding and 
reduced conflict. Actively listening to other's opinions and feelings made everyone feel valued and 
respected; 4) Creating a Supportive Environment for Well-Being: Leaders created a work environment 
that promoted both physical and mental well-being. This included encouraging mindfulness practices, 
stress management, and fostering teamwork that led to happiness. A supportive environment helped 
everyone maintain good health and enjoy a positive work experience; and 5) Employee Development 
and Growth: Leaders provided opportunities for learning and development for team members, 
promoting skill development in both work-related and personal growth areas. Supporting career 
advancement helped improve satisfaction and overall well-being.  
  The study's findings indicated that applying the principles of Saraniyadhamma to enhance 
leadership capabilities could create an organization that fosters happiness and well-being in all aspects, 



114 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 
 

including work performance and interpersonal relationships. This approach enabled organizations to grow 
and adapt effectively during periods of change. 
  The development of Buddhist leadership based on the principles of Saraniyadhamma in the 
modern era of change offered an approach that promoted happiness and well-being within 
organizations. Several international research studies aligned with this approach, presenting the use of 
various principles such as mindfulness, effective communication, and the development of ethical 
leaders in a conducive work environment to enhance overall well-being at work. One of the key 
approaches was effective communication. Leaders who communicated openly and transparently with 
organizational members fostered understanding and reduced conflicts. Actively listening to other's 
opinions and concerns with care helped build trust and mutual respect within the organization. 
Goleman (2000), in his research on "Emotional Intelligence," highlighted that leaders who managed 
their emotions and communicated effectively helped cultivate positive relationships and promote 
sustainable well-being at work. Furthermore, effective communication helped reduce conflicts and 
created an atmosphere of cooperation within teams. Another important approach was leading by 
example. When leaders practiced mindfulness and maintained a balance between their personal lives 
and work, it served as an inspiration for organizational members. The study by Deci & Ryan (2008) 
found that providing individuals in the organization with autonomy in their work and personal 
development was a crucial factor in enhancing job satisfaction and well-being within the organization. 
When leaders modeled good emotional management and mindful work practices, members felt 
motivated to develop themselves and gained confidence in their work. Creating a work environment 
that promoted well-being was also a critical factor in fostering happiness within organizations. 
Practicing mindfulness and stress management created both physical and mental environments that 
supported well-being. Saetang & Pasunon (2015) conducted a study examining employees' opinions 
and job satisfaction at Krung Thai Bank. The findings revealed that the majority of employees held 
positive views on organizational change and organizational commitment and reported average levels 
of job satisfaction. The study also highlighted those personal factors, such as age and job position, 
influenced employees' opinions and job satisfaction. Furthermore, organizational change and 
organizational commitment were found to have a moderate positive correlation with job satisfaction. 
Moreover, the development of leadership also involved employee development and growth, which 
was crucial in promoting job satisfaction and well-being within organizations. A study by Baer (2003) 
found that mindfulness in the workplace helped reduce stress and improve focus, which positively 
impacted both work performance and overall well-being. Providing opportunities for learning and 
development within the organization boosted employee confidence and satisfaction while also 
encouraging personal growth, making employees feel valued and content in their roles. Integrating 
the principles of Saraniyadhamma into the development of Buddhist leadership not only helped 
enhance happiness within organizations but also fostered better relationships and created a positive 
work environment. This had a beneficial impact on overall well-being and job satisfaction.  
The international research mentioned above demonstrated that ethical leadership and applying 



115 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 

principles such as mindfulness and effective communication were essential in ensuring employee 
happiness and enhancing work performance. 
 
Originality and Body of Knowledge   
  The development of Buddhist leadership based on the principles of Saraniyadhamma in 
times of change to promote happiness and well-being could be synthesized into three main 
factors that were essential for fostering sustainable growth in organizations. The first factor was 
promoting overall well-being by creating a positive work environment. Leaders fostered an 
environment supporting physical, mental, social, and spiritual health, ensuring employees 
experienced happiness and holistic well-being. Utilizing technology, such as mindfulness apps or 
organizing wellness activities, effectively enhanced mental health while promoting social 
connections and spiritual well-being within the workplace. The second factor was building strong 
relationships and effective communication. Open and transparent communication between 
leaders and employees was crucial. Utilizing modern tools like video conferencing or online 
platforms for feedback helped reduce conflicts, promote teamwork, and strengthen social well-being. 
Leaders actively listened to employee feedback and shared information to quickly address issues, 
enhancing both interpersonal relationships and trust. The final factor was the continuous 
development of leaders and employees. Leaders provided opportunities for personal and 
professional growth through online learning platforms and flexible training programs that 
supported physical, mental, and spiritual well-being. By investing in skill development, 
organizations boost job satisfaction, employee capabilities, and overall work performance, 
fostering a culture of growth and organizational success. In summary, integrating technology to 
enhance leadership, well-being, and development across physical, mental, social, and spiritual 
dimensions enabled organizations to effectively adapt to change. This approach promoted a 
supportive work environment, built strong relationships, and ensured sustainable growth for all 
members, as depicted in Figure 1. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 1 Linkage of the Development of Buddhist Leadership Based on the Principles of 

SARANIYADHAMMA in Times of Change to Promote Happiness 



116 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 
 

Conclusions and Recommendations 
  The integration of Buddhist leadership principles, particularly Saraniyadhamma, in the 
rapidly changing work environment, proved to be an effective strategy for promoting happiness 
and well-being within organizations. Key elements such as mindfulness, ethical leadership, and 
effective communication helped build a positive, supportive atmosphere that encouraged 
personal growth and strengthened employee relationships. Research demonstrated that 
practicing mindfulness, leading by example, and fostering open communication reduced stress, 
enhanced job satisfaction, and improved work performance. By cultivating emotional intelligence 
and balancing personal and professional lives, leaders inspired their teams to follow these 
principles, creating a culture of mutual respect and collaboration. In the rapidly evolving work 
environment, promoting happiness and well-being within organizations is essential for fostering a 
productive and harmonious workplace. To achieve this, organizations implemented several key strategies. 
Encouraging mindfulness and stress management was key to improving employee well-being and 
performance. Providing mindfulness training and stress management programs helped employees 
manage stress and stay focused. Effective communication, including open and transparent 
dialogue, built trust, reduced conflicts, and fostered collaboration. Leaders led by example, 
demonstrating emotional regulation and a healthy work-life balance to inspire employees. 
Creating a supportive work environment, offering professional development opportunities, and 
promoting work-life balance enhanced employee satisfaction and success. Supporting growth 
through continuous learning and career advancement helped employees feel valued, boosting 
performance and engagement. These strategies contributed to a positive, productive workplace 
and long-term organizational success. 
 
References 
Baer, R. A. (2003). Mindfulness Training as a Clinical Intervention: A Conceptual and Empirical 

Review. Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 125 -143. https://doi.org/ 
10.1093/clipsy.bpg015. 

Bass, B. M. & Avolio, B. J. (1994). Improving Organizational Effectiveness Through Transformational 
Leadership. California, United States: Sage Publications, Inc. 

Cronbach, L. J. (1990). Essentials of Psychological Testing. (5th ed .). New York, United States: 
Harper Collins. 

Deci, E. L. & Ryan, R. M. (2008). Self-determination Theory: A Macrotheory of Human Motivation, 
Development, and Health. Canadian Psychology/Psychologie canadienne, 49(3), 182-185. 

Eknarong, K. & Poosakaew, R. (2018). Happy School Management for Private Kindergartens. An 
Online Journal of Education, 3(1), 285-297. 

Goleman, D. (2000). Emotional Intelligence: Why It Can Matter More Than IQ. New York, United 
States: Bantam. 

Krejcie, R. V. & Morgan, D. W. (1970). Determining Sample Size for Research Activities. Educational 
and Psychological Measurement, 30(3), 607-610. 



117 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.108-117 

Likert, R. (1993). A Technique for the Measurement of Attitude. Chicago, United State: Rand Mc 
Nally. 

Nilkote R., Singsorn, N., Saisena, N., Sukpom, T. & Papan, N. (2024). Knowledge Management and 
Empowering Professional Learning Communities Based on Buddhist Principles: The 
Dimension of Suppurisa Dhamma. Journal of Innovation Research on Education and 
Technology (JIRET), 2(3), 1-11. 

Robinson, V. M. J. (2007). School Leadership and Student Outcomes: Identifying What Works and 
Why. Melbourne, Australia: Australian Council for Educational Research. 

Saetang, P. & Pasunon, P. (2015). The Relationship of Organizational Change and Employee 
Engagement and Employees ' Happiness in Workplace. A Case Study of Krung Thai Bank 
Public Company Limited in Bangkok Metropolitance and Its Suburbs. Veridian E -Journal, 
Slipakorn University, 8(3), 281-296. 

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A Visionary New Understanding of Happiness and Well -Being. 
New York, United States: Free Press. 

Wongrattana, C. (2010). Techniques for Using Statistics in Research. Bangkok, Thailand: 
Thepneramit Printing. 

 

 



118 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
แนวทางการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับการส่งเสริมระบบยุติธรรม

ภายใต้บริบทของกฎหมายในชุมชนพ้ืนที่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ  
อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช จังหวัดนครศรีธรรมราช 

GUIDELINES FOR APPLYING BUDDHIST PRINCIPLES TO THE PROMOTION 
OF THE JUSTICE SYSTEM WITHIN THE CONTEXT OF THE LAW IN THE THA 

RUEA SUBDISTRICT ADMINISTRATIVE ORGANIZATION, 
MUEANG NAKHON SI THAMMARAT DISTRICT, 

NAKHON SI THAMMARAT PROVINCE 
 

พระครูนิติธรรมบัณฑิต สุริยา คงคาไหว 
Phrakru Nitithambundit Suriya Kongkawai 

คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, Nakhon 

Si Thammarat, Thailand  
Corresponding author E-mail: suriya.sur@sbss.ac.th 

 
Received 6 January 2025; Revised 11 March 2025; Accepted 17 March 2025 

 
บทคัดย่อ 

ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ระบบยุติธรรมในชุมชนเป็นกลไกสำคัญในการรักษาความสงบเรียบร้อยและ   
ความเป็นธรรมในสังคม และหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้ถูกนำมาใช้เป็นแนวทางในการส่งเสริมกระบวนการ
ยุติธรรมมาตั ้งแต่สมัยพุทธกาล และยังได้มีอิทธิพลต่อระบบกฎหมายและกระบวนการยุติธรรมของไทย              
มาอย่างยาวนาน เช่น การไกล่เกลี่ยและการประนีประนอมเพื่อแก้ไขข้อพิพาทอย่างสันติ โดยใช้หลักอธิกรณสมถะ 7  
และหลักพรหมวิหาร 4 เป็นต้น ซึ่งหลักการเหล่านี้สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อส่งเสริมระบบยุติธรรมในชุมชน    
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ นำมาสู่การวิจัยในครั้งนี้ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักอธิกรณ
สมถะ 7 เพื่อส่งเสริมระบบยุติธรรมในชุมชนพื้นที่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช 
ภายใต้บริบทของกฎหมาย 
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยนี้ใช้รูปแบบการวิจัยเชิงคุณภาพ การเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้อง  และ
การสัมภาษณ์เชิงลึก โดยใช้แบบสัมภาษณ์แบบกึ ่งโครงสร้าง เป็นเครื ่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูลกับ            
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญแบบเจาะจง ประกอบด้วย 1) กลุ่มประชาชนในพื้นที่ จำนวน 5 คน 2) เจ้าหน้าที่ปกครอง
ส่วนท้องถิ่น จำนวน 5 คน 3) บุคลากรทางการศึกษา จำนวน 3 คน 4) ผู้เกี่ยวข้อง/ผู้แทนด้านศาสนา จำนวน 3 คน 
และ 5) ตำรวจ จำนวน 5 คน รวมทั้งสิ้น 21 คน และวิเคราะห์ข้อมูลแบบอุปนัย (Analytic Induction) 
ผลการวิจัย: จากการศึกษา พบว่า การประยุกต์หลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับแนวทางส่งเสริมระบบยุติธรรม
ในชุมชนท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช จังหวัดนครศรีธรรมราช ได้แก่ 1) การมุ่งเน้นการป้องกันอาชญากรรม
ผ่านการปรับปรุงสภาพแวดล้อมและความร่วมมือระหว่างตำรวจกับชาวบ้าน หลักธรรมอย่างไตรสิกขาและ      
พรหมวิหาร 4 ช่วยส่งเสริมจริยธรรมและความสงบสุข 2) การรับเรื่องราวร้องทุกข์และแจ้งเบาะแสการทุจริต   



119 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

อาศัยไตรสิกขาและพรหมวิหาร 4 ในการรับฟังอย่างมีสติและเป็นกลาง 3) การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทใช้หลักอธิกรณ
สมถะ และพรหมวิหาร 4 เพื่อสร้างบรรยากาศที่ปลอดภัยและเป็นกลางสำหรับการเจรจาต่อรอง 4) การเยียวยา
เหยื่ออาชญากรรมเน้นความเมตตาและการให้อภัยเพื่อการฟื้นฟูชีวิต และ 5) การรับผู้พ้นโทษกลับสู่ชุมชน          
ใช้ไตรสิกขา อริยสัจ 4 และพรหมวิหาร 4 เพื่อช่วยให้ผู้กระทำความผิดกลับตนเป็นพลเมืองดี 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: ระบบยุติธรรมในชุมชน คือ กลไกสำคัญที่คอยรักษา
ความสงบสุขและทำให้คนในชุมชนอยู่ร่วมกันอย่างผาสุข การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาการประยุกต์ใช้
เป็นพุทธนวัตกรรม อันได้แก่ หลักไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) หลักอริยสัจ 4 (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค)          
หลักพรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) และหลักอธิกรณสมถะ (สัมมุขาวินัย หลักติณวัตถารกะ)       
ช่วยส่งเสริมระบบยุติธรรมในชุมชนทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ ภายใต้บริบทของกฎหมายและความเป็นธรรม 
สรุป: การประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาเป็นแนวทางสำคัญในการส่งเสริมระบบยุติธรรมในชุมชน
พ้ืนที่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช จังหวัดนครศรีธรรมราช โดยการศึกษาเก่ียวกับ
การส่งเสริมระบบยุติธรรมภายใต้บริบทของกฎหมายในชุมชน ทั้งในรูปแบบป้องกันอาชญากรรม การรับเรื่องร้องทุกข์
และแจ้งเบาะแส การไกล่เกลี่ยข้อพิพาท เยียวยาเหยื่ออาชญากรรม และการรับผู้พ้นโทษกลับสู่ชุมชน ควบคู่กับ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา จะช่วยพัฒนาและปรับปรุงให้เกิดประสิทธิภาพและเป็นธรรม อันจะส่งผลให้ชุมชน
มีความสงบสุขและอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
คำสำคัญ: การประยุกต์ใช้, หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา, การส่งเสริมระบบยุติธรรม 
 
Abstract 
Background and Objective: The community justice system is an important mechanism for 
maintaining peace and order and fairness in society. Buddhist principles have been used as a 
guideline for promoting the justice process since the time of the Buddha, it has also had a long-standing 
influence Thailand's legal system and justice processes. Examples of this influence include 
mediation and compromises to resolve disputes peacefully, using the principles of the Seven 
Atikornasamatha and the Four Brahmaviharas, these principles can be applied to effectively 
promote the community justice system. This research, aims to explore how the principles of the 
Seven Atikornasamatha can be applied to promote the community justice system in the area of 
Tha Ruea Sub-district Administrative Organization, Mueang District, Nakhon Si Thammarat Province, 
within the legal context. 
Methodology: This research adopted a qualitative research design. Data were collected from 
relevant documents and in-depth interviews using a semi-structured interview format. The 
interviews targeted specific groups of key informants, including: 1) Five local residents; 2) Five 
local government officials; 3) Three educational personnel; 4) Three religious representatives; and 
5) Five police officers, totaling 21 people. The data were analyzed using analytic induction.  
Main Results: The study showed that the application of Buddhist principles to promote the 
justice system in the Tha Ruea community, Mueang Nakhon Si Thammarat district, Nakhon Si 
Thammarat province, included: 1) Focusing on crime prevention through environmental 
improvements and cooperation between the police and local residents. The principles of Trisikkha 
and the Four Brahmaviharas helped to promote morality and peace; 2) Receiving complaints and 
reporting corruption by using Trisikkha and the Four Brahmaviharas to listen attentively and 



120 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

impartially; 3) Mediating disputes using the principles of Adhikarana Samatha and the Four 
Brahmaviharas to create a safe and neutral atmosphere for negotiation; 4) Providing restorative 
justice for victims of crime, emphasizing compassion and forgiveness for rehabilitation; and 5) 
Accepting ex-convicts back into the community using Trisikkha, the Four Noble Truths, and the 
Four Brahmaviharas to help offenders become good citizens again. 
Involvement to Buddhadhamma: The community justice system acts as a mechanism to 
maintain peace and promoting harmonious living within the community. The application of 
Buddhist principles as Buddhist innovation, including the principles of Traisikkha (Precepts, 
Meditation, Wisdom), the Four Noble Truths (Suffering, Cause of Suffering, Cessation of Suffering, 
Path to Cessation of Suffering), the Four Brahmaviharas (Loving-kindness, Compassion, 
Sympathetic Joy, Equanimity) and the principles of Adhikarana-samatha (Sammukawinai, 
Tinnavattharaka principles), helps enhance the effectiveness of community justice system while 
upholding the law and ensuring fairness. 
Conclusions: The application of Buddhist principles as a guideline for promoting a justice system 
in the Tha Ruea Subdistrict Administrative Organization, Mueang district, Nakhon Si Thammarat 
province, by studying its role in promoting justice under the legal context of the community, such 
as crime prevention, receiving complaints, reporting clues, mediating disputes, compensating 
crime victims, and accepting ex-convicts back into the community, can significantly improve 
efficiency and fairness, which will lead to the development of a peaceful and harmonious 
community. 
Keywords: Application, Buddhism Principles, Promotion of Justice System 
 
บทนำ 
  ประเทศไทยใช้กฎหมายอาญาเป็นหลักในการควบคุมพฤติกรรมทางสังคม ผ่านกระบวนการยุติธรรม     
ทางอาญา (Criminal Justice System) ซึ่งประกอบด้วยตำรวจ อัยการ ศาล และราชทัณฑ์ กระบวนการนี้มุ่งเน้น
การลงโทษผู้กระทำผิดตามประมวลกฎหมายวิธีพิจารณาความอาญา โดยกระบวนการยุติธรรมทางอาญา            
ในประเทศไทยมีข้อจำกัดหลายประการ ได้แก่ 1) ความซับซ้อนและใช้เวลานาน กระบวนการนี้มีพิธีการที่เคร่งครัด 
ตั้งแต่การจับกุม สืบสวน สอบสวน ฟ้องร้อง จนถึงการพิจารณาคดีและลงโทษในศาลต่าง ๆ ซึ่งมีความซับซ้อนและ
ใช้เวลานาน 2) ค่าใช้จ่ายสูง กระบวนการยุติธรรมทางอาญามีค่าใช้จ่ายสูง ทั ้งในแง่ของค่าธรรมเนียมศาล                
ค่าทนายความ และค่าใช้จ่ายอื่น ๆ 3) ประสิทธิภาพต่ำ กระบวนการนี้ไม่ได้ป้องกันหรือแก้ไขอาชญากรรมได้อย่างมี
ประสิทธิภาพเสมอไป บางครั ้งยังขาดความโปร่งใสและไม่สามารถเยียวยาผู ้เสียหายได้อย่างเพียงพอ  และ             
4) นำไปสู่การกระทำผิดซ้ำ กระบวนการยุติธรรมทางอาญาอาจนำไปสู่การกระทำผิดซ้ำได้ เนื่องจากผู้กระทำผิด
อาจรู้สึกว่าไม่ได้รับการปฏิบัติอย่างยุติธรรมหรือไม่ได้รับการฟ้ืนฟูที่เหมาะสม เพ่ือแก้ไขข้อจำกัดเหล่านี้ มีการเสนอ
ให้ใช้กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (Restorative Justice) ซึ่งให้ความสำคัญกับการมีส่วนร่วมของชุมชน 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีที่ชุมชนไม่สามารถเข้าถึงกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักได้  ซึ่งกระบวนการยุติธรรม
เชิงสมานฉันท์มีหลักการสำคัญ ประการแรก คือ การมีส่วนร่วมของชุมชน กระบวนการนี้ให้ความสำคัญกับ        
การมีส่วนร่วมของชุมชนในทุกขั้นตอน ตั้งแต่การระบุปัญหา การออกแบบการแทรกแซง และการประเมินผล  
ประการที ่สอง คือ การฟื ้นฟูผู ้กระทำผิด กระบวนการนี ้มุ ่งเน้นการฟื ้นฟูผู ้กระทำผิดมากกว่าการลงโทษ              
โดยให้โอกาสผู้กระทำผิดได้แสดงความรับผิดชอบต่อการกระทำของตนและได้รับการสนับสนุนให้เปลี่ยนแปลง



121 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

พฤติกรรม ประการที่สาม คือ การเยียวยาผู้เสียหาย กระบวนการนี้ให้ความสำคัญกับการเยียวยาผู้เสียหาย        
โดยให้โอกาสผู้เสียหายได้มีส่วนร่วมในการตัดสินใจเกี่ยวกับการแทรกแซงและได้รับการสนับสนุนเพื่อฟื ้นฟู         
จากผลกระทบของอาชญากรรม การนำกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มาใช้ควบคู่กับกระบวนการยุติธรรม
ทางอาญาแบบดั้งเดิมสามารถช่วยแก้ไขข้อจำกัดของกระบวนการยุติธรรมทางอาญาในประเทศไทยได้ โดยการเพ่ิม
ประสิทธิภาพในการป้องกันและแก้ไขอาชญากรรม การลดค่าใช้จ่าย การเพิ่มความโปร่งใส และการส่งเสริม       
การเยียวยาและการฟื้นฟูผู้กระทำผิดและผู้เสียหาย (Sitthiviriyachai & Ninphet, 2023)  
 ในบริบทของกฎหมายในปัจจุบัน ประเทศไทยประสบกับปัญหาและความท้าทายหลายประการที่ทำให้
การดำเนินกระบวนการยุติธรรมไม่เป็นไปตามหลักการที่พึงประสงค์ เช่น ปัญหาความล่าช้าในการพิจารณาคดี 
ส่งผลให้เกิดความไม่เป็นธรรมและความสูญเสียทั้งทางด้านเวลาและทรัพยากร ปัญหาการตัดสิ นที่ไม่เป็นธรรม    
เกิดจากอคติหรือการทุจริตของผู้เกี่ยวข้อง ปัญหาการลงโทษที่ไม่เหมาะสม ไม่สอดคล้องกับความผิดที่กระทำและ
ไม่ช่วยให้ผู้กระทำผิดกลับตัวเป็นคนดี และปัญหาการขาดความโปร่งใสและความรับผิดชอบ ทำให้เกิดความไม่ไว้วางใจ
ในระบบยุติธรรม เป็นต้น ซึ่งกระบวนการยุติธรรมเป็นเรื่องที่มีความสำคัญอย่างยิ่งในสังคม เนื่องจากเป็นเครื่องมือ
ในการสร้างความเป็นธรรม ความสงบสุขให้เกิดขึ้นในสังคมโดยการป้องกันแก้ไขปัญหาอาชญากรรม การคุ้มครอง
ความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน การป้องกันแก้ไขข้อพิพาทขัดแย้ง ตลอดจนการคุ้มครองสิทธิเสรีภาพ        
ของประชาชนและสิทธิมนุษยชน รวมทั้งเป็นกระบวนการดำเนินงานของหน่วยงานของรัฐที่มีหน้าที่ป้องกันยับยั้ง    
มิให้มีการกระทำผิด การวินิจฉัยข้อขัดแย้งของบุคคลในสังคมให้ได้รับความเป็นธรรม ตลอดจนวิธีการสำหรับ
ดำเนินการแก่ผู ้ที ่ได้ฝ่าฝืนกฎหมายให้ เกิดการหวาดกลัวต่อความผิดที ่ได้กระทำลงไปและไม่กล้ากระทำผิด         
(Eu-amnuay, 2007) กระบวนการยุติธรรมทางเลือกเน้นการมีส่วนร่วมของประชาชนในสังคมไทย โดยนำแนวคิด
ยุติธรรมชุมชนมาใช้ เนื ่องจากกระบวนการยุติธรรมกระแสหลักอาจไม่สามารถแก้ไขปัญหาได้ทุกกรณีและ           
มีประสิทธิภาพไม่เท่ากันในทุกชุมชน จึงคืนอำนาจในการแก้ไขปัญหาให้กับคนในชุมชนและชุมชน รัฐสนับสนนุให้
ประชาชนมีส่วนร่วมในกระบวนการยุติธรรมมากขึ้น (Community Justice Development Division, Office of 
the Permanent Secretary, Ministry of Justice, Ministry of Justice, 2014) ได้แก่ การจัดตั้งศูนย์ยุติธรรม
ชุมชนระดับตำบลขึ้น เพื่อช่วยเหลือประชาชนในทางกฎหมายกระบวนการยุติธรรมและการไกล่เกลี่ยประนอม         
ข้อพิพาท เป็นศูนย์ยุติธรรมชุมชนระดับตำบล ช่วยเหลือประชาชนด้านกฎหมายและไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ช่องทาง  
ในท้องถิ่นนี้ช่วยระงับข้อพิพาทก่อนฟ้องร้องและสนับสนุนแนวคิดยุติธรรมชุมชนที่ให้คนในชุมชนไกล่เกลี่ย           
ข้อพิพาทเอง พระราชบัญญัติไกล่เกลี่ยข้อพิพาท พ.ศ. 2562 กำหนดให้มีการไกล่เกลี่ยข้อพิพาททางแพ่งและอาญา
บางประเภทก่อนฟ้องร้อง เพื่อลดคดีขึ้นสู่ศาล ลดความขัดแย้ง สร้างความสมานฉันท์ และส่งเสริมระบบยุติธรรม
ชุมชน (Watanasap, 2007)  
 ในด้านพระพุทธศาสนา หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้ถูกนำมาใช้เป็นแนวทางในการส่งเสริม
กระบวนการยุติธรรมมาตั้งแต่สมัยโบราณแล้ว โดยเฉพาะในสังคมไทยที่นับถือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติ 
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้มีอิทธิพลต่อระบบกฎหมายและกระบวนการยุติธรรมของไทยมาอย่างยาวนาน  
หนึ่งในหลักธรรมสำคัญที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการยุติธรรม คือ “หลักอธิกรณสมถะ 7” ซึ่งเป็นแนวทางในการ
ระงับข้อพิพาทในหมู่สงฆ์ ประกอบด้วยการไกล่เกลี่ย การพิจารณาคดีตามข้อเท็จจริง และการให้ความยุติธรรม     
แก่ทุกฝ่าย ทั้งยังมีเหตุการณ์ตัวอย่างกระบวนการยุติธรรม จากในพระไตรปิฎกที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ในเหตุการณ์
การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทเมื่อสมัยพุทธกาล ระหว่างภิกษุสองรูป คือ พระติสสะและพระภัทรพล ท่านทั้งสองจำ
พรรษาอยู่ที่วัดเชตวัน เมืองสาวัตถี วันหนึ่ง ท่านทั้งสองได้เข้าไปในโบสถ์เพื่อทำวัตรเช้า แต่กลับเกิดข้อพิพาทกัน
เรื่องอาสนะ (ที่นั่ง) พระติสสะเป็นภิกษุที่มีอาวุโสกว่า ท่านจึงเข้าไปนั่งในอาสนะที่ท่านเคยประจำอยู่ แต่พระภัทรพล  
ก็เข้าไปนั่งในอาสนะนั้นเช่นกัน ท่านทั้งสองต่างยืนกรานว่าอาสนะนั้นเป็นของตน ทำให้เกิดการโต้เถียงและทะเลาะ
วิวาทกันอย่างรุนแรง เสียงโต้เถียงของท่านทั้งสองดังไปถึงพระพุทธเจ้า พระองค์จึงเสด็จมาที่โบสถ์และตรัสถาม     



122 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

ถึงสาเหตุของความขัดแย้ง พระติสสะและพระภัทรพลจึงกราบทูลเรื ่องอาสนะนั่งให้พระพุทธเจ้าทรงทราบ  
พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งสอง ความขัดแย้งนี้เกิดขึ้น เพราะความยึดมั่นถือมั่นในสิ่งของภายนอก         
จงละความโกรธและความโลภเสีย แล้วหาทางออกที่ยอมรับได้ร่วมกันเถิด” พระพุทธเจ้าทรงตรัสต่อไปว่า “อาสนะนั่ง
เป็นเพียงสิ่งของภายนอก ไม่ใช่สิ่งที่สำคัญแท้จริง จงให้ภิกษุที่มีอาวุโสกว่าได้เลือกอาสนะก่อนเถิด” พระติสสะเป็น
ภิกษุที่มีอาวุโสกว่า ท่านจึงได้เลือกอาสนะนั่งก่อน ส่วนพระภัทรพลก็ยอมรับการตัดสินของพระพุทธเจ้าอย่างสงบ 
ด้วยเหตุนี้ ข้อพิพาทระหว่างท่านทั้งสองจึงยุติลงด้วยดี  พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ภิกษุทั้งสองละความโกรธและ   
ความโลภ เพราะสิ่งเหล่านี้เป็นอุปสรรคต่อการเจริญในธรรม พระองค์ทรงเน้นย้ำถึงความสำคัญของการหาทางออก
ที่ยอมรับได้ร่วมกัน และการให้ความเคารพต่อผู้ที่มีอาวุโสกว่า แสดงถึงการใช้หลักติณวัตถารกะ คือ การประนีประนอม
เพื่อหาทางออกที่เหมาะสมหรือข้อตกลงที่ทั ้งสองฝ่ายยอมรับได้ ซึ ่งเป็นหนึ่งในหลักอธิกรณสมถะ 7 อันเป็น
หลักการที่ใช้ระงับข้อพิพาทที่ใช้กันในหมู่สงฆ์ อันได้แก่ 1) สัมมุขาวินัย ระงับอธิกรณ์ (คดีความหรือความที่ตกลง
กันไม่ได้) ในที่พร้อมหน้า (บุคคล วัตถุ ธรรม) 2) สติวินัย ระงับอธิกรณ์ (คดีความ หรือความที่ตกลงกันไม่ได้)       
ด้วยการยกให้ว่าพระอรหันต์เป็นผู ้มีสติ  3) อมูฬหวินัย ระงับอธิกรณ์ (คดีความ หรือความที่ตกลงกันไม่ได้)         
ด้วยยกประโยชน์ให้ในขณะเป็นบ้า 4) ปฏิญญาตกรณะ ระงับอธิกรณ์ (คดีความ หรือความที่ตกลงกันไม่ได้) ด้วยถือ
ตามคำรับของจำเลย 5) เยภุยยสิกา ระงับอธิกรณ์ (คดีความ หรือความที่ตกลงกันไม่ได้) ด้วยถือเสียงข้างมากเป็น
ประมาณ 6) ตัสสปาปิยาสิกา ระงับอธิกรณ์ (คดีความ หรือความที่ตกลงกันไม่ได้) ด้วยการลงโทษแก่ผู้ผิด  และ      
7) ติณวัตถารกวินัย ระงับอธิกรณ์ (คดีความ หรือความที่ตกลงกันไม่ได้) ด้วยให้ประนีประนอมหรือเลิกแล้วกันไป 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ทำให้ทราบว่าทางพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่ใช้ใน
กระบวนการยุติธรรมเช่นกัน ทั้งนี้ นอกจากหลักอธิกรณสมถะ 7 แล้ว ยังมีหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สามารถ
นำมาประยุกต์ใช้เป็นแนวทางในการส่งเสริมกระบวนการยุติธรรม เช่น หลักพรหมวิหาร 4 ได้แก่ หลักเมตตา คือ 
การมีเมตตา ความปรารถนาดีต่อผู้อื ่น ไม่ว่าจะเป็นผู้กระทำผิดหรือผู้เสียหาย หลักนี้ช่วยลดอารมณ์โกรธและ    
ความอาฆาตของคู่กรณี ส่งเสริมให้เกิดกระบวนการยุติธรรมที่มุ่งเน้นการให้อภัยและการแก้ไขปัญหาด้วยสันติวิธี 
แทนการลงโทษเพียงอย่างเดียว หลักกรุณา คือ การแสดงความกรุณาต่อผู้ที่ตกทุกข์ได้ยาก หลักนี้ช่วยสนับสนุนให้
กระบวนการยุติธรรมมีมิติของการเยียวยาผู้เสียหาย และให้โอกาสแก่ผู้กระทำผิดในการกลับตัวเป็นคนดีของสังคม 
หลักมุทิตา คือ การยินดีในความสุขของผู้อื่น หลักนี้ช่วยให้ผู้ที่เกี่ยวข้องในกระบวนการยุติธรรมสามารถมองเห็น
ศักยภาพของผู้กระทำผิดที่จะปรับปรุงตนเองและกลับคืนสู่สังคมได้  และหลักอุเบกขา คือ การวางใจเป็นกลาง     
ไม่ลำเอียงต่อฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง หลักนี้เป็นหัวใจสำคัญของความยุติธรรม เนื่องจากช่วยให้ผู้ตัดสินคดีหรือผู้ไกล่เกลี่ย
ข้อพิพาท สามารถพิจารณาคดีหรือไกล่เกลี่ยได้อย่างเป็นกลาง ปราศจากอคติ และคำนึงถึงข้อเท็จจริงอย่างเที่ยงธรรม 
(Navachainun et al., 2017) นอกจากนี้ หลักธรรมอีกประการหนึ่งที่มีความสำคัญต่อกระบวนการยุติธรรม คือ 
หลักสังคหวัตถุ 4 ได้แก่ ทาน (การให้) ปิยวาจา (การพูดจาดี) อัตถจริยา (การช่วยเหลือผู้อื่น) และสมานัตตา     
(การวางตัวเสมอกัน) ซึ่งช่วยให้กระบวนการยุติธรรมมีลักษณะที่คำนึงถึงความเป็นธรรมของสังคม โดยไม่เน้นเพียง
แค่การลงโทษหรือกฎหมายที่เคร่งครัดเพียงอย่างเดียว แต่ให้ความสำคัญกับการสร้างความสมานฉันท์และ       
ความเข้าใจระหว่างบุคคลด้วยกัน การนำหลักธรรมเหล่านี ้มาใช้ในกระบวนการยุติธรรมสมัยใหม่สามารถ         
ช่วยลดปัญหาการแก้แค้น การลงโทษที่ไม่เป็นธรรม และการตัดสินที่ขาดความเมตตา การผสานหลักพุทธศาสนา
เข้ากับกระบวนการยุติธรรมจึงเป็นแนวทางท่ีช่วยให้เกิดสังคมที่สงบสุขและมีความยุติธรรมอย่างแท้จริง 
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา อันได้แก่ หลักไตรสิกขา 3 
หลักอริยสัจ 4 หลักพรหมวิหาร 4 และหลักอธิกรณสมถะ 7 กับกระบวนการยุติธรรมโดยตรง เพื่อหาแนวทาง
ส่งเสริมระบบยุติธรรมชุมชนในรูปแบบป้องกันอาชญากรรม การรับเรื่องร้องทุกข์และแจ้งเบาะแส การไกล่เกลี่ย  
ข้อพิพาท เยียวยาเหยื่ออาชญากรรม และการรับผู้พ้นโทษกลับสู่ชุมชน ภายใต้บริบทของกฎหมายในพ้ืนที่องค์การ
บริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช จังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งโดยบริบทของพื้นที่เป็นชุมชน    



123 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

ที่มีขนาดใหญ่ เหมาะสมแก่การศึกษา เพ่ือการป้องกันแก้ไขปัญหาอาชญากรรมคุ้มครองความปลอดภัยในชีวิตและ
ทรัพย์สิน และคุ้มครองสิทธิเสรีภาพของประชาชนตามหลักสิทธิมนุษยชน รวมถึงพัฒนาระบบยุติธรรมชุมชน        
ให้มีประสิทธิภาพในแง่ของการมีจริยธรรมและคุณธรรม การตัดสินคดีและการลงโทษ การไกล่เกลี่ยและยุติข้อพิพาท   
ที่เป็นธรรม และการสร้างสังคมที่สงบสุขและลดอาชญากรรม อันจะช่วยให้สังคมสงบสุขมากข้ึนต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพ่ือส่งเสริม
ระบบยุติธรรมในชุมชนพื้นที่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช ภายใต้บริบทของ
กฎหมาย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี ้ผู ้ว ิจัยใช้ระเบียบการวิจัยด้วยวิธีการเชิงคุณภาพ (Qualitative Research Design) โดยใช้         
วิธีการศึกษาแนวคิดและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาจากแหล่งข้อมูลพระไตรปิฎกฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ศึกษาหนังสือ ตำรา บทความ งานวิจัย เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมระบบยุติธรรม      
ในชุมชนพื้นที่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช ภายใต้บริบทของกฎหมายโดยพิจารณา    
ถึงรายละเอียดต่าง ๆ ตามกรอบของการวิจัยเพื่อให้ครอบคลุมถึงวัตถุประสงค์ของการวิจัยที่ได้กำหนดไว้ 5 ด้าน ได้แก่      
1) การป้องกันและควบคุมอาชญากรรมในชุมชน 2) การรับเรื่องราวร้องทุกข์ แจ้งเบาะแสการทุจริตคอรัปชั่น รวมทั้ง
ปัญหาความเดือดร้อนของผู ้ด้อยโอกาส 3) การไกล่เกลี ่ยประนอมข้อพิพาท 4) การเยียวยาเสริมพลังแก่เหยื่อ
อาชญากรรมและความรู้สึกของชุมชน และ 5) การรับผู้พ้นโทษหรือผู้ถูกคุมประพฤติกลับสู่ชุมชน และการศึกษา
ภาคสนามโดยการสัมภาษณ์เชิงลึก กลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการศึกษา เลือกแบบเจาะจง โดยกำหนดเกณฑ์ในการเลือก คือ 
เป็นผู้ที่มีประสบการณ์เคยมีส่วนร่วมในกระบวนการยุติธรรมในชุมชน ประกอบด้วย 1) กลุ่มประชาชนในพื้นท่ี จำนวน 
5 คน 2) เจ้าหน้าที่ปกครองส่วนท้องถิ่น จำนวน 5 คน 3) บุคลากรทางการศึกษา จำนวน 3 คน 4) ผู้เกี่ยวข้อง/ผู้แทน
ด้านศาสนา จำนวน 3 คน และ 5) ตำรวจ จำนวน 5 คน รวมทั้งสิ้น 21 คน เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นแบบสัมภาษณ์ 
โดยใช้แบบคำถามกึ่งโครงสร้าง (Semi-Structured Interview) โดยผ่านการตรวจสอบคุณภาพความตรงเชิงเนื้อหา 
(Content Validity) โดยผู้ทรงคุณวุฒิ 5 ท่าน อยู่ในเกณฑ์ที่มีคุณภาพ สามารถดำเนินการได้ การเก็บรวบรวมผู้วิจัยนำ
แนวคำถามในการสัมภาษณ์ไปสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (กลุ่มเป้าหมาย) จำนวน 21 รูป/คน โดยการไปสัมภาษณ์
กลุ่มเป้าหมายด้วยตนเอง พร้อมบันทึกเสียงผู้ให้สัมภาษณ์และการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลเอกสาร 
(Content Analysis) โดยใช้ว ิธีการพรรณนาวิเคราะห์ อธิบายปรากฎการณ์ที ่เกิดขึ ้น ส่วนข้อมูลที ่ได้จาก          
แบบสัมภาษณ์เชิงลึก ได้นำมาตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้า (Triangulation) โดยพิจารณาความสอดคล้องของข้อมูล    
ที่ได้จากการรวบรวมด้วยวิธีการต่าง ๆ ได้แก่ การสัมภาษณ์ การบันทึกด้านแหล่งข้อมูล และด้านเวลา แล้ววิเคราะห์ 
โดยการวิเคราะห์สรุปอุปนัย (Analytic Induction) เป็นการเก็บข้อมูลที่ได้จากเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นมาวิเคราะห์
เพื่อหาบทสรุปร่วมกัน สังเคราะห์เนื้อหา เรียบเรียงให้มีความสละสลวย รัดกุมเข้าใจง่าย และแยกออกเป็นแต่ละด้าน
ตามลำดับ 
 

ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  แนวทางการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับการส่งเสริมระบบยุติธรรมในชุมชนพื้นที่
องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช ภายใต้บริบทของกฎหมาย ได้ดังนี้ 
  1. การป้องกันและควบคุมอาชญากรรมในชุมชน 
  สิ่งต่าง ๆ รอบตัว เช่น สถานที่และสังคม มีผลต่อการเกิดอาชญากรรมในชุมชน การปรับปรุงสิ่งเหล่านี้
สามารถช่วยป้องกันอาชญากรรมได้ โดยทำให้โจรมีโอกาสทำผิดน้อยลง  การทำงานร่วมกันระหว่างชาวบ้าน        



124 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

กับตำรวจสำคัญมากในการป้องกันอาชญากรรม ชุมชนควรมีศูนย์ให้ข้อมูลและช่องทางแจ้งเตือนภัย  นอกจากนี้ 
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาช่วยป้องกันอาชญากรรม ช่วยให้คนในชุมชนมีจริยธรรมที่ดีขึ้น เคารพกฎหมาย และ
สงบสุข 
   1.1 หลักแห่งไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นหลักธรรมพื้นฐานที่มุ่งเน้นการฝึกฝนตนเอง
ให้มีคุณธรรม จริยธรรม และสติปัญญา โดยสามารถประยุกต์ใช้กับการป้องกันอาชญากรรมได้ ดังนี้ 1)  ศีล คือ    
การรักษาศีล 5 หรือศีล 8 ช่วยให้บุคคลยับยั้งชั่งใจ ไม่กระทำความชั่วทั้งทางกาย วาจา และใจ ลดโอกาสในการ    
ก่ออาชญากรรม และช่วยสร้างกรอบทางจริยธรรมที่แข็งแกร่งในชุมชน สร้างความเคารพต่อกฎหมายและ      
ความสงบเรียบร้อย 2) สมาธิ คือ การฝึกสมาธิช่วยให้บุคคลมีสติและตระหนักรู้เท่าทันความคิด อารมณ์และ       
การกระทำของตนเอง ส่งเสริมการตัดสินใจที่รอบคอบสามารถควบคุมตนเองได้ดีขึ้นและลดพฤติกรรมที่ก่อให้เกิด
อาชญากรรม และ 3) ปัญญา คือ การพัฒนาปัญญาช่วยให้บุคคลแยกแยะผิดชอบชั่วดีได้อย่างชัดเจน เข้าใจผล   
ของการกระทำตนเองและผู้อ่ืน ช่วยป้องกันการตัดสินใจที่ผิดพลาดที่อาจนำไปสู่การก่ออาชญากรรม สอดคล้องกับ
การวิจัยของ Saleephan et al. (2017) ที่ศึกษาเรื่อง แนวทางการควบคุมอาชญากรรมท่ีแตกต่างไปจากมาตรการ
ทางกฎหมาย: ศึกษากรณีการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนามาใช้เป็นแนวทาง ผลการวิจัยพบว่า การประกอบ
อาชญากรรมเป็นการละเมิดศีล 5 ในทางพระพุทธศาสนาข้อใดข้อหนึ่งหรือละเมิดหลายข้อ ซึ่งในทางพุทธศาสนานั้น 
การก่ออาชญากรรมถือเป็นการเบียดเบียนตนเองและผู้อื่น ผู้ใดที่กระทำการอาชญากรรมย่อมจะต้องเดือดร้อน     
ทั้งจากอาญาและทางใจ ทั้งนี้ สาเหตุการเกิดอาชญากรรมตามหลักพระพุทธศาสนา พบว่า เกิดจากปัจจัยภายใน 
ได้แก่ ความโลภ ความโกรธ ความหลง และปัจจัยภายนอก ได้แก่ ความขัดสนทางเศรษฐกิจ การอยู ่ในถิ่น             
ที่ไม่เหมาะสมและสังคมที่ไม่ดี สถาบันการเมืองการปกครองที่ไม่มีประสิทธิภาพ 
   1.2 หลักแห่งอริยสัจ 4 คือ ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ ได้แก่ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค    
เป็นหลักธรรมที่ช่วยให้บุคคลเข้าใจสาเหตุและหนทางดับทุกข์ โดยสามารถประยุกต์ใช้กับการป้องกันอาชญากรรม
ได้ดังนี้ 1) ทุกข์ คือ การตระหนักรู้ถึงทุกข์ที่เกิดจากความโลภ ความโกรธ และความหลงผิด ช่วยให้บุคคลเข้าใจ
แรงจูงใจที่อยู่เบื้องหลังอาชญากรรมและพัฒนาความเมตตาต่อผู้ กระทำผิด เพราะอาชญากรรมเป็นสาเหตุหนึ่ง     
ที่ก่อให้เกิดความทุกข์ท้ังต่อผู้เสียหายและสังคมโดยรวม การเข้าใจความทุกข์ท่ีเกิดจากอาชญากรรมช่วยกระตุ้นให้
บุคคลร่วมมือกันป้องกันและควบคุมอาชญากรรม 2) สมุทัย คือ การเข้าใจสาเหตุของทุกข์ ช่วยให้ชุมชนระบุและ
แก้ไขปัจจัยที ่ก่อให้เกิดอาชญากรรม เช่น ความยากจน การศึกษาที ่ไม่เพียงพอ ความเหลื ่อมล้ำทางสังคม          
การเข้าใจสาเหตุเหล่านี้ช่วยให้สามารถกำหนดมาตรการป้องกันที ่ตรงจุด 3) นิโรธ คือ เป้าหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนา คือ การดับทุกข์ การดับทุกข์จากอาชญากรรมทำได้โดยการกำจัดสาเหตุที่ก่อให้เกิดอาชญากรรม 
การทำงานร่วมกันของชุมชน ภาครัฐ และภาคเอกชน มีความสำคัญในการสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการป้องกัน
อาชญากรรม และ 4) มรรค คือ มรรคแปดประการให้แนวทางปฏิบัติเพื่อดับทุกข์และสร้างสันติภาพในชุมชน 
หนทางดับทุกข์จากอาชญากรรม คือ การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาและหลักอริยสัจ 4 ได้แก่ การส่งเสริมการศึกษา 
การฝึกอบรม และการสร้างจิตสำนึกที่ดีในชุมชนช่วยให้บุคคลมีคุณธรรม จริยธรรม และสติปัญญา  ที่จำเป็น        
ในการป้องกันอาชญากรรม การนำหลักอริยสัจ 4 มาประยุกต์ใช้ในการป้องกันอาชญากรรม ไม่เพียงแต่ช่วยลด
ปัญหาอาชญากรรมในสังคม แต่ยังเสริมสร้างความสมานฉันท์และความสงบสุขในชุมชน  ตามที่ Boodmala & 
Phrakrupalad Adisak Wachirapañño (2024) ได้กล่าวว่า ปัญหาอาชญากรรมเป็นปัญหาที่สำคัญของสังคมไทย 
การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นวิธีการแก้ไขปัญหาของพระพุทธเจ้า มาบูรณาการใช้ร่วมกันกับทฤษฎี
การป้องกันอาชญากรรม โดยการนำเอาหลักอริยสัจ 4 มาประยุกต์ เพ่ือค้นหาสาเหตุของปัญหาอาชญากรรม และ
นำเสนอวิธีการในการแก้ไขปัญหาอาชญากรรมตามแนวทางมรรคมีองค์ 8 จะช่วยให้สามารถการป้องกันและแก้ไข
อาชญากรรมให้ได้ผลและยั่งยืน  



125 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

   1.3 หลักแห่งพรหมวิหาร 4 ได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา เป็นหลักธรรมที่ส่งเสริม
ความรัก ความเมตตา ความเห็นอกเห็นใจ และการวางใจเป็นกลาง ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการป้องกัน
อาชญากรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังนี้ 1) เมตตา คือ การปรารถนาให้ผู้อื่นมีความสุขและปลอดภัย การปฏิบัติ
ต่อกันด้วยเมตตาช่วยสร้างความเข้าใจและความเห็นอกเห็นใจระหว่างสมาชิกในชุมชน ลดความรู้สึกโดดเดี่ยวและ
ความขุ่นเคือง ซึ่งอาจเป็นปัจจัยผลักดันให้เกิดอาชญากรรม 2) กรุณา คือ การช่วยเหลือและสงเคราะห์ผู้ อื่นด้วย
ความจริงใจ ชุมชนที่มีความกรุณาจะคำนึงถึงความต้องการของผู้ที่กำลังประสบปัญหา และสนับสนุนผู้ที่เสี่ยงต่อ
การกระทำผิด ช่วยลดโอกาสที่พวกเขาจะเข้าสู่วงจรอาชญากรรม 3) มุทิตา คือ การยินดีกับความสำเร็จของผู้อ่ืน 
ซึ่งช่วยเสริมสร้างความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน ลดความอิจฉาริษยาและการแข่งขันที่ไม่เป็นธรรม อันเป็น
ปัจจัยสำคัญที่อาจนำไปสู่การก่ออาชญากรรม และ 4) อุเบกขา คือ การวางใจเป็นกลางต่อสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ 
และการมีสติรู้เท่าทันอารมณ์ของตนเอง การฝึกอุเบกขาสามารถลดความเครียด ความวิตกกังวล และความกลัว    
ซึ่งเป็นปัจจัยที่อาจนำไปสู่การตัดสินใจที่ผิดพลาดและการกระทำที่ละเมิดต่อผู้อ่ืน 
   เมื่อพิจารณาในมิติของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา การนำพรหมวิหาร 4 มาประยุกต์ใช้
สามารถเชื่อมโยงกับแนวคิดเรื ่องความยุติธรรมที่พึงประสงค์ได้ ตามที่ Phraratpariyattiwimol et al. (2021)     
ได้นำเสนอว่า ความยุติธรรมตามหลักพระพุทธศาสนาประกอบด้วยหลักธรรมที่ส่งเสริมความเป็นธรรมในสังคม 
อาทิ หลักอธิปไตย 3 หลักศีล 5 หลักทิศ 6 หลักสาราณียธรรม 6 และหลักอริยมรรค 8 ซึ่งล้วนเป็นแนวทางที่ช่วย
เสริมสร้างสังคมให้มีความสมดุลและปราศจากความขัดแย้ง นอกจากนี้ อริยสัจ 4 ยังสามารถเป็นเครื่องมือส่งเสริม
ความยุติธรรม โดยการใช้ อธิกรณสมถะ 7 ในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในชุมชน และใช้นิคหกรรม              
เป็นกระบวนการเพื่อให้ผู ้กระทำผิดสำนึกผิดและปรับปรุงตนเอง ซึ่งช่วยลดโอกาสในการกระทำผิดซ้ำ  อีกทั้ง 
Manilanka (2024) ยังกล่าวเสริมว่า การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาใช้ในการป้องกันและแก้ไขปัญหา
อาชญากรรม รวมถึงลดจำนวนผู้ต้องขัง เป็นแนวทางที่มีประสิทธิภาพ เนื่องจากหลักธรรมเหล่านี้ช่วยเสริมสร้าง
คุณค่าในชีวิตประจำวัน ส่งเสริมความเข้าใจและการเอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ในชุมชน อันนำไปสู่การสร้างสังคมที่สงบสุขและ
ยั่งยืน ดังนั้น การประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะพรหมวิหาร 4 ควบคู่ไปกับหลักความยุติธรรม 
สามารถช่วยลดอาชญากรรมและเสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ สร้างสังคมที่มีสันติสุข 
และลดจำนวนผู้ต้องขังในระยะยาว 
 2. การรับเรื่องราวร้องทุกข์และแจ้งเบาะแสการทุจริต 
  ชุมชนควรปลูกฝังค่านิยมต่อต้านการคอร์รัปชันและสนับสนุนการแจ้งเบาะแสผู้กระทำผิด การจัดการ
โครงสร้างและบุคลากรที ่เกี ่ยวข้อง รวมถึงการสร้างเครือข่ายต่อต้านการคอร์รัปชันเป็นสิ ่งจำเป็นสำหรับ            
การขจัดปัญหาการคอร์รัปชันอย่างถาวร โดยมีหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับการรับ
เรื่องราวร้องทุกข์และแจ้งเบาะแสการทุจริตได้อย่างมีประสิทธิภาพ ได้แก่ 1) สติ คือ ความตระหนักรู้ในปัจจุบันขณะ 
ซึ่งผู้รับเรื่องต้องมีความตระหนักรู้ในปัจจุบันขณะและจดจ่ออยู่กับเรื่องราวร้องทุกข์หรือแจ้งเบาะแสการทุจริตที่อยู่
ตรงหน้า 2) สมาธิ คือ ความสามารถในการจดจ่ออยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นเวลานาน ผู้รับเรื่องต้องมีความตั้งใจมั่น
และจดจ่ออยู่กับการรับเรื่องราวร้องทุกข์หรือแจ้งเบาะแสการทุจริตเพื่อให้แน่ใจว่าพวกเขาเข้าใจอย่างถ่องแท้      
3) ปัญญา คือ ความสามารถในการแยกแยะความจริงจากความเท็จและตัดสินใจอย่างชาญฉลาด  ผู้รับเรื่องต้องใช้
ปัญญาในการประเมินเรื่องราวร้องทุกข์หรือแจ้งเบาะแสการทุจริ ตและตัดสินใจอย่างเหมาะสม 4) เมตตา คือ   
ความปรารถนาให้ผู ้อื ่นมีความสุขและพ้นจากความทุกข์  เมื่อรับเรื ่องราวร้องทุกข์หรือแจ้งเบาะแสการทุจริต       
ผู้รับเรื่องควรแสดงความเมตตาต่อผู้ร้องเรียนโดยรับฟังอย่างตั้งใจและให้ความสำคัญกับความรู้สึกของพวกเขา      
5) กรุณา คือ ความปรารถนาที่จะช่วยเหลือผู้ที ่กำลังประสบความทุกข์  ผู้รับเรื ่องควรแสดงความกรุณาต่อผู้
ร้องเรียนโดยให้การสนับสนุนทางอารมณ์และความช่วยเหลือที่จำเป็น 6) มุทิตา คือ ความยินดีในความสำเร็จและ
ความสุขของผู้อ่ืน เมื่อผู้ร้องเรียนประสบความสำเร็จในการร้องทุกข์หรือแจ้งเบาะแสการทุจริต ผู้รับเรื่องควรแสดง



126 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

ความยินดีและให้การสนับสนุนอย่างต่อเนื่อง และ 7) อุเบกขา คือ ความสามารถในการรักษาความสงบและ    
ความเป็นกลางทางอารมณ์ ผู้รับเรื ่องต้องสามารถรักษาความเป็นกลางทางอารมณ์และไม่ปล่อยให้ความรู้สึก
ส่วนตัวหรืออคติมาขัดขวางการตัดสินใจของตน 
  จะเห็นได้ว่า แนวทางดังกล่าวได้เน้นย้ำถึงความสำคัญของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น เมตตา 
กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ในการแก้ไขปัญหาการทุจริตคอรัปชัน และให้คำแนะนำเกี่ยวกับวิธีการประยุกต์
หลักธรรมเหล่านี้ในบริบทของการรับเรื่องราวร้องทุกข์และแจ้งเบาะแสการทุจริต สอดคล้องกับพุทธบูรณาการกับ
ศาสตร์พระราชาในการแก้ปัญหาทุจริตคอร์รัปชันของประเทศไทย ที่ได้นำเอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา       
มาแก้ปัญหาทุจริตคอร์รัปชัน ได้แก่ หลักสุจริตธรรม หลักไตรสิกขา หลักสังคหวัตถุธรรม และหลักฆราวาสธรรม 
ควบคู่กับกฎหมายบ้านเมือง เพื่อให้สอดคล้องตามจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนา คือ การให้ทุกคนเป็นคนดีใน
สังคมท้ังทางกาย วาจา และใจ (Phramaha Amka Worapanyo Sukdaeng, 2022) 
  3. การไกล่เกลี่ยประนีประนอมข้อพิพาท 
  กระบวนการยุติธรรมในชุมชนเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการแก้ไขข้อพิพาท ช่วยลดภาระ     
ของกระบวนการยุติธรรมหลัก หน่วยงานภาครัฐ เช่น ผู้ใหญ่บ้านและตำรวจ สามารถมีส่วนร่วมในการไกล่เกลี่ย
และตัดสินข้อพิพาทร่วมกับชุมชน การสรรหาตัวแทนที่หลากหลายในกระบวนการไกล่เกลี ่ยจะช่วยให้เกิด        
ความเป็นธรรม โดยมีหลักพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ได้ ดังนี้ 
   3.1 หลักอธิกรณสมถะ เป็นแนวทางในพระพุทธศาสนาที่ใช้สำหรับระงับอธิกรณ์หรือข้อพิพาท 
โดยมีวิธีการ 7 ประการ หนึ่งในนั้น คือ “สัมมุขาวินัย” ซึ่งหมายถึง การระงับอธิกรณ์ในที่พร้อมหน้ากัน ทั้งโจทก์ 
จำเลย และพยาน เพื่อให้ทุกฝ่ายได้แสดงความคิดเห็นและหาข้อยุติร่วมกัน  อีกวิธีหนึ่ง คือ “ติณวัตถารกะ” หรือ
การประนีประนอม ซึ่งผู้ไกล่เกลี่ยจะช่วยให้คู่กรณีหาจุดร่วมและประนีประนอมกัน โดยไม่จำเป็นต้องชี้ขาดว่าใคร
ผิดใครถูก (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) การนำหลักทั ้งสองนี ้มาประยุกต์ใช้ใน
กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท สามารถดำเนินการตามขั้นตอน ดังนี้ 1) สร้างบรรยากาศที่ปลอดภัยและเป็นกลาง 
จัดให้มีสถานที่ที่เป็นกลางและเป็นส่วนตัว สร้างบรรยากาศที่เปิดเผยและไม่ตั ดสิน และให้ความสำคัญกับการ
เคารพซึ ่งกันและกัน 2) ระบุและชี ้แจงประเด็นข้อพิพาท ช่วยให้คู ่กรณีระบุประเด็นข้อพิพาทหลัก อธิบาย
กระบวนการไกล่เกลี่ยและบทบาทของผู้ไกล่เกลี่ย และกำหนดกฎพื้นฐานสำหรับการสื่อสาร 3) อำนวยความสะดวก  
ในการสื่อสาร ช่วยให้คู่กรณีสื่อสารความคิดและความรู้สึกของตนอย่างชัดเจน อำนวยความสะดวกในการฟัง      
อย่างตั้งใจและการตอบกลับอย่างเคารพ และใช้เทคนิคการตั้งคำถามแบบปลายเปิดเพื่อกระตุ้นให้เกิดการสำรวจ
และการทำความเข้าใจ 4) ระบุผลประโยชน์และความต้องการพื ้นฐาน ช่วยให้คู ่กรณีระบุผลประโยชน์และ       
ความต้องการพื้นฐานที่อยู่เบื้องหลังตำแหน่งของตน สำรวจทางเลือกและแนวทางแก้ไขท่ีอาจเป็นไปได้ และเน้นย้ำ
ถึงผลประโยชน์ร่วมกันและเป้าหมายที่เหมือนกัน 5) อำนวยความสะดวกในการเจรจาต่อรอง ช่วยให้คู่กรณีเจรจา
ต่อรองและหาทางออกที่ยอมรับได้ร่วมกัน ใช้เทคนิคการระดมความคิดและการสร้างสรรค์เพื่อสร้างตัวเลือก 
สนับสนุนให้คู ่กรณีประนีประนอมและยืดหยุ่น และ 6) บรรลุข้อตกลงและลงนาม ช่วยให้คู ่กรณีร่างข้อตกลง         
ที่ชัดเจนและบังคับใช้ได้ อธิบายเงื่อนไขและผลกระทบของข้อตกลง และให้คู่กรณีลงนามในข้อตกลงเพื่อแสดง
ความยินยอม  
  การประยุกต์ใช้หลักอธิกรณสมถะในกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทนี้ ไม่เพียงแต่ช่วยลดความขัดแย้งและ
ความตึงเครียดระหว่างคู่กรณี แต่ยังส่งเสริมความเข้าใจและความร่วมมือในสังคม สอดคล้องกับการศึกษาของ 
Jennanont (2020) เกี่ยวกับการใช้หลักพุทธธรรมในกระบวนการเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งในชุมชน พบว่า  
การนำหลักธรรมเหล่านี้มาใช้สามารถช่วยให้การแก้ไขข้อพิพาทเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน  นอกจากนี้ 
การศึกษาของ Kulwattanaporn (2021) เกี่ยวกับการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมกับการบริหารจัดการ ความขัดแย้ง      
ในองค์กร ยังพบว่า การนำหลักอธิกรณสมถะมาประยุกต์ใช้สามารถช่วยขจัดสาเหตุของความขัดแย้งจากภายใน     



127 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

สู่ภายนอกได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังนั้น การนำหลักอธิกรณสมถะมาใช้ในกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท          
ไม่ว่าจะเป็นในระดับชุมชนหรือองค์กร สามารถช่วยสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการแก้ไขปัญหาอย่างสันติและยั่งยืน 
   3.2 หลักพรหมวิหาร 4 เป็นหลักพุทธวิธีในการไกล่เกลี่ย ผู้ไกล่เกลี่ยควรปรับใช้ ดังนี้ 1) เมตตา  
คือ การส่งความปรารถนาดีและความเห็นอกเห็นใจให้กับคู่กรณี สร้างบรรยากาศที่เอ้ือต่อการเจรจาและการหาข้อยุติ 
และหลีกเลี่ยงการใช้คำพูดหรือการกระทำที่รุนแรงหรือเป็นการโจมตี 2) กรุณา คือ แสดงความเห็นอกเห็นใจและ
ความเข้าใจต่อมุมมองของคู่กรณี พยายามช่วยเหลือคู่กรณีในการหาข้อยุติที่เป็นธรรมและยุติธรรม และหลีกเลี่ยง
การตัดสินหรือตำหนิคู่กรณี 3) มุทิตา คือ การยินดีกับความสำเร็จของการไกล่เกลี่ย สร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่าง
คู่กรณีหลังจากการไกล่เกลี่ย หลีกเลี่ยงความรู้สึกขมขื่นหรือความพยาบาท และ 4) อุเบกขา คือ การวางใจเป็นกลาง 
ไม่ลำเอียง ไม่ยึดติดกับสิ่งใด เช่น ผลลัพธ์ที่ต้องการ แต่ควรเปิดใจรับฟังความคิดเห็นและข้อเสนอของคู่กรณีทั้งสองฝ่าย 
แยกแยะอารมณ์และข้อเท็จจริงออกจากกันได้ เพื่อให้สามารถวิเคราะห์สถานการณ์ได้อย่างเป็นกลางและเที่ยงธรรม 
(Sreeyaphai et al., 2022) สอดคล้องกับการวิจัยของ Nawachainant et al. (2017) ที่ศึกษา การประยุกต์    
หลักพรหมวิหารเพ่ือการไกล่เกลี่ย: ศึกษากรณีผู้ไกล่เกลี่ย ศูนย์ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท กรมบังคับคดี ผลการวิจัยพบว่า 
การประยุกต์หลักพรหมวิหารเพ่ือการไกล่เกลี่ย สามารถทำได้โดยผู้ไกล่เกลี่ยต้องมีความรัก ความปรารถนาดี ใส่ใจ 
รับฟัง และตระหนักถึงภาระของแต่ละฝ่าย เช่น การชำระหนี้ ทั้งยังต้องแสดงความยินดีในความสุขของผู้อื่น และ
ยึดมั่นในจริยธรรมในการปฏิบัติหน้าที่โดยไม่เข้าข้างฝ่ายใด มีอิสระ ปราศจากอคติ และไม่ยอมให้บุคคลภายนอก     
มีอิทธิพลที่อาจส่งผลต่อความเป็นกลาง ผู้ไกล่เกลี่ยควรช่วยเหลือและสนับสนุนให้คู่กรณีตัดสินใจด้วยตนเอง        
บนพื้นฐานของข้อมูลที่เพียงพอเพื่อให้เกิดการยุติข้อพิพาทโดยสมัครใจ พวกเขาต้องไม่สั่งการ ตัดสิน หรือชี้ขาด    
ข้อพิพาทใด ๆ รวมถึงไม่พยายามชักจูงหรือบังคับให้คู่กรณียอมรับความคิดเห็นของตน 
  4. การเยียวยาและเสริมพลังแก่เหยื่ออาชญากรรม 
  การดูแลและฟื้นฟูเหยื่ออาชญากรรมเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้พวกเขาสามารถกลับมาใช้ชีวิตในสังคม      
ได้อย่างมั่นคงและมีศักยภาพ ชุมชนควรมีกฎระเบียบและบทลงโทษที่ชัดเจนสำหรับการกระทำผิด เพื่อสร้าง       
ความเป็นธรรมและป้องกันไม่ให้เกิดการกระทำผิดซ้ำ ทั้งนี้ ผู้นำชุมชนมีบทบาทสำคัญในการควบคุมและจัดการ
ความขัดแย้ง รวมถึงเป็นศูนย์กลางในการส่งเสริมความปรองดองและการเยียวยาทางสังคม การพัฒนาชุมชน      
โดยยึดประชาชนเป็นศูนย์กลางและส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชนถือเป็นแนวทางที ่มีประสิทธิภาพ            
ในการป้องกันและลดปัญหาอาชญากรรม ในทางพระพุทธศาสนาเน้นย้ำถึงหลักธรรมที่ช่วยเยียวยาและเสริมพลัง
แก่เหยื ่ออาชญากรรม โดยเฉพาะหลัก เมตตา กรุณา และการให้อภัย ซึ ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้  ดังนี้           
1) เมตตา ผู้นำชุมชนและสมาชิกชุมชนควรแสดงความเมตตาต่อเหยื่ออาชญากรรมโดยรับฟังเรื่องราวของพวกเขา
ด้วยความเห็นอกเห็นใจและความเข้าใจ การให้การสนับสนุนทางอารมณ์และการช่วยเหลือในเชิงปฏิบัติช่วยให้
เหยื ่อรู ้สึกได้รับการยอมรับ ลดความโดดเดี ่ยว และสามารถฟื้นตัวจากเหตุการณ์ที ่เกิดขึ ้นได้อย่างเข้มแข็ง 
นอกจากนี้ การปลูกฝังทัศนคติแห่งเมตตาในชุมชนยังช่วยสร้างบรรยากาศที่เกื้อกูลและลดแรงกดดันทางสังคม     
ที ่อาจส่งผลกระทบต่อเหยื ่อ 2) กรุณา ชุมชนควรจัดหาทรัพยากรและบริการที ่จำเป็นเพื ่อช่วยเหลือเหยื่อ             
ในการฟื้นฟู เช่น การให้คำปรึกษาทางจิตวิทยา การสนับสนุนทางการเงิน การช่วยเหลือด้านกฎหมาย และ       
การจัดหางานเพื่อให้เหยื่อสามารถกลับมาดำเนินชีวิตตามปกติได้อย่างมั่นคง นอกจากนี้ การมีเครือข่ายสนับสนุน
จากองค์กรภาครัฐและเอกชน ตลอดจนการสร้างพื ้นที ่ปลอดภัยสำหรับเหยื ่อถือเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้
กระบวนการเยียวยามีประสิทธิภาพมากขึ ้น (Phraratpariyattiwimol et al., 2021) และ 3) การให้อภัย คือ           
การให้อภัยไม่ใช่การลืมหรือยอมรับความผิดของผู้กระทำผิดโดยไม่มีเงื่อนไข แต่เป็นการปล่อยวางความโกรธและ
ความขุ่นเคืองที่เหยื่ออาจรู้สึกต่อผู้กระทำผิด ซึ่งจะช่วยให้เหยื่อสามารถก้าวต่อไปและฟื้นฟูชีวิตของตนเองได้      
ทั้งยังช่วยลดความเครียดและความทุกข์ท่ีอาจเกิดขึ้นในระยะยาว นอกจากนี้ การให้อภัยสามารถช่วยลดความรู้สึก
เป็นศัตรูในสังคม และส่งเสริมแนวทางในการปรับพฤติกรรมของผู ้กระทำผิดเพื ่อไม่ให้เกิดการกระทำผิดซ้ำ 



128 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

(Manotham & Surakarn, 2020) การบูรณาการหลักธรรมเหล่านี้เข้ากับแนวทางการเยียวยาเหยื่ออาชญากรรม
ไม่เพียงแต่ช่วยให้เหยื่อสามารถฟื้นตัวได้อย่างมีประสิทธิภาพ แต่ยังช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชน ทำให้
เกิดบรรยากาศแห่งความเข้าใจและความเมตตา ซึ่งจะช่วยลดโอกาสในการเกิดอาชญากรรมซ้ำ และสร้าง สังคม     
ที่สงบสุขและยั่งยืน 
  5. การรับผู้พ้นโทษกลับสู่ชุมชน 
  การเตรียมความพร้อมให้ผู้ต้องขังกลับคืนสู่สังคมเป็นสิ่งสำคัญในการลดการกระทำผิดซ้ำ ศูนย์ยุติธรรม
ชุมชนตำบลสามารถให้ความช่วยเหลือและฟื้นฟูผู้กระทำความผิดและผู้พ้นโทษเพื่อให้สามารถกลับตนเป็นพลเมืองดี
และดำรงชีวิตในสังคมได้อย่างปกติ การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการฟื้นฟูผู ้กระทำ
ความผิดและผู้พ้นโทษเพ่ือให้สามารถกลับตนเป็นพลเมืองดีและดำรงชีวิตในสังคมได้อย่างปกติ มีดังนี้ 
   5.1 หลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล คือ 1) การฝึกฝนตนเองให้ละเว้นจากการกระทำผิดทั้งทางกาย 
วาจา และใจ 2) สมาธิ คือ การฝึกจิตให้มีสมาธิและความมั่นคง เพื่อควบคุมความคิดและอารมณ์ และ 3) ปัญญา 
คือ การพัฒนาความเข้าใจในหลักธรรมคำสอน เพ่ือแยกแยะผิดชอบชั่วดี 
   5.2 หลักอริยสัจ 4 ได้แก่ 1) ทุกข์ คือ การตระหนักถึงความทุกข์ที ่เกิดจากการกระทำผิด           
2) สมุทัย คือ การเข้าใจสาเหตุของความทุกข์ เช่น ความโลภ ความโกรธ ความหลง 3) นิโรธ คือ การดับทุกข์      
โดยการละเว้นจากสาเหตุ และ 4) มรรค คือ การปฏิบัติตามแนวทางที่ถูกต้องเพ่ือดับทุกข์ 
   5.3 หลักพรหมวิหาร 4 ได้แก่ 1) เมตตา คือ การแผ่ความรักและความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน         
2) กรุณา คือ การสงสารและช่วยเหลือผู้ที ่ตกทุกข์ได้ยาก 3) มุทิตา คือ การยินดีในความสุขของผู ้อื ่น และ             
4) อุเบกขา คือ การวางใจเป็นกลางต่อสิ่งที่ไม่สามารถควบคุมได้  
   การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาดังกล่าวมาประยุกต์ใช้ในการฟื้นฟูผู้กระทำความผิดและ     
ผู้พ้นโทษเพื่อให้สามารถกลับตนเป็นพลเมืองดีและดำรงชีวิตในสังคมได้อย่างปกติ  สอดคล้องกับ การใช้หลักธรรม
คำสอนของพระพุทธเจ้าเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตของผู้ต้องขัง เริ่มจากการศึกษาหลักธรรม เพราะการภาวนาหรือ
การพัฒนาตนเอง ก็คือ การศึกษาหรือการฝึกฝนตนเอง สิ่งที่ต้องศึกษาหรือพัฒนาแบ่งออกเป็น 3 ด้าน ได้แก่ 
พฤติกรรม จิตใจ และปัญญา เรียกว่า “ไตรสิกขา” ประกอบด้วย ศีล ควบคุมกายและวาจาเป็นสำคัญ สมาธิจดจ่อ
อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยไม่วอกแวก ผลของการฝึกสมาธิมีตั้งแต่ระดับโลกิยะ เช่น มีสมาธิในการทำงาน เรียนหนังสือ 
มีจิตใจมั่นคง ไม่หลงใหลในอบายมุข เป็นต้น และ ปัญญา มีความสำคัญสูงสุด เพราะปัญญาเป็นตัวนำทางและ
ควบคุมพฤติกรรมทั้งหมด จะมีพฤติกรรมอย่างไร ขึ้นอยู่กับว่าปัญญาจะชี้นำหรือบอกทางให้  เป็นหลักการ          
ในการดูแลตนเองและระว ังตนเองทั ้งในด้านร ่างกาย และจิตใจ  (Ongkaloy, 2022) ; (Phra Chayanan 
Kittipunyo et al., 2019) 
 
องค์ความรู้ใหม่  
  จากการศึกษา พบว่า หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่นำมาประยุกต์ใช้กับการส่งเสริมระบบยุติธรรม      
ในชุมชนพื ้นที ่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ  อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช ภายใต้บริบทของกฎหมาย            
เน้น 5 แนวทางหลัก ได้แก่ 1) การป้องกันอาชญากรรมโดยปรับปรุงสภาพแวดล้อมและส่งเสริมจริยธรรม           
2) การรับเรื่องราวร้องทุกข์และแจ้งเบาะแสโดยปลูกฝังค่านิยมและความเข้าใจ 3) การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยสร้าง
บรรยากาศปลอดภัยและเป็นกลาง 4) การเยียวยาเหยื่ออาชญากรรมด้วยความเมตตาและการให้อภัย และ           
5) การรับผู้พ้นโทษกลับสู่ชุมชนโดยใช้หลักธรรมเพ่ือฟ้ืนฟูและให้โอกาสในการกลับตนเป็นพลเมืองดี อันประกอบด้วย  
  1. หลักแห่งไตรสิกขา ได้แก่ 1) ศีล การควบคุมกายและวาจา ช่วยสร้างกรอบทางจริยธรรมที่แข็งแกร่ง     
ในชุมชน สร้างความเคารพต่อกฎหมายและความสงบเรียบร้อย 2) สมาธิ การที่จิตตั้งมั่น จดจ่ออยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง
โดยปราศจากกิเลส ช่วยให้บุคคลมีสติและตระหนักรู ้ถึงความคิดและการกระทำของตนเอง และ 3) ปัญญา        



129 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

พัฒนาความรู้ความเข้าใจ ช่วยให้บุคคลเข้าใจสาเหตุแห่งความทุกข์และความขัดแย้ง ส่งเสริมการแก้ปัญหาอย่าง
สันติและลดการใช้ความรุนแรง 
  2. หลักแห่งอริยสัจ 4 ได้แก่ 1) ทุกข์ การตระหนักรู้ถึงผลกระทบตามมาจากความโลภ ความโกรธ และ
ความหลงผิด ช่วยให้บุคคลเข้าใจแรงจูงใจที่อยู่เบื้องหลังอาชญากรรม 2) สมุทัย การเข้าใจสาเหตุของทุกข์ ช่วยให้
ชุมชนระบุและแก้ไขปัจจัยที่ก่อให้เกิดอาชญากรรม เช่น ความยากจน การศึกษาที่ไม่เพียงพอ และการขาดโอกาส 
3) นิโรธ การดับทุกข์ อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา และ 4) มรรค แนวทางปฏิบัติเพื่อดับทุกข์      
และสร้างสันติภาพในชุมชน 
  3. หลักพรหมวิหาร 4 ได้แก่ 1) เมตตา ความปรารถนาให้ผู้อ่ืนมีความสุขและพ้นจากความทุกข์ 2) กรุณา 
ความปรารถนาที่จะช่วยเหลือผู้ที่กำลังประสบความทุกข์ 3) มุทิตา ความยินดีในความสำเร็จและความสุขของผู้อ่ืน 
และ 4) อุเบกขา ความวางเฉย รักษาความสงบและความเป็นกลางทางอารมณ์ 
  4. หลักอธิกรณสมถะ ได้แก่ 1) หลักสัมมุขาวินัย วิธีระงับเหตุในที่พร้อมหน้าวัตถุ บุคคล หรือเหตุการณ์ 
และ 2) หลักติณวัตถารกะ วิธีดุจกลบไว้ด้วยหญ้า คือ การไกล่เกลี่ยประนีประนอม ดังได้สรุปเป็นแผนภาพใน 
Figure 1 
 

 
 

Figure 1 Application of Buddhist Principles to the Promotion of a Just Community Justice 
System in a Legal Context 

  
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  แนวทางการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับการส่งเสริมระบบยุติธรรมภายใต้บริบทของ
กฎหมาย ในชุมชนพื้นที่องค์การบริหารส่วนตำบลท่าเรือ อำเภอเมืองนครศรีธรรมราช จังหวัดนครศรีธรรมราช       



130 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

มี 5 แนวทาง คือ 1) การป้องกันอาชญากรรมในชุมชนเกี่ยวข้องกับการปรับปรุงสภาพแวดล้อมเพื่อลดโอกาส        
ในการกระทำผิด และการทำงานร่วมกันระหว่างตำรวจและชาวบ้าน ด้วยหลักไตรสิกขา อริยสัจ 4 และพรหมวิหาร 4 
ช่วยส่งเสริมจริยธรรม ความเคารพกฎหมาย และความสงบสุขในชุมชน โดยเน้นการฝึกฝนตนเอง การเข้าใจสาเหตุ
ของความทุกข์ และการพัฒนาความรัก ความเมตตา และความวางเฉย  2) การรับเรื ่องราวร้องทุกข์และ            
แจ้งเบาะแสการทุจริต ต้องอาศัยการปลูกฝังค่านิยมและการสนับสนุนการแจ้งเบาะแส โดยหลักธรรม              
ทางพระพุทธศาสนาอย่างไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) ช่วยให้ผู ้รับเรื ่องราวร้องทุกข์และแจ้งเบาะแสมีสติ 
ตระหนักรู ้ และตัดสินใจอย่างชาญฉลาด ส่วนพรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) ช่วยให้แสดง        
ความเห็นอกเห็นใจและความเป็นกลางทางอารมณ์ในการรับเรื่องราวเหล่านี้  3) การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในชุมชน 
ช่วยลดภาระกระบวนการยุติธรรมหลัก โดยหน่วยงานภาครัฐและตัวแทนชุมชนมีส่วนร่วมในการแก้ไขข้อพิพาท
อย่างเป็นธรรม หลักการทางพระพุทธศาสนาอย่างหลักอธิกรณสมถะและหลักพรหมวิหาร 4 ถูกนำมาประยุกต์ใช้
ในขั้นตอนการไกล่เกลี่ย เพื่อสร้างบรรยากาศที่ปลอดภัยและเป็นกลาง ช่วยให้คู่กรณีระบุประเด็นข้อพิพาทและ
ความต้องการพื้นฐาน อำนวยความสะดวกในการสื่อสารและเจรจาต่อรอง และบรรลุข้อตกลงที่ยอมรับได้ร่วมกัน  
4) การเยียวยาและเสริมพลังแก่เหยื ่ออาชญากรรม ชุมชนควรมีกฎหมายที่ชัดเจนและลงโทษการกระทำผิด      
อย่างเหมาะสม ผู้นำชุมชนต้องควบคุมและจัดการความขัดแย้งอย่างมีประสิทธิภาพ การมีส่วนร่วมของประชาชน
และการพัฒนาชุมชนที่ยึดประชาชนเป็นศูนย์กลางสามารถป้องกันอาชญากรรมได้ พระพุทธศาสนาเน้นย้ำถึง    
ความเมตตา กรุณา และการให้อภัย ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อเยียวยาเหยื่อได้ โดยแสดงความเมตตา        
รับฟังดว้ยความเห็นอกเห็นใจ จัดหาทรัพยากรที่จำเป็น และส่งเสริมการให้อภัยเพ่ือให้เหยื่อสามารถก้าวต่อไปและ
ฟื้นฟูชีวิตของตนได้ และ 5) การรับผู้พ้นโทษกลับสู่ชุมชน การเตรียมผู้พ้นโทษให้กลับคืนสู่สังคมเป็นสิ่งจำเป็น      
เพื่อลดการกระทำผิดซ้ำ ศูนย์ยุติธรรมชุมชนช่วยเหลือและฟื้นฟูผู้กระทำความผิดและผู้พ้นโทษโดยใช้หลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา เช่น ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) อริยสัจ 4 (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค) และพรหมวิหาร 4 
(เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) เพื่อให้ผู้กระทำความผิดกลับตนเป็นพลเมืองดีและดำรงชีวิตในสังคมได้อย่างปกต ิ
ข้อเสนอแนะในการวิจัย มีดังนี้ 1) ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ ได้แก่ 1.1) ควรมีหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น 
ไตรสิกขา อริยสัจ 4 และพรหมวิหาร 4 สามารถนำมาใช้เป็นแนวทางในการออกแบบกฎหมายที่ส่งเสริมคุณธรรม
และความยุติธรรมที่แท้จริง เช่น การกำหนดมาตรการลงโทษที่มุ่งเน้นการฟื้นฟูผู้กระทำผิดมากกว่าการลงโทษ
รุนแรง และ 1.2) ควรมีการฝึกอบรมบุคลากรด้านกฎหมายโดยใช้หลักพรหมวิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 สามารถ
ช่วยให้ผู้พิพากษา ตำรวจ และเจ้าหน้าที่ที่เกี่ยวข้องสามารถปฏิบัติหน้าที่อย่างมีคุณธรรม ปราศจากอคติ  และ       
2) ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป ได้แก่ 2.1) ควรมีการศึกษาวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับการสร้างความเข้าใจ      
ในการขับเคลื่อนสังคมต่อการรับรู้ ยอมรับ และการขยายผลนำไปใช้ในการแก้ไขความขัดแย้ง 2.2) ควรมีการศึกษา
และวิเคราะห์เชิงพ้ืนที่ โดยการสำรวจหาพ้ืนที่กลางและเครื่องมือปฏิบัติการในพ้ืนที่ เช่น การมีธรรมนูญระดับพ้ืนที่ 
นำไปปฏิบัติใช้ในพื ้นที ่ต่าง ๆ และ 2.3) ควรมีการศึกษาวิจัยเปรียบเทียบกับระบบยุติธรรมในประเทศอ่ืน             
ที่ใช้แนวคิดด้านศาสนาในการกำหนดนโยบายทางกฎหมาย เพ่ือค้นหาแนวทางที่เหมาะสมกับบริบทของประเทศไทย 
 
References 
Boodmala, K. & Phrakrupalad Adisak Wachirapañño. (2024). Guidelines for Solving Crime Problems 

through Buddhist Peaceful Means. Journal of MCU Peace Studies, 12(4), 1659-1669. 
Community Justice Development Division, Office of the Permanent Secretary, Ministry of Justice, 

Ministry of Justice. (2014). (Draft) Manual for the Administration of Subdistrict Community 
Justice Centers.  Bangkok, Thailand:  Community Justice Development Division, Office of 
the Permanent Secretary, Ministry of Justice, Ministry of Justice. 



131 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 

Eu- amnuay, C.  ( 2007) .  Community Justice:  The Theory of Community Justice Process.  In 
Community Justice:  The Role of Justice Administration by the Community for the 
Community. Bangkok, Thailand: The Thailand Research Fund. 

Jennanont, V. (2020). Using Buddhadhamma of Community Conflict by Mediation Process in the 
Headman Community and the Village Committee:  Study on Kwao Krang Village Moo 2 
Kwao Yai Sub-Disttrict, Kantharawichai Disttrict, Mahasarakham Province. Journal of Politics 
and Governance, 10(2), 124-139. 

Kulwattanaporn, C. (2021). The Application of Buddhist Principles to the Management of Conflicts 
in the Organization. The Journal of Research and Academics, 4(3), 283-296. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok, Thailand: MCU Press. 
Manilanka, N.  ( 2 0 24 ) .  Reducing Criminal Cases in the Justice Process and Council of Buddhist 

Organizations According to Buddhist Principles. Journal of Political Science Suan Sunandha 
Rajabhat University, 7(1), 172-186. 

Manotham, P.  & Surakarn, A.  (2020) .  Forgiveness of Injured Persons:  Case Study the Youthwas 
Seriously Injured from the Criminal Case ofthe Central Juvenile and Family Court. [Master’s 
thesis, Srinakharinwirot University]. DSpace at Srinakharinwirot University. http://ir-ithesis. 
swu.ac.th/dspace/handle/123456789/1404. 

Navachainun, T., Phramaha Duangden Thitañano & Thontiravong, B. (2017). Phramaha Duangden 
Thitañano & Thontiravong, B.  ( 2017) .  An Application of Buddhist Peaceful Means to 
Mediation:  A Case Study of the Mediators of Mediation Center, Legal Execution 
Department. Journal of MCU Peace Studies, 5(Sp1), 87-98. 

Ongkaloy, W. (2022). Developing Quality of Life Based on Buddhist Principles of Prisoners. Journal 
of MCU Ubon Review, 7(2), 279-292. 

Phra Chayanan Kittipunyo, Phra Wutthichai Mahasatto, Talanuk, D.  & Kongjam, S.  ( 2 0 1 9 ) . 
Application of Buddhist Principles in Elderly Care; A Case Study of the Elderly in Baanrai 
Community, Tungtom Sub- district, Sanpatong District, Chiang Mai Province.  Journal of 
Buddhist Studies, 10(2), 305-315. 

Phramaha Amka Worapanyo Sukdaeng.  ( 2 0 22 ) .  Integrating Buddhism with the King Science in 
Solving Corruption in Thailand. Journal of MCU Buddhapanya Review, 7(3), 320-333. 

Phraratpariyattiwimol, Phramahasakol Subharamedhi, Phrabidika Narin Silatecho, Laophontan, S. 
& Phramaha Jaising Siridhammo.  (2021) .  The Concept of Desirable Justice According to 
Buddhist Doctrines. Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak, 8(1), 47-64. 

Saleephan, T. , Foithong, P.  & Teekamket, W.  (2017). Crime control approaches that differ from 
legal measures: A case study of using Buddhist principles as a guideline. Chalermkarnchana 
University Academic Journal, 4(2), 182-190. 

Sitthiviriyachai, N.  & Ninphet, T.  (2023) .  Restorative Justice Process of Public Prosecutors.  PCA 
Journal of Criminology and Social Sciences, 5(1), 47-61. 



132 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.118-132 
 

Sreeyaphai, S. , Chachikul, P.  & Uthaphun, P.  ( 2 022 ) .  An Analytical Study of applying Buddhist 
Principle for Reconciliation of Mediators in Khon Kaen Provincial Court.  Dhammathas 
Academic Journal, 22(1), 139-151. 

Watanasap, W. (2007). Mediation Negotiation Process. (3rd ed. ). Khon Kaen, Thailand: Siriphan 
Offset. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



133 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
รูปแบบภาวะผูน้ำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผูบ้รหิารเครือข่าย

ศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ 
MULTICULTURAL LEADERSHIP MODEL ACCORDING TO 

SARANIYADHAMMA PRINCIPLES OF ADMINISTRATORS OF THE ARTS AND 
CULTURE NETWORK IN RAJABHAT UNIVERSITIES 

 
ณัฐพัชร สายเสนา  

Natthapat Saisena 
คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 
Corresponding author E-mail: nattssn@gmail.com 

 
Received 21 February 2025; Revised 26 March 2025; Accepted 30 March 2025 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: การบริหารองค์กรที่มีความหลากหลายและซับซ้อน ดังปรากฏในสถานการณ์ปัจจุบัน 
ผู้นำองค์กรจะต้องประยุกต์ศาสตร์และศิลป์เพื่อบูรณาการแนวทางต่าง  ๆ ให้เท่าทัน การประยุกต์ใช้หลักธรรม 
ทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นแนวทางสำคัญในการนำต้นทุนสังคมมาใช้กับการบริหารจัดการในยุคของการเปลี่ยนแปลง
ทางสังคม บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ ศึกษาสภาพปัจจุบันของภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมของผู้บริหาร
เครือข่ายศิลปวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ พัฒนารูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ ทดลองใช้รูปแบบ
ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ และประเมินรูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหาร
เครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ 
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยครั ้งนี ้ เป็นการวิจัยและพัฒนา ประกอบด้วย  การวิจัยเชิงปริมาณ มุ ่งศึกษา 
ความต้องการจำเป็น และวิเคราะห์ด้วยสถิติขั ้นพื ้นฐาน และจัดอันดับค่าดัชนีความต้องการจำเป็น และ 
การวิจัยเชิงคุณภาพ การวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและข้อมูลที่ได้จากภาคสนาม เครื่องมือที่ใช้ ในการวิจัย  
เป็นแบบสอบถามและการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง การสนทนากลุ ่ม  เก็บข้อมูลด้วยแบบสอบถามและ 
การสัมภาษณ์เชิงลึก สถิติที่ใช้ในการวิจัยและวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่  ร้อยละ ค่าเฉลี่ย และส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 
วิเคราะห์เชิงเนื้อหา และนำเสนอเชิงพรรณนา 
ผลการวิจัย: พบว่า สภาพปัจจุบันของภาวะผู ้นำเชิงพหุว ัฒนธรรมของผู ้บริหารเครือข่ายศิลปวัฒนธรรม  
ในมหาวิทยาลัยราชภัฏ โดยภาพรวมมีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับปานกลาง การพัฒนารูปแบบ ประกอบด้วย ความรู้ 
ความเข้าใจ ความตระหนัก วัฒนธรรมองค์กร และการมีส่วนร่วม  ผลการทดลองใช้รูปแบบภาวะผู ้นำเชิง 
พหุวัฒนธรรมฯ ดัชนีความถูกต้องของเนื ้อหาสำหรับส่วนประกอบของโมเดล วิธีการในการนำโมเดลไปใช้  
ในสถาบันการศึกษา และผลการประเมินรูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหาร
เครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ การตรวจสอบความตรงตามเนื้อเรื ่อง (Content Validity 
Index: CVI) คือ องค์ประกอบของรูปแบบ แนวทางการนำรูปแบบไปใช้ในสถานศึกษา และการวัดและประเมินผล
ความสำเร็จของรูปแบบ ค่าดัชนีความตรงตามเนื้อเรื่องของการประเมิน มีค่าเท่ากับ 1.00 และค่าดัชนีความตรง
ตามเนื้อเรื่องของรูปแบบฯ ทั้งฉบับ มีค่าเท่ากับ 1.00  



134 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: การวิจัยครั้งนี้มีแนวคิดเป็นพระพุทธศาสนาประยุกต์ 
โดยการนำหลักสาราณียธรรม มาใช้เป็นพุทธนวัตกรรมสำหรับการบริหารองค์กรปัจจุบัน เป็นหลักธรรมที่มี
ความสำคัญอย่างยิ ่งในการเสริมสร้างภาวะผู ้นำที ่มีความเป็นธรรมและสามารถอยู ่ร่วมกันได้ในสังคมที ่มี  
ความหลากหลาย โดยเฉพาะในบริบทของการบริหารเครือข่ายศิลปะและวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ   
หลักสาราณียธรรมส่งเสริมการกระทำที่เป็นมิตรในทุกมิติ ไม่ว่าจะเป็นการกระทำ การพูดจา หรือการคิด รวมทั้ง
การแบ่งปันสิ่งที่ดีและการปฏิบัติตามหลักศีล 
สรุป: การวิจัยนี้มุ ่งศึกษาพัฒนารูปแบบภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมสำหรับผู้บริหาร
เครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ เน้นการประยุกต์ใช้หลักธรรมพระพุทธศาสนาในการบริหาร
องค์กรที ่หลากหลาย ผู ้นำมีความต้องการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมในระดับสูง รูปแบบที่พัฒนามี  
ความเหมาะสมและสามารถนำไปใช้ได้จริง หลักสาราณียธรรมช่วยส่งเสริมการทำงานร่วมกันในองค์กร  
โดยเน้นความเมตตา การพูดจาสุภาพ และการมีความคิดดี เพ่ือสร้างความสัมพันธ์ที่ดี 
คำสำคัญ: ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม, หลักสาราณียธรรม, ผู้บริหาร, เครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัย
ราชภัฏ 
 
Abstract 
Background and Objectives: In managing diverse and complex organizations, as evident in the 
current situation, leaders integrated both science and art to adapt to evolving challenges.  
The application of Buddhist principles served as a key approach to leveraging social capital in 
management, aligning with the era of change. This research aimed to: 1) Study the past state of 
multicultural leadership of administrators in the cultural arts network at Rajabhat Universities;  
2) Develop a model of multicultural leadership based on the Saraniyadhamma principles for 
administrators in the cultural arts network at Rajabhat Universities; 3) Test the model of 
multicultural leadership based on the Saraniyadhamma principles for administrators in the 
cultural arts network at Rajabhat Universities; and 4) Evaluate the model of multicultural 
leadership based on the Saraniyadhamma principles for administrators in the cultural arts network 
at Rajabhat Universities. 
Methodology: This research was conducted as a research and development study incorporating 
quantitative and qualitative approaches. The quantitative study aimed to examine essential needs 
and was analyzed using basic statistical methods, including ranking the needs index.  
The qualitative study involved analyzing data from documents and fieldwork. The research tools 
included questionnaires, structured interviews, and focus group discussions. Data were collected 
through questionnaires and in-depth interviews. Statistical methods used for data analysis 
included percentages, mean, and standard deviation. Additionally, content analysis was 
performed, and the findings were presented in a descriptive format.  
Main Results: The findings indicated that the overall level of multicultural leadership among 
administrators in the cultural arts network at Rajabhat University was moderate. The development 
of the model included key elements such as knowledge, understanding, awareness, organizational 
culture, and participation. The results from implementing the multicultural leadership model 
showed a content validity index for its components, the methods of applying the model in 



135 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

educational institutions, and the evaluation outcomes based on the Saraniyadhamma principles 
for administrators within the cultural arts network at Rajabhat University. The assessment of 
content validity, measured by the Content Validity Index (CVI), evaluated the model's components, 
implementation guidelines, and the effectiveness of the model's measurement and evaluation. 
Remarkably, the content validity index for the evaluation was 1.00, and the overall content 
validity index for the entire model was also 1.00. 
Involvement to Buddhadhamma: This research was based on the concept of applied Buddhism. 
It used the principles of Saraniyadhamma as Buddhist innovation for modern organizational 
management, which was highly significant in fostering fair leadership and promoting coexistence 
in a diverse society. This was particularly relevant in the context of managing the cultural arts 
network at Rajabhat University. The Saraniyadhamma principles encouraged friendly actions in all 
aspects, including actions, speech, and thoughts, as well as sharing positive things and adhering 
to ethical practices. 
Conclusions: This research aimed to develop a multicultural leadership model based on the 
principles of Saraniyadhamma for leaders in the cultural arts network at Rajabhat Universities, 
focusing on applying Buddhist teachings in managing diverse organizations. The findings revealed 
that leaders strongly desired to develop high-level multicultural leadership skills. The developed 
model was suitable and could be practically implemented. The principles of Saraniyadhamma 
promoted collaboration within organizations by emphasizing compassion, polite communication, 
and positive thinking, ultimately fostering good relationships. 
Keywords: Multicultural Leadership, Saraniyadhamma Principles, Administrators, Cultural Arts 
Network at Rajabhat Universities 
 
บทนำ 
  การศึกษาเกี่ยวกับพหุวัฒนธรรมในสังคมและการศึกษาได้มีการพิจารณาในแง่ของการยอมรับและเคารพ
ความแตกต่างทางวัฒนธรรมที ่มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาความเข้าใจและการอยู ่ร ่วมกันในสังคมที ่มี  
ความหลากหลายและมีความสำคัญกับการดำรงชีวิตในปัจจุบัน มิติการศึกษาในระบบพหุวัฒนธรรมไม่เพียงแค่
เกี ่ยวข้องกับการตระหนักถึงความหลากหลายทางเชื้อชาติและศาสนาเท่านั้น แต่ยังต้องให้ความสำคัญกับ  
การมองเห็นและยอมรับอำนาจที่ไม่เท่าเทียมกันในสังคม ซึ่งจะนำไปสู่การเสริมสร้างความยุติธรรมและความเข้าใจ
ระหว่างกลุ่มคนที่มีความแตกต่าง ในการจัดการศึกษาสำหรับกลุ่มผู้เรียนที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
นักวิชาการด้านการศึกษาต้องตระหนักถึงความแตกต่างทั้งในด้านเชื้อชาติ เพศ ศาสนา และวัฒนธรรม ซึ่งอาจมี
อิทธิพลต่อการเรียนรู้และการมีส่วนร่วมในกระบวนการเรียนการสอน การยอมรับความแตกต่างและพัฒนา
ความสามารถในการสร้างความร่วมมือและความเข้าใจในหลากหลายกลุ่มจะช่วยให้เกิดการเรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพ
และเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในห้องเรียน การสร้างเอกภาพและความอดทนอดกลั้นต่อความแตกต่างนั้น  
การพัฒนาผู้นำทางการศึกษาที่มีความรู้และทักษะในการรับมือกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมจะช่วยให้
การศึกษามีประสิทธิภาพในการส่งเสริมความเป็นพลเมืองที่เคารพและยอมรับในความแตกต่าง (Nieto, 2013); 
(Sleeter & Grant, 2011) สอดคล้องกับแผนยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี ซึ่งมุ่งเน้นการพัฒนาประเทศไทยให้เติบโต
อย่างยั่งยืนและมีความเสมอภาคในทุกด้าน การศึกษาในมิติพหุวัฒนธรรมมีบทบาทสำคัญในการเตรียมคนในชาติ
ให้สามารถอยู ่ร ่วมกันอย่างสันติและยุติธรรม โดยมุ ่งเน้นการพัฒนาผู ้นำทางการศึกษาที ่มีความสาม ารถ 



136 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

ในการรับมือกับความหลากหลายทางวัฒนธรรม การพัฒนาแผนการศึกษาเพื่อส่งเสริมความร่วมมือในสังคม  
ที่หลากหลายทางวัฒนธรรม ซึ่งแนวคิดดังกล่าว สอดคล้องกับพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542  
ซึ่งเน้นการพัฒนาคนให้สามารถอยู่ร่วมกันในสังคมที่หลากหลายและสร้างความเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจที ่มี  
ความเสมอภาค และสอดคล้องกับแนวคิดของการศึกษาในศตวรรษที่ 21 ที่ให้ความสำคัญกับการศึกษาเชิง 
พหุวัฒนธรรม เป็นสิ่งสำคัญมากยิ่งขึ้นในโลกที่เชื่อมโยงกันอย่างรวดเร็ว โดยมีการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและ
สังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมมากยิ่งขึ้น (National Education Act B.E. 2542, 1999); (Panish, 2012) 
การส่งเสริมการศึกษาในเชิงพหุวัฒนธรรมจึงเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาทักษะทางสังคมและการอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติในโลกที่ท้าทายและเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา การสร้างสังคมที่มีความเข้าใจและยอมรับในความหลากหลาย
จึงเป็นเป้าหมายที่สำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมในศตวรรษท่ี 21 นี้ 
  ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมถือเป็นความสามารถที่จำเป็นสำหรับผู ้นำในสังคมที่มีความหลากหลาย  
ทางวัฒนธรรม เนื่องจากสังคมในปัจจุบันเต็มไปด้วยความแตกต่างที่ไม่เพียงแต่เกี่ยวกับเชื้อชาติหรือศาสนาเท่านั้น 
แต่ยังรวมถึงประสบการณ์ทางชีวิตและค่านิยมที่แตกต่างกัน การที่ผู้นำสามารถเข้าใจและรับรู้ถึงความแตกต่าง
เหล่านี้จะช่วยให้สามารถสร้างสภาพแวดล้อมการทำงานที่มีความหลากหลายและสามารถสร้างการทำงานร่วมกัน
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Northouse, 2016) การเป็นผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมไม่ได้หมายถึงแค่การยอมรับใน 
ความหลากหลาย แต่ยังต้องมองเห็นและจัดการกับความไม่เท่าเทียมในสังคม การสร้างความเข้าใจใน  
ความแตกต่างทางวัฒนธรรม การเสริมสร้างภาวะผู้นำที่หลากหลายมิติ และการมีทักษะในการประสานงาน
ระหว่างสมาชิกที่มีความหลากหลายทางพื้นฐานเหล่านี้ จะช่วยเพิ่มขีดความสามารถในการพัฒนาองค์กรและ
นำไปสู่การสร้างสังคมที่ยั่งยืนและมีความสุข (Singsorn et al., 2024) นอกจากนี้ การพัฒนาผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม
ในบริบทขององค์กรยังช่วยเสริมสร้างการทำงานร่วมกันในสังคมที่มีความแตกต่างอย่างเข้าใจแล ะมีความเคารพ 
ซึ่งกันและกัน มีหลักคิดพื้นฐาน เช่น คุณธรรมจริยธรรม หรือหลักธรรมทางศาสนาเป็นการประยุกต์ใช้สำหรับ  
การบริหาร และการดำเนินชีวิตในองค์กร (Nilkote, 2024) สรุปได้ว่า ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมมีความสำคัญ
อย่างยิ่งในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม เพราะผู้นำที่มีความเข้าใจในความแตกต่างและสามารถสรา้ง
ความร่วมมือในความหลากหลายได้ จะช่วยเสริมสร้างองค์กรและสังคมที่มีความยั่งยืนและเต็มไปด้วยโอกาส  
ที่เท่าเทียมกัน การยอมรับและเคารพในความแตกต่างทางวัฒนธรรมไม่เพียงแต่เป็นการสร้างสภาพแวดล้อมที่ดี  
ในการทำงาน แต่ยังเป็นการสนับสนุนการพัฒนาอย่างยั่งยืนของสังคมและโลกในภาพรวม ผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม  
จึงมีบทบาทสำคัญในการสร้างสังคมที่เปิดกว้างและยุติธรรม โดยสามารถเชื ่อมโยงการทำงานในองค์กรกับ  
ความต้องการของสังคมอย่างมีประสิทธิภาพ  
  สำนักศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏ ได้ดำเนินงานอย่างต่อเนื่องมากว่า 40 ปี ในการอนุรักษ์
และส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมของชาติและท้องถิ่น โดยการทำงานในแต่ละสาขามีรูปแบบการจัดการที่แตกต่างกัน
ตามบริบทของภูมิภาคและวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการเผยแพร่ภูมิปัญญาและศิลปวัฒนธรรมให้แก่สังคม 
การนำหลักธรรมสาราณียธรรม 6 ประการ เช่น เมตตากายกรรม เมตตาวจีกรรม และทิฏฐิสามัญญตา มาใช้ใน  
การบริหารจัดการช่วยเสริมสร้างความสามัคคีในองค์กร โดยเน้นความเข้าใจและเคารพในความแตกต่าง  
ทางวัฒนธรรม ซึ่งนำไปสู่การสร้างสังคมที่มีความสุข ความมั่นคง และยั่งยื นได้ (Sukpom, 2023) นอกจากนี้ 
หลักธรรมเหล่านี ้ย ังเป็นเครื ่องมือสำคัญในการเสริมสร้างองค์กรที ่สามารถดำเนินการในสภาพแวดล้อม  
ที่หลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืนในระยะยาว 
  จากสภาพปัญหาและความสำคัญดังกล่าว จึงสนใจในการศึกษา เรื่อง รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม
ตามหลักสาราณียธรรมสำหรับผู้บริหารเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ โดยมีความมุ่งหวัง  
ที่จะเสนอแนวทางพัฒนาผู ้นำที ่สามารถตอบสนองต่อความหลากหลายทางวัฒนธรรมและการเปลี่ยนแปลง  
ในยุคปัจจุบัน ซึ่งจะส่งผลกระทบต่อการพัฒนาและการบริหารจัดการในระดับมหาวิทยาลัยและองค์กรต่าง  ๆ  



137 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

ที ่เกี ่ยวข้องกับศิลปะวัฒนธรรม การศึกษานี ้มุ ่งเน้นการพัฒนาผู ้นำที ่สามารถนำหลักสาราณียธรรมมาใช้  
ในการบริหารจัดการ โดยเฉพาะในด้านการสร้างความสามัคคี ความเคารพในความแตกต่างทางวัฒนธรรม และ
การสร้างสังคมที่สงบสุข ซึ่งจะช่วยเสริมสร้างความสามารถในการกำหนดทิศทางและวิสัยทัศน์ในการพัฒนา
เครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมให้ยั่งยืนและมีประสิทธิภาพ ผู้นำที่ได้รับการพัฒนาจากหลักสาราณียธรรมจะสามารถ  
นำองค์กรผ่านการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมไปได้อย่างมีคุณภาพ พร้อมทั้งสร้างความร่วมมือและ  
การทำงานร่วมกันในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม นอกจากนี้ การศึกษาครั้งนี้คาดหวังว่าจะเป็น
เครื่องมือในการพัฒนาและปรับปรุงการบริหารจัดการของเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ รวมถึง
การพัฒนาผู้นำในองค์กรเพื่อสร้างความยั่งยืนและความร่วมมือในการทำงานในสังคมที่หลากหลายทางวัฒนธรรม 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาสภาพปัจจุบันของภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมของผู้บริหาร
เครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ เพ่ือพัฒนารูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรม
ของผู้บริหารเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ เพื่อทดลองใช้รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม
ตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ  และเพื่อประเมินรูปแบบ
ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ  
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยและพัฒนา (Research & Development: R&D) ประกอบด้วย ขั้นตอนที่ 1 (R1) 
เป็นการศึกษาความต้องการจำเป็น ขั้นตอนที่ 2 (D1) เป็นการพัฒนารูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตาม 
หลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ  ขั้นตอนที่ 3 (R2) เป็นขั้นตอน
การนำรูปแบบไปทดลองใช้ และขั้นตอนที่ 4 (D2) เป็นการประเมินผลการทดลองใช้ ประชากร คือ อาจารย์ 
นักศึกษา บุคลากร และเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรม จำนวน 2 ,670 คน ได้กลุ่มตัวอย่าง จำนวน 338 คน โดยใช้
ตารางเปรียบเทียบสำเร็จรูปของเครซี่และมอร์แกน (Krejcie & Morgan, 1970) ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยตาม
ขั้นตอน ดังนี้ 
  ขั้นตอนที่ 1 การทบทวนวรรณกรรมและศึกษาเชิงเอกสาร เป็นการศึกษาแนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยต่าง ๆ 
ที่เกี ่ยวข้องกับภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม และการพัฒนารูปแบบ เพื่อสังเคราะห์องค์ประกอบจากเอกสาร 
(Documentary Research) จากข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source ) รวมถึงแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับกิจกรรมการเรียนรู้ 
และงานวิจัยที ่เกี ่ยวข้องอื ่น ๆ จากข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) ในหนังสือวิทยานิพนธ์บทความ 
ทางวิชาการและงานวิจัยอ่ืน ๆ ที่เก่ียวข้อง ได้องค์ประกอบการวิจัยและกรอบแนวคิดการวิจัย ทั้งนี้ เพ่ือเป็นกรอบ
ของการศึกษาครั้งนี้ให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ที่ได้กำหนดไว้ 
  ขั้นตอนที่ 2 การสร้างเครื่องมือ นำองค์ประกอบและกำหนดกรอบแนวคิดการวิจัยจากขั้นตอนที่ 1  
เพื่อสร้างร่างเครื่องมือการวิจัยโดยใช้แบบสอบถาม การสร้างแบบสอบถามตามเนื้อหารูปแบบภาวะผู้นำเชิง 
พหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือขายศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ ซึ่งมีลักษณะ
แบบสอบถามเป็นแบบตรวจสอบรายการ (Check-list) แบบมาตราส่วนประมาณค่า (Rating Scale) ตามหลักการสร้าง
และพัฒนาแบบสอบถาม (Srisa-ard, 2011) ประกอบด้วย 2 ตอน ตอนที่ 1 เป็นคำถามเกี่ยวกับข้อมูลทั่วไป 
ของผู ้ตอบแบบสอบถาม ซึ ่งประกอบด้วย เพศและอายุ และตอนที่ 2 เป็นคำถามเกี ่ยวกับความสอดคล้อง 
เช ิงโครงสร ้างของร ูปแบบภาวะผู้นำเช ิงพหุว ัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บร ิหารเคร ือข่าย
ศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ ลักษณะแบบสัมภาษณ์เป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่าตามวิธี  
ของลิเคอร์ท (Likert) (Likert, 1967) มีเนื้อหาเกี่ยวกับหลักการของรูปแบบวัตถุประสงค์ กระบวนการจัดการเรียนรู้  
สาระการเรียนรู้ และการวัดผลและการประเมินผลของรูปแบบภาวะผู้นำเชิงวิสัยทัศน์ตามหลักปาปณิกธรรม



138 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

สำหรับผู้บริหารโรงเรียนสาธิตของมหาวิทยาลัยราชภัฏ 
  ขั้นตอนที่ 3 นำแบบสอบถามฉบับร่างให้ผู ้เชี ่ยวชาญหรือผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 5 คน เพื่อตรวจสอบ 
ประเมินหาคุณภาพ ความเที่ยงตรงเชิงเนื้อหา (Content Validity) หาค่าดัชนีความสอดคล้อง IOC (Item-Objective 
Congruence Index) แล้วคัดเลือกข้อคำถามที่มีค่าความเที่ยงตรงทางเนื้อหามากกว่า 0.80 ขึ้นไป (Kanjanawasee, 
2016) หาคุณภาพของเครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลดำเนินการตามลำดับ คือ ศึกษาสภาพปัจจุบันและ
สภาพที่พึงประสงค์ ของรูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข่าย
ศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ ที ่ได้จากขั ้นตอนการศึกษาวิจัยในขั ้นตอนที่  1 และ 2 มากำหนด 
เป็นเนื้อหาและแนวคำถาม จากนั้นนำแบบสอบถามฉบับร่างให้ผู้เชี่ยวชาญหรือผู้ทรงคุณวุฒิตรวจสอบ ประเมิน 
เพื ่อหาคุณภาพความเที ่ยงตรงเชิงเนื ้อหา (Content Validity) โดยกำหนดคุณลักษณะของผู ้เชี ่ยวชาญหรือ
ผู้ทรงคุณวุฒิไว้ ดังนี้ คือ 1) เป็นผู้เชี่ยวชาญด้านการศึกษา 2) เป็นผู้มีประสบการณ์ทางพุทธศาสนา และ 3) ดำรง
ตำแหน่งทางการบริหารอย่างน้อย 3 ปี ซึ ่งได้ผู ้เชี ่ยวชาญหรือผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 5 คน นำแบบสอบถาม 
ที่ผู ้เชี ่ยวชาญหรือผู้ทรงคุณวุฒิประเมินหาค่าดัชนีความสอดคล้อง ( IOC) ตลอดจนตรวจเช็คความครอบคลุม 
ของคำถาม และความชัดเจนของการใช้ภาษา การตรวจสอบพิจารณาตามแบบประเมินดัชนี ความสอดคล้อง  
ของผู้เชี่ยวชาญ มีมาตราส่วนประมาณค่า 3 ระดับ โดยผู้เชี่ยวชาญพิจารณาตัดสินว่าประเด็นต่าง  ๆ ที่พิจารณา 
มีความเหมาะสม ไม่แน่ใจ หรือไม่เหมาะสม และใช้สูตรการคำนวณค่าดัชนีความสอดคล้อง (Item-Objective 
Congruence Index: IOC) ตามวิธีการของ โรวิเนลลี่ (Rovinelli) และแฮมเบิลตัน (Humblenton) (Kanjanawasee, 
2016) แล้วคัดเลือกข้อคำถามที่มีค่าความเที่ยงตรงทางเนื้อหามากกว่า 0.80 ขึ้นไป ซึ่งผลการทดสอบเป็นไปตาม
มาตรฐานที่ได้กำหนดไว้  
  ขั้นตอนที่ 4 นำเครื่องมือที่ผ่านการ IOC หาคุณภาพของแบบสอบถามทั้งฉบับ โดยนำไปทดลองใช้ (Try Out) 
กับกลุ่มที่ไม่ใช่กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการศึกษาครั้งนี้ จำนวน 30 คน เพื่อหาความเชื่อมั่นของแบบสอบถามโดยใช้  
สูตรสัมประสิทธิ์อัลฟา (Alpha Coefficient Cronbach) (Cronbach, 1990) เพื่อหาค่าสัมประสิทธิ์ความเชื่อมั่น
ของแบบสอบถามทั้งฉบับ แล้วนำมาวิเคราะห์หาค่าความเชื่อมั่นของแบบสอบถาม (Reliability) โดยข้อคำถาม 
ที่จะนำไปใช้จะต้องมีค่าความเชื่อมั่นทั้งฉบับ ได้เท่ากับ 0.88 นำแบบสอบถามมาปรับปรุงเพื่อเป็นเครื่องมือ  
ฉบับสมบูรณ์และนำแบบสอบถามมาทำสำเนาเท่ากับกลุ่มตัวอย่างที่เตรียมเก็บข้อมูล 
  ขั้นตอนที่ 5 การดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล 
   1. ส่งแบบสอบถาม พร้อมหนังสือขอความร่วมมือ จากบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย นำหนังสือขอความร่วมมือไปให้กลุ่มตัวอย่าง จำนวน 338 ฉบับ ด้วยตนเอง เพ่ือขอความอนุเคราะห์
เก็บรวบรวมข้อมูลในครั้งนี ้
   2. กลุ่มตัวอย่างตอบแบบสอบถาม ผู้วิจัยติดตามเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง  
   3. การจัดทำข้อมูลและวิเคราะห์ข้อมูล ผู ้ว ิจ ัยรวบรวมแบบสอบถามที ่ใช้เก็บข้อมูลจาก  
กลุ ่มตัวอย่าง ได้แบบสอบถามคืน จำนวน 338 ฉบับ คิดเป็นร้อยละ 100 แล้วตรวจสอบความสมบูรณ์  
ของแบบสอบถามที่ได้รับคืน พบว่า มีความสมบูรณ์ทุกฉบับ แล้วดำเนินการจัดทำข้อมูลและวิเคราะห์ข้อมูล  
โดยโปรแกรมคอมพิวเตอร์สำเร็จรูป วิเคราะห์ข้อมูล ดังนี้ 
    3.1 วิเคราะห์แบบสอบถามตอนที่ 1 โดยการแจกแจงความถี่ และค่าร้อยละเกี่ยวกับ
สภาพทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม 
    3.2 วิเคราะห์แบบสอบถามตอนที่ 2 ด้วยการวิเคราะห์หาค่าเฉลี่ย ความเบี่ยงเบน  
เมื่อนำข้อมูลที่ได้จากการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยแบบสอบถามที่เป็นมาตรประมาณค่า 5 และแปรผลเพื่อนำเสนอ
ตามวัตถุประสงค์ท่ีได้กำหนดเอาไว้  



139 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

  ขั้นตอนที่ 6 การศึกษาเชิงคุณภาพ การศึกษาเชิงคุณภาพเริ่มต้นด้วยการพัฒนาแบบสอบถามแบบกึ่ง  
มีโครงสร้าง (Semi-Structured Interview) เพื่อให้สามารถเก็บข้อมูลได้อย่างมีประสิทธิภาพ และมีความสอดคล้อง
กับวัตถุประสงค์ของการศึกษา โดยมีการปรึกษาผู้ทรงวุฒิเพ่ือตรวจสอบความเหมาะสมของเครื่องมือที่ใช้ การเก็บข้อมูล
โดยใช้การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) ซึ่งเป็นเทคนิคที่ช่วยให้สามารถสำรวจความคิดเห็นจากกลุ่ม
ผู้เข้าร่วมที่มีประสบการณ์หรือมุมมองที่คล้ายคลึงกัน ตามประเด็นที่ศึกษาเพื่อให้ได้ข้อมูลที่ลึกซึ้งและหลากหลาย 
วิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหา (Content Analysis) ผู้วิจัยใช้เทคนิคสามเส้า (Triangulation Technique) ซึ่งช่วย 
ในการตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล โดยการตรวจสอบความสอดคล้องของข้อมูลจากแหล่งข้อมูลหลาย ๆ แหล่ง 
เช่น การนำเสนอข้อมูลให้กับผู้เข้าร่วมตรวจสอบ (Member Checking) หรือการใช้แหล่งข้อมูลที่หลากหลาย 
เพ่ือยืนยันความถูกต้อง (Podhisita, 2016) และเสนอในรูปแบบเชิงพรรณนา ที่เน้นการบรรยายและตีความข้อมูล
ตามวัตถุประสงค ์
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  การวิจัยเรื่อง รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข ายศิลปะ
วัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ ที่พบผลการวิจัยและสามารถอภิปรายผลได้ ดังนี้ 
  การเสริมสร้างภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมในผู้บริหารเครือข่ายศิลปวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ  
เป็นหัวข้อที่มีความสำคัญต่อการพัฒนาองค์กรในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยผลการวิจัย  
ที่พบว่า สภาพปัจจุบัน ของภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมอยู่ในระดับปานกลาง แสดงให้เห็นว่าผู้นำในองค์กร  
มีความสามารถในการจัดการกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้ในระดับที่พอใช้ แต่ยังมีช่องว่างในการพัฒนา 
โดยเฉพาะในด้านการตระหนักรู้และการยอมรับความแตกต่างทางวัฒนธรรม และการส่งเสริมการมีส่วนร่วม  
จากสมาชิกในองค์กรที่มาจากภูมิหลังที่แตกต่างกัน ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการต้องการพัฒนาในบางด้าน ผลการวิจยันี้
สอดคล้องกับงานวิจัยของ Hanrintr (2022) ซึ่งพบว่า ผู้นำในระดับหัวหน้าสาขาวิชามีการพัฒนาในด้านการสรา้ง
แรงบันดาลใจ การกระตุ้นการใช้ปัญญา และการเป็นแบบอย่างที่ดี ซึ่งเป็นลักษณะของผู้นำที่สามารถตอบสนอง  
ต่อความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้ดีเช่นกัน อย่างไรก็ตาม ผลการวิจัยของ Tulmethakaan (2021) พบความต้องการ
ในการพัฒนาผู้นำที่เน้นด้านการปรับปรุงการเรียนการสอนและการใช้กระบวนการวิจัย ซึ่งอาจจะไม่ตรงกับ
ผลการวิจัยในบริบทของผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมในองค์กรศิลปะวัฒนธรรม เนื่องจากลักษณะการทำงานและ  
ความต้องการพัฒนาผู้นำในแต่ละสาขามีความแตกต่างกัน ผลลัพธ์ที่แตกต่างอาจเกิดจากบริบทของการวิจัย 
ที่ไม่เหมือนกัน โดยงานวิจัยของ Hanrintr (2022) เน้นการพัฒนาผู้นำในระดับหัวหน้าสาขาวิชาในสถาบันการศึกษา 
ซึ่งเน้นการพัฒนาผู้นำในด้านการสร้างแรงบันดาลใจและการเป็นแบบอย่างที่ดี ขณะที่งานวิจัยของ Tulmethakaan 
(2021) มุ่งเน้นไปที่การพัฒนาผู้นำในระดับครู ซึ่งมีบริบทในการพัฒนาการเรียนการสอนที่แตกต่างจากภาวะผู้นำ
ในเครือข่ายศิลปะวัฒนธรรมของมหาวิทยาลัยราชภัฏ ด้านการอภิปรายเกี่ยวกับหลักสาราณียธรรมสะท้อนให้เห็นว่า
การเสริมสร้างภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมสามารถนำหลักสาราณียธรรมมาใช้เพื่อส่งเสริมให้ผู้นำมีคุณลักษณะ  
ที่ตอบสนองต่อความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยหลักสาราณียธรรม เช่น ความโปร่งใส 
ความยุติธรรม ความเคารพในความแตกต่าง และการสร้างความเท่าเทียม จะช่วยเสริมสร้างความเชื่อมั่นในองค์กร
และส่งเสริมการมีส่วนร่วมจากทุกภาคส่วนได้อย่างมีประสิทธิภาพ หากผู ้นำมีการใช้หลักสาราณียธรรม  
ในการบริหารจัดการ จะสามารถสร้างบรรยากาศที่เป็นมิตร เปิดกว้าง และมีความร่วมมือที่ดีกว่าในองค์กร ที่สำคัญ 
การใช้หลักสาราณียธรรมช่วยลดความขัดแย้งที่อาจเกิดขึ้นจากความแตกต่างทางวัฒนธรรม และสามารถนำไปสู่
การปรับใช้ในองค์กรจริงได้อย่างยั ่งยืน และการปรับใช้ภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรมที่ใช้หลักสาราณียธรรม 
ในการดำเนินงานจริงสามารถทำได้โดยการฝึกอบรมผู้นำและสมาชิกในองค์กรเกี่ยวกับการยอมรับและเคารพ  
ความแตกต่างทางวัฒนธรรม รวมทั้ง การส่งเสริมให้มีการสื่อสารที่เปิดกว้างและเคารพความคิดเห็นที่หลากหลาย 



140 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

การส่งเสริมการมีส ่วนร่วมจากทุกกลุ ่มในองค์กร และการใช้หลักการของการจัดการความหลากหลาย  
อย่างมีประสิทธิภาพ จะทำให้องค์กรสามารถพัฒนาและดำเนินงานได้อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืนในสังคม  
ที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม อภิปรายสรุปได้ว่า ผลการวิจัยนี้แสดงให้เห็นถึงความต้องการในการพัฒนา
ผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมอย่างมีนัยสำคัญ และสามารถใช้หลักสาราณียธรรมในการเสริมสร้างภาวะผู้นำเพ่ือการพัฒนา
องค์กรที่มีความหลากหลายได้อย่างมีประสิทธิภาพ   
  ภาวะผู ้นำเชิงพหุว ัฒนธรรมเป็นสิ ่งที ่สำคัญในการเสริมสร้างความสามารถในการบริหารจัดการ  
ในสภาพแวดล้อมที ่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะในองค์กรการศึกษาและศิลปวัฒนธรรม 
ที่มีสมาชิกจากหลากหลายภูมิหลังและความเชื ่อที ่แตกต่างกัน การพัฒนาภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตาม  
หลักสาราณียธรรมสามารถช่วยเสริมสร้างความร่วมมือและการทำงานร่วมกันในองค์กรอย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน 
ซึ ่งมีองค์ประกอบหลักสำคัญ คือ มิติที ่ 1 ภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรม ผู ้นำในองค์กรที ่มีความหลากหลาย 
ทางวัฒนธรรมต้องมีความรู ้และความเข้าใจในความหลากหลายของวัฒนธรรม รวมถึงการตระหนักถึง  
ความอ่อนไหวทางวัฒนธรรมและสามารถสร้างสภาพแวดล้อมที่ยอมรับความแตกต่างทางวัฒนธรรม การตระหนักรู้ถึง
ความหลากหลายและการให้โอกาสแก่ทุกคนในการมีส่วนร่วมในกระบวนการตัดสินใจ จะช่วยเสริมสร้าง 
ความร่วมมือและความเข้าใจที่ดีในองค์กร โดยภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม ประกอบด้วย 5 ด้าน ได้แก่ ความรู้ 
ความเข้าใจ ความตระหนัก วัฒนธรรมองค์กรที่สนับสนุนความหลากหลาย และการมีส่วนร่วมจากทุกคนในองค์กร 
มิติที่ 2 หลักสาราณียธรรม หลักสาราณียธรรมเป็นหลักธรรมที่ช่วยเสริมสร้างความสามัคคีในองค์กรที่มีความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม โดยเน้นการพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างบุคลากรในองค์กร ซึ่งหลักสาราณียธรรม ประกอบด้วย 
6 ด้านหลัก ได้แก่ เมตตากายกรรม (การกระทำด้วยใจเมตตา)  เมตตาวจีกรรม (การพูดด้วยความสุภาพและ 
ให้คำแนะนำดี) เมตตามโนกรรม (การคิดด้วยใจเมตตาและให้ความช่วยเหลือซึ ่งกันและกัน)  สาธารณโภคี  
(การแบ่งปันทรัพยากรอย่างเท่าเทียม) สีลสามัญญตา (การปฏิบัติตามหลักศีลธรรม) และทิฏฐิสามัญญตา  
(การเคารพและให้เกียรติความคิดเห็นของผู้อื่น) ซึ่งจะช่วยเสริมสร้างบรรยากาศการทำงานที่เต็มไปด้วยความเข้าใจ
และความเคารพซึ่งกันและกันในองค์กร มิติที่ 3 กระบวนการ PDCA (Plan-Do-Check-Act) กระบวนการ PDCA 
เป็นกระบวนการที่ใช้ในการบริหารจัดการที่สามารถช่วยพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม โดยในแต่ละขั้นตอน
ของกระบวนการนี้จะช่วยให้ผู้นำสามารถวางแผน ปฏิบัติ ตรวจสอบผลการดำเนินการ และปรับปรุงการทำงาน
อย่างต่อเนื ่อง การใช้กระบวนการนี้ช่วยให้การบริหารจัดการในองค์กรมีความยืดหยุ่นและสามารถปรับตัว  
ตามสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงไปได้ และ มิติที่ 4 ความสำเร็จของการใช้รูปแบบ การประเมินความสำเร็จ 
ในการใช้รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมสามารถทำได้โดยการวัดระดับความเข้าใจของบุคลากรในองค์กร  
ในการนำหลักการเหล่านี้ไปใช้ เช่น การเรียนรู้และการนำไปประยุกต์ใช้ในสถานศึกษา การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ 
การทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพ และการสะท้อนผลการดำเนินงานที่สามารถถ่ายทอดความรู้ไปสู่บุคลากรอ่ืน ๆ 
การประเมินนี ้จะช่วยให้ผู ้นำและองค์กรสามารถติดตามและปรับปรุงกระบวนการพัฒนาได้อย่างเหมาะสม 
ผลการวิจัยจากหลายแหล่งได้ชี้ให้เห็นว่า ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมมีความสำคัญในการบริหารจัดการองค์กร 
ในสภาพแวดล้อมที ่ม ีความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะในองค์กรที ่เน ้นการพัฒนาทักษะและ
ศิลปะวัฒนธรรม ซึ่งการพัฒนาผู้นำในองค์กรประเภทนี้สามารถใช้หลักการจาก Thongsuksai et al. (2020)  
ซึ่งพบว่า การวางแผนการศึกษาให้สอดคล้องกับบริบทท้องถิ่นและการสร้างบรรยากาศที่ยอมรับความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งสำคัญในการบริหารองค์กรที่มีความหลากหลาย นอกจากนี้ การวิจัยของ Rinthaisong (2019) 
ในเรื่องความฉลาดทางวัฒนธรรมยังแสดงให้เห็นถึงความสำคัญของการพัฒนาผู้นำที่สามารถรับมือกับความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยการใช้เครื่องมือที่เน้นการวัดความสามารถของผู้นำในการทำงานร่วมกับ
บุคคลที่มีพ้ืนฐานวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ซึ่งผลการวิจัยทั้งสองชิ้นมีความสอดคล้องกับผลการศึกษานี้ในการพัฒนา
ผู้นำให้มีความสามารถในการทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพในองค์กรที่มีความหลากหลาย สามารถอภิปรายได้ว่า 



141 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

การใช้หลักสาราณียธรรมในการเสริมสร้างภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรม มีความสำคัญอย่างยิ ่งในการสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีในองค์กร โดยหลักธรรมเหล่านี้สามารถช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและการเปิดกว้างในองค์กร  
ที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยสามารถนำไปปรับใช้ในองค์กรจริงได้โดยการฝึกอบรมผู้นำให้เข้าใจ  
หลักสาราณียธรรมและนำไปปฏิบัติในงานประจำวันเพื ่อสร้างบรรยากาศการทำงานที่เปิดกว้างและเคารพ  
ความคิดเห็นที่แตกต่าง การพัฒนาผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมในองค์กรจะช่วยเสริมสร้าง  
การทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพและส่งเสริมความยั่งยืนในองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม ทั้งนี้  
การนำหลักการเหล่านี้ไปปรับใช้สามารถทำให้ผู ้นำและบุคลากรในองค์กรพัฒนาไปในทิศทางที่ดีและสามารถ
ประสบความสำเร็จในการทำงานร่วมกันได้อย่างยั่งยืนในระยะยาว  ผลการทดลองใช้รูปแบบภาวะผู ้นำเชิง 
พหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข่ายศิลปวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ ที่ได้ดำเนินการ
ผ่านกิจกรรมเชิงปฏิบัติการ แสดงให้เห็นถึงการเรียนรู้และการประยุกต์ใช้รูปแบบนี้ในสภาพแวดล้อมการทำงานจริง 
กิจกรรมที่จัดขึ้นมีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างความเข้าใจและนำไปใช้ประโยชน์ในทางปฏิบัติ โดยกิจกรรมหลัก
ประกอบด้วย 4 ขั ้นตอน ได้แก่ 1) การนำเข้าสู ่การเรียนรู ้รูปแบบ 2) การถอดบทเรียนแลกเปลี ่ยนเรียนรู้
องค์ประกอบของรูปแบบ 3) การบันทึกช่วยจำนำสู่การใช้ประโยชน์ และ 4) การสะท้อนคิดลิขิตสู่โมเดลนวัตกรรม
สร้างสรรค์ ซึ ่งช่วยให้ผู ้เข้าร่วมสามารถนำแนวคิดภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมไปใช้ในองค์กรของตนได้อย่าง  
มีประสิทธิภาพ  
  ผลการศึกษาความสอดคล้องหรือความขัดแย้งกับงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง โดยการศึกษานี้สามารถนำมา
ประยุกต์กับงานวิจัยอ่ืน ๆ ที่ศึกษาภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมและหลักสาราณียธรรม เช่น งานวิจัยของ Pakdee et al. 
(2020) ที่พบว่า ในหลายองค์กรยังขาดความสำคัญในการวางแผนการมีส่วนร่วมตามหลักสาราณียธรรม ซึ่งอาจ
ขัดแย้งกับผลการศึกษานี ้ท ี ่แสดงให้เห็นว่า การนำรูปแบบภาวะผู ้นำเชิงพหุว ัฒนธรรมไปใช้ในกิจกรรม  
เชิงปฏิบัติการสามารถเสริมสร้างการเรียนรู้และนำไปใช้จริงในองค์กรได้ การมีส่วนร่วมทั้งผู้บริหารและผู้ปฏิบัติ
ภายในองค์กรจึงเป็นปัจจัยสำคัญในการทำให้รูปแบบนี้เกิดผลสำเร็จ  มิติการเชื่อมโยงเหตุผลกับงานวิจัยอื่น ๆ 
พบว่า แม้จะมีการกล่าวถึงงานวิจัยหลายชิ้นเกี่ยวกับการนำหลักสาราณียธรรมมาประยุกต์ใช้ในการบริหารงาน  
ในชุมชนและองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม แต่ยังขาดการเชื่อมโยงเหตุผลอย่างชัดเจนเกี่ยวกับผลลัพธ์
ที่เกิดขึ้นจากการศึกษานี้ เมื่อเปรียบเทียบกับงานวิจัยอื่น ๆ เช่น Pakdee et al. (2020) ที่พบว่า การประยุกต์ใช้
หลักสาราณียธรรมในองค์กรบางแห่งยังไม่เพียงพอในแง่ของการมีส่วนร่วมและการบูรณาการหลักธรรมในระดับ  
ที่เหมาะสม งานวิจัยนี้ควรขยายการอภิปรายถึงเหตุผลที่ทำให้ผลการศึกษาแตกต่างจากงานวิจัยเดิม เช่น วิธีการดำเนิน
กิจกรรมหรือบริบทขององค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม มิตกิารขยายการอภิปรายเกี่ยวกับหลักสาราณียธรรม 
พบว่า หลักสาราณียธรรมสามารถช่วยเสริมสร้างภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมในองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
โดยผ่านการพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างบุคลากรในองค์กร เช่น การสร้างความเมตตาในการกระทำ การพูดและ
การคิดด้วยใจเมตตา การเคารพและให้เกียรติความคิดเห็นของผู้อื่นและการปฏิบัติตามหลักศีลธรรม หลักการเหล่านี้
สามารถช่วยเสริมสร้างสภาพแวดล้อมที่เอื ้อต่อการทำงานร่วมกันในองค์กร และสามารถนำไปประยุกต์ใช้  
ในการบริหารจัดการองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีนี้ 
กิจกรรมต่าง ๆ ที่จัดขึ้นในงานวิจัยนี้ได้สร้างโอกาสให้ผู้เข้าร่วมได้สะท้อนความคิดและประยุกต์ใช้หลักสาราณียธรรม 
ในการทำงานจริง ผลการทดลองแสดงให้เห็นว่า การใช้หลักสาราณียธรรมสามารถช่วยพัฒนาผู้นำที่สามารถจัดการกับ
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้ดีขึ ้น และสามารถส่งเสริมการทำงานร่วมกันที ่มีประสิทธิภาพและยั ่งยืน  
ในองค์กรที่มีความหลากหลายได้ สามารถอภิปรายได้ว่า การใช้รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรม
ในกิจกรรมนี้สามารถเสริมสร้างภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมและความสามารถในการบริหารจัดการองค์กรในสภาพแวดล้อม
ที่หลากหลายได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยผู้เข้าร่วมกิจกรรมสามารถเรียนรู้และนำความรู้ที่ได้รับไปใช้ในการพัฒนา
องค์กรได้จริง  



142 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

  ผลการประเมินรูปแบบภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู ้บริหารเครือข่าย
ศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ แสดงให้เห็นถึงความสำเร็จในการพัฒนารูปแบบที่มีความเหมาะสมและ
สามารถนำไปใช้ประโยชน์ได้ โดยผลการประเมินได้แสดงค่าดัชนีความตรงตามเนื้อเรื่องของรายการประเมินแต่ละข้อ
ของรูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมที่มีค่าเท่ากับ 1.00 และค่าดัชนีความตรงตามเนื้อเรื่องของรูปแบบฯ ทั้งฉบับ
ที่มีค่าเท่ากับ 1.00 ซึ ่งหมายความว่า รูปแบบที ่พัฒนาขึ ้นมีความถูกต้องและเหมาะสมในการนำไปใช้  
ในสภาพแวดล้อมจริงได้อย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้  ยังสามารถนำไปพัฒนาต่อได้ในอนาคตโดยไม่ต้องปรับแก้ไข
เพิ่มเติม มิติความสอดคล้องหรือความขัดแย้งกับงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับผลการศึกษาของ 
Suwanno et al. (2020) ที่พบว่า การพัฒนาและการประเมินสมรรถนะหลักของบุคลากรในด้านต่าง  ๆ เช่น  
การพัฒนาตนเอง การทำงานเป็นทีม และการบริการที่ดี สามารถเสริมสร้างความสามารถในการทำงานและ 
การพัฒนาในระดับสูงได้ ในกรณีนี้ ผลการวิจัยนี้ยังสะท้อนให้เห็นว่าการนำหลักพุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ในองค์กร
สามารถเสริมสร้างภาวะผู ้นำที ่มีประสิทธิภาพและยั ่งยืนได้ โดยมีการบูรณาการหลักธรรมเพื ่อพัฒนาผู ้นำ  
ในด้านการมุ่งผลสัมฤทธิ์และจริยธรรมในวิชาชีพ ซึ่งตรงกับผลการศึกษาใน Suwanno et al. (2020) ที่แสดงให้
เห็นว่าการใช้หลักกัลยาณมิตรธรรมสามารถช่วยเสริมสร้างสมรรถนะบุคลากรได้  อย่างไรก็ตาม งานวิจัยนี้ยังมีข้อ 
ที่อาจขัดแย้งกับงานวิจัยอ่ืน ๆ ที่พบว่า การนำหลักธรรมไปใช้ในองค์กรบางแห่งยังมีข้อจำกัดในเรื่องการบูรณาการ
หลักการดังกล่าวอย่างเต็มที่ เช่นใน Pakdee et al. (2020) ที่กล่าวว่าในหลายองค์กรการนำหลักสาราณียธรรม 
ไปใช้ยังขาดความสำคัญในการมีส่วนร่วมตามหลักธรรมอย่างเพียงพอ ซึ่งอาจส่งผลให้ผลลัพธ์ที่ได้มีความแตกต่าง
จากผลการวิจัยนี้ ที่เน้นการมีส่วนร่วมและการบูรณาการหลักธรรมในกิจกรรมเชิงปฏิบัติการที่สามารถนำไปใช้  
ได้จริงในองค์กร มิติการเชื่อมโยงเหตุผลกับงานวิจัยอื่น ๆ ปัจจุบันยังมีการกล่าวถึงงานวิจัยอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
การพัฒนาและการประเมินภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรม แต่ยังขาดการเชื่อมโยงเหตุผล  
อย่างชัดเจนเกี่ยวกับการที่ผลการวิจัยในงานนี้คล้ายคลึงหรือแตกต่างจากงานวิจัยอื่น  ๆ เช่น บริบทที่แตกต่างกัน
ขององค์กรหรือวิธีการพัฒนาผู้นำที่ใช้ในแต่ละกรณี และมิติการขยายการอภิปรายเกี่ยวกับหลักสาราณียธรรม  
หลักสาราณียธรรมสามารถช่วยเสริมสร้างภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมในองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกระบวนการพัฒนาและเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างบุคลากร
ภายในองค์กร เช่น การกระทำ การพูด และการคิดด้วยใจเมตตา การเคารพและให้เกียรติความคิดเห็นของผู้อ่ืน 
การปฏิบัติตามหลักศีลธรรม ซึ่งสามารถส่งเสริมให้เกิดสภาพแวดล้อมที่ยอมรับความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
และสามารถร่วมมือทำงานร่วมกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในการนำไปประยุกต์ใช้ในองค์กรจริง หลักสาราณียธรรม
สามารถนำไปใช้ได้อย่างมีประสิทธิภาพในกรณีที่องค์กรนั้นมุ่งเน้นการสร้างความร่วมมือและการทำงานร่วมกัน  
ในบริบทที่หลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะในงานวิจัยนี้ ผลการทดลองแสดงให้เห็นว่า รูปแบบภาวะผู้นำ  
เชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมสามารถช่วยเสริมสร้างการพัฒนาองค์กรมุ ่งเน้นการร่วมมือ และ  
การพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างบุคลากรในองค์กรอย่างยั่งยืน นอกจากนี้ การใช้กระบวนการ PDCA ยังช่วยให้ 
การพัฒนาองค์กรมีความเป็นระบบและต่อเนื่อง ทำให้สามารถประยุกต์ใช้หลักสาราณียธรรมในการบริหารงาน 
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ สามารถอภิปรายสรุปได้ว่า การบูรณาการหลักพุทธธรรมและการนำไปใช้ในรูปแบบภาวะ
ผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมนี้สามารถช่วยเสริมสร้างการทำงานร่วมกันที่มีประสิทธิภาพในองค์กร 
และสร้างการพัฒนาอย่างยั่งยืนในองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
 
องค์ความรู้ใหม่  

  การศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรมของผู้บริหารเครือข่าย
ศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ” ได้มีการพัฒนาและสังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบของ MPS² Model 
ซึ่งเป็นการบูรณาการระหว่างภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมกับหลักสาราณียธรรม โดยมีเป้าหมายหลักในการเสริมสร้าง



143 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

ผู ้นำที ่สามารถจัดการกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ พร้อมทั ้งรักษาคุณธรรม  
ในการบริหารและการปฏิบัติ การใช้โมเดลนี้จึงไม่เพียงแต่ช่วยในการพัฒนาผู้นำ แต่ยังมีผลต่อการพัฒนาองค์กร  
ที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนในระยะยาว โดย MPS² Model ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบหลัก  
ที่มีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างภาวะผู ้นำและพัฒนาการทำงานร่วมกันในองค์กรที ่มีความหลากหลาย  
ทางวัฒนธรรม ดังนี้ 1) Multicultural Leadership (M) องค์ประกอบนี้เน้นการพัฒนาผู้นำที่สามารถจัดการและ
นำพาความหลากหลายทางวัฒนธรรมมาใช้เป็นข้อได้เปรียบในการทำงาน ผู้นำต้องสามารถเข้าใจและยอมรับ 
ความแตกต่างทางวัฒนธรรม และสร้างสภาพแวดล้อมที่เปิดกว้างในการทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพ  
ซึ่งจะทำให้เกิดความร่วมมือในทีมและสร้างการยอมรับระหว่างบุคลากรจากหลากหลายภูมิหลังทางวัฒนธรรม   
2) Saraniyadhamma Principles (S) การบูรณาการหลักสาราณียธรรมเข้ากับภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรม 
เป็นแนวทางที่สำคัญในการสร้างผู้นำที่มีคุณธรรมและยุติธรรม หลักสาราณียธรรมนี้เน้นคุณค่าและศีลธรรม  
ในการตัดสินใจต่าง ๆ เช่น ความเมตตา ความยุติธรรม ความเสมอภาค และการเคารพสิทธิของผู้อื่น ซึ่งเป็นแนวทาง 
ที่ช่วยสร้างความไว้เนื้อเชื่อใจและความร่วมมือในองค์กร 3) Process of Utilization (P) กระบวนการในการประยุกต์ใช้ 
MPS² Model ในองค์กรเป็นขั้นตอนสำคัญที่ต้องดำเนินการอย่างต่อเนื่องผ่านกิจกรรมต่าง  ๆ เช่น การฝึกอบรม 
การแลกเปลี่ยนประสบการณ์ หรือการสร้างความเข้าใจร่วมกันในทุกระดับขององค์กร การนำกระบวนการนี้  
มาใช้ในองค์กรช่วยให้ทุกคนในองค์กรมีโอกาสเรียนรู้และพัฒนาความสามารถในการจัดการกับความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรมได้จริง และ 4) Success (S²) ความสำเร็จที่เกิดขึ้นจากการประยุกต์ใช้ MPS² Model ในองค์กร 
ไม่เพียงแต่หมายถึงการบริหารจัดการความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ แต่ยังรวมถึง  
การสร้างสภาพแวดล้อมที่ส่งเสริมความร่วมมือและการทำงานร่วมกันอย่างยั่งยืน ซึ่งจะทำให้องค์กรสามารถเติบโต
และพัฒนาไปในทิศทางที่เป็นบวกในระยะยาว การพัฒนา MPS² Model มีจุดมุ่งหมายเพื่อช่วยเสริมสร้างผู้นำ 
ที่สามารถจัดการกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมในองค์กรได้อย่างมีคุณธรรม โดยการผสมผสานหลักสาราณียธรรม 
ซึ่งเป็นแนวทางที่เน้นการใช้คุณธรรมและความเสมอภาคในการปฏิบัติจริง นอกจากนี้ โมเดลนี้ยังช่วยพัฒนาผู้นำ  
ให้มีทักษะในการบริหารจัดการที่มีประสิทธิภาพ ไม่เพียงแค่ในด้านการตัดสินใจหรือการดำเนินการต่าง ๆ แต่ยัง
สามารถสร้างสภาพแวดล้อมที่เปิดกว้างและยอมรับความแตกต่างทางวัฒนธรรมในองค์กร  การใช้กระบวนการ
บริหารจัดการที่เป็นระเบียบและมีประสิทธิภาพจะทำให้สามารถพัฒนาองค์กรและสร้างความร่วมมือระหว่าง
บุคลากรได้จริง การฝึกอบรมและกิจกรรมแลกเปลี่ยนความรู้เป็นส่วนหนึ่งที่ช่วยให้การเรียนรู้เกิดขึ้นอย่างมีประสิทธิผล 
บุคลากรสามารถเรียนรู้จากประสบการณ์ของผู้อื่นและพัฒนาไปในทิศทางเดียวกัน ซึ่งช่วยให้เกิดความเข้าใจ
ร่วมกันในการทำงาน การนำ MPS² Model ไปใช้ในองค์กรมีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างความร่วมมือและ 
การทำงานเป็นทีม โดยเฉพาะในองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม การสร้างสภาพแวดล้อมที่ยอมรับ  
ความแตกต่างทางวัฒนธรรมและส่งเสริมการทำงานร่วมกันนั้นจะทำให้สมาชิกในทีมสามารถพัฒนาทักษะ  
ในการทำงานร่วมกับผู้อ่ืนที่มาจากภูมิหลังต่าง ๆ ได้ดีขึ้น นอกจากนี้ การนำหลักสาราณียธรรมมาใช้ในการตัดสินใจ
ช่วยเสริมสร้างความยุติธรรมและความเชื่อถือในกลุ่มบุคลากรในองค์กร  กล่าวได้ว่า MPS² Model เป็นโมเดล 
ที่มีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมตามหลักสาราณียธรรม โดยการผสมผสานระหว่าง
ความเข้าใจในความหลากหลายทางวัฒนธรรมและการใช้หล ักธรรมในการบริหารจัดการ ช่วยให้ผ ู ้นำ  
มีความสามารถในการจัดการกับความหลากหลายอย่างมีประสิทธิภาพและสร้างความยั่งยืนในองค์กร โมเดลนี้  
ไม่เพียงแต่เสริมสร้างผู้นำในด้านการจัดการและการตัดสินใจที่มีประสิทธิภาพเท่านั้น แต่ยังส่งเสริมการทำงาน
ร่วมกันของบุคลากรจากหลากหลายวัฒนธรรมให้เกิดผลสำเร็จในองค์กรและสร้างสภาพแวดล้อมที่มีความเป็นธรรม
และยั่งยืน ซึ่งผู้วิจัยได้องค์ความรู้ ดัง Figure 1 
 
 



144 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

 
Figure 1 Multicultural Leadership Model 

 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  การวิจัยเรื ่องนี้  สรุปได้ว ่า สภาพปัจจุบันของภาวะผู ้นำเชิงพหุว ัฒนธรรมของผู ้บริหารเครือข่าย
ศิลปะวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยราชภัฏ โดยภาพรวมมีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับปานกลาง แสดงให้เห็นว่าผู้นำในองค์กร
ยังมีความสามารถในการจัดการกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้ในระดับที่พอใช้ แต่ยังมีช่องว่างในการพัฒนา
เพิ่มเติม ในขณะที่สภาพพึงประสงค์มีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับสูงที่สุด ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าผู้นำและองค์กรมีความต้องการ 
ที่จะพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมในระดับที่สูงขึ ้น  การคำนวณดัชนี PNImodified เท่ากับ 0.176 แสดง 
ให้เห็นถึงความแตกต่างระหว่างสภาพปัจจุบันและสภาพพึงประสงค์ ซึ่งบ่งชี้ว่ามีความต้องการในการพัฒนาผู้นำ 
เชิงพหุวัฒนธรรมอย่างมีนัยสำคัญ การพัฒนารูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ มี 4 องค์ประกอบ ได้แก่  
1) ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม แบ่งเป็น 5 ด้าน ได้แก่ ความรู้ ความเข้าใจ ความตระหนัก วัฒนธรรมองค์กร  
ที่สนับสนุนความหลากหลาย และการมีส่วนร่วมของทุกคนในองค์กร 2) หลักสาราณียธรรม เป็นหลักธรรมที่ใช้ 
ในการเสริมสร้างความสามัคคีในองค์กรที่มีความหลากหลาย โดยเน้นการพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างบุคลากร
ในองค์กร เช่น การกระทำด้วยใจเมตตา การพูดด้วยความสุภาพและให้คำแนะนำดี การคิดด้วยใจเมตตาและ 
ให้ความช่วยเหลือซึ่งกันและกัน การแบ่งปันทรัพยากรอย่างเท่าเทียม การปฏิบัติตามหลักศีลธรรม และการเคารพ
และให้เกียรติความคิดเห็นของผู้อื่น 3) กระบวนการ PDCA เป็นกระบวนการในการบริหารงานที่ใช้วงจร PDCA 
เพื่อวางแผน ปฏิบัติ ตรวจสอบผลการดำเนินการ และปรับปรุงการทำงานอย่างต่อเนื่อง  และ 4) ความสำเร็จของ
การใช้รูปแบบ จากการที่บุคลากรในองค์กรมีความเข้าใจในการใช้รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรม  การเรียนรู้
และนำไปประยุกต์ใช้ในสถานศึกษา การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจและการทำงานร่วมกัน ผลการทดลองใช้รูปแบบ
ภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ โดยจัดกิจกรรมเชิงปฏิบัติการ 4 กิจกรรมหลัก ได้แก่ 1) กิจกรรมนำเข้าสู่การเรียนรู้รูปแบบ 
2) กิจกรรมถอดบทเรียนแลกเปลี่ยนเรียนรู้องค์ประกอบของรูปแบบ 3) กิจกรรมบันทึกช่วยจำ นำสู่การใช้ประโยชน์ 



145 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 

และ 4) กิจกรรมสะท้อนคิดลิขิตสู่โมเดลนวัตกรรมสร้างสรรค์ โดยการคิดเชิงนวัตกรรมเพื่อสร้างโมเดลการทำงาน 
ที่เหมาะสมกับบริบทขององค์กรและสามารถนำไปสู่การพัฒนาและปรับปรุงในอนาคต ผลการประเมินรูปแบบ
ภาวะผู ้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ ปรากฏว่า 1) ค่าดัชนีความตรงตามเนื ้อเรื ่องของรายการประเมินแต่ละข้อ 
ของรูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ มีค่าเท่ากับ 1.00 และค่าดัชนีความตรงตามเนื้อเรื่องของรูปแบบฯ ทั้งฉบับ 
มีค่าเท่ากับ 1.00 ด้วยเหมือนกัน หมายความว่า รูปแบบภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ ที่พัฒนาขึ้นมีความเหมาะสม 
มีความถูกต้อง มีความเป็นไปได้ในการปฏิบัติ และสามารถนำไปใช้ประโยชน์ได้  และ 2) รูปแบบภาวะผู้นำเชิง 
พหุวัฒนธรรมฯ ที่ออกแบบด้วยกระบวนทัศน์การวิจัยและพัฒนาทำให้ได้โมเดลการเรียนรู้ (Learning Model) 
เรียกว่า MPS2 Model ของภาวะผู้นำเชิงพหุวัฒนธรรมฯ ทำให้มั ่นใจได้ว่ารูปแบบดังกล่าว สามารถนำไปใช้ 
ในการพัฒนาผู้นำในสถานศึกษาได้อย่างมีประสิทธิภาพ จึงมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 1) ควรนำรูปแบบภาวะผู้นำเชิง 
พหุวัฒนธรรมไปใช้ในการพัฒนาผู้นำในองค์กรที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม เพื่อเสริมสร้างความเข้าใจและ
การมีส่วนร่วมในแต่ละองค์ประกอบของรูปแบบ และ 2) ควรทดลองใช้รูปแบบในองค์กรที่หลากหลายมากขึ้นและ
ศึกษาปัจจัยที่มีผลต่อความสำเร็จในการนำรูปแบบไปใช้  
 
References 
Cronbach, L. J. (1990). Essentials of Psychological Testing. (5th ed.). New York, United States: 

Harper & Row. 
Hanrintr, C. (2022). Current Conditions, Desirable Conditions, Needs for Developing 

Transformational Leadership. Journal of Graduate School Sakon Nakhon Rajabhat 
University, 19(85), 52-60. 

Kanjanawasee, S. (2016). Empowerment Evaluation: Differential Perspectives. The Social Research 
Association of Thailand Journal, 3(1), 19-25. 

Krejcie, R. V. & Morgan, D. W. (1970). Determining Sample Size for Research Activities. Educational 
and Psychological Measurement, 30(3), 607-610. 

Likert, R. (1967). "The Method of Constructing and Attitude Scale," in Attitude Theory and 
Measurement. New York, United States: Wiley & Son. 

National Education Act B.E. 2542. (1999). 
Nieto, S. (2013). Affirming Diversity: The Sociopolitical Context of Multicultural Education. (6th ed.). 

Upper Saddle River, New Jersey, United States: Pearson. 
Nilkote, R., Singsorn, N., Saisena, N., Sukpom, T. & Papan, N. (2024). Knowledge Management and 

Empowering Professional Learning Communities Based on Buddhist Principles : The 
Dimension of Suppurisa Dhamma. Journal of Innovation Research on Education and 
Technology (JIRET), 2(3), 1-11. 

Northouse, P. G. (2016). Leadership: Theory and Practice. (7th ed.). Thousand Oaks, California, 
United States: Sage Publications. 

Pakdee, C., PhraLrusamu Thanachot Ciradhammo (Khuenphet), Sanwangton, T., Somsri, M., 
Jiakulpa, P., Wanpee, N. & Sunamathaworn, B. (2020). Form for Applying the States of 
Conciliation in Partici-Padtory Management of Village, Monastry and School (Boworn) to 
Stirenghten Srisuphan Community, Muang District, Chiang Mai Province . Mahamakut 
Graduate School Journal, 18(1),42-53. 



146 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.133-146 
 

Panish, W. (2012). The Ways to Create Learning for Students in the 21st Century. Bangkok, 
Thailand: Sodsri-Saridwong Foundation. 

Podhisita, C. (2016). The Art and Science of Qualitative Research. (7th ed.). Bangkok, Thailand: 
Amarin Printing and Publishing. 

Rinthaisong, I. (2019). Factor Structure and Construct Validity of Measuring Multicultural 
Leadership in Thai Society Context. Journal of Education Thaksin University, 18(2), 83-102. 

Singsorn, N., Sanguanwong, N., Saisena, N., Klomkul, L. & Nilkote, R. (2024). Buddhist Emotional 
Intelligence and Women's Leadership Empowerment. Journal of MCU Nakhondhat, 11(9), 
44-55. 

Sleeter, C. E. & Grant, C. A. (2011). Making Choices for Multicultural Education: Five Approaches 
to Race, Class, and Gender. (6th ed.). Hoboken, New Jersey, United States: Wiley. 

Srisa-ard, B. (2011). Introduction to research. (9th ed.). Bangkok, Thailand: Suweeriya Sasan. 
Sukpom, T., Papan, N., Saisena, N., Hajaturus, A., Hajaturus, S., Thianboocha, A., Nilkote, R. & 

Woraphatsorakul, W. (2023). Buddhist Principles and Strengthening the Learning 
Organization: Learning and Team Building Dimensions for Administrators. Graduate School 
Journal, Chandrakasem Rajabhat University, 18(2), 21-32. 

Suwanno, P. S., Uttaro, P. U. & Wachiramethi, P. (2020). A Model for the Development of Core 
Competency of Teachers Based on Kalyanamitta Dhamma of Pariyattidhamma School, 
Pali Section, In the Sangha Administrative Region 4. Nakhon Lampang Buddhist College's 
Journal, 9(2), 14-25. 

Thongsuksai, T., Sungtong, E., Haruthaithanasan, T. & Nitjarunkul, K. (2020). Multicultural 
Leadership of School Administrators in Multicultural Education Management for Early 
Childhood Education in Southern Thailand Border Provinces . Hatyai Academic Journal, 
8(1), 117-139. 

Tulmethakaan, M. (2021). A Study of Needs for Improvement of Teacher Leadership for The 
Bachelor of Educations Students at Srinakharinwirot University. Journal of Graduate 
Studies Valaya Alongkorn Rajabhat University, 15(1), 142-153. 

 



147 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี  

ศึกษาวิเคราะห์กรณี: นิสิตระดับปริญญาตรี  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 

DEVELOPMENT OF YOUTH MEDIATOR BY BUDDHIST PEACE METHODS 
A CASE STUDY OF UNDERGRADUATE STUDENTS AT 

MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY,  
NAKHON SI THAMMARAT CAMPUS 

 
พระณัฐพงษ์ ไกรเทพ1*, พระเมธีวัชรบัณฑิต หรรษา นิธิบุณยากร1, พระวัชรพุทธิบัณฑิต ปรีดา บัวเมือง2, 

พระณัฐพงษ์ จันทร์โร3, ปุญญาดา จงละเอียด2, ธัชชนนัท์ อิศรเดช4, จรวยพร เหมรังษี2, พีระศิลป์ บุญทอง2,  
สุมาลี บุญเรือง4, ศักดิ์ดา หารเทศ2 

Phra Nattapong Kraithep1*, Phra Medhivajarapundit Hansa Nithibunyakorn1,  
Phra Vajraphutthibundit Preeda Buamuang2, Phra Natthaphong Janro3, Punyada Chongla-iad2, 

Thatchanan Issaradet4, Jaruayporn Hemrangsee2, Phirasin Boonthong2,  
Sumalee Boonruang4, Sakda Hanthet2 

1บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 
1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

2คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
2Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus,  

Nakhon Si Thammarat, Thailand 
3สำนักวิชาการวิทยาเขตนครศรีธรรมราช มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรธีรรมราช  

นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 

3Office of Academic Affairs, Nakhon Si Thammarat Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Nakhon Si Thammarat Campus, Nakhon Si Thammarat, Thailand 

4คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 
4Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  

Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 
*Corresponding author E-mail: nattapongsongsam@gmail.com 

 
Received 24 February 2025; Revised 22 March 2025; Accepted 26 March 2025 

 

บทคัดย่อ 

ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ปัจจุบันสังคมไทยมีปัญหาด้านต่าง ๆ เช่น ด้านเศรษฐกิจ ด้านการอยู่ร่วมกัน 
ในชุมชน ด้านการใช้ความรุนแรงในวัยรุ ่น ความรุนแรงเกิดขึ ้นในทุกมิติของเด็กและเยาวชน ทั ้งการเห็น 
ความรุนแรงในครอบครัวถูกกระทำ หรือเป็นผู้กระทำความรุนแรงต่อคนใกล้ชิดจากบ้านสู่ ชุมชน และลุกลามถึง 
รั้วสถานศึกษา ทั้งนี้ สถิติการกระทำผิดของเด็กและเยาวชนวัยรุ่นไทยที่ถูกดำเนินคดีทั่วประเทศ จากกระทรวง 
การพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์ เรื่องของปัญหาการใช้ความรุนแรงที่เกิดขึ้นกับเยาวชนไทยนั้น พบว่า 
ปัญหาการใช้ความรุนแรงที่เกิดจากเยาวชน โดยเฉพาะในกลุ่มนักเรียน นักศึกษา เป็นเหตุของปัญหามีมากกว่า 



148 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 
 

10,000 คน/ปี จากสภาพปัญหาดังกล่าว แสดงให้เห็นถึงระดับความรุนแรงที่อาจทวีความรุนแรงเพิ่มมากขึ้น 
ในกลุ่มเยาวชน ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจและเห็นความสำคัญจึงได้วิจัย เรื่อง การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาท
โดยพุทธสันติวิธี ศึกษาวิเคราะห์กรณี: นิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
นครศรีธรรมราช เพ่ือสร้างแกนนำยุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทต้นแบบด้วยหลักพุทธสันติวิธี โดยให้นิสิตของมหาวิทยาลัย
เป็นวิศวกรสันติภาพ สร้างความสงบสุขในหมู่นิสิต บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอการพัฒนายุวไกล่เกลี่ย
ข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ของนิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
นครศรีธรรมราช 
วิธีดำเนินการวิจัย: เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีขอบเขตเนื้อหา ประกอบด้วย 3 หลักการ คือ 1) การเคารพ ศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์ 2) การเคารพสิทธิ เสรีภาพ และกฎกติกาของสังคมที่เป็นธรรม และ 3) การมีความรับผิดชอบ  
ต่อตนเอง ผู ้อื ่น และสังคม มีการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารและภาคสนาม เครื ่องมือที ่ใช้ในการวิจัยเป็น 
แบบสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง โดยได้เก็บรวบรวมข้อมูลการสัมภาษณ์เชิงลึกจากกลุ่มผู ้ให้ข้อมูลสำคัญ  
แบ่งออกเป็น 4 กลุ่ม ประกอบด้วย 1) ผู้บริหารสถานศึกษา จำนวน 3 รูป/คน 2) คณาจารย์ จำนวน 6 รูป/คน  
3) นักวิชาการ/เจ้าหน้าที่ จำนวน 4 รูป/คน และ 4) ตัวแทนนิสิต จำนวน 12 รูป/คน รวมเป็นจำนวนทั้งหมด 25 รูป/คน 
ผลการวิจัย: พบว่า การนำเสนอการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ของนิสิตระดับปริญญาตรี 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช  เป็นการนำหลักพุทธสันติว ิธ ีด้วย 
หลักมรรค 8 ประการ มาบูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ สามารถสังเคราะห์ได้ในรูปแบบยุวสันติโมเดล เพื่อนำไปสู่
กระบวนการไกล่เกลี่ยและจัดการปัญหา หรือเหตุอันอาจก่อให้เกิดปัญหา เป็นไปตามกระบวนการ 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคําสอนทางพระพุทธศาสนา : การพัฒนายุวไกล่เกลี่ย สอดคล้องกับหลักธรรม 
ทางพระพุทธศาสนา คือ หลักมรรค 8 ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบ สัมมาสังกัปปะ คือ ความดำริชอบ 
สัมมาวาจา คือ การเจรจาชอบ สัมมากัมมันตะ คือ การกระทำชอบ สัมมาอาชีวะ คือ การเลี ้ยงชีพชอบ 
สัมมาวายามะ คือ ความพยายามชอบ สัมมาสติ คือ การระลึกชอบ และ สัมมาสมาธิ คือ ความตั้งจิตมั่นชอบ 
สรุป: การสร้างยุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทให้เป็นต้นแบบของการไกล่เกลี่ยในระดับเยาวชนแก่สังคม หรือ “วิศวกร
สันติภาพ” เพ่ือลดปัญหาและป้องกันความขัดแย้งในมหาวิทยาลัยฯ ชุมชน และสังคม โดยอยู่บนฐาน “การพัฒนา
ชีวิตทั้ง 3 ระดับ” เพื่อให้เกิดความสมดุลฐานกาย ฐานใจ และฐานคิด และเป้าหมายของการมีสังคมการใช้ชีวิต 
ในรั้วมหาวิทยาลัยที่สงบสุข 
คำสำคัญ: การพัฒนา, ยุวไกล่เกลี่ย, ข้อพิพาท, พุทธสันติวิธี, นิสิตระดับปริญญาตรี 
 
Abstract 

Background and Objective: Currently, Thai society faces many problems, such as economic 
problems, difficulties in community living, and issues related to violence among teenagers. 
Violence occurred in all dimensions of children and youth, whether they witnessed violence 
within the family, became victims of violence, or acted as the perpetrators of violence against 
people close to them. This extended from home to the community and even spreading to 
schools. In this regard, statistics from the Ministry of Social Development and Human Security on 
crimes committed by Thai children and teenagers who had been prosecuted nationwide revealed 
that the problem of violence among youth, especially among students, resulted in more than 
10,000 cases per year. The aforementioned situation, demonstrated the rising levels of violence 
among youth. Therefore, the researcher became interested in and recognized the importance of 
studying the development of youth mediators using Buddhist peaceful methods. The case study focused 



149 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 

on undergraduate students from Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat 
Campus. The goal was to establish a core group of youth mediators, trained in Buddhist peaceful 
methods, who would act as peace engineers, promoting peace among students. This research 
aimed to present the development of youth mediators using Buddhist peaceful methods by the 
undergraduate students of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat 
Campus. 
Methodology: This was qualitative research with the following three principles: 1) Respect for 
human dignity; 2) Respect for rights, freedoms, and the rules of a just society; and 3) Responsibility 
for oneself, others, and society. Data were analyzed from documents and field data. The research 
instrument was an unstructured interview, with in-depth interview data collected from key 
informants which divided into four groups: 1) Educational institution administrators (3 People);  
2) Faculty members (6 People); 3) Academics/staff (4 People); and 4) Student representatives  
(12 People), totaling 25 participants. 
Main Results: The research revealed that the development of youth dispute mediation using  
Buddhist peaceful methods by undergraduate students of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
Nakhon Si Thammarat Campus, integrated Buddhist peaceful methods with modern science 
through the principles of the Noble Eightfold Path, which can be analyzed in the form of a youth 
peaceful model that leads to the mediation process and the resolution of problems or potential 
conflicts in accordance with the process. 
Involvement to Buddhadhamma: The development of youth mediation aligns with the principles 
of Buddhism, specifically the Noble Eightfold Path, which includes: Sammàdiññhi: Right View, 
Sammàsaïkappa: Right Thought, Sammàvàcà: Right Speech, Sammàkammanta: Right Action, 
Sammà-àjãva: Right Livelihood, Sammàvàyàma: Right Effort, Sammàsati: Right Mindfulness, and 
Sammàsamàdhi: Right Concentration. 
Conclusions: The creation of youth mediators as models of youth mediation in society or "Peace 
Engineers" aimed to reduce problems and prevent conflicts in universities, communities and 
society based on the concept of "developing life at all 3 levels" to establish a balance of body, 
mind and thought with the goal of promoting a peaceful university life society. 
Keywords: Development, Youth Mediator, Dispute,  Buddhist Peace Methods,  Undergraduate 
Students 
 
บทนำ 
  พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525 ได้ให้ความหมายของคำว่า “เยาวชน” หมายถึง บุคคล  
ที่มีอายุเกิน 15 ปีบริบูรณ์ แต่ยังไม่ถึง 18 ปีบริบูรณ์ และมิใช่เป็นผู้บรรลุนิติภาวะแล้วด้วยการสมรส หรือเรียก  
อีกอย่างว่า “เยาว-เยาว์”, “ยุว” ซึ่งมีความหมายว่า อ่อนวัย รุ่นหนุ่ม รุ่นสาว ซึ่งพบว่า เป็นช่วงวัยที่พบพฤติกรรม
ก้าวร้าวรุนแรงได้บ่อยและทวีความรุนแรงมากขึ้นในสังคมปัจจุบันนำมาซึ่งปัญหาและผลกระทบทั้งต่อตนเองและ
ผู้อื่นตามมาอีกมากมาย (Office of the Royal Society, 1982) 
  ในสังคมปัจจุบันพฤติกรรมความรุนแรงของวัยรุ่น มีแนวโน้มเพ่ิมความรุนแรงมากขึ้นถึงระดับยกพวกตีกัน 
ปลันจี้ชิงทรัพย์ ทำร้ายร่างกายจนถึงแก่ชีวิต รายงานข้อมูลการกระทำผิดที่เด็กเป็นผู้ลงมือมีแนวโน้มเพ่ิมมากขึ้นเรื่อย ๆ 



150 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 
 

โดยเฉพาะความผิดเกี่ยวกับร่างกายมีมากเป็นอับดับสองรองจากความผิดเกี่ยวกับทรัพย์สิน (Rajanakarin Child 
and Adolescent Mental Health Institute, 2013) และยังพบปัญหาอย่างต่อเนื่องจากการรายงานขององค์การ
อนามัยโลก ในปี 2022 พบว่า ความรุนแรงในหมู่นักเรียนและนักศึกษา คือ การรังแกกันหรือที่เรียกว่า Bully  
เป็นปัญหาสำคัญ โดยพบว่า 1 ใน 7 ของเด็กผู้ที่เคยถูกรังแกหรือเคยรังแกผู้อ่ืนมาก่อน ซึ่งพบความรุนแรงในวัยรุ่น
ที่ปรากฏเป็นข่าวตามหน้าหนังสือพิมพ์และสื่อสาธารณะอยู่เนือง ๆ นอกจากนี้ จากสถิติการจับกุมของสำนักงาน
ตำรวจแห่งชาติและสถิติของกระทรวงยุติธรรมเกี่ยวกับเด็กและเยาวชนที่กระทำความผิด ระหว่างปี พ.ศ. 2561-2565 
พบว่า ประมาณ 1 ใน 3 ของเยาวชนที่กระทำผิดกฎหมายนั้นจะกระทำความผิดในลักษณะที่ใช้ความรุนแรง 
ความผิดที่มากที่สุด คือ การทำร้ายหรือพยายามทำร้าย การพกพาอาวุธและวัตถุระเบิด การปล้น/พยายามปล้น 
และการพยายามฆ่าตามลำดับ ซึ่งช่วงอายุที่พบว่า มีการก่อคดีมากที่สุด คือ 15-18 ปี (Office of Justice Affairs, 2022) 
  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช เป็นมหาวิทยาลัยที่มีชื ่อเสียง 
อีกมหาวิทยาลัยหนึ่งในภาคใต้ ได้ดำเนินการจัดการเรียนการสอนที่เปิดโอกาสให้ทั้งบรรพชิต และคฤหัสถ์  
ได้เข้าศึกษาในหลักสูตรต่าง ๆ ที ่มหาวิทยาลัยได้เปิดทำการเรียนการสอน นิสิตของมหาวิทยาลัยส่วนใหญ่ 
เป็นคฤหัสถ์ที่มีอายุระหว่าง 18-23 ปี ซึ่งถือได้ว่าเป็นช่วงเกณฑ์อายุของวัยรุ่น ทั้งนี้ จำนวนนิสิตของมหาวิทยาลัย
ยังคงเพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่องในทุก ๆ ปี (ข้อมูลจำนวนสถิตินิสิต 3 ปีย้อนหลัง) ในปี พ.ศ. 2563 มหาวิทยาลัยมีนิสิต 
จำนวน 700 ราย ในปี พ.ศ. 2566 จำนวนนิสิตเพิ่มขึ้นเป็น 1 ,228 ราย และในปี พ.ศ. 2567 จำนวนนิสิตเพิ่มขึ้น
อีกเป็น 1,682 ราย (Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, 2024) 
และข้อมูลเกี่ยวกับสภาพปัญหาของวัยรุ่น อีกทั้ง ช่วงอายุวัยรุ่นนั้นมีการดำเนินชีวิต สภาวะทางความคิด อารมณ์ 
และทัศนคติ ที่เป็นช่วงวัยแห่งการใช้อารมณ์มากกว่าหลักการ หรือใช้กระบวนการแยกแยะเหตุและผล  
ด้วยพฤติกรรมดังกล่าว อาจเป็นมูลเหตุไปสู่การเกิดปัญหาต่าง ๆ แสดงให้เห็นถึงความเสี่ยงที่อาจจะก่อให้เกิด
ปัญหาในการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันในรั้วมหาวิทยาลัย  

จากสภาพปัญหาและความสำคัญดังกล่าว จึงสนใจในการทำวิจัยเรื่อง การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาท
โดยพุทธสันติวิธี ศึกษาวิเคราะห์กรณี: นิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
นครศรีธรรมราช เพ่ือให้เป็นต้นแบบของการไกล่เกลี่ยในระดับเยาวชนแก่สังคม หรือ “วิศวกรสันติภาพ” ลดปัญหา
และป้องกันความขัดแย้งในมหาวิทยาลัย รวมทั้งเป็นการผลิตบัณฑิตที่มีคุณลักษณะที่พึงประสงค์ของสถานศึกษา
และเป็นพลเมืองที่ดีของประเทศต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  เพื่อนำเสนอการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ของนิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัย  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องนี้ มีวิธีดำเนินการวิจัย ตามลำดับขั้นตอน ดังนี้ 
  รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth 
Interview) กับกลุ่มผู้ให้ข้อมลูสำคัญ (Key Informants) และการสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Group Discussion) 
  ประชากรและผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ประกอบด้วย 1) ผู้บริหารสถานศึกษา จำนวน 3 รูป/คน 2) คณาจารย์ 
จำนวน 6 รูป/คน 3) นักวิชาการ/เจ้าหน้าที่ จำนวน 4 รูป/คน และ 4) ตัวแทนนิสิต ได้แก่ หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต 
ครุศาสตรบัณฑิต รัฐศาสตรบัณฑิต และนิติศาสตรบัณฑิต จำนวน 12 รูป/คน รวมเป็นจำนวนทั้งหมด 25 รูป/คน 
สำหรับผู้ทรงคุณวุฒิในการสนทนากลุ่ม ได้คัดเลือกเป็นผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความรู้ ความเชี่ยวชาญหรือมีประสบการณ์
เกี่ยวกับการยุติความขัดแย้งแบบสันติวิธี การไกล่เกลี่ยแบบกฎหมาย และนักจัดการความรู้ โดยใช้การสุ่มตัวอย่าง
แบบเจาะจง (Purposive Sampling) จำนวน 10 รูป/คน โดยมีเกณฑ์การคัดเลือก คือ เป็นบุคคลที่มีความรู้ ความสามารถ 



151 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 

และมีประสบการณ์ทำงานเกี่ยวข้องกับการจัดการความขัดแย้งร่วมกับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ชุมชน และสถานศึกษาอ่ืน ๆ ไม่ต่ำกว่า 5 ปี  
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ (Interview) ผู้วิจัยใช้การสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง 
(Unstructured Interview) โดยมีแบบสัมภาษณ์ซึ่งมีข้อคำถามโดยละเอียดตามที่ได้จัดเตรียมไว้เป็นเครื่องมือ  
ในการเก็บรวบรวมข้อมูล โดยมีขั้นตอนการสร้างเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ดังนี้ 1) ศึกษาวิธีการสร้างแบบสัมภาษณ์
ที่ใช้ในการเก็บข้อมูลจากเอกสาร ตำราและงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง เพื่อเป็นแนวทางในการกำหนดกรอบแนวคิด 
ในการสร้างแบบสัมภาษณ์ที่ตรงและถูกต้องแล้ว 2) ศึกษาแนวคิด ทฤษฎี และเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับ 
การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ศึกษาวิเคราะห์กรณี: นิสิ ตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช โดยพิจารณาถึงรายละเอียดต่าง ๆ เพื่อให้สอดคล้องกับ
วัตถุประสงค์ในตัวแปรตามด้านเนื้อหาของการวิจัยที่กำหนดไว้ ซึ่งแบบสัมภาษณ์ชุดนี้มี 3 ส่วน ได้แก่ ส่วนที่ 1 
ข้อมูลพ้ืนฐานของผู้ตอบแบบสัมภาษณ์ ส่วนที่ 2 แนวคำถามเกี่ยวกับการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี 
ศึกษาวิเคราะห์กรณี: นิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
และ ส่วนที่ 3 แนวคำถามเกี่ยวกับข้อเสนอแนะและแนวทางการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี 
ศึกษาวิเคราะห์กรณี: นิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
3) ขอคำแนะนำจากคณะกรรมการควบคุมดุษฎีนิพนธ์เพื่อปรึกษาในการร่างแบบสัมภาษณ์ใช้เพื่อเป็นแนวทาง 
ในการสร้างแบบสัมภาษณ์กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 4) สร้างแบบสัมภาษณ์ให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของ 
การวิจัยเพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูลจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) 5) นำแบบสัมภาษณ์
ที ่สร้างเสร็จแล้วเสนอประธานและกรรมการที ่ปรึกษาดุษฎีนิพนธ์เพื ่อขอความเห็นชอบ คำแนะนำเสนอ 
ต่อผู้ทรงคุณวุฒิ และนำผลที่ได้มาปรับปรุงแก้ไขให้เหมาะสม และ 6) นำแบบสัมภาษณ์ที่ผ่านการแก้ไขปรับปรุง
แล้วไปใช้ในการเก็บข้อมูลกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญท่ีได้เลือกไว้ 
  การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ และ  
การสนทนากลุ่มเฉพาะกับผู้ทรงคุณวุฒิ ซึ่งผู้วิจัยใช้เวลาในการเก็บรวบรวมข้อมูล ตั้งแต่เดือนมิถุนายน-ธันวาคม 
พ.ศ. 2567 รวมระยะเวลา 7 เดือน ดังนี้ 1) การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) เป็นขั้นตอนรวบรวมข้อมูล
จากการลงพ้ืนที่ภาคสนาม โดยการสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ซึ่งดำเนินการตามข้ันตอน ดังนี้ 1.1) ทำหนังสือ
ขอความอนุเคราะห์ในการเก็บรวบรวมข้อมูลจากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เพื่อขออนุญาต 
เข้าทำการเก็บรวบรวมข้อมูล 1.2) ผู้วิจัยเป็นผู้ลงพ้ืนที่เก็บรวบรวมข้อมูลเพ่ือใช้คำถามที่ถูกสร้างขึ้นมาไปสัมภาษณ์
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ซึ่งเป็นบุคคลที่มีความเกี่ยวข้องทางตรงและทางอ้อม หรือมีบทบาท  
และเกี่ยวข้องกับการจัดการความขัดแย้งในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
และ 1.3) นำคำตอบและได้บันทึกข้อมูลจากการสัมภาษณ์ไว้เป็นที่เรียบร้อยแล้ว นำไปวิเคราะห์รวบรวมและ  
เรียบเรียงรายละเอียดต่าง ๆ ให้มีความถูกต้อง สละสลวยมากยิ่งขึ้นและนำเสนอต่ออาจารย์ผู้ควบคุมดุษฎีนิพนธ์  
และ 2) การสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Group Discussion) เป็นขั้นตอนที่นำเสนอผลจากการวิเคราะห์เนื้อหาเกี่ยวกับ
การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยฯ ต่อผู้ทรงคุณวุฒิ เพื่อนำไปจัดทำเป็น หน่วยการเรียนรู้ (Module) ที่ใช้ในการฝึกอบรม/
กิจกรรม 
  การวิเคราะห์ข้อมูล ได้ดำเนินการ ดังนี้ 1) การวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ คือ รวบรวมคำตอบ 
และข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญมาวิเคราะห์ สังเคราะห์เนื้อหาและเรียบเรียงให้มี  
ความสละสลวย รัดกุมเข้าใจง่าย และแยกออกเป็นแต่ละด้านตามลำดับ และ 2) การวิเคราะห์ข้อมูลการสนทนา
กลุ่มเฉพาะ (Focus Group Discussion) คือ รวบรวมข้อเสนอแนะจากผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้ มาวิเคราะห์ สังเคราะห์
เนื้อหา เพ่ือพัฒนาและปรับปรุงรูปแบบ พร้อมทั้งเรียบเรียงให้มีความสละสลวยและรัดกุมเข้าใจง่าย 
 



152 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 
 

ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ของนิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช เป็นวิจัยบนรากฐานของการใช้สติปัญญาที่ตั้งอยู่บนข้อมูลและเหตุผล  
ผ่านการวิเคราะห์ สังเคราะห์ และถอดแบบความรู้จากการสัมภาษณ์เชิงลึก ทำให้เกิดการสร้างสรรค์สิ่งใหม่  ๆ 
รวมถึงการสร้างนวัตกรรมในทุกขั้นตอนของกระบวนการวิจัยยุวสันติโมเดล ซึ่งเป็นกุญแจที่สำคัญในการพัฒนา 
ไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่ ในเรื่องของการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี นิสิตระดับปริญญาตรี 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช เพื่อสร้างสังคมสันติสุข มีการพัฒนาและ
ฝึกอบรมแก่นิสิตในมหาวิทยาลัย โดยการใช้หลักการวิจัยภาคปฏิบัติ ฝึกให้เป็นผู้ที่สามารถแก้ไขหรือรับมือกับ
ประเด็นปัญหาที่คาดว่าจะเกิดขึ ้นอย่างมีสติ เป็นการทำวิจัยแบบรวมพลัง ให้นิสิตมีส่ วนร่วมในการทำวิจัย  
และได้ผลการวิจัย ดังนี้ 
  1. ได้จัดตั้งชมรมยุวไกล่เกลี่ย (Youth Mediation Club) เป็นการสร้างยุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทให้เป็นต้นแบบ
ของการไกล่เกลี่ยในระดับเยาวชนแก่สังคม หรือ “วิศวกรสันติภาพ” เพื่อลดปัญหาและป้องกันความขัดแย้ง 
ในมหาวิทยาลัย สอดคล้องกับ Phramaha Hansa Dhammahaso (2020) ที่กล่าวว่า การนําหลักพุทธสันติวิธีเข้ามา
มีส่วนในการจัดการข้อพิพาทซึ่งการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทตามหลักการทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ 1) มิติของพระวินัย 
คือ การใช้วิธีการให้คนกลาง (ภิกษุผู้ฉลาดสามารถ) ไกล่เกลี่ยประนีประนอมในความขัดแย้งหรือข้อพิพาทอันเป็น
ความผิดที่เป็นโทษเบา เพ่ือระงับอธิกรณ์ หรือข้อพิพาทของสงฆ์ (อาจจะรวมถึงภิกษุณี สามเณร สามเณรี อุบาสก 
และอุบาสิกา) และ 2) มิติของพระธรรม คือ การใช้วิธีดับความขัดแย้งภายในและความขัดแย้งภายนอกซึ ่งกิน 
ความกว้างกว่าในแง่ของผู้ไกล่เกลี่ยและคู่กรณีต้องขจัดความขัดแย้งทั้งภายในและภายนอก  
  2. มีการสร้างกระบวนการกลุ่มในการปรึกษาหารือ (Group Counseling) โดยวิธีการสร้างกระบวนการ
ของการไกล่เกลี่ย หรือกระบวนการพูดคุยสันติภาพเพื่อยุติความรุนแรง เพื่อสร้างความเข้าใจและทักษะสันติวิธี  
ให้ผู้ทำงานด้านสันติภาพ ในรูปแบบ “Dialogue หรือ สุนทรียสนทนา” คือ กระบวนการสนทนาที่เน้นการฟัง 
อย่างลึกซึ้ง ใคร่ครวญ และไม่ด่วนตัดสิน โดยใช้กระบวนการที่อาศัย สัมพันธภาพที่ ดีระหว่างผู้ให้การปรึกษาและ
ผู้รับการปรึกษา ซึ่งผู้ให้การปรึกษาควรมีทักษะต่าง ๆ เพื่อช่วยเหลือและเอื้ออํานวยให้ผู้รับการปรึกษา สอดคล้องกับ 
Saisorn (2017) ที่ได้ศึกษาเรื่อง ดอกบัวในเปลวเพลิง: แนวทางการสร้างสันติภาพท่ามกลางเปลวสงครามของ  
ติช นัท ฮันห์ ภิกษุเซนแห่งเวียดนาม พบว่า แนวทางการสร้างสันติภาพในทรรศนะของติช นัท ฮันห์  รวมไปถึง
กิจกรรมและการทำงานเพ่ือสันติภาพของท่าน ทำให้พบว่า ติช นัท ฮันห์ ได้ทำการประยุกต์และบูรณาการมนาคิด
ทางพระพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์ร่วมสมัย เช่น แนวทางสันติวิธี (Peaceful Ways) ในบริบทของสังคมยุคปัจจุบัน 
จนกระทั่งเกิด เป็นแนวคิดและแนวปฏิบัติที่เรียกว่า “พระพุทธศาลนาเพื่อสังคม” (Engaged Buddhism) เพื่อให้
ตอบสนองต่อสภาพสังคมปัจจุบันที่มีปัญหาความขัดแย้งและพัฒนาไปเป็น ความรุนแรง จนสูญเสียความสงบสุข
หรือสันติภาพในหลายพื้นที่ของโลก โดยเน้นว่าการทำงานเพื่อสันติภาพสอดคล้องควบคู่กับการสร้างสันติภาวะ 
ในใจเสมอนั่นเอง ซึ่งปฏิเสธไม่ได้ว่าแนวทางการสร้างสันติภาพดังกล่าว  จำเป็นต้องอาศัยเวลาในการขับเคลื่อน 
บ่มเพาะและเปลี่ยนแปลงทัศนคติของผู้คนเพื่อก่อให้เกิดผลอันเป็นปลายทางแห่งสันติภาพทั้งในระดับปัจเจกชน
และสังคมอย่างยั่งยืน  
  3. การสร้างเครือข่ายสันติภาพ (Network) คือ การสร้างเครือข่ายเยาวชนในการแลกเปลี่ยนความรู้และ
ส่งเสริมการเรียนรู้ เพื่อพัฒนาเครือข่ายคนทำงานด้านสันติวิธี และหนุนเสริมการสร้างสันติภาพ มีการเรียนรู้  
และการทำงานร่วมกันเป็นเครือข่าย รูปแบบของเครือข่ายเป็นลักษณะความสัมพันธ์แนวราบมากกว่าแนวดิ่ง และ
เชื่อมโยงระหว่างคนที่เข้ามาสัมพันธ์เป็นเครือข่าย โดยการเรียนรู้จากประสบการณ์ การแลกเปลี่ยนความคิดเห็น 
การช่วยเหลือเกื้อกูล และใช้การสื่อสารประสานพลัง จุดเริ่มต้นของเครือข่ายสันติภาพเกิดจากการชักจูงและเชิญชวน
ของเยาวชนมารวมตัวกันเพื่อทำกิจกรรมในเชิงสร้างสรรค์ สร้างสำนึกความเป็นพลเมืองตามความถนัด และ  



153 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 

ตามความชอบ โดยวัตถุประสงค์หลัก คือ การดำเนินกิจกรรมเพ่ือสร้างสำนึกของการเป็นพลเมืองที่ดีและสร้างสันติสุข
ในสังคมด้วยสันติวิธี รูปแบบการดำเนินกิจกรรมมีความหลากหลาย อาทิ การส่งเสริมประชาธิปไตย การสร้างเสริม
สุขภาวะ การเสริมสร้างความรู้และทักษะชีวิต การอนุรักษ์และฟื้นฟูทรัพยากรธรรมชาติ  การสืบสานวัฒนธรรม
และประเพณี การทำจิตอาสา และการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ สอดคล้องกับ Boonpunth (2019) ซึ่งกล่าวว่า 
ขณะที่ปัญหาความไม่สงบในจังหวัดชายแดนใต้ของประเทศไทยยังไม่มีทีท่าจะยุติ การรับฟังความคิดเห็น  
ของประชาชนในพื้นที่ถือเป็นสิ่งจำเป็น การจะบรรลุสันติภาพได้อย่างยั่งยืนนั้น การมีส่วนร่วมของประชาชน 
และตัวแสดงกลุ ่มต่าง ๆ ล้วนมีความสำคัญไม่แพ้รัฐบาล วัตถุประสงค์ของบทความนี้  เพื่อต้องการเผยแพร่ 
ความคิดเห็นของประชาชนในพื้นท่ีจังหวัดชายแดนใต้ที่มีต่อกระบวนการพูดคุย และการสร้างสันติภาพ และเพ่ือให้
ประชาชนตระหนักถึงความสำคัญของการเป็นส่วนหนึ่งและความร่วมมือของกลุ ่มคนหลายฝ่ายในการสร้าง
สันติภาพในพื้นที่ข้อมูลที่ใช้ในการวิเคราะห์มาจากฐานข้อมูลผลการสำรวจความคิดเห็นประชาชนต่อกระบวนการ
สันติภาพจังหวัดชายแดนใต้ (Peace Survey) ทั้ง 3 ครั้ง ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2559 ถึง พ.ศ. 2560 โดยมีองค์กรเครือข่าย
ทั้งสิ้น 15 แห่ง ร่วมทำการวิจัย พ้ืนที่ในการศึกษา คือ จังหวัดปัตตานี จังหวัดยะลา จังหวัดนราธิวาส และสี่อำเภอ
ในจังหวัดสงขลา โดยมีการสุ่มตัวอย่างแบบแบ่งชั้นและมีขั้นตอนในการสุ่มแบบมีระบบ รวมกลุ่มตัวอย่างทั้งสิ้น 
4,712 ตัวอย่าง ผลการวิจัยพบว่า กลุ่มที่ประชาชนคาดหวังให้มีส่วนร่วมในกระบวนการเจรจาพูดคุยและสร้างสันติภาพ 
ได้แก่ รัฐบาลกับคู่ขัดแย้ง ผู้นำศาสนาอิสลาม อุสตาซ องค์กรภาคประชาสังคม สถาบันการศึกษา นักการเมือง
ระดับชาติและท้องถิ่น  
  4. การสร้างหน่วยการเรียนรู้สันติศึกษา (Peace Modules) คือ หน่วยการเรียนรู้ที่เกี่ยวข้องสันติศึกษา 
โดยการใช้กิจกรรมสนับสนุนหรือส่งเสริมในรูปแบบขององค์ความรู้เพื่อพัฒนาสันติวิธีของกลุ่มและองค์กร ได้แก่  
1) หน่วยการเรียนรู้เรื ่องสิทธิขั ้นพื ้นฐานความเป็นพลเมือง คือ กระบวนการฝึกอบรมให้ความรู ้ความเข้าใจ 
เรื่องพื้นฐานความเป็นพลเมืองในระบอบประชาธิปไตย ในหลักการ 3 ประการ คือ หลักการที่ 1 คือ การเคารพ 
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ หลักการที่ 2 คือ เคารพสิทธิ เสรีภาพ และกฎกติกาของสังคมที่เป็นธรรม และหลักการที่ 3 
คือ มีความรับผิดชอบ ต่อตนเอง ผู้อื่น และสังคม ในการเรียนรู้และเข้าใจในเรื่องพื้นฐานความเป็นพลเมืองในระบอบ
ประชาธิปไตย เป็นเรื่องสิทธิที่ปกป้องบูรณการภาพทางร่างกายและจิตใจของบุคคล ได้แก่ สิทธิในการมีชีวิตรอด  
สิทธิที่จะไม่ตกเป็นทาส ไม่ถูกทรมาน สิทธิที่จะได้รับการพิจารณาคดีอย่างเป็นธรรม สิทธิความเป็นส่วนตัว เสรีภาพ
ในการเดินทาง สิทธิที่จะลี้ภัย สิทธิที่จะมีสัญชาติ เสรีภาพในการแต่งงาน สิทธิในการครอบครองทรัพย์สิน เสรีภาพ
ในการนับถือศาสนา เพื่อให้ประชาชนในสังคมที่มีการปกครองในระบอบประชาธิปไตยสามารถสร้างพลเมือง 
ให้มคีวามเข้าใจหลักพ้ืนฐานได้อย่างถูกต้อง และสามารถนำไปปฏิบัติได้จริงจะทำให้สังคมประชาธิปไตยเกิดการพัฒนา
และมีความน่าอยู่มากยิ่งขึ ้น หรือการวางตนตั้งอยู่บนพื้นฐานความไม่ประมาทในชีวิตทั้งต่อตนเองและผู ้อ่ืน   
2) หน่วยการเรียนรู ้เรื ่องกระบวนการคิดแก้ปัญหา คือ การฝึกกระบวนการคิดแก้ปัญหาอาศัยหลักมรรค 8  
เป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญทำให้มนุษย์เข้าถึงปัญญาและเป็นผู้ประเสริฐ และสามารถพัฒนาโดยการนำหลักมรรค 8 
มาประยุกต์ใช้ นำไปเป็นกระบวนการพัฒนาคุณภาพของมรรคทั้ง 8 องค์ ให้มีการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีและ 
มีคุณภาพแบบเพิ่มพูนมากขึ้นกว่าจุดเริ่มต้นไปพร้อมกันด้วย โดยอาศัยเครื่องมือซึ่งมีองค์ประกอบ 3 อย่าง  คือ 
ความรู้ชัดที่เป็นสัมมาทิฏฐิในระดับเบื้องต้น ความพยายามที่เป็นสัมมาวายามะในระดับเบื้องต้น และความมีสติ  
ในขณะนั้นที่เป็นสัมมาสติในระดับเบื้องต้นร่วมอยู่ด้วยมาใช้ในการพัฒนาคุณภาพของบุคคลนำมาประยุกต์ใช้ 
ในวิถีชีวิตประจำวัน ซึ่งเป็นไปในลักษณะการทำงานประสานสัมพันธ์อย่างเกื้อกูลกัน ดังนี้  2.1) การพัฒนาชีวิต 
ระดับสูง หรือการยกระดับชีวิตด้านปัญญา เป็นการพัฒนาด้านความรู้ หลักการ แนวคิด และทฤษฎีกระบวนการ
ไกล่เกลี่ย รวมทั้งทัศนคติที่ดีจึงต้องอาศัยแนวคิดที่เปิดกว้าง สร้างสรรค์ ซึ่งเรียกว่า "Growth Mindset" หรือ 
ทัศนคติใหม่ (New Attitude) แทน Fix Mindset และต้องมีความเข้าใจที่ถูกต้อง (Right Understanding)  
เพ่ือการทำงานแบบบูรณาการ ซึ่งต้องใช้ทั้งศาสตร์และศิลป์ควบคู่กัน หรือศีลธรรมและธรรมะ ได้แก่ 2.1.1) สัมมาทิฏฐิ 



154 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 
 

(Right View) (ความเห็นชอบ) โดยการพัฒนาผู้นำด้านวิสัยทัศน์ เนื่องจากในกระบวนการคิดหรือการกระทำนั้น 
มีความสำคัญเป็นอย่างมาก หากการคิดหรือการกระทำปราศจากวิสัยทัศน์อาจนำไปสู่ความเป็นกลาง หรือการลำเอียง
ด้วยอคติ วิธีการพัฒนาตามหลักการของสัมมาทิฐิ  คือ การพัฒนาความคิด การมองภาพของอนาคตตามสภาพ
ความเป็นจริงในสถานการณ์นั้น ๆ ด้วยการรับถ่ายทอดหรือเล่าเรียน ศิลปะวิทยาการ ข่าวสารข้อมูลต่าง ๆ และ
รับรู้ประสบการณ์ จากการเรียนรู้ต่าง ๆ อย่างถูกต้องโดยปราศจากอคติ และการพิจารณาโดยแยบคาย รอบคอบ 
ด้วยปัญญาที่ปราศจากกิเลสครอบงำ และ 2.1.2) สัมมาสังกัปปะ (Thinking) (ความดำริชอบ) โดยการพัฒนาด้าน
ความคิดริเริ่ม โดยใช้ปัญญาแยกแยะว่าสิ่งใดมีประโยชน์ เป็นความจริงแก่ตนและสังคมแล้วปฏิบัติ ส่วนใดมีโทษ
และก่อความเดือดร้อนให้งดหรือละเสีย และใช้ปัญญาพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ให้รู ้แจ้งความจริงของโลกและชีวิต 
สามารถแก้ปัญหาชีวิตขจัดความทุกข์ในจิตใจ จากการถูกกิเลสครอบงำ สอดคล้องกับ Mokekhao et al. (2024) 
ที่ได้ศึกษางานวิจัยเรื่อง สันตินวัตกรรมการเสริมสร้างศักยภาพผู้ให้คำปรึกษาเพื่อนครอบครัว ของกรมกิจการสตรี
และสถาบันครอบครัว ผลการวิจัยพบว่า สภาพปัญหาการเสริมศักยภาพผู้ให้คำปรึกษาเพ่ือนครอบครัว คือ รูปแบบ 
วิธีการ เครื่องมือ ส่งเสริมศักยภาพผู้ให้คำปรึกษา ศักยภาพที่ต้องการยกระดับ  คือ สติตื่นรู้ สันติภายใน การให้
คำปรึกษาผ่านออนไลน์ การแก้ปัญหาความสัมพันธ์ ทฤษฎีสมัยใหม่ที่ใช้ คือ จิตวิทยาให้คำปรึกษาครอบครัว 
ตามแนวคิดซาเทียร์ การเรียนรู้เพ่ือความเปลี่ยนแปลง และการโค้ช พุทธสันติวิธีที่ใช้ คือ พรหมวิหาร 4 สติปัฏฐาน 4 
และหลักอริยสัจ 4 2.2) การพัฒนาชีวิต ระดับกลาง หรือการยกระดับชีวิตด้านศีล เป็นการนำไปปฏิบัติ หรือ 
การมีทักษะที่จำเป็นในการไกล่เกลี่ย เพ่ือหาข้อยุติและหาทางออกร่วมกัน ทำให้ชีวิตมีความเจริญงอกงามอยู่เสมอ 
มีศีล สมาธิ และปัญญาที่นำไปสู่การมีสติ โดยการจัดวาง หรือกำหนดระเบียบ กติกาเพื่อใช้ร่วมกันในชีวิตและ
สังคม 2.2.1) สัมมาวาจา (Communication) (การพูดชอบ) โดยการพัฒนาด้านการสื่อสาร ซึ่งวิธีการในการพัฒนา
ด้วยการให้มีความรู ้และทักษะการสื ่อสาร โดยต้องยึดหลักสำคัญ 4 ประการ  ประการแรก คือ งดเว้นจาก 
การสื่อสารด้วยคำพูดคำที่เป็นเท็จ พูดแต่ความจริง พูดแต่เรื่องที่เป็นจริงมีเหตุผลและสามารถพิสูจน์ได้ ประการที่สอง 
คือ งดเว้นจากการสื่อสารที่เป็นการพูดถ้อยคำที่ส่อเสียดอันจะนำมาซึ่งความแตกแยก โดยการพูดแต่ถ้อยคำ  
ที่จะสร้างสรรค์ความสามัคคี และถ้อยคำที่เป็นประโยชน์ ประการที่สาม คือ งดเว้นจากการสื่อสารด้วยการพูด
ถ้อยคำที่หยาบคาย ไม่ชวนฟัง ไม่ก่อให้เกิดความรื่นเริง ไม่เชิญชวนให้ปฏิบัติตาม แต่ผู้นำจะต้องพูดแต่ถ้อยคำที่
อ่อนหวาน ชวนให้ผู้อื่นอยากเข้ามาสนทนาด้วย และประการที่สี่ คือ งดเว้นจากการสื่อสารด้วยการพูดถ้อยคำที่
เพ้อเจ้อหาสาระประโยชน์อะไรมิได้ 2.2.2) สัมมากัมมันตะ (Core Skill) (การกระทำชอบ) โดยการพัฒนาด้าน
ความซื่อสัตย์ ซึ่งวิธีการในการพัฒนาด้วยการให้มีความรู้ความเข้าใจถึงความสัมพันธ์ที่เกี่ยวกับสิ่งแวดล้อมทาง
กายภาพหรือโลกแห่งวัตถุ (กายภาวนา) เช่น ตา หู จมูก ลิ้น กาย ในการรับรู้ ตาต้องไม่ก่อความเสียหาย เช่น ความ
โลภ อยากมีสิ่งของต่าง ๆ นำไปสู่การแสวงหาด้วยวิธีการต่าง ๆ ทั้งถูกต้องและไม่ถูกต้อง การพัฒนาตามหลักของ
สัมมากัมมันตะจะทำให้ได้ผลดี มีประสิทธิภาพ คือ การรู้เท่าทันการทำหน้าที่อินทรีย์แต่ละอย่าง หรือเรียกว่า 
“อินทรีย์สังวร” คือ ไม่เสพติด ไม่บริโภคปัจจัย 4 ได้แก่ การใช้ประโยชน์จากวัตถุอุปกรณ์ต่าง ๆ รวมทั้งเทคโนโลยี
อย่างฟุ่มเฟือย และไม่ยึดติด ไม่ฟุ้งเฟ้อ และ 2.2.3) สัมมาอาชีวะ (Livelihood) (การทำงานชอบ) โดยการพัฒนา
ด้านความเป็นอยู่การหาเลี้ยงชีพโดยให้ผู้นำรักษากติกาของสังคม กฎเกณฑ์ หรือกฎหมายระเบียบแบบแผนของ
สังคมของตน รวมทั้งสิ่งที่เรียกว่า จรรยาบรรณ รู้จักการให้ การเผื่อแผ่แบ่งปัน ช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์ให้ความสุข
และช่วยสร้างสรรค์สิ่งที่ดีงาม การประพฤติเกื้อกูลแก่สิ่งมีชีวิตอื่น ๆ ทั้งสัตว์ มนุษย์ และพืช เว้นจากการประกอบ
อาชีพที่ผิดหลักศีลธรรมอันดีงามที่ควรปฏิบัติ และผิดกฎหมายบ้านเมืองเพื่อให้เกิดความสงบสุข สอดคล้องกับ 
Phramaha Pipat Pavaddhano (Thadee) (2024) ที่ได้ศึกษางานวิจัยเรื่อง การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรค 
มีองค์ 8 ผลการศึกษาพบว่า การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 ทั ้ง 8 ด้าน พบว่า การพัฒนาสังคม 
เป็นกระบวนการที่จะทำมนุษย์ทุกคนอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติสุข หลักสัมมาทิฏฐิ เป็นหลักธรรมที่สำคัญ 
ที่จะทำให้สังคมเกิดการพัฒนาได้ เพราะความเข้าใจถูกนั้นเป็นประตูบานแรกที่จะทำให้เข้าหลักการของความคิดถูก 



155 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 

การพูดจาถูก การทำถูก การทำอาชีพถูก การพยายามถูก การระลึกถูก และการตั้งใจถูก 2.3) การพัฒนาชีวิต 
ระดับพื ้นฐาน หรือการยกระดับชีวิตด้านสมาธิ เป็นการกำหนดคุณสมบัติของการเป็นผู ้ไกล่เกลี ่ยต้นแบบ  
มีสัมมาทิฏฐิเป็นฐาน มีความสงบเย็น สามารถควบคุมอารมณ์ของตนเองได้ ด้วยจิตใจที่มั่นคง และตั้งใจแน่วแน่  
ต่อการขัดเกลาด้วยกระบวนการต่าง ๆ เป็นการปฏิบัติเพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงของเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่อาจเกิดขึ้น
ในอนาคต ซึ่งจะช่วยให้ปรับตัวและสามารถใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับบุคคลอ่ืน ๆ ในสังคมได้ เมื่อสัมมาสติพัฒนาย่อมส่งผล
ให้สัมมาสมาธิพัฒนาขึ้นมาด้วย ในเรื่องเจริญสติการระลึกรู้สภาวะธรรมปัจจุบัน ผู้ปฏิบัติย่อมประสบความก้าวหน้า
ในการปฏิบัติตามลำดับ 2.3.1) สัมมาวายามะ (Effort) (ความพยายามชอบ) โดยการพัฒนาด้านความรับผิดชอบใน
การแก้ไขปัญหา ซึ่งเป็นการพัฒนาให้เป็นผู้มีความรับผิดชอบต่อหน้าที่การงานที่กำลังปฏิบัติในฐานความเป็นผู้นำ
องค์กร หรือสังคม ด้วยการพัฒนาผู ้นำให้มีคุณธรรม ความดีงามต่าง  ๆ ซึ ่งเป็นรากฐานพฤติกรรมที่ด ีงาม 
สมรรถภาพจิต คือ ความเข้มแข็ง อดทน มีประสิทธิภาพของจิต มีหลักการในการปฏิบัติ คือ หลักฉันทะ พัฒนาให้
มีความรักในงานที่ทำในหน้าที่ที ่รับผิดชอบ หลักวิริยะ พัฒนาให้มีความเพียร ความขยัน ด้วยการหมั่นรักษา
มาตรฐานการทำงานของตนที่ดีอยู่แล้วให้ดียิ่งขึ้นไป และปรับปรุงการปฏิบัติในส่วนที่ด้อยให้เจริญและมากยิ่งขึ้น 
หลักจิตตะ พัฒนาให้มีการหมั่นตรึกตรอง จดจ่อ เฝ้าดูและลงมือปฏิบัติหน้าที่นั้นด้วยความตั้งใจ และไม่ละความเพียร 
และหลักวิมังสา พัฒนาให้มีการติดตามประเมินผลการปฏิบัติหน้าที่ของตนเองอย่างสม่ำเสมอ 2.3.2) สัมมาสติ 
(Open Awareness) (สติชอบ) โดยการพัฒนาด้านสติ เป็นการมีสติระลึกรู้เท่าทันตามความเป็นจริง รวมทั้ง 
การพิจารณาให้เห็นความจริงในกาย เวทนา จิต หรือธรรม อันเป็นหลักปฏิบัติในสติปัฏฐาน 4 ซึ่งวิธีการในการพัฒนา
อาศัยกระบวนการทำงานร่วมกันของสติกับปัญญา คือ สติจับให้ปัญญาดู โดยใช้สติตามดูมีปัญญารู้เท่าทันตาม
ความเป็นจริงที่เกิดขึ้นทั้ง 4 ด้าน คือ กายานุปัสสนา (ดูกาย) เวทนานุปัสสนา (ดูความรู้สึก) จิตตานุปัสสนา (ดูจิต) 
และธัมมานุปัสสนา (ดูธรรม) ในการนำมาประยุกต์ใช้ ได้แก่ การบริหารตนตามหลักสัมมาสติ การบริหารคน 
ตามหลักสัมมาสติ และการบริหารงานตามหลักสัมมาสติ เพื่อใช้สติในการพิจารณาข้อพิพาทอย่างรอบคอบ และ
จัดการกับอารมณ์ของตนเองได้ และ 2.3.3) สัมมาสมาธิ (Focus Mindfulness) (สมาธิชอบ) โดยการพัฒนาด้านวุฒิ
ภาวะทางอารมณ์ ซึ่งเป็นการพัฒนาให้เป็นผู้ที่มีความหนักแน่น เป็นผู้ที่สามารถควบคุมตนเองได้ในสถานการ ณ์ที่
เกิดแรงกระทบ ยั่วยุให้เกิดความไม่สมประสงค์ในสิ่งที่ตนปรารถนา ซึ่งวิธีการในการพัฒนาตามกระบวนการของ
สัมมาทิฏฐิ มี 2 ประการ ประการแรก คือ การเฝ้าระวังมลทินไม่ให้เกิดขึ้นในจิตใจของตนเอง และประการที่สอง
คือ การหมั่นเพียรในการประกอบกิจ ฝึกฝนและพัฒนาจิตใจของตนเองอยู่ตลอดเวลา  สอดคล้องกับ Trainate 
(2023) ที่ได้ศึกษางานวิจัยเรื ่อง การปฏิบัติใช้มรรคมีองค์ 8 เพื่อเพิ่มสมรรถนะทุนมนุษย์ ผลการศึกษาพบว่า  
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ต่าง ๆ ในองค์กรอย่างสม่ำเสมออยู่แล้วและนําหลักมรรคมีองค์ 8 มาประยุกต์ใช้ 
เพื่อเสริมให้สามารถพัฒนาสมรรถนะทุนมนุษย์ให้ได้ดียิ่งขึ้นผ่านเครื่องมือต่าง  ๆ 4 ชนิด คือ 1) กฎระเบียบของ
บริษัท 2) วัฒนธรรมองค์กร 3) กิจกรรมการสวดมนต์ และ 4) กิจกรรมสันทนาการอื่น  ๆ ปัจจัยที่มีผลต่อการนํา
หลักมรรคมีองค์ 8 มาใช้ ได้แก่ ความมุ่งมั่นและความร่วมมือของเจ้าของกิจการและทีมงาน ผลการวิจัยพบว่า  
การนําหลักมรรคมีองค์ 8 มาใช้สามารถช่วยเพิ่มสมรรถนะทุนมนุษย์ในองค์กรได้  
 
องค์ความรู้ใหม่ 
  การวิจัยเรื ่อง “การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ศึกษากรณี: นิสิตระดับปริญญาตรี 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช” สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้ 
จากการวิจัย คือ ยุวสันติโมเดล Model ซึ่งกระบวนการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี แบ่งออก 
เป็น 3 ขั้นตอน ตามหลักมรรค 8 นำไปสู่การพัฒนา โดยมีรายละเอียด แสดงใน Figure 1 ดังนี้ 
 
 



156 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

Figure 1 Youth Peace Model 
 
  1. ปัจจัย (Input) 
   1.1 เป็นผู้ที่มีหลักการพื้นฐานของหน้าที่พลเมือง (Civic Duty) คือ การปฏิบัติตนที่พึงกระทำ 
ทั้ง 3 ด้าน ได้แก่ 1) ด้านคารวธรรม เป็นพฤติกรรมที่แสดงให้เห็นถึงความเคารพซึ่งกันและกัน เคารพในระเบียบ 
กฎเกณฑ์หรือระเบียบข้อบังคับของสังคมส่วนรวม 2) ด้านสามัคคีธรรม เป็นพฤติกรรมที่แสดงออกของบุคคล 
ในการอยู่ร่วมกันในสังคม และร่วมกันทำงานโดยคำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวมเป็นหลัก และ  3) ด้านปัญญาธรรม 
เป็นพฤติกรรมของบุคคลที่แสดงออกในด้านของผู้ใช้สติปัญญา ใช้เหตุผล และความถูกต้องในการพัฒนาหรือ
แก้ปัญหาในชีวิตประจำวัน 
   1.2 เป็นผู ้ที ่มีหลักการพื ้นฐานของประชาธิปไตย (Democracy) คือ การยอมรับนับถือ 
ให้ความสำคัญและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของตนเองและผู้อื่น มีความเสมอภาค ความเท่าเทียมและเสรีภาพ  
ในการดำเนินชีวิต รวมถึงการเข้าใจในสิทธิขั้นพื้นฐานของความเป็นพลเมือง 
   1.3 เป็นผู้ที่มหีลักการพ้ืนฐานของจิตอาสา (Volunteers) คือ มีจิตแห่งการกระทำความดีงามทั้งปวง
แก่เพื่อนมนุษย์โดยเต็มใจ สมัครใจ อิ่มใจ ซาบซึ้งใจ ปีติสุข และพร้อมที่จะเสียสละเวลาแรงกาย และแรงสติปัญญา 



157 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 

เพื่อสาธารณประโยชน์ส่วนรวม หรือสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่นโดยไม่หวังผลตอบแทน และสร้างสรรค์ให้เกิด
ประโยชน์สุขแก่สังคม 
   1.4 เป็นผู ้ท ี ่มีหลักการพื ้นฐานของสิทธิมนุษยชน (Human Rights ) คือ การตระหนัก 
ในความสำคัญของสิทธิมนุษยชนและนำไปเป็นแนวทางปฏิบัติต่อกันในฐานะเพื่อนมนุษย์อย่างเท่าเทียมกัน  
การยอมรับนับถือ และการพัฒนาตนเองตามแนวทางที่ถูกต้อง 
   1.5 เป็นผู้ที่มีหลักการพื้นฐานของทัศนคติที่ดี (Positive Attitude) คือ มีความคิดเชิงสมเหตุสมผล 
คิดอย่างมีสติ โดยมองความเป็นจริงมากกว่าความรู้สึกที่เกิดขึ้น ทั้งในสิ่งเป็นอยู่และสิ่งที่กำลังจะเกิด ทั้งในแง่ดี  
และแง่ลบ ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน  

   1.6 เป็นผู้ที่มีหลักการพื้นฐานของการเข้าใจสังคมพหุวัฒนธรรม (Multicultural Society) คือ  
มีความเข้าใจลักษณะนิสัยใจคอของผู้อ่ืน สภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรม จารีตประเพณี วิถีชีวิต และแนวคิดทัศนคติ
ที่แตกต่าง หรือเข้าใจในความแตกต่างของสังคมพหุวัฒนธรรม 
   1.7 เป็นผู้ที่มีหลักการพื้นฐานของการให้คำปรึกษาที่ดี (Counselor) คือ มีความรู้และทักษะ 
ในการให้คำปรึกษา เข้าใจสิ่งแวดล้อม เข้าใจพื้นฐานของมนุษย์ เป็นผู้ฟังที่ดี ให้การช่วยเหลือแก่ผู้รับคำปรึกษา  
มีการวางตนเป็นกลาง และชอบค้นหาข้อมูลเพื่อสร้างแนวทางในการตัดสินใจ 
   1.8 เป็นผู้ที่มีหลักการพื้นฐานของการพูดคุยด้วยเหตุผลเพื่อสร้างสันติ (Rationalization) คือ  
มีทักษะเบื้องต้นหรือมีกระบวนการพูดคุยสันติภาพเพื่อยุติความรุนแรง และการยุติความเป็นปรปักษ์เพื่อนำไปสู่
การแก้ปัญหาอย่างสันติ และความปลอดภัยทั้งตนเองและผู้อ่ืน  

  2. กระบวนการ (Process) 
  กระบวนการหรือการดำเนินงานของการนำนิสิตระดับปริญญาตรีเข้าสู่การพัฒนาเพื่อเป็นยุวไกล่เกลี่ย  
ข้อพิพาท ที่ผ่านเกณฑ์ในการคัดเลือกคุณสมบัติ โดยใช้การจัดกิจกรรมทำให้เกิดผลบรรลุตามวัตถุประสงค์ 
ที่ต้องการ หรือเกิดการเปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ โดยการนำหลักไตรสิกขามาประกอบ เพราะศีลเป็นตัวหนุน  
ช่วยให้ใจพร้อมที่จะเจริญสมาธิ สมาธิช่วยให้รักษาศีลได้หนักแน่นจริงจังมากขึ้น สมาธิเป็นฐานให้แก่ปัญญา ทำให้  
มีความคิดจิตใจที่มั่นคงแน่วแน่ คิดได้ชัด มองเห็นแจ่มแจ้ง ช่วยให้ปัญญาแก่กล้า และปัญญาดีขึ้น  ช่วยให้ทำจิตใจ
ได้ดีขึ้น โดยนำมาพัฒนาบนฐานของมรรคมีองค์ 8 
  3. ผลผลิต (Output) 
  ผลผลิต คือ ความสำเร็จในการดำเนินงานหรือการพัฒนาเป็นยุวไกล่เกลี่ย โดยผ่านการอบรมให้ความรู้ 
การฝึกฝนทักษะ และเรียนรู้จากประสบการณ์ ถูกพัฒนาเป็นยุวไกล่ เกลี่ยที่มีความสมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ 
อารมณ์ สังคม และสติปัญญา เป็นพลเมืองที่มีคุณภาพของประเทศ โดยมีหลัก 5H เป็นหลักสร้างเสริมศักยภาพ
และรากฐานแห่งการพัฒนาในทุกด้าน ทั้งทางด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม สติปัญญา ภาษา จริยธรรม และ
ความคิดสร้างสรรค์ เพ่ือเป็นกำลังสำคัญในการพัฒนาประเทศต่อไป 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  การวิจัยเรื่องนี้สรุปได้ว่า การพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ของนิสิตระดับปริญญาตรี 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช สอดรับกับหลักธรรมของไตรสิกขา มากำกับ
ในการพัฒนาบนฐานของมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ ทางกาย ทางใจ และทางสติปัญญา โดยนำมาบูรณาการร่วมกัน  
ยึดเป็นหลักในการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยให้มีคุณภาพ นิสิตต้องเกิดการพัฒนาทั้งร่างกายและจิตใจ ทำให้มีความรู้  
คู่คุณธรรมเป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ เพื่อเข้าใจในสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง หรือเหตุอันอาจ
ก่อให้เกิดปัญหา เพื่อให้จัดการและแก้ไขปัญหาได้ถูกวิธี มีความเหมาะสม โดยนิสิตสามารถแยกแยะความถูกผิด
และเข้าใจสิ่งต่าง ๆ ในทิศทางที่ถูกต้อง โดยใช้ศีลและสมาธิเป็นแรงขับเคลื่อนให้เกิดปัญญา พยายามดำรงด้วยสติ 



158 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.147-158 
 

และนำไปปฏิบัติโดยประพฤติดี ไม่ผิดศีล เนื่องจากทุกองค์ประกอบเป็นกระบวนการของการพัฒนาที่นำไปสู่ 
ความยั่งยืนที่ต้องมีความสมดุลพึ่งพาซึ่งกันและกัน โดยมีมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
นครศรีธรรมราช เป็นองค์กรหลักในการขับเคลื ่อนการพัฒนาแกนนำยุวไกล่เกลี ่ย ทั ้งนี้  ผู ้ว ิจัยได้นำมาเป็น
องค์ประกอบของการพัฒนายุวไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี ของนิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัย  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช ที่มีชื ่อเรียกว่า “ยุวสันติ” ประกอบด้วย 3 ขั้นตอน  
ในการสร้างปัญญา จึงมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 1) ควรนำหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ที่มีความสัมพันธ์กับหลักธรรมอื่น ๆ 
เพ่ือที่จะสร้างความเข้าใจในหลักธรรมทุกหลักธรรมที่มีความสอดรับกันไม่ขัดแย้งกัน ซึ่งจะได้มุมมองที่หลากหลาย
เหมาะสมกับเรื ่องที่ต้องนำไปแก้ไข 2) ควรนำหลักอริยมรรคมีองค์ 8 มาบูรณาการในการให้คำปรึกษาแบบ 
เน้นการสร้างแรงจูงใจ ในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมที่เป็นปัญหาของวัยรุ่นกลุ่มเสี่ยง โดยอาศัยการสื่อสารสองทาง 
เพื่อปรับเปลี่ยนพฤติกรรมความรุนแรง และส่งเสริมให้มีพฤติกรรมพึงประสงค์มากขึ ้น โดยมุ่งเน้นการสร้าง  
ความตระหนักในปัญหาพฤติกรรมตนเอง สามารถวางแผน การปรับเปลี่ยนตนเอง และพัฒนาศักยภาพในการจัดการ
กับปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ ได้ด้วยตนเอง และ 3) ควรบูรณาการยุวสันติโมเดลมาใช้สร้างต้นแบบยุวไกล่เกลี่ย 
ข้อพิพาท เพ่ือขยายกลุ่มสร้างเครือข่ายและขยายการผลิตผู้ไกล่เกลี่ยโดยสถาบันการศึกษาร่วมมือกับกรมคุ้มครอง
สิทธิเสรีภาพ และศาลยุติธรรม 
 
References 
Boonpunth, K. C. (2019). Public Participation in Building Sustainable Peace in Southern Thailand. 

King Prajadhipok's Institute Journal, 17(1), 100-117. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus. (2024). The 40th year 

of the founding of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus. 
Nakhon Si Thammarat, Thailand: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Printing House. 

Mokekhao, K., Wattanapradit, K. & Phra Pramote Vadakovido. (2024). Peace Innovation for 
Enhancing the Potential of Family Counselors in the Department of Wamen's Affairs and 
Family Development. Journal of MCU Peace Studies, 12(1), 284-296. 

Office of Justice Affairs. (2022). Updating Thai Criminal Justice 2022. Bankkok, Thailand: Ministry of 
Justice. 

Office of the Royal Society. (1982). Royal Institute Dictionary. Bankkok, Thailand: Office of the 
Royal Society. 

Phramaha Hansa Dhammahaso. (2020). Buddhist Peaceful Means: Integrating Conflict Management 
Principles and Tools. Journal of MCU Peace Studies, 8(5), 2041-2054. 

Phramaha Pipat Pavaddhano (Thadee). (2024). Social Development in Dimension Of The Noble 
Eightfold Path. Journal of Mahayana Voice, 10(3), 387-396. 

Rajanakarin Child and Adolescent Mental Health Institute. (2013). Guidelines for the care and 
support of adolescents with violent behavior. Bangkok, Thailand: Department of Mental 
Health, Ministry of Public Health. 

Saisorn, S. (2017). Lotus in the Sea of Fire: The Ways of Peace-makingin the View of Thich Nhat 
Hanh,a Vietnamese Zen Buddhist Monk. Humanities Journal, 24(1), 80-111. 

Trainate, V. (2023). the noble eightfold path application for human capital competency 
enhancement in thailand industry 4.0. Journal of MCU Social Science Review, 12(1), 245-258. 



159 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

บทความวิจยั (Research Article) 

 
การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างย่ังยืนในบริบท

กลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี 
INTEGRATING THE FOUR GHARAVASA DHAMMA TO PROMOTE 

SUSTAINABLE COMMUNITY LEARNING IN THE CONTEXT OF ETHNIC 
GROUPS IN RATCHABURI PROVINCE 

 
นริศรา กรุดนาค1*, นิภาวรรณ เจริญลักษณ์1, วงษ์สิริ เรืองศรี2, ภัคพร เจริญลักษณ์3 

Narisara Krudnak1*, Nipawan Charoenlak1, Wongsiri Rueangsri2, Pakporn Charoenlak3 

1คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏหมู่บ้านจอมบึง ราชบุรี ประเทศไทย 
1Faculty of Humanities and Social Sciences, Muban Chombueng Rajaphat University, Ratchaburi, Thailand 

2นักวิชาการอิสระ สุราษฎร์ธานี ประเทศไทย 
2Independent Scholar, Surat Thani, Thailand 

3โรงเรียนภัทรญาณวิทยา นครปฐม ประเทศไทย 
3Phattharayan Witthaya School, Nakhon Pathom, Thailand 

*Corresponding author E-mail: narisara5@hotmail.co.th 

 
Received 5 March 2025; Revised 29 March 2025; Accepted 31 March 2025 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: การนำหลักฆราวาสธรรมมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวันในชุมชน 
จังหวัดราชบุรี สามารถเสริมสร้างความเข้มแข็งทั้งในด้านคุณธรรมและสังคมได้อย่างยั่งยืน โดยหลักฆราวาสธรรม 4 
ประกอบด้วย สัจจะ (ความซื่อสัตย์ต่อกัน) ทมะ (การฝึกตน) ขันติ (ความอดทนอดกลั้น) และจาคะ (เสียสละ)  
ทุกหลักธรรมนี้มีความสำคัญในการเสริมสร้างความสงบสุขในชีวิตส่วนบุคคลและสังคมโดยรวม การวิจัยนี้  
มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ศึกษาการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบท
กลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี และนำเสนอการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนบนฐานหลักพุทธธรรมในบริบท
กลุ่มชาติพันธุ์ 
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยเชิงผสานวิธี (Mixed Methods Research) การศึกษาเชิงปริมาณ เครื่องมือที่ใช้ 
ในการวิจัย ได้แก่ แบบสอบถามประมาณค่า 5 ระดับ มีค่าความเชื่อมั่นทั้งฉบับ 0.86 ประชากร  จำนวน 360 คน 
และได้กลุ่มตัวอย่าง จำนวน 186 คน โดยเปรียบเทียบขนาดของกลุ่มตัวอย่างของเครซี่และมอร์แกน สถิติที่ใช้ 
ในการวิจัย ได้แก่ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์แบบเพียร์สัน ด้านการศึกษา 
เชิงคุณภาพ ใช้การสนทนากลุ่มในการศึกษา เครื่องมือ คือ แบบสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ คือ 
แกนนำชุมชน และปราชญ์ชาวบ้าน จำนวน 18 คน เป็นการเลือกแบบเจาะจงโดยมีเกณฑ์การคัดเลือก วิเคราะห์
ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ตรวจสอบด้วยเทคนิคสามเส้า ทั้งด้านข้อมูล ผู้วิจัย และ
ทฤษฎี และนำเสนอเชิงพรรณนาตามวัตถุประสงคข์องการศึกษา 
ผลการวิจัย: พบว่า 1) การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบท  
กลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี อยู่ในระดับมาก (𝑥̅ = 4.56, S.D. = 0.21) และ 2) การส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชน 
อย่างยั่งยืนบนฐานหลักพุทธธรรมในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ ประกอบด้วย 2.1) การส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรม 



160 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

บนพ้ืนฐานสังคมและวัฒนธรรมของชุมชน 2.2) การเรียนรู้จากประสบการณ์จริง 2.3) การพ่ึงพาตนเองตามแนวปรัชญา
ของเศรษฐกิจพอเพียง 2.4) การส่งเสริมการทำงานแบบจิตอาสา และ 2.5) การธำรงรักษาวัฒนธรรมของชุมชน 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: เป็นการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
ในการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นช่วยเสริมสร้างคุณธรรม เช่น ความซื่อสัตย์ ความรับผิดชอบ และการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 
โดยมุ่งเน้นให้ชุมชนดำรงชีวิตอย่างยั่งยืนบนพื้นฐานอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง การส่งเสริมการเรียนรู้  
ตามหลักพุทธธรรมช่วยพัฒนาชุมชนในด้านการศึกษา เศรษฐกิจ และสังคม โดยเฉพาะในกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี 
ที่รักษาวัฒนธรรมของตน  
สรุป: การวิจัยนี ้มุ ่งเสริมศักยภาพชุมชน จังหวัดราชบุรี โดยการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 คือ สัจจะ  
(ความซื่อสัตย์ต่อกัน) ทมะ (การฝึกตน) ขันติ (ความอดทนอดกลั้น) และจาคะ (เสียสละ) เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ 
ที่ยั่งยืนให้แก่ชุมชนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ โดยเน้นการใช้หลักธรรมในการบริหารจัดการชุมชน เสริมสร้างคุณธรรม
และจริยธรรม การใช้เทคโนโลยีในการเรียนการสอน การเรียนรู้ตลอดชีวิต การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ และ  
การปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลง เพื่อความยั่งยืนและความเข้มแข็งของชุมชนในภาพรวม และนำไปสู่  
การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
คำสำคัญ: ฆราวาสธรรม, การเรียนรู้ชุมชน, ความยั่งยืน, กลุ่มชาติพันธุ์ 
 
Abstract 
Background and Objectives: Applying the FOUR GHARAVASA DHAMMA to daily life in the 
community of Ratchaburi Province can strengthen morality and society sustainably. The FOUR 
GHARAVASA DHAMMA consisted of: Sacca (Truthfulness), Tama (Self-Command), Khanti (Patience), 
and Càga (Generosity). Each of these FOUR GHARAVASA DHAMMA played a vital role in fostering 
peace in both individual lives and the community. This research aimed to study the integration 
of the FOUR GHARAVASA DHAMMA, to examine the promotion of sustainable community learning 
within the ethnic group context of Ratchaburi Province, and to propose the promotion of 
sustainable community learning based on Buddhist principles in the context of ethnic groups. 
Methodology: The research employed a mixed methods approach. In the quantitative study, the 
research instrument used was a five-point Likert scale questionnaire with a reliability coefficient 
of 0.86. The population consisted of 360 individuals, with a sample group of 186 participants, 
determined by comparing the sample size using the Krejcie and Morgan table. The statistical 
methods used in the research included mean, standard deviation, and Pearson's correlation 
coefficient. In the qualitative study, focus group discussions were conducted, and the instrument 
used was a semi-structured interview. The key informants included community leaders and local 
scholars, totaling 18 individuals, selected purposively based on specific criteria. Data was analyzed 
through content analysis, and the findings were validated using the triangulation technique 
involving data, the researcher, and the theory. The results were presented descriptively in line 
with the research objectives. 
Main Results: The research Founded that: 1) The integration of the Four Gharavasa Dhamma to 
promote sustainable community learning in the context of ethnic groups in Ratchaburi Province 
was found to be at a high level (𝑥̅ = 4.56, S.D. = 0.21); and 2) The promotion of sustainable 
community learning based on Buddhist principles in the context of ethnic groups consisted of: 



161 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

2.1) Promoting morality and ethics based on the community's social and cultural foundation;  
2.2) Learning from real-life experiences; 2.3) Self-reliance according to the philosophy of 
sufficiency economy; 2.4) Promoting volunteerism; and 2.5) Preserving the community's culture. 
Involvement to Buddhadhamma: The application of Buddhist principles in local community 
development helped foster virtues such as honesty, responsibility, and mutual assistance.  
It focused on enabling the community to live sustainably based on their own cultural identity. 
Promoting learning according to Buddhist teachings contributed to the development of the 
community in areas such as education, economy, and society, particularly within the ethnic 
groups of Ratchaburi Province who preserved their cultural heritage. 
Conclusions: This research aimed to enhance the potential of the Ratchaburi community by 
integrating the Four Gharavasa Dhamma: Sacca (Truthfulness), Tama (Self-Command), Khanti (Patience), 
and Càga (Generosity), to promote sustainable learning within the community in the context of 
ethnic groups. The focus was on using these principles in community management to strengthen 
morality and ethics, utilizing technology in teaching and learning, promoting lifelong learning, 
encouraging participation in decision-making, and adapting to changes. This approach led to the 
sustainability and overall strength of the community and contributed to peaceful coexistence. 
Keywords: Gharavasa Dhamma, Community Learning, Sustainability, Ethnic Groups 
 
บทนำ 
  การศึกษามีบทบาทสำคัญในการพัฒนาชุมชนโดยเฉพาะในบริบทของกลุ่มชาติพันธุ์ ซึ่งในประเทศไทย  
มีความหลากหลาย และมีความเป็นพหุวัฒนธรรมเป็นอย่างมาก การศึกษาไม่เพียงแต่ช่วยเพ่ิมพูนความรู้และทักษะ 
แต่ยังเสริมสร้างความเข้าใจในคุณค่าทางวัฒนธรรมและการปรับตัวให้เหมาะสมกับการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ในสังคม 
(Nilkote & Charoenlak, 2022) การประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพุทธศาสนาในการพัฒนาชุมชนจะช่วยเสริมสร้าง
การเรียนรู้ภายในชุมชนและพัฒนาคุณธรรมที่สำคัญ เช่น ความซื่อสัตย์ ความรับผิดชอบ และการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน 
ซึ่งเป็นพื้นฐานในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในทุกมิติ (Charoenlak, 2023) การเรียนรู้ตลอดชีวิตช่วยเพิ่มโอกาส 
ให้สมาชิกในชุมชนสามารถเข้าถึงข้อมูลที่จำเป็นต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้งในด้านการศึกษา เศรษฐกิจ และ
สังคมได้อย่างยั่งยืน อีกทั้งยังสามารถส่งเสริมการพึ่งพาตนเองและการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจของสมาชิก  
ในชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ การศึกษามีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนการพัฒนาที่ยั่งยืน เนื่องจาก
การเรียนรู้และการพัฒนาทักษะสามารถช่วยเสริมสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีและยั่งยืนในระยะยาว  (Pluemjit, 2023) 
โดยเฉพาะในบริบทของการพัฒนาชุมชน การศึกษาช่วยเสริมสร้างความตระหนักรู้ถึงความสำคัญของการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อม การใช้ทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ และการสร้างความยั่งยืนในทุกด้าน ไม่ว่าจะเป็นด้านเศรษฐกิจ 
สังคม หรือสิ่งแวดล้อม (Charoenlak, 2023) การศึกษาที่เน้นการพัฒนาที่ยั่งยืนช่วยให้สมาชิกในชุมชนสามารถ 
มีส่วนร่วมในการตัดสินใจและการดำเนินงานต่าง ๆ ที่ส่งผลต่ออนาคตของตนเองและสังคมได้อย่างมีความรับผิดชอบ 
ความสำคัญดังกล่าว ยังสะท้อนถึงการเรียนรู้ตลอดชีวิต (Lifelong Learning) ว่าเป็นองค์ประกอบสำคัญในการพัฒนา
ที่ยั่งยืน เนื่องจากการเรียนรู้ไม่มีที่สิ้นสุดและสามารถนำไปสู่การปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงในโลกที่เต็มไปด้วย
ความท้าทายและโอกาสใหม่ ๆ การพัฒนาที่ยั่งยืนต้องการการเรียนรู้ที่ยั่งยืนและมีคุณค่าต่อชีวิตและสิ่งแวดล้อม  
ในระยะยาว 
  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เป็นต้นทุนกับสังคมไทยมีมาอย่างช้านาน หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
ให้ความสำคัญกับการเรียนรู้และพัฒนาศักยภาพของตนเองให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุด จุดเด่นสำคัญ คือ การฝึกอบรม



162 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

จิตใจและการพัฒนาความเข้าใจในธรรมชาติของชีวิต ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาการเรียนรู้ได้อย่างลึกซึ้ง 
(Singsorn et al., 2023) โดยในหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา เช่น อริยสัจ 4 หรือ มัชฌิมาปฏิปทา เป็นแนวทาง 
ที่สามารถใช้ในการปรับปรุงวิธีการเรียนรู้และการพัฒนาตนเองให้มีความสุขในชีวิต การฝึกสมาธิ และการพิจารณา
ในธรรมะ ช่วยให้สามารถมีสมาธิจดจ่อในการศึกษามากขึ้น รวมทั้งการเข้าใจและจัดการกับอารมณ์ของตนเอง  
ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการพัฒนาศักยภาพทางปัญญาและการเรียนรู้ในระยะยาว นอกจากนี้ การประยุกต์ใช้หลักการ
ของพระพุทธศาสนายังสามารถสร้างสภาพแวดล้อมการเรียนรู้ที ่ส่งเสริมให้เกิดความสงบสุขและการพัฒนา
ความสามารถในการคิดอย่างมีวิจารณญาณ ทำให้การเรียนรู้ไม่เพียงแต่เป็นการสะสมความรู้ แต่ยังเป็นการพัฒนา
จิตใจและสติปัญญาให้เข้มแข็งยิ่งขึ้นในทุกด้านของชีวิต มิติของการพัฒนาชุมชนและสังคม การนำหลักคำสอน 
ของพระพุทธศาสนามาประยุกต์ได้หลากหลาย เช่น ในบริบทของ “บ้าน วัด โรงเรียน” เป็นการสร้างเครือข่าย 
ที่ช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชนในทุกมิติ โดยบ้านเป็นสถานที่ที่ปลูกฝังคุณธรรมและความเข้าใจในชีวิต 
วัดเป็นศูนย์กลางในการฝึกปฏิบัติธรรมและการพัฒนาจิตใจ และโรงเรียนเป็นที่แห่งการเรียนรู้และการเตรียม  
ความพร้อมสำหรับอนาคต ทั้งสามส่วนเป็นการผสานหลักการพื้นฐานที่มีความเป็นไทยและบริบทของสังคม
วัฒนธรรมมาเป็นความร่วมมือกันในการพัฒนาบุคคลและชุมชน จะทำให้เกิดความเข้มแข็งในการสนับสนุน 
การเรียนรู้ การสร้างสังคมที่มีคุณธรรม และความสุขในชีวิตประจำวันได้อย่างยั่งยืน 
  จังหวัดราชบุรีเป็นพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และวัฒนธรรม อาทิ ชาวไทย ชาวมอญ ชาวเขมร 
ชาวจีน ชาวลาว รวมถึงกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยง ประชากรจากกลุ่มชาติพันธุ์หลัก  ๆ จะมีประมาณ 90-95% 
เป็นคนไทย ส่วนที่เหลือจะประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน ๆ เช่น กะเหรี่ยง มอญ จีน และกลุ่มชาติพันธุ์เล็ก ๆ อ่ืน ๆ  
อีกประมาณ 5-10% ซึ่งแต่ละกลุ่มมีประวัติศาสตร์และวิถีชีวิตที่แตกต่างกัน การศึกษาต้นทุนทางสังคมวัฒนธรรม
จังหวัดราชบุรี จึงมีความสำคัญในการสร้างความเข้าใจระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ เพื่อเสริมสร้างความเข้มแข็ง
และความยั่งยืนของชุมชนท้องถิ่น ต้นทุนทางสังคมวัฒนธรรมที่เกิดจากการร่วมมือและการอยู่ร่วมกันของกลุ่มชาติพันธุ์
ในจังหวัดราชบุรี เช่น การรักษาประเพณีและวิถีชีวิตดั้งเดิม ได้แก่ การทำเกษตรกรรมและการจัดงานประเพณีต่าง ๆ 
เป็นปัจจัยสำคัญที่ส่งผลต่อความเข้มแข็งของชุมชนและการพัฒนาท้องถิ่น (Integrated Provincial Administration 
Committee of Ratchaburi Province, 2024) ในการเรียนรู้ชุมชนในจังหวัดราชบุรีมีบทบาทสำคัญในการรักษา
ความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยการแลกเปลี่ยนความรู้และประสบการณ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ เช่น การเรียนรู้
จากประเพณีท้องถิ่นและวิถีชีวิตของชุมชน การเรียนรู้เหล่านี้ไม่เพียงแต่เสริมสร้างอัตลักษณ์ของชุมชน แต่ยังช่วย
ในการพัฒนาอย่างยั่งยืน โดยการนำความรู้และวิถีชีวิตมาใช้ในการพัฒนาท้องถิ่นทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม และ
วัฒนธรรม (Watana et al., 2023) ดังนั้น การศึกษาต้นทุนทางสังคมวัฒนธรรมในมุมมองของการเรียนรู้ชุมชน 
จะช่วยส่งเสริมความร่วมมือและความเข้าใจระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง  ๆ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาและ 
การสร้างสังคมที่มีความยั่งยืนและสงบสุขในจังหวัดราชบุรี 
  จากความสำคัญดังกล่าว การพัฒนาชุมชนบนฐานของความแตกต่าง และการมีอัตลักษณ์เฉพาะของ  
แต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของชุมชนทั้งมิติความเข้มแข็ง และคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืน 
การศึกษาในครั้งนี้คณะผู้ศึกษาได้มุ่งเน้นการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อศึกษาถึงการส่งเสริมการเรียนรู้
และพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทของกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดราชบุรี โดยมุมมองของการเรียนรู้ชุมชน รวมถึง
การเรียนรู้ตลอดชีวิต และการปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้ เพ่ือให้เป็นองค์ความรู้สำคัญใน
การพัฒนาชุมชน 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชน  
อย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี และนำเสนอการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนบนฐาน  
หลักพุทธธรรมในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ 



163 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การศึกษาครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงผสานวิธี (Mixed Methods Research) แบบบูรณาการคู่ขนาน (Concurrent 
Mixed Methods) เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสอบถามประมาณค่า 5 ระดับ มีค่าความเชื่อมั่นทั้งฉบับ 0.86 
ประชากร จำนวน 360 คน อายุ 18 ปีขึ้นไป ประกอบอาชีพสังกัดองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น และเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ 
ที่อาศัยอยู่ในพื้นที่จังหวัดราชบุรี และได้กลุ่มตัวอย่าง จำนวน 186 คน โดยเปรียบเทียบขนาดของกลุ่มตัวอย่าง 
ของเครจซี่และมอร์แกน สถิติที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์
แบบเพียร์สัน ด้านการศึกษาเชิงคุณภาพ ใช้การสนทนากลุ่มในการศึกษา เครื่องมือ คือ แบบสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง 
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ คือ แกนนำชุมชน และปราชญ์ชาวบ้าน จำนวน 18 คน เป็นการเลือกแบบเจาะจงโดยมีเกณฑ์ 
การคัดเลือก คือ มีเชื้อสายเป็นกลุ่มชาติพันธุ์โดยกำหนด ประกอบอาชีพในพื้นที่จังหวัดราชบุรี และยินดีให้ข้อมูล
ตลอดการดำเนินโครงการ วิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ตรวจสอบด้วยเทคนิคสามเส้า 
ทั้งด้านข้อมูล ผู้วิจัย และทฤษฎี และนำเสนอเชิงพรรณนาตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา  
  ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยตามขั้นตอน ดังนี้ 
  ขั้นตอนที่ 1 การทบทวนวรรณกรรมและศึกษาเชิงเอกสาร เป็นการศึกษาแนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยต่าง ๆ  
ที่เกี่ยวข้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา หลักฆราวาสธรรม 4 การเรียนรู้ตลอดชีวิต และการพัฒนาที่ยั่งยืน  
เพื ่อสังเคราะห์องค์ประกอบจากเอกสาร (Documentary Research) จากข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) 
รวมถึงแนวคิดที่เกี ่ยวข้อง และงานวิจัยที่เกี ่ยวข้องอื่น ๆ จากข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) ในหนังสือ
วิทยานิพนธ์ บทความทางวิชาการ และงานวิจัยอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง ได้องค์ประกอบการวิจัยและได้กรอบแนวคิด 
การวิจัย ทั้งนี้ เพื่อเป็นกรอบของการศึกษาครั้งนี้ให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ที่ได้กำหนดไว้ และเพื่อให้สอดคล้อง
เป็นแนวทางการศึกษา 
  ขั ้นตอนที ่ 2 การสร้างเครื ่องมือ ผู ้ว ิจ ัยได้พัฒนาองค์ประกอบและกำหนดกรอบแนวคิดการวิจัย 
จากการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และนำมาพัฒนาและสร้างเครื่องมือการวิจัย โดยใช้แบบสอบถาม 
การสร้างแบบสอบถามตามเนื้อหาด้านหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ ฆราวาสธรรม 4 ซึ่งเป็นตัวแปรหลัก
ของการศึกษาครั้งนี้ และการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืน ซึ่งมีลักษณะแบบสอบถามเป็นแบบตรวจสอบรายการ 
(Check-List) แบบมาตราส ่วนประมาณค่า (Rating Scale) ตามหลักการสร ้างและพัฒนาแบบสอบถาม 
ประกอบด้วย 2 ตอน ตอนที่ 1 เป็นคำถามเกี่ยวกับข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม และตอนที่ 2 เป็นคำถาม
เกี่ยวกับความสอดคล้องกับหลักฆราวาสธรรม 4 และการเรียนรู้ชุมชน มีลักษณะแบบสัมภาษณ์เป็นแบบมาตรา
ส่วนประมาณค่า (Rating Scale) ตามวิธีของลิเคอร์ท (Likert, 1967)  
  ขั้นตอนที่ 3 นำแบบสอบถามฉบับร่างให้ผู ้เชี่ยวชาญหรือผู้ทรงคุณวุฒิ  จำนวน 5 คน เพื่อตรวจสอบ
ประเมินหาคุณภาพ ความเที่ยงตรงเชิงเนื้อหา (Content Validity) หาค่าดัชนีความสอดคล้อง IOC (Item-Objective 
Congruence Index) แล้วคัดเลือกข้อคำถามที่มีค่าความเที่ยงตรงทางเนื้อหามากกว่า 0.80 ขึ้นไป หาคุณภาพ  
ของเครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล จากนั้นนำแบบสอบถามฉบับร่างให้ผู ้เชี ่ยวชาญหรือผู้ทรงคุณวุฒิ
ตรวจสอบเพื ่อหาคุณภาพความเที่ยงตรงเชิงเนื้อหา (Content Validity) นำแบบสอบถามที่ผู ้เชี ่ยวชาญหรือ
ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินหาค่าดัชนีความสอดคล้อง (IOC) ตลอดจนตรวจเช็คความครอบคลุมของคำถาม และความชัดเจน
ของการใช้ภาษา การตรวจสอบพิจารณาตามแบบประเมินค่าดัชนีความสอดคล้องของผู้เชี่ยวชาญ มีมาตราส่วน
ประมาณค่า 5 ระดับ และใช้สูตรการคำนวณค่าดัชนีความสอดคล้อง (Item-Objective Congruence Index: IOC) 
(Kanjanawasee, 2016) แล้วคัดเลือกข้อคำถามท่ีมีค่าความเที่ยงตรงทางเนื้อหามากกว่า 0.80 ขึ้นไป  
  ขั้นตอนที่ 4 นำเครื่องมือที่ผ่านการ IOC หาคุณภาพของแบบสอบถามทั้งฉบับ โดยนำไปทดลองใช้ (Try Out) 
กับกลุ่มที่ไม่ใช่กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการศึกษาครั้งนี้ จำนวน 30 คน จากกลุ่มที่ไม่ใช่กลุ่มตัวอย่างในการศึกษา  
เพื่อหาความเชื่อมั่นของแบบสอบถามโดยใช้สูตรสัมประสิทธิ์อัลฟา (Alpha Coefficient Cronbach) (Cronbach, 1990) 



164 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

เพื่อหาค่าสัมประสิทธิ์ความเชื่อมั่นของแบบสอบถามทั้งฉบับ เพื่อให้เกิดความน่าเชื่อถือ แล้วนำมาวิเคราะห์หา  
ค่าความเชื่อมั่นของแบบสอบถาม (Reliability) โดยข้อคำถามที่จะนำไปใช้จะต้องมีค่าความเชื ่อมั่นทั ้งฉบับ  
ได้เท่ากับ 0.86 นำแบบสอบถามมาปรับปรุงเพื่อเป็นเครื่องมือฉบับสมบูรณ์และนำแบบสอบถามมาทำสำเนา
เท่ากับกลุ่มตัวอย่างที่เตรียมเก็บข้อมูล 
  ผู้วิจัยได้ศึกษาและทำการวิเคราะห์ข้อมูล คือ วิเคราะห์ การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริม
การเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี  โดยการหาค่าเฉลี่ย (𝑥̅) และค่าเบี่ยงเบน
มาตรฐาน (S.D.) และการวิเคราะห์ข้อมูลและหาความสัมพันธ์ระหว่างการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4  
กับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี  ด้วยวิธีหาค่าสัมประสิทธิ์
สหสัมพันธ์แบบเพียร์สัน (Pearson's Product-Moment Correlation Coefficient) จุดมุ่งหมายหลัก คือ การใช้
ค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์แบบเพียร์สันในการตรวจสอบและวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างตัวแปรสองตัว เพื่อให้ได้
ข้อมูลที่มีประโยชน์ในการตัดสินใจหรือการพัฒนาในหลากหลายด้าน ตามลำดับ 
  ขั้นตอนที่ 6 การศึกษาเชิงคุณภาพ การศึกษาเชิงคุณภาพเริ่มต้นด้วยการพัฒนาแบบสอบถามแบบกึ่งโครงสร้าง 
(Semi-Structured Interview) เพื ่อให้สามารถเก็บข้อมูลได้อย่างมีประสิทธิภาพ และมีความสอดคล้องกับ
วัตถุประสงค์ของการศึกษา โดยมีการปรึกษาผู้ทรงวุฒิเพื่อตรวจสอบความเหมาะสมของเครื่องมือที่ใช้ การเลือก
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 18 คน เป็นการเลือกแบบเจาะจง ประกอบด้วย ผู้ที่เป็นที่ยอมรับในชุมชน เพื่อให้ข้อมูล
สะท้อนถึงมุมมองที่ชาวบ้านให้ความเชื่อถือและยอมรับ เป็นผู้ที่มีความรู้ลึกซึ้งเกี่ยวกับวัฒนธรรมและประเพณี 
ของกลุ่มชาติพันธุ์ ซึ่งช่วยให้ข้อมูลที่ได้มีความถูกต้องและมีความหมาย และผู้ให้ข้อมูลจากพื้นที่ต่าง ๆ ในจังหวัด 
ได้แก่ จากเขตเมืองและชนบท ซึ่งสะท้อนความหลากหลายของชุมชนได้ดี  การเก็บข้อมูลโดยการสนทนากลุ่ม 
(Focus Group Discussion) วิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหา (Content Analysis) ผู้วิจัยใช้เทคนิคสามเส้า (Triangulation 
Technique) ซึ ่งช ่วยในการตรวจสอบความน่าเชื ่อถือของข้อมูล  (Podhisita, 2016) และเสนอในรูปแบบ 
เชิงพรรณนา  
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  ผลการศึกษาการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบท  
กลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี มีดังนี้ 
  1. การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ 
จังหวัดราชบุรี ปรากฏผลการศึกษา ดัง Table 1-2 
 

  Table 1 Mean, Standard Deviation, and Levels of Respondents' Opinions on the Integration 
of the Four Gharavasa Dhamma  
 

Integration of the Four Gharavasa Dhamma 
N = 186 

Level Rank 
𝒙̅ S.D. 

1. Sacca: Truthfulness 4.56 0.29 Highest 1 
2. Tama: Self-Command 4.55 0.31 Highest 2 

3. Khanti: Patience 4.53 0.32 Highest 4 

4. Càga: Generosity 4.54 0.30 Highest 3 
Overall 4.55 0.21 Highest - 

 



165 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

  จาก Table 1 พบว่า การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 โดยรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ = 4.55,  
S.D. = 0.21) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า อยู่ในระดับมากที่สุดทุกด้าน โดยเรียงลำดับจากมากไปหาน้อยได้
ดังนี้ ด้านสัจจะ คือ ความจริง ซื่อตรง ซื่อสัตย์ จริงใจ พูดจริง และทำจริง อยู่ ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ = 4.56,  
S.D. = 0.29) ด้านทมะ คือ การฝึกฝน การข่มใจ ฝึกนิสัย ปรับตัว รู ้จักควบคุมจิตใจ ฝึกหัดดัดนิสัย แก้ไข
ข้อบกพร่อง และปรับปรุงตนให้เจริญก้าวหน้าด้วยสติปัญญา กรุณา อยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ = 4.55, S.D. = 0.30) 
ด้านจาคะ คือ ความเสียสละ สละกิเลส สละความสุขสบายและผลประโยชน์ส่วนตนได้ ความใจกว้างพร้อมที่จะรับฟัง
ความทุกข์ ความคิดเห็น และความต้องการของผู้อื่น พร้อมที่จะร่วมมือ ช่วยเหลือ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ไม่คับแคบ  
เห็นแก่ตนหรือเอาแต่ใจตัว อยู่ในระดับมากท่ีสุด (𝑥̅ = 4.54, S.D. = 0.30) และด้านขันติ คือ ความอดทน ตั้งหน้า
ทำหน้าที่การงานด้วยความขยันหมั่นเพียร เข้มแข็ง ทนทาน ไม่หวั่นไหว มุ่งมั่นในจุดหมาย และไม่ท้อถอย อยู่ใน
ระดับมากท่ีสุด (𝑥̅ = 4.52, S.D. = 0.31) ตามลำดับ  
 

  Table 2 Mean, Standard Deviation, and Levels of Respondents' Opinions on Promoting 
Sustainable Community Learning within the Context of Ethnic Groups in Ratchaburi Province 
 

Promoting Sustainable Community Learning 
Within the Context of Ethnic Groups 

N = 186 
Level Rank 

𝒙̅ S.D. 
1. Participation 4.60 0.23 Highest 2 
2. Preservation of Traditional Culture 4.58 0.23 Highest 3 
3. Economic Development 4.61 0.28 Highest 1 

Overall 4.59 0.19 Highest - 
 
  จาก Table 2 พบว่า ส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี โดยรวม
อยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ = 4.59, S.D. = 0.19) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า อยู่ในระดับมากที่สุดทุกด้าน  
โดยเรียงลำดับจากมากไปหาน้อย คือ ด้านการเสริมสร้างการมีส่วนร่วม อยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ = 4.61, S.D. = 0.28) 
ด้านการอนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่น (𝑥̅ = 4.60, S.D. = 0.23) และด้านการพัฒนาเศรษฐกิจ (𝑥̅ = 4.58, S.D. = 0.23) 
ตามลำดับ 
  ผลการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 กับการส่งเสริมการเรียนรู้  
ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี หาค่าสัมประสิทธิ์สหสัมพันธ์ของเพียร์สัน (Pearson 
Product-Moment Correlation Coefficient) ดัง Table 3 
 

  Table 3 Results of the Analysis on the Relationship between the Integration of the Four 
Secular Principles and the Promotion of Sustainable Community Learning in the Ethnic Group 
Context of Ratchaburi Province 
 

Variable X1 X2 X3 X4 X Y 
X1 1.000      
X2 0.34** 1.000     
X3 0.36** 0.31** 1.000    
X4 0.56** 0.23** 0.29** 1.000   
X 0.78** 0.66** 0.70** 0.72** 1.000  
Y 0.57** 0.45** 0.45** 0.60** 0.72** 1.000 

** Statistically significant at the .01 significance level 



166 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

  จาก Table 3 พบว่า ความสัมพันธ์ระหว่างการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 กับการส่งเสริมการเรียนรู้
ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี โดยรวม ( rxy = 0.72) มีความสัมพันธ์กันในเชิงบวก 
อยู่ในระดับสูงมาก อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที ่ระดับ .01 และเมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน โดยการเรียงลำดับ
ความสัมพันธ์จากมากไปหาน้อย คือ ด้านจาคะ (X4) มีความสัมพันธ์ทางบวกกับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชน 
อย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี (Y) อยู่ในระดับมีความสัมพันธ์สูง (rx4y = 0.60) อย่างมีนัยสำคัญ
ทางสถิติที่ระดับ .01 สอดคล้องกับสมมติฐานที่ตั้งไว้ ด้านเมตตา (X1) มีความสัมพันธ์ทางบวกกับการส่งเสริม 
การเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี (Y) ในระดับมีความสัมพันธ์ปานกลาง (rx1y = 0.57) 
อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 สอดคล้องกับสมมติฐานที่ตั้งไว้ ด้านทมะ (X2) มีความสัมพันธ์ทางบวกกับ
การส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี ( Y) ในระดับมีความสัมพันธ์ 
ปานกลาง (rx2y = 0.45) อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 สอดคล้องกับสมมติฐานที่ตั้งไว้ และด้านขันติ (X3)  
มีความสัมพันธ์ทางบวกกับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบทกลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี ( Y)  
ในระดับมีความสัมพันธ์ปานกลาง (rx3y = 0.45) อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 สอดคล้องกับสมมติฐาน
ที่ตั้งไว้ ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับงานของ Gaidpriyoot (2017) ที่กล่าวถึง การใช้หลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริม
ความมั่นคงทางสังคมและการพัฒนาอย่างยั่งยืน โดยชี้ให้เห็นว่าการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 สามารถนำมาสู่
การพัฒนาชุมชนที่มีความเข้มแข็งและยั่งยืน ซึ่งการศึกษาครั้งนี้ได้ยืนยันถึงความสำคัญของหลักฆราวาสธรรม  4  
ในการส่งเสริมการเรียนรู้และการพัฒนาในชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ นำไปสู่การพัฒนานโยบายหรือแนวทางการส่งเสริม
การเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืน โดยเฉพาะในบริบทของกลุ่มชาติพันธุ์ 
  จากผลการศึกษาที ่ได้มีการวิจัยเกี ่ยวกับ ความสัมพันธ์ระหว่างการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4  
กับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืน ในบริบทของกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดราชบุรี พบว่า หลักฆราวาสธรรม 4 
ได้แก่ สัจจะ (ความซื ่อสัตย์ต่อกัน) ทมะ (การฝึกตน) ขันติ (ความอดทนอดกลั ้น) และจาคะ (เสียสละ)  
ล้วนมีความสัมพันธ์ในเชิงบวกกับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืน ซึ่งผลการศึกษานี้สอดคล้องกับงานวิจัย
ของ Prasanchum & Tongpun (2020) และ Charoenlak et al. (2023) ที่ได้ศึกษาหรือแสดงถึงผลกระทบที่ดี
ของการใช้หลักฆราวาสธรรม 4 ในการส่งเสริมสุขภาวะและพัฒนาชุมชน กล่าวคือ การศึกษานี้สะท้อนให้เห็นถึง
ความส ัมพ ันธ ์ก ับการศ ึกษาของ Prasanchum & Tongpun (2020) ท ี ่กล ่าวถ ึง  การท ี ่ส ุขภาวะ  
คือ ภาวะที่บุคคลสามารถแสดงออกได้อย่างเหมาะสมตามบทบาททางสังคม โดยมีความสุขทั้งภายนอกและภายใน 
และมีคุณภาพชีวิตที่ดีในทุกด้าน เช่น กาย จิตใจ อารมณ์ ปัญญา สังคม และสิ่งแวดล้อม ผลการศึกษาพบว่า  
หลักฆราวาสธรรม 4 เช่น ความซื่อสัตย์ การอดกลั้น การอดทน การเสียสละ และการมีน้ำใจเอื้อเฟื้อมีบทบาทสำคัญ  
ในการลดความขัดแย้งในชุมชนและส่งเสริมสันติสุขในระดับบุคคลและสังคม ซึ่งเป็นการสนับสนุนแนวคิดของ 
Prasanchum & Tongpun (2020) ที่เน้นการปฏิบัติตามหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมสุขภาวะและความสมดุล 
ในชีวิต สอดคล้องกับผลการศึกษาของ Charoenlak et al. (2023) ซึ่งศึกษาการส่งเสริมสุขภาพในกลุ่มเปราะบาง
ในชุมชน พบว่า การพัฒนาทุนศักยภาพของชุมชน โดยการบริหารจัดการในรูปแบบ “บ้าน วัด โรงเรียน”  
เป็นปัจจัยสำคัญในการส่งเสริมสุขภาพและเสริมสร้างความเข้มแข็งในชุมชน ผลการศึกษาของเรายังสะท้อนให้เห็นว่า 
การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 มีส่วนช่วยในการพัฒนาทุนศักยภาพของชุมชน เช่น การส่งเสริมความมีน้ำใจ
เอื้อเฟื้อ การเสียสละ และการพัฒนาความสัมพันธ์ในชุมชน ซึ่งทำให้เกิดความเข้มแข็งในกลุ่มจิตอาสาและ  
เพ่ิมความสามารถในการดูแลสุขภาพของกลุ่มเปราะบางในชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
  นอกจากนี้แล้ว การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของตัวแปร การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ส่งผล  
ต่อการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน หลักฆราวาสธรรม 4 ที่เน้นการปฏิบัติที่เหมาะสมกับบทบาททางสังคม เช่น จาคะ  
ที่เกี่ยวข้องกับการให้และการแบ่งปันทรัพยากรในชุมชน สัจจะ ส่งเสริมการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างสมาชิก
ในชุมชน ทมะ ที ่ส่งเสริมการควบคุมตัวเองและการทำงานร่วมกัน  และขันติ ที ่เสริมสร้างความอดทนและ 



167 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

การทำงานหนัก แม้ว่าจะมีอุปสรรคก็สามารถช่วยส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาเศรษฐกิจในชุมชนได้อย่างยั่งยืน  
การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ในชุมชนทำให้สมาชิกมีการแบ่งปันทรัพยากรและความรู้ ซึ่งส่งผลให้เกิดการเติบโต
ของกิจกรรมทางเศรษฐกิจ เช่น การร่วมมือในการผลิตหรือการเกษตร การพัฒนาโครงการที่มีการแลกเปลี่ยน
ทรัพยากรหรือบริการในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งช่วยเพิ่มรายได้และคุณภาพชีวิตของสมาชิกในชุมชน การบูรณาการ  
หลักฆราวาสธรรม 4 กับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชน การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ไม่เพียงแต่มีผลกระทบ
ต่อการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน แต่ยังส่งผลต่อการสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการเรียนรู้ การพัฒนาความสามารถ
ในการทำงานร่วมกัน การเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างสมาชิกในชุมชน ทำให้มีการแลกเปลี่ยนความรู้และ
ความคิดอย่างเปิดกว้าง ส่งเสริมการเรียนรู้ในระยะยาวและส่งผลให้การเรียนรู้เป็นไปอย่างยั่งยืน 
  การศึกษานี้ พบว่า การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 กับการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนมีความสัมพันธ์  
ในเชิงบวกท่ีชัดเจนและส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาในหลายมิติ ทั้งในด้านการส่งเสริมสุขภาวะ การสร้างความสัมพันธ์
ที่ดีในชุมชน และการพัฒนาเศรษฐกิจและการเรียนรู้ การเชื่อมโยงผลการศึกษานี้กับงานวิจัยอื่น ๆ  เช่น Prasanchum & 
Tongpun (2020) และ Charoenlak et al. (2023) แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 
ในการพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืน ซึ่งสามารถนำไปสู่การสร้างสังคมที่มีความสุขและมีคุณภาพชีวิตที่ดีในทุกด้าน 
  2. ข้อเสนอการส่งเสริมการเรียนรู ้ชุมชนอย่างยั ่งยืนบนฐานหลักพุทธธรรมในบริบทกลุ ่มชาติพันธุ์  
จากการศึกษาเชิงคุณภาพ พบว่า การส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนบนพื้นฐานหลักพุทธธรรมในบริบท  
ของกลุ่มชาติพันธุ์เป็นกระบวนการที่ใช้หลักพุทธศาสนาในการเสริมสร้างความเข้มแข็งทางสังคม เศรษฐกิจ และ
วัฒนธรรมในชุมชน โดยคำนึงถึงความหลากหลายทางชาติพันธุ์และวิถีชีวิตที่แตกต่างกันในแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์  
ซึ่งเป็นอัตลักษณ์ของจังหวัดราชบุรี และเป็นต้นทุนทางสังคมที่สำคัญในการพัฒนาต่อไปได้ จากการศึกษา  
แนวทางการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชน ประกอบด้วย 5 ด้าน ที่สำคัญ ดังนี้ 
   2.1 การส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมบนพื้นฐานสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนการส่งเสริม
คุณธรรมและจริยธรรมในชุมชนเป็นรากฐานสำคัญในการสร้างสังคมที่สงบสุขและยั่งยืน โดยใช้หลักพุทธธรรม  
คือ ฆราวาสธรรม 4 นอกจากนั้น ยังสามารถนำหลักธรรมต่าง ๆ หรือแนวปฏิบัติตามหลักทางพระพุทธศาสนาต่าง ๆ 
มาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาชุมชนได้ เช่น การเจริญสติ การฝึกฝนจิตใจ การมีเมตตา และการเคารพซึ่งกันและกัน 
หลักธรรมและแนวปฏิบัติดังกล่าว เป็นต้นทุนทางสังคม และเป็นหลักธรรมที่กลุ่มชาติพันธุ์มีความคุ้นเคยและ
ปฏิบัติเป็นวิถีการดำเนินชีวิตที่เป็นปกติอยู่แล้ว หลักธรรมต่าง  ๆ จะช่วยส่งเสริมสร้างการอยู่ร่วมกันในชุมชน 
ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ได้อย่างมีความสุขและสามัคคี  
   2.2 การเรียนรู้จากประสบการณ์จริง การเรียนรู้จากประสบการณ์จริงช่วยให้สมาชิกในชุมชน  
ได้เรียนรู้จากการทำงานและการแก้ปัญหาจริงในชีวิตประจำวัน เช่น การทำเกษตรกรรม การดูแลทรัพยากรธรรมชาติ 
และการจัดการปัญหาต่าง ๆ ซึ่งเป็นวิธีที่มีประสิทธิภาพในการพัฒนาชุมชน การลงมือทำจริงทำให้ชุมชนสามารถ
ปรับตัวและพัฒนาวิธีการที่เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมของตน เช่น การใช้วิธีการเกษตรที่ยั ่งยืน การอนุรักษ์
ทรัพยากรธรรมชาติ หรือการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นในชุมชน การเรียนรู้จากประสบการณ์นี้ช่วยเ พิ่มทักษะและ
ความรู้ที่สามารถนำไปใช้ในการพัฒนาและแก้ไขปัญหาของชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ กิจกรรมต่าง ๆ จะอยู่ในวิถี
ของการดำเนินชีวิต และเป็นกิจกรรมที่หน่วยงานภาครัฐต่าง ๆ ส่งเสริมอยู่แล้ว เช่น องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น 
หน่วยงานราชการท้องถิ่น หรือสถาบันวิชาการ  
   2.3 การพึ่งพาตนเองตามแนวปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง การพึ่งพาตนเองตามแนวปรัชญา
ของเศรษฐกิจพอเพียงเชื่อมโยงกับหลักฆราวาสธรรม 4 ที่สอนให้ใช้ชีวิตอย่างมีความพอเพียงและไม่ฟุ้งเฟ้อ  
โดยการใช้ทรัพยากรในท้องถิ่นอย่างมีประสิทธิภาพและเหมาะสมกับความต้องการ ชุมชนไม่พึ่งพาสิ่งภายนอกเกินไป
และหันมาใช้ทรัพยากรที่มีในท้องถิ่นให้เกิดประโยชน์สูงสุด การใช้หลักฆราวาสธรรม 4 ช่วยเสริมให้ครอบครัว 
และชุมชนสามารถดำรงชีวิตได้อย่างยั่งยืน เช่น การปลูกพืชผักสวนครัวในครัวเรือนเพ่ือบริโภคเอง หรือการเลี้ยงสัตว์



168 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

เพื่อใช้ผลิตภัณฑ์ที ่จำเป็น ช่วยลดค่าใช้จ่ายและเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิต การดำเนินชีวิตแบบพอเพียง  
ยังส่งเสริมการอยู่ร่วมกับธรรมชาติอย่างสมดุล ไม่เกินเลย และยั่งยืนในระยะยาว การส่งเสริมการพึ่งพาตนเอง  
ตามแนวปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงจะช่วยให้ชุมชนใช้ทรัพยากรในท้องถิ่นอย่างมีประสิทธิภาพ โดยไม่เกิน
ความจำเป็นและไม่พึ ่งพาสิ ่งภายนอกมากเกินไป ชุมชนสามารถยืนหยัดด้วยตนเองได้ทั ้งในด้านการผลิต  
การประกอบอาชีพ และการบริหารทรัพยากรธรรมชาติอย่างยั่งยืน 
   2.4 การส่งเสริมการทำงานแบบจิตอาสา การส่งเสริมการทำงานแบบจิตอาสาสามารถเชื่อมโยง
กับหลักธรรมทางศาสนา โดยเฉพาะในแง่ของการให้โดยไม่หวังผลตอบแทน ซึ่งสอดคล้องกับหลัก การให้ทาน 
ในพุทธศาสนา การทำงานจิตอาสาช่วยเสริมสร้างความร่วมมือและความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันในชุมชน โดยการ  
มีส่วนร่วมในกิจกรรมที่เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวม เช่น การช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาส การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม และ  
การพัฒนาชุมชน ซึ่งส่งเสริมให้สมาชิกในชุมชนมีจิตสำนึกในการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน และยึดหลักความเมตตากรุณา 
การทำงานจิตอาสาช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ โดยมีหลักธรรม 
ที่ช่วยแนะนำให้ทุกคนทำดีเพื่อส่วนรวม และสร้างสังคมที่ยั่งยืนและปรองดอง การทำงานจิตอาสาช่วยเสริมสร้าง
ความร่วมมือและความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันในชุมชน โดยส่งเสริมให้สมาชิกในชุมชนมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง  ๆ 
ที่เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวม เช่น การช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาส การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม และการพัฒนาชุมชน ซึ่งจะช่วย
ให้เกิดความสามัคคีและการเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ  
   2.5 การธำรงรักษาวัฒนธรรมของชุมชน การธำรงรักษาวัฒนธรรมของชุมชนมีความสำคัญ 
ในการรักษาเอกลักษณ์และความภาคภูมิใจของชุมชนท่ามกลางความหลากหลายทางชาติพันธุ์ การส่งเสริม  
การรักษาประเพณีและวิถีชีวิตดั้งเดิม เช่น การจัดงานประเพณีท้องถิ่น การรักษาภาษา และการสืบทอดศิลปะดั้งเดิม 
ช่วยให้ชุมชนสามารถรักษาความเป็นตัวเองได้ ในขณะเดียวกันก็เป็นการส่งเสริมความเข้าใจและยอมรับ  
ความแตกต่างของกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ที่อาศัยอยู่ในพื้นที่เดียวกัน การรักษาวัฒนธรรมไม่เพียงแต่ช่วยเสริมสร้าง
เอกลักษณ์ของชุมชน แต่ยังช่วยให้กลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติและเสริมสร้างความสามัคคี 
โดยให้ความเคารพในวิถีชีวิตและประเพณีของกันและกัน  
  การส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนโดยใช้หลักพุทธธรรมนี้ ไม่เพียงแต่ช่วยเสริมสร้างความยั่งยืนในด้านเศรษฐกิจ
และสังคม แต่ยังเป็นการเสริมสร้างความเข้าใจและความร่วมมือระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ในชุมชนอย่างยั่งยืน ด้วยการรักษา
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมและการพัฒนาที่เคารพในเอกลักษณ์ของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ ดังการสนทนากลุ่มว่า  
 
 “ที่ควรเน้น คือ ใช้หลักธรรมกับสิ่งที่ทำจริงครับ ผมว่า การเรียนรู้จากประสบการณ์จริงก็เป็นสิ่งที่สำคัญครับ 
เช่น การทำเกษตรกรรมหรือการดูแลทรัพยากรธรรมชาติ ชุมชนสามารถเรียนรู้จากการลงมือทำจริงและประสบการณ์
ที ่เกิดขึ ้นในชีวิตประจำวันได้ ซึ ่งช่วยให้พวกเราปรับตัวและพัฒนาวิธีการที ่เหมาะสมกับสภาพแวดล้อม เรียนรู้  
จากสิ่งเหล่านี้ จะเป็นประโยชน์กับการใช้ชีวิตให้มีความสุขได้” 

(Community Scholar No.1, 2024) 
 

 และการสนทนากลุ่มว่า  
 
 “การทำงานจิตอาสาก็เป็นส่วนสำคัญนะครับ จริง ๆ หลัง ๆ ทางราชการจะรณรงค์เรื่องนี้เยอะ อย่างน้อยที่สุด 
คือ เสียสละ ชาวบ้านเองได้มาทำงานด้วยกัน เป็นการสร้างความสามัคคีในชุมชนง่าย ๆ การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน
โดยไม่หวังผลตอบแทน อย่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ จริง ๆ ก็รู้จักกัน คุ้นเคยกัน การส่งเสริมจิตอาสาก็จะเป็นทางหนึ่ง
ในการสร้างความสามัคคีให้ชุมชน และให้เกิดความเข้มแข็ง” 

(Community Scholar No.2, 2024) 



169 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

  ผลการศึกษานี้สอดคล้องกับงานวิจัยของ Saisena et al. (2025) ที่ศึกษาและพบว่า การส่งเสริมคุณธรรม
และจริยธรรม ผ่านการปฏิบัติศีลสามารถช่วยเสริมสร้าง ความเข้าใจ และความสงบในจิตใจของผู้คนในสังคม  
ซึ่งส่งผลให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้รับการสนับสนุนจากองค์กรระหว่างประเทศ และปรับตัวให้เข้ากับบริบทท้องถิ่น 
ทำให้พระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับในวงกว้างและส่งผลกระทบเชิงบวกต่อสังคม เศรษฐกิจ และการดำเนินชีวิต 
ของพุทธศาสนิกชนในสหรัฐอเมริกา โดยสอดคล้องกับผลการศึกษา เกี่ยวกับการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4  
ที่มีส่วนช่วยในการพัฒนาชุมชนและสร้างความสงบสุขในระดับบุคคลและสังคม นอกจากนี้ ผลการศึก ษาของ 
Papan et al. (2024) ที่ศึกษาเกี่ยวกับ การบูรณาการพันธกิจสัมพันธ์เพื่อสังคมตามหลักสาราณียธรรม ในตำบล
โพนางดำตก อำเภอสรรพยา จังหวัดชัยนาท พบว่า การเสริมสร้าง การมีส่วนร่วมของชุมชน ตามหลักการท่ีส่งเสริม
ความสัมพันธ์และการพึ่งพาอาศัยกันในชุมชน มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตและการสร้างความสัมพันธ์ 
ที่ดีในชุมชน การศึกษานี้ได้เน้นการใช้แนวคิดการมีส่วนร่วม 5 ขั้นตอน ได้แก่ การรับรู้ การเลือกและเสนอแนวทาง 
การตัดสินใจ การติดตามตรวจสอบ และการรับประโยชน์จากนโยบายสาธารณะ รวมถึงการบูรณาการ หลักสาราณียธรรม 
ที่ประกอบด้วย เมตตากายกรรม เมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรม สาธารณโภคี สีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตา 
ซึ่งช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์และการพึ่งพาอาศัยกันในชุมชนอย่างยั่งยืน การศึกษาในตำบลโพนางดำตก   
ยังแสดงให้เห็นว่า การบูรณาการหลักสาราณียธรรมในการพัฒนาชุมชนสามารถกำหนดประเด็นปัญหาและ  
ความต้องการของชุมชน รวมถึงการวางแผนโครงการที่สอดคล้องกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตของสมาชิกในชุมชน 
ชุมชนต้องคำนึงถึงมิติ ธุรกิจ ที่สร้างรายได้และมิติสังคมที่ส่งผลกระทบเชิงบวกต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม ซึ่งเป็น
แนวทางที่เหมาะสมในการส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน และการมีส่วนร่วมของชุมชนในการดำเนินการจะเสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีในชุมชนและช่วยให้เกิดการพัฒนาที่มีความยั่งยืนในระยะยาว จากการศึกษาและการเชื่อมโยง
ผลการวิจัยกับงานวิจัยอื่น ๆ นี้ พบว่า การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 และสาราณียธรรมมีความสำคัญ 
ในการส่งเสริมการพัฒนาชุมชนและการส่งเสริมการเรียนรู ้ชุมชนอย่างยั ่งยืน โดยเฉพาะในการเสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ในชุมชน การมีส่วนร่วม และการพัฒนาเศรษฐกิจอย่างยั่งยืน 
  จากการศึกษาสะท้อนให้เห็นได้ว่า การเรียนรู้จากประสบการณ์จริงและการทำงานจิตอาสามีความสำคัญ
ในการพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืน การเรียนรู้จากการทำเกษตรกรรมและการดูแลทรัพยากรธรรมชาติช่วยให้ชุมชน
ปรับตัวและพัฒนาวิธีการที่เหมาะสมกับสภาพแวดล้อม ทำให้การใช้ชีวิตมีความสุขขึ้น ขณะที่การทำงานจิตอาสา
ช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความเข้มแข็งในชุมชน โดยการช่วยเหลือซึ่งกันและกันโดยไม่หวังผลตอบแทน  
เป็นวิธีที่สร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ และเสริมสร้างความยั่งยืนให้กับชุมชน 
 
องค์ความรู้ใหม่  
  การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ในการส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนในกลุ่มชาติพันธุ์  จังหวัดราชบุรี 
สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาชุมชนอย่างมีประสิทธิภาพ โดยมุ่งเน้นเสริมสร้างความยั่งยืนในชุมชน  
ผ่านกิจกรรมที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ หลักธรรมทั้ง 4 ได้แก่ สัจจะ (ความซื่อสัตย์) 
ทมะ (การฝึกตน) ขันติ (ความอดทน) และจาคะ (การให้) ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้เพื่อส่งเสริมการพึ่งพาตนเองและ
การรักษาความหลากหลายทางวัฒนธรรมในชุมชน นอกจากนี้  สามารถประยุกต์แนวคิดการพัฒนาชุมชนทั่วไป 
โดยเน้นการนำหลักธรรมไปใช้ในกิจกรรมที ่ตอบโจทย์ความต้องการของชุมชนในด้านต่าง  ๆ ตัวอย่างเช่น  
การส่งเสริมการเกษตรอินทรีย์ผ่านการใช้หลักทมะ (การฝึกตน) เพื่อให้ชุมชนพัฒนาทักษะทางการเกษตรที่ยั่งยืน 
การทำงานจิตอาสาในชุมชนตามหลักจาคะ (การให้) ซึ่งช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์และความร่วมมือระหว่าง
สมาชิกในชุมชน รวมถึงการพัฒนาโดยใช้หลักขันติ (ความอดทน) เพ่ือเสริมสร้างความเข้มแข็งในการทำงานร่วมกัน
และการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นในชุมชน กล่าวได้ว่า การประยุกต์ใช้หลักธรรมพุทธศาสนาในบริบทของกลุ่มชาติพันธุ์ 



170 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

จังหวัดราชบุรี ไม่เพียงแต่ช่วยพัฒนาความยั่งยืนในด้านเศรษฐกิจและสังคม แต่ยังสร้างการพึ่งพาตนเองและ  
ความร่วมมือในชุมชน ทำให้การพัฒนาชุมชนในระยะยาวมีความม่ันคงและยั่งยืน สามารถสรุป ดัง Figure 1. 
 

 
 
Figure 1 Integrating the Four Gharavasa Dhamma to Promote Sustainable Community Learning 

in the Context of Ethnic Groups in Ratchaburi Province 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  การวิจัยนี้ศึกษาการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้ชุมชนอย่างยั่งยืนในบริบท 
กลุ่มชาติพันธุ์ จังหวัดราชบุรี ผลการศึกษาสะท้อนให้เห็นว่า การบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ประกอบด้วย 
สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ ผ่านกิจกรรมต่าง ๆ เช่น การรักษาศีล การทำความดี การพัฒนาคุณธรรม และ 
การพึ่งพาตนเอง ส่งเสริมการเรียนรู ้ชุมชนได้ดีในระดับสูง โดยการส่งเสริมการเรียนรู ้ตามหลักพุทธธรรม 
ประกอบด้วย การส่งเสริมคุณธรรมตามวัฒนธรรมท้องถิ่น การเรียนรู้จากประสบการณ์จริง และการพึ่งพาตนเอง
ตามปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง ซึ่งช่วยให้ชุมชนมีความยั่งยืนและพัฒนาในหลายด้าน เช่น การศึกษา เศรษฐกิจ 
และสังคม ข้อเสนอแนะการวิจัยครั้งต่อไป ควรมีการศึกษาผลกระทบของการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4  
ในด้านเศรษฐกิจและสังคมเพิ่มเติม เพื่อให้เห็นผลลัพธ์ที่ชัดเจนขึ้นและสามารถนำไปใช้ในการพัฒนานโยบาย  
ที่มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น ควรมีการศึกษาเชิงคุณภาพโดยการใช้ข้อมูลเชิงคุณภาพที่ได้จากการสัมภาษณ์ชาวบ้าน
และผู้มีส่วนได้ส่วนเสียจะช่วยให้เข้าใจถึงปัจจัยที่ส่งผลต่อความยั่งยืนได้ดียิ่งขึ้น โดยสามารถทำให้การวิเคราะห์  
มีความละเอียดและสะท้อนถึงความเป็นจริงในชุมชน ควรวิจัยและพัฒนาแนวทางการใช้เทคโนโลยีที่สามารถ
สนับสนุนการเรียนรู้ชุมชน เช่น การสร้างแพลตฟอร์มออนไลน์สำหรับการเรียนรู้ตลอดชีวิต ซึ่งจะช่วยให้ชุมชน
สามารถเข้าถึงแหล่งความรู้ได้อย่างต่อเนื่องและมีประสิทธิภาพ ควรวิจัยแนวทางการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 



171 

 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 

เพื่อประยุกต์ใช้ในหน่วยงานท้องถิ่นและองค์กรภาครัฐเพื่อสร้างการพัฒนาอย่างเป็นระบบ และช่วยผลักดันให้เกิด
การพัฒนาในเชิงลึกและยั่งยืน รวมถึงการวิจัยและยกระดับโมเดลการบูรณาการหลักฆราวาสธรรม 4 ที่พัฒนาแล้ว
ไปใช้ในพื้นที่อื่นที่มีบริบททางวัฒนธรรมแตกต่างกัน เพื่อทดสอบความสามารถในการปรับใช้ในระดับกว้าง และ
ประเมินผลการปรับใช้ในสภาพแวดล้อมที่หลากหลาย 
 
References 
Charoenlak, N. (2023). Sustainable Community Well-Being Development Through Context-Based 

Application: A Case Study of Ban Huai Numnuak, Suan Phueng District, Ratchaburi 
Province. Journal of MCU Nakhondhat, 11(3), 170-180. 

Charoenlak, N., Nilkote, R. & Lundam, C. (2023). Research and Development of a Volunteer 
Network in the Community to Promote Health in the Vulnerable. Journal of MCU Peace 
Studies, 11(3), 848-861. 

Community Scholar No.1. (2024). Integrating the Four Gharavasa Dhamma to Promote 
Sustainable Community Learning in the Context of Ethnic Groups in Ratchaburi Province. 
(Researcher, Interviewer) 

Community Scholar No.2. (2024). Integrating the Four Gharavasa Dhamma to Promote 
Sustainable Community Learning in the Context of Ethnic Groups in Ratchaburi Province. 
(Researcher, Interviewer) 

Cronbach, L. J. (1990). Essentials of Psychological Testing. (5th ed.). New York, United States: 
Harper & Row. 

Gaidpriyoot, W. (2017). Social Development in the Ear of Thailand 4.0, According to Gharavasa -
Dhamma. Journal of MCU Ubon Review, 2(2), 141-149. 

Integrated Provincial Administration Committee of Ratchaburi Province. (2024). Ratchaburi 
Provincial Development Plan 2023-2027: Reviewed Annual Plan for Fiscal Year 2026 and 
the Annual Government Implementation Plan of Ratchaburi Province for Fiscal Year 
2026. Ratchaburi, Thailand: Ratchaburi Provincial Office. 

Kanjanawasee, S. (2016). Empowerment Evaluation: Differential Perspectives. The Social Research 
Association of Thailand Journal, 3(1), 19-25. 

Likert, R. (1967). "The Method of Constructing and Attitude Scale," in Attitude Theory and 
Measurement. New York, United States: Wiley & Son. 

Nilkote, R. & Charoenlak, N. (2022). Community Well-Being Development Through Community 
Context-Based Applications: A Case Study of the Thai Songdam Dance in Ban Don Thong, 
Don Khoi, Kamphaeng Saen, Nakhon Pathom. Journal of Cultural Approach, 23(43), 94-110. 

Papan, N., Nilkote, R., Sukpom, T. & Saisena, N. (2024). The Integration of Social Engagement 
Based on The Principles of Saraniya Dhamma: Lessons from The Study of Phonang Dam 
Tok Subdistrict, Sapphaya District, Chainat Province. Journal of Scholar Community, 2(6), 
32-45. 

Pluemjit, K. (2023). Young Active Citizen: Designing Learning That Empowers Youth to Discover 
Their Potential. Bangkok, Thailand: Siam Kammachon Foundation. 



172 

 
 

Vol.10 No.1 January-March 2025 pp.159-172 
 

Podhisita, C. (2016). The Art and Science of Qualitative Research. (7th ed.). Bangkok, Thailand: 
Amarin Printing and Publishing. 

Prasanchum, P. & Tongpun, S. (2020). Gharàvàsa-Dhamma and Lifestyle of Health. Journal of 
Graduate MCU KhonKaen Campus, 7(4), 84-100. 

Saisena, N., Sukpom, T., Kilkote, R. & Papan, N. (2025). The Tri -Sikkhā and Promoting Buddhist 
Educat ion by The Tha i  Sangha in A Fore ign Context :  A Case Study of Wat 
Nawamintararachutis, In Honor of His Majesty The King, Boston, USA. Journal of Scholar 
Community, 3(1), 86-101. 

Singsorn, N., Sukpom, T., Nilkote, R., Rueangsri, W. & Papan, N. (2023). Community-Based Lifelong 
Learning According to The Buddhist Way: A Case Study of Wat Pa Lelaik Worawihan, 
Mueang District, Suphanburi Province. Journal of Buddhist Anthropology, 8(4), 315-325. 

Watana, S., Nilakotara, R., Suyaijai, P. & Raksat, S. (2023). An Integration of Buddhism in Order to 
Create Values in Accordance with Suvarnabhumi in the Case of Wat Phra Pathom Chedi. 
Dhammadhara Journal of Buddhist Studies, 9(1), 80-111. 

 

 


