
A 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.A-B 

 

 
     Contents 

 
 
 
 
 

 
 

 

Contents Page 
Research Article  
 ASSOCIATIONS BETWEEN BUDDHIST PRACTICES AND MENTAL HEALTH PROMOTION 

IN THAI LATE ADOLESCENTS: A NATIONAL SURVEY DATA 
528 

  Suriya Klangrit, Akaradej Deeaom, Anan Upasod, Ali Sorayyaei Azar 
Yasser Ahmed Gomaa and Yuhang Wu 

 

 CHANTING AND MEDITATION: THE JOURNEY OF THAI YOUTH TAEKWONDO 
ATHLETES AND THEIR PERCEIVED EFFECTS 

544 

  Tuangthong Nukulkij, Nitikrit Kittisrivoranan and Prapawan Trakulkasemsuk  
 MONK-LED PARTICIPATORY HERBAL EDUCATION FOR ENHANCING COMMUNITY 

WELL-BEING LITERACY 
558 

  Jidapa Suwannarurk and Orachan Sirichote  
 HOW ARE SOCIAL CLASS AND SPATIAL DISPARITIES RELATED TO THE SMOKING 

HABITS OF THAI MONKS? 
577 

  Phrasrisombhot Waranyu Sonchun, Phramaha Serichon Narissaro and 
Phoobade Wanitchanon 

 

 "BECAUSE I BELIEVE, I WORSHIP": A VISUAL AUTOETHNOGRAPHY OF FAITH, 
IDENTITY, AND THE BUDDHA STATUES IN THAILAND 

589 

  Saichol Panyachit  
 THE MIDDLE PATH TO SUSTAINABILITY: REFRAMING ESG THROUGH THE LENS 

OF BUDDHIST ECONOMICS 
605 

  Kiatanantha Lounkaew  
 MORAL GROWTH IN A DIGITAL AGE: APPLYING THE THREEFOLD TRAINING TO 

ENHANCE THE LIFESTYLES AND TECHNOLOGY USE OF GENERATION C STUDENTS IN 
THE THAILAND 4.0 ERA 

620 

  Kornkanok Sarapirom, Sayam Aroonsrimorakot, Praneet Muangnual and 
Panuwat Taerakul 

 

 MULTIDIMENSIONAL PATTERNS AND DETERMINANTS OF ELDERLY HAPPINESS IN 
RURAL TRANG PROVINCE, THAILAND: AN APPLIED BUDDHIST APPROACH TO PUBLIC 
POLICY 

639 

  Wisuttinee Taneerat  



B 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.A-B 
 

 

 PLAI CHEUK REUA PHRA: INTEGRATING BUDDHIST AESTHETIC VALUES IN THE 
CHAK PHRA TRADITION TO STRENGTHEN COMMUNITY UNITY IN SURAT THANI 
PROVINCE (in Thai) 

660 

  Phrakrupalad Kamron Kaewkliang and Patchlada Suwannual  
 A STUDY OF THE BUDDHIST PROPAGATION MODEL THROUGH SOCIAL MEDIA 

AT MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY (in Thai) 
672 

  Napon Thongyoung, Somkid Setwong, Nichcha Chundakowsolaya and 
Raveewan Wongdechanun 

 

 MODEL FOR CREATING A PEACEFUL SOCIETY THROUGH THE FIVE PRECEPTS 
VILLAGE PROJECT IN COMMUNITIES OF AMPHAWA DISTRICT, SAMUT SONGKHRAM 
PROVINCE (in Thai) 

682 

  Sumalee Boonrueang and Surapon Suyaprom  
Academic Article  
 INTERNAL BIOTECHNOLOGY OF THE SELF: A PSYCHONEUROIMMUNOLOGICAL 

MODEL LINKING CONTEMPLATIVE PRACTICES TO MOLECULAR AGING 
693 

  Phramaha Pattaradech Siripattanayan, Phra Vajraphuttibundit Preeda Buamuang,  
Direk Nunklam, Pairat Chimhad, Pattarakorn Kongthep and  
Phra Thirapong Thiramanus 

 



528 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

Research Article 

 
ASSOCIATIONS BETWEEN BUDDHIST PRACTICES AND MENTAL HEALTH 
PROMOTION IN THAI LATE ADOLESCENTS: A NATIONAL SURVEY DATA 

 
Suriya Klangrit1, Akaradej Deeaom2*, Anan Upasod3, Ali Sorayyaei Azar4,  

Yasser Ahmed Gomaa5, Yuhang Wu6 
1Department of Information Management, Chaoyang University of Technology, Taichung, Taiwan  

2Faculty of Nursing, Nakhon Ratchasima Rajabhat University, Nakhon Ratchasima, Thailand 
3Faculty of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University, Lampang, Thailand 

4Faculty of Education, University of Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia 
5Faculty of Arts, Assiut University, Assiut, Egypt 

6Research Institute of Area and International Communication Studies,  
Sichuan University of Media and Communication, Sichuan, China 

*Corresponding author E-mail: akaradej.d@nrru.ac.th 

 
Received 29 October 2025; Revised 26 December 2025; Accepted 28 December 2025 

 

Abstract  
 

Background and Objectives: Despite existing evidence linking Buddhism and mental health, 
limited research has examined specific Buddhist practices together with demographic factors 
influencing mental health promotion among Thai late adolescents using empirical national data. 
This study aimed to examine demographic and Buddhist practice factors associated with mental 
health promotion among Thai late adolescents aged 17-20 years by using secondary data from  
a national survey. The study sought to identify key demographic and Buddhist practice factors 
contributing to psychological well-being in this population. 
Methodology: The study adopted a cross-sectional research design and utilized secondary data 
from the 2018 National Survey on the Conditions of Society and Culture, conducted by the 
National Statistical Office (NSO) of Thailand. The total sample comprised 662 Thai late adolescents. 
Descriptive analysis was conducted to summarize demographic characteristics, while binary 
logistic regression analysis was performed to examine demographic and Buddhist practice factors 
associated with mental health promotion among late adolescents. The variables included 
demographic factors, such as sex, age, education, marital status, and occupation, as well as 
Buddhist practices, including praying, offering food to monks, observing the Five Precepts, listening 
to sermons, meditation, and New Year prayers. 
Main Results: The findings indicated that mental health promotion among Thai late adolescents was 
closely associated with the practical application of core Buddhist principles. Practicing according to 
religious principles emerged as one of the strongest predictors, highlighting how consistently 
applied Dhamma, integrating Buddhist teachings into daily decision-making and personal conduct, 
contributed to inner stability, emotional balance, and overall well-being. Participation in New Year 

mailto:akaradej.d@nrru.ac.th


529 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

religious rituals demonstrated a significant positive association, illustrating the role of communal 
Buddhist practices in fostering a sense of social connection, moral support, and shared purpose, 
which directly enhanced mental well-being. Interestingly, observing the Five precepts showed  
a slight negative association, suggesting a complex dynamic where strict moral adherence interacted 
with developmental challenges in late adolescence. The practice of using Buddhist teachings to 
solve life problems also showed a positive impact, underscoring the value of practical application 
of Dhamma in coping strategies and promoting resilience. While regular praying had a minor 
negative association, potentially reflecting its use as a coping mechanism during times of psychological 
stress overall, the results emphasized that core Buddhist practices, particularly applied Dhamma 
and participation in communal rituals, played a central role in supporting mental health among 
Thai late adolescents. 
Involvement to Buddhadhamma: This research provided empirical evidence that Buddhist practices 
functioned as holistic and practical mechanisms for promoting mental well-being among Thai 
adolescents. The findings reflected the core orientation of Applied Buddhism, which moved beyond 
doctrinal understanding toward the integration of Dhamma principles, mindfulness (Sati), compassion 
(Karunā), and ethical conduct (Sīla) into everyday contexts such as education, family life, and 
community-based programs. In particular, practices such as Ānāpānasati (Mindfulness of Breathing) 
helped cultivate attentional stability, emotional regulation, and self-awareness, while the Noble 
Eightfold Path (Ariya Aṭṭhaṅgika Magga) provided an ethical and cognitive framework for right 
understanding, right action, and balanced living. Together, these applied practices aligned with the 
Buddhist concept of Sukha (Well-being or Happiness) and contributed to moral development, 
psychological resilience, emotional balance, and sustainable mental health among the younger 
generation, fostering a deeper sense of purpose grounded in ethical conduct and spiritual growth. 
Conclusions: The study underscored the vital role of Buddhist practices in fostering mental health 
promotion among Thai late adolescents. These practices not only enhanced individual well-being 
but also strengthened family and community harmony. Encouraging youth participation in 
Buddhist-based activities thus served as an effective pathway for building resilience, emotional 
balance, and holistic mental health in contemporary Thai society, while also nurturing moral 
values, self-discipline, and social responsibility that contributed to long-term personal growth and 
sustainable collective well-being. 
Keywords: Mental Health Promotion, Buddhist Practices, Late Adolescents, Thailand 
 
Introduction 
  Buddhism holds a profound and enduring influence in Thai society, with nearly 94% of 
the population identifying as Buddhists. Beyond being a religion, Buddhism represents a moral 
and cultural framework that guides personal behavior, family life, and community interaction.  
Its core teachings, ethical conduct, mindfulness, meditation, and virtuous living, aim to cultivate 
emotional balance, inner peace, and resilience, thereby enhancing overall well-being (Lewis et al., 2000); 
(Francis, 1998). Through practices such as praying (Vandanā), offering food to monks (Dāna, 



530 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

specifically Piṇḍapāta-Dāna), observing the Five Precepts (Pañca-Sīla), and meditation (Bhāvanā), 
individuals develop moral discipline (Sīla), empathy or compassion (Karuṇā), and mental clarity  
(Samādhi/ Citta-Visuddhi). These practices function not only as spiritual exercises but also as mechanisms 
for fostering social harmony and holistic health across the lifespan (Childs, 2010); (Can Oz et al., 2022).  
  Late adolescence, typically defined as ages 17-20 years, represents a critical developmental 
stage characterized by identity formation, emotional regulation, and increasing social and academic 
pressures. In Thailand, engagement in Buddhist practices such as temple visits, New Year prayers, and 
observing the Five precepts provides adolescents with moral guidance, mindfulness, and social 
connectedness within family and community contexts. Religious education and exposure to 
Dhamma principles encourage adolescents to apply Buddhist teachings to real-life situations, 
including problem-solving, emotional regulation, and empathy development. These experiences 
promote self-awareness, ethical decision-making, and emotional balance, all of which are essential 
components of positive mental health outcomes. Despite Buddhism's deep cultural presence, 
contemporary Thai adolescents increasingly face challenges in sustaining religious engagement. 
Rapid social changes driven by globalization, technological advancement, and Western cultural 
influences have transformed values, lifestyles, and aspirations among young people (Onthaisong, 
2020); (Chaiphugdee, 2021). These transitions have contributed to weakened adherence to 
Buddhist teachings and declining participation in religious practices, often accompanied by 
increased exposure to risky behaviors such as substance use, gambling, and early sexual activity 
(Khunkaew. et al., 2022); (World Health Organization, 2021). Moreover, many adolescents perceive 
religious faith as less relevant to modern life, potentially diminishing opportunities for cultivating 
mindfulness, empathy, and psychological resilience.  
  Nevertheless, existing research consistently demonstrates that core Buddhist practices,  
such as observing the Five Precepts, praying, meditation, and the application of Dhamma teachings in 
daily life, function as protective factors that promote mental stability, moral development, and 
psychological well-being (Fincham, 2022); (Estrada et al., 2019). The relationship between Buddhism 
and mental health can be explained through integrative frameworks emphasizing spirituality, 
psychological well-being, and holistic human development (Collinge, 1997). Buddhism functions not 
merely as a belief system but as a practical way of life that fosters emotional stability, resilience,  
and harmony at both individual and social levels (Bodhiprasiddhinand, 2024); (Ghaemi, 2009). 
From this perspective, mental health is understood as inner harmony among body, mind, and spirit 
rather than simply the absence of psychological distress. Empirical studies have shown that practices 
such as meditation, mindfulness, and moral observance reduce anxiety, depression, and stress while 
enhancing self-regulation, empathy, and positive affect (Childs, 2010); (Estrada et al., 2019).  
  Theoretical distinctions between religious practice and spirituality further underscore the 
complexity of religion and mental health relationships. Religious practice refers to external 
behaviors such as rituals and communal worship, whereas spirituality reflects internalized moral 
understanding and ethical guidance; Both dimensions contribute to purpose, connectedness, and 
psychological growth during adolescence (Fincham, 2022); (Abdel-Khalek, 2015). Participation in 



531 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

Buddhist rituals within family, school, and community settings strengthens emotional bonds and 
collective identity (Can Oz et al., 2022). Theoretical models, including Koenig's framework and the 
Pathways to Health model, suggest that religious engagement enhances emotional regulation, 
decision-making, and prosocial behavior, thereby promoting resilience and mental health (Koenig 
et al., 2012); (Zotti et al., 2016); (O'Sullivan & Lindsay, 2023). These perspectives align with the 
World Health Organization's holistic view of mental health, which emphasizes the interconnectedness 
of body, mind, spirit, and society (Galderisi et al., 2015). Although international and Thai studies 
have documented positive associations between Buddhist participation and psychological well-being 
(Winzer & Gray, 2019); (Pholphirul & Srijamdee, 2025); (Pengpid & Peltzer, 2025), several gaps 
remain. Prior research has often focused on general religious involvement or adult populations, 
with limited empirical attention to specific Buddhist practices and their differential associations with 
mental health among Thai late adolescents. Furthermore, the combined influence of demographic 
characteristics and diverse forms of Buddhist engagement, such as praying, ordination, chanting, 
listening to sermons, and applying religious teachings to daily life, has not been sufficiently examined 
within a single analytical framework.  
  Given these social transformations and existing research gaps, it is increasingly important 
to understand how engagement in Buddhist practices contributes to mental health promotion 
among Thai late adolescents. Therefore, this study aims to examine the relationship between 
demographic factors, participation in Buddhist practices, and mental health among individuals 
aged 17-20 years in Thailand using national survey data (Steinberg, 2014). By identifying key 
Buddhist practice factors associated with psychological well-being, the findings are expected to 
provide evidence-based insights for educators, parents, policymakers, and religious institutions in 
developing culturally grounded strategies to promote holistic mental health among Thai youth 
(Hackney & Sanders, 2003); (Singh et al., 2020). 
  Objectives 

 This study aimed to examine demographic and Buddhist practice factors associated with 
mental health promotion among Thai late adolescents aged 17-20 years. Using secondary data 
from a national survey, the study sought to identify key demographic and Buddhist practice factors 
contributing to psychological well-being in this population. 
 
 Methodology  
 Participants 

This study employed secondary data derived from the 2018 Survey of the Social and Cultural 
Situation and Mental Health conducted by the National Statistical Office (NSO) of Thailand. From the 
national dataset, a subsample of 622 respondents aged 17-20 years was selected to represent late 
adolescents, based on the World Health Organization's classification of adolescent developmental stages. 
This specific age group was chosen to explore how Buddhist practices contribute to mental health 
promotion during the transition from adolescence to early adulthood. 

 



532 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

Sampling  
The study used stratified sampling across Thai provinces with proportional allocation to ensure 

national representativeness. Households were randomly selected, and eligible adolescents were 
recruited, allowing inclusion of participants from diverse geographic and demographic backgrounds. 
Late adolescents were then selected for analysis.  

Data collection  
Data were collected through face-to-face interviews with adolescents, conducted by trained 

enumerators using a structured questionnaire. The questionnaire captured demographic characteristics, 
Buddhist practices, and self-reported happiness. Standardized protocols were applied nationwide to 
ensure consistency, reliability, and accurate understanding of the questions. 
  Variables and scale measurements 

All variable definitions are presented as follows: Demographic factors included sex, age, 
education, marital status, and occupation. The independent variables consist of Buddhist practices, 
included 1) Praying, 2) Offer food to the monks, 3) Listen to sermon & Dhamma reading, 4) Five 
precepts, 5) Mediation, 6) Ordination, 7) Become a nun, 8) Benefit of praying, 9) Praying for New 
Year celebration, 10: Place of New Year praying, 11) Necessity of religious teaching for living,          
12) Using religious teaching for life problem solutions, 13) Belief in religious faith, and 14) Practice 
according to religious principle. In this study, the measurement of variables consists of the 
demographic factors, which are classified as variables measured on a nominal scale. Second,  
the independent variables included Buddhist practices, which were measured on an interval scale 
(Pengpid & Peltzer, 2025); (Vitorino et al., 2018). Finally, the dependent variable, mental health, 
is assessed using a nominal scale. 
  Data analysis 
  This study employed the Statistical Package for the Social Sciences (SPSS, Version 25) to 
analyze the data. Descriptive statistics were employed to summarize the demographic 
characteristics of the participants. Multiple binary logistic regression analysis was performed to 
examine demographic and Buddhist practice factors associated with mental health promotion among 
Thai late adolescents. Adjusted Odds Ratios (ORs) with 95% Confidence Intervals (CIs) were 
reported, and statistical significance was set at p < 0.05. 
 Conceptual framework  
 The conceptual framework illustrates the relationship between demographic factors, 
Buddhist practices, and mental health promotion among Thai late adolescents aged 17-20 years. 
It is grounded in the Buddhist concept of holistic health, which emphasizes balance among the 
body, mind, and spirit. Demographic factors, sex, age, education, marital status, and occupation 
are considered key background variables that may influence adolescents' engagement in Buddhist 
practices. Buddhist practices include a wide range of activities such as praying (Vandanā), offering 
food to monks (Dāna, specifically Piṇḍapāta-Dāna), listening to sermons and Dhamma readings 
(Dhamma-savana and Dhamma-desanā), observing the Five precepts (Pañca-Sīla), meditation 
(Bhāvanā), ordination (Upasampadā), and becoming a nun (Pabbajjā), participating in New Year prayers, 



533 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

and applying Buddhist teachings to life problems. Mental health promotion is the dependent 
variable, representing adolescents' emotional balance, resilience, and overall well-being.  
The framework posits that active participation in Buddhist practices and moral observance 
positively contribute to adolescents' mental health. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

Figure 1 Conceptual framework 
 

   Figure 1 illustrates the conceptual framework that describes the relationship between the 
independent and dependent variables. Based on the Buddhist concept of holistic health, it 
emphasizes the balance of body, mind, and spirit. Demographic factors (Sex, Age, Education, 
Marital Status, Occupation) influence engagement in Buddhist practices such as praying, offer food 
to the monks, listen to sermon & Dhamma reading, Observing the five precepts, mediation, 
ordination, Become a nun, benefit of praying, praying for New Year celebration, place of New Year 
praying, necessity of religious teaching for living, using religious teaching for life problem solutions, 
Belief in religious faith, Practice according to religious principle. These practices serve as key 

 

Mental Health 
Promotion  

Buddhist practices 
1. Praying  
2. Offer food to the monks 
3. Listen to sermon & Dhamma reading 
4. Five precepts  
5. Mediation  
6. Ordination  
7. Nun  
8. Benefit of the praying  
9. Praying for New Year celebration  
10. Place of New Year praying  
11. Necessity of religious teaching for living  
12. Using religious teaching for life 
      problem solutions  
13. Belief in religious faith  
14. Practice according to religious principle 
 
  

Demographic factors 
1. Sex 
2. Age 
3. Education 
4. Marital status  
5. Occupation 

 Thai Late 
Adolescents 
(17-20 Years) 



534 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

determinants that positively affect the dependent variable, mental health promotion, which 
represents adolescents' emotional balance, resilience, and overall well-being. 
 
Results and discussion  
   The research findings were presented in two sections as follows, 
    1. Demographic characteristics of Thai late adolescent 
    2. The key factors of Buddhist practices in promoting mental health among Thai 
late adolescent 
 
  1. Demographic characteristics of Thai late adolescent 
 

Table 1 Demographic Characteristics 
 

Demographic Characteristics (n = 662) Percentage (%) 

1. Sex 
1. Male  
2. Female  

321 
341 

49% 
51% 

2. Age age 17-20 years  662 100% 

3. Education 

1. Non-educated  
2. Pre-primary 
3. Primary  
4. Pre-secondary 
5. Secondary  
6. Vocational 

9 
1 
89 
337 
163 
63 

1.3% 
0.1% 
13.4% 
50.8% 
24.9% 
9.5% 

4. Marital status 
1. Single  
2. Married  

560 
102 

85% 
15% 

5. Occupation 
1. Agriculture  
2. General 

596 
66 

90% 
10% 

 
  Table 1 presents the demographic characteristics of the Thai late-adolescents (N = 662). 
The sample consisted of 49% males and 51% females. All participants were aged between 17-20 
years. In terms of education, the largest group had completed pre-secondary education (50.8%), 
followed by secondary (24.9%) and primary levels (13.4%). A smaller proportion had vocational 
training (9.5%), while only a few reported being non-educated (1.3%) or having pre-primary 
education (0.1%). Regarding marital status, the majority of respondents were single (85%), with 
15% being married. In terms of occupation, the majority of adolescents' parents (90%) were 
engaged in agricultural occupations, while approximately 10% worked in general wage labor. 

 
 
 



535 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

   2. Key factors of Buddhist practices in promoting mental health among Thai late 
adolescent 
 

   Table 2 Adjusted Odds Ratios from Logistic Regression Analysis of Association Between 
Buddhist Practices and Mental Health Promotion 
 

Note: ** p < 0.01; *** p < 0.001 
   
    Table 2 presents adjusted odds ratios from a multivariate logistic regression examining 
Buddhist practice variables. Several practices, including sex, praying, observing the five precepts, 
praying for the New Year celebration, using religious teaching for problem solving, and practicing 
according to religious principles, were statistically significant predictors of mental health promotion. 
The analysis revealed three highly significant predictors from the Buddhist practices. Practice according 
to religious principles demonstrated the strongest positive association (OR = 1.56, p<0.001), 
suggesting that consistent application of Buddhist teachings in daily life substantially benefits 
mental health. Similarly, praying for new year cerebration (OR = 1.33, p<0.001) showed a strong 
positive relationship, highlighting the importance of cultural and religious celebrations. Conversely, 
five precepts showed a slight negative association (OR = 0.98, p<0.001), possibly indicating more 
complex relationships with mental health outcomes. Among demographic factors, sex emerged 
as a significant predictor (OR = 1.56, p<0.05), indicating gender differences in mental health 

Buddhist Practices 
Adjusted  

OR 
95 % C.I for EXP(B) 

Lower Upper 
1. Sex 1.56* 1.05 2.32 
2. Age 1.19 0.95 1.45 
3. Education  0.98 0.97 1.45 
4. Marital status 1.00 0.55 1.74 
5. Occupations  0.92 1.00 1.00 
1. Praying 0.97* 0.87 0.99 
2. Offer food to the monks 1.04 0.90 1.05 
3. Listen to sermon & Dhamma reading 0.88 0.98 1.11 
4. Five precepts 0.98*** 0.83 0.94 
5. Mediation 1.17 0.92 1.05 
6. Ordination  0.99 0.84 1.62 
7. Become a nun 1.03 0.86 1.15 
8. Benefit of praying 2.55 0.92 1.15 
9.  Praying for new year celebration 1.33*** 1.37 4.74 
10. Place of new year praying 2.79 0.37 4.82 
11. Necessity of religious teaching for living 1.21 0.80 9.71 
12. Using religious teaching for life 
     problem solving 

1.09* 1.01 1.46 

13. Belief in religious faith 0.72 0.94 1.28 
14. Practice according to religious principle 1.56*** 0.61 0.86 



536 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

outcomes. Regarding other Buddhist practices, Praying showed a slight negative association (OR = 0.97, 
p<0.05), while using religious teaching for life problem solution demonstrated a positive 
relationship (OR = 1.09, p<0.05), underscoring the practical benefits of applying Buddhist principles 
to navigate life challenges. Several Buddhist practices showed no statistically significant 
associations, including offering food to the monks, listening to sermons and dhamma readings, 
meditation, ordination, becoming a nun, the benefits of praying, the Place of new year praying, 
the Necessity of religious teaching for living, and Belief in religious faith. Other demographic factors 
such as age, education, Marital status, and Occupation also demonstrated no significant relationships 
with mental health outcomes. The findings suggest a hierarchical pattern of influence, with consistent 
religious practice and cultural celebrations showing the strongest associations, followed by gender 
and specific practical applications of Buddhist teachings, while many traditional practices and 
demographic factors appear less influential in mental health promotion among Thai later adolescents. 
  Discussion 
  Demographic contributors 
  The results highlight that sex was the only significant demographic factor influencing 
mental health outcomes among late adolescents. This gender difference suggests that male and 
female late adolescents may experience varying levels of mental health benefits from Buddhist 
practices or face distinct psychological challenges. Previous studies indicate that gender roles and 
social expectations in Thai society can differentially impact mental health vulnerability and coping 
mechanisms (Estrada et al., 2019). The finding underscores the need for gender-sensitive approaches 
in mental health promotion programs, recognizing that interventions may require tailoring to 
address the specific needs and experiences of male and female late adolescents.  
This gender dimension adds an important consideration to understanding how demographic factors 
interact with religious practices in influencing psychological well-being. (Aggarwal et al. 2023);  
(Akib et al., 2025) 
  Buddhist practices contributors 
  The results demonstrate that core Buddhist practices significantly contribute to mental health 
promotion among late adolescents. Three practices showed particularly strong associations: Practicing 
according to religious principles, praying for the new year celebration, and the Five Precepts. These 
findings align with the developmental characteristics of late adolescents aged up to 20 years, who 
are in a learning stage characterized by curiosity and experiential formation (Manchanda et al., 2023). 
The strong association of praying for the New Year celebration can be explained by adolescents' 
natural attraction to social and participatory activities, particularly those shared with family.  
Such celebrations provide opportunities for engagement and warmth within family contexts, 
creating shared experiences that promote collective happiness (Tosyali et al., 2024). Similarly, 
practicing according to religious principles and the five precepts allows young people to experience 
moral accomplishment and ethical awareness through practical engagement (Santre, 2022).  
These core Buddhist practices may play an important role in shaping religiosity among adolescents, 
consistent with previous studies linking religious engagement to psychological well-being  



537 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

(Vaillant, 2012); (Behere et al., 2013). The findings confirm that applying religious teachings in daily 
life and adhering to Buddhist principles are thought to play a role in supporting mental health, 
supporting earlier research on religiosity and happiness (Winzer & Gray, 2018). The participatory 
nature of these practices makes them particularly effective for adolescents' developmental needs, 
providing both a moral framework and social connection that enhance psychological resilience. 
  A secondary group of Buddhist practices showing significant associations with mental 
health includes praying and using religious teachings for life problem solutions. This pattern 
reflects the developmental characteristics of late adolescents, who are still developing cognitive 
and emotional maturity. The inverse association with praying may indicate that adolescents facing 
mental health challenges turn to prayer more frequently as a coping mechanism, while the 
positive association with using religious teaching for life problem solutions demonstrates the 
practical benefits of applying Buddhist principles to navigate life difficulties (Estrada et al., 2019); 
(Vithana et al., 2023) These findings align with developmental theories emphasizing that adolescents 
benefit from structured, practical approaches to moral and spiritual learning (Piaget, 1972); (Kohlberg, 
1984).The application of religious teachings to address concrete life problems provides adolescents 
with practical tools for managing daily challenges, thereby making Buddhist principles more 
accessible and relevant to their lived experiences. In contemporary Buddhist contexts, initiatives 
such as Gilannadhamma, programs promoted by the International Network of Engaged Buddhists 
(INEB), Buddhist coaching, and the involvement of moral-teaching monks emphasize the application 
of Buddhist teachings to emotional regulation, ethical decision-making, and coping with stress. 
These activity-based approaches illustrate how Buddhist principles are operationalized in real-life 
settings. Cross-cultural research further supports these findings, demonstrating that religious 
coping strategies and practical spiritual applications enhance psychological resilience across 
different faith traditions. (Meer & Mir, 2014); (Karimipour et al., 2015). The results underscore the 
importance of providing age-appropriate Buddhist education that emphasizes practical application 
over abstract concepts, enabling late adolescents to develop effective coping mechanisms and 
ethical frameworks that support mental well-being (Robinson, 2010) .  This approach aligns with the 
developmental needs of late adolescents, offering them concrete ways to integrate Buddhist 
teachings into their daily lives while building psychological resilience.  
  The lack of statistically significant associations between several Buddhist practices and 
mental health promotion among Thai late adolescents may be explained by developmental, 
contextual, and experiential factors. Practices such as meditation often require sustained practice, 
emotional maturity, and life experience to generate meaningful psychological benefits. 
Adolescents may engage in meditation in a limited or externally guided manner, without sufficient 
depth or continuity to foster measurable emotional regulation or insight. (Johnson et al., 2024) 
Similarly, ordination and becoming a nun represent intensive religious commitments that are 
uncommon at this life stage, as late adolescents in Thailand are primarily focused on formal 
education and academic achievement. (Long et al., 2025) Consequently, limited exposure to 
these practices reduces their observable impact on mental health outcomes. Other traditional 



538 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

activities, including offering food to monks (Dāna, particularly Piṇḍapāta-Dāna), listening to 
sermons and Dhamma readings (Dhamma-Savana and Dhamma-Desanā), may be experienced as 
routine cultural or familial practices rather than personally meaningful or reflective experiences, 
thereby weakening their psychological influence. Abstract aspects of religiosity, such as belief in 
religious faith, perceived benefits of praying, or views on the necessity of religious teachings for 
daily life, may not directly translate into mental health benefits unless they are actively integrated 
into practical coping strategies.  
  These findings are consistent with prior literature suggesting that internalized and applied 
religious engagement exerts a stronger influence on well-being than symbolic or passive participation. 
The absence of significant associations for demographic variables such as age, education, marital 
status, and occupation may reflect the relative homogeneity of the study population, as most 
Thai late adolescents share similar educational pathways and social contexts. Overall, the results 
suggest that mental health promotion in this population is more strongly shaped by 
developmentally appropriate, consistent, and practically applied religious experiences than by 
formal or infrequent religious practices. (Prati, 2024) 
 
Originality and Body of Knowledge  

This study contributes new empirical and theoretical insights by demonstrating how 
specific Buddhist practices function as a culturally embedded model of mental health promotion 
among Thai late adolescents. Unlike prior research that has examined religiosity in broad terms, 
this study differentiates concrete Buddhist practices and shows that consistent moral practice, 
New Year prayer participation, and living according to Buddhist principles are protective factors 
for adolescent mental health. The findings clarify that Buddhist practices operate not merely as 
spiritual beliefs but as applied psychosocial mechanisms that enhance emotional regulation, 
resilience, and coping in daily life. This culturally grounded, developmentally specific perspective 
extends existing mental health frameworks and highlights Buddhism's unique role in supporting 
adolescent well-being. Core practices such as observing the Five precepts, participating in New 
Year prayers, and living according to Buddhist principles are strongly associated with positive 
mental health outcomes. Additionally, activities such as praying and applying religious teachings 
to solve life problems also show significant associations with improved mental health. These 
findings reveal that Buddhist practices, particularly these activities, serve not only as spiritual 
rituals but also as practical tools that foster psychological resilience and well-being. The results 
suggest that home, school, and temple can integrate Buddhist values into daily life to support 
the Thai late adolescents' mental health, positioning these practices as a holistic framework for 
promoting psychological well-being among late youth (As in Figure 2). 
 



539 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

 
 

Figure 2 Key Contributors and Recommendation on Buddhist Practices 
In Promoting Mental Health Among Late Adolescents 

 
Conclusions and Recommendations 

This study reveals that both demographic factors and Buddhist practices significantly influence 
mental health among late adolescents. The analysis identified six significant predictors, which can 
be categorized by their strength of association, the strongest predictors were practice according to 
religious principle and praying for new year celebration indicating that consistent application of 
Buddhist teachings and participation in communal rituals substantially benefit mental well-being. 
Conversely, observing the five precepts showed a slight negative association suggesting a complex 
relationship between strict moral adherence and mental health in this demographic. Sex emerged 
as a significant demographic factor, indicating notable gender differences in mental health outcomes. 
The practice of using religious teaching to solve life problem showed a positive association, emphasizing 
the value of applied Buddhist principles. Regular pray demonstrated a slight negative association 
possibly reflecting its role as a coping mechanism during psychological distress. These findings 
highlight that Buddhist practices and gender play an important role in promoting positive mental 
health among late adolescents. Several limitations should be acknowledged in this study. First, the 
analysis focused specifically on late adolescents aged 17-20 years, which may restrict the 
generalizability of the findings to younger adolescents or other age groups. Second, as the study 
utilized self-reported data, there remains the possibility of response bias, particularly concerning 
the accuracy and sincerity of reported Buddhist practices. Third, the use of secondary cross-sectional 
data from the national survey limits the ability to infer causal relationships or observe long-term 
developmental effects of Buddhist practices on mental health promotion. Despite these limitations, 
this study provides important evidence highlighting how Buddhist practices can serve as meaningful 



540 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

strategies for promoting mental well-being among Thai late adolescents, contributing to a more 
holistic understanding of adolescent mental health in Thai cultural context. For recommendation, 
based on the findings of this study, several practical implications can be considered for promoting 
adolescent mental health across family, school, and community contexts. Rather than positioning 
religious practices as prescriptive solutions, Buddhist teachings may be understood as optional 
cultural resources that complement universal psychosocial principles such as compassion, emotional 
regulation, family connectedness, and community collaboration. Within families, parents and 
caregivers may draw on moral or religious values, where culturally appropriate, to model mindfulness, 
empathy, and ethical decision making in everyday life. Family participation in cultural or religious 
activities, such as New Year prayer celebrations, may also provide opportunities to strengthen 
emotional bonds and shared meaning. Practices like observing the Five Precepts can be adapted in 
age-appropriate ways, emphasizing open moral dialogue and practical ethical reflection rather than 
rigid adherence. In school settings, culturally relevant perspectives, including religious or ethical teachings, 
may be integrated into counseling services and life skills education as one of several supportive 
approaches, alongside evidence-based psychosocial interventions. Mindful reflection activities, 
rather than obligatory religious practices, can offer flexible coping strategies for stress and emotional 
challenges, while gender-sensitive approaches may help address differing mental health needs 
among adolescents. At the community level, temple based or youth-oriented programs can 
contribute to mental health promotion by offering contemporary, engaging activities that emphasize 
life skills, emotional support, and ethical reflection. Collaboration among families, schools, religious 
institutions, and mental health professionals can further strengthen support systems for adolescents. 
Presenting Buddhist practices within this broader ecosystem of care enhances inclusivity, respects individual 
choice, and aligns mental health promotion efforts with contemporary public health frameworks. 
 
Acknowledgements  

The researcher sincerely thanks the National Statistical Office (NSO), Thailand, for providing 
access to the 2018 Social and Cultural Situation and Mental Health Survey data, which was used to 
extract the subsample of late adolescents for this study. (Official Permission Letter No. DS0504/3002, 
dated November 11, 2019). 

 
References 
Aggarwal, S. , Wright, J. , Morgan, A. , Patton, G.  & Reavley, N  (2023) .  Religiosity and spirituality in 

the prevention and management of depression and anxiety in young people: a systematic 
review and meta-analysis.  BMC Psychiatry, 23, 729.  https://doi.org/10.1186/s12888-023-
05091-2. 

Abdel-Khalek, A. M. ( 2015) .  Happiness, health, and religiosity among Lebanese young adults. 
Cogent Psychology, 2(1), 1035927. https://doi.org/10.1080/23311908.2015.1035927. 

Akib, M.  M.  M. , Ishak, H. , Zabidi, A.  F.  M.  Sa'ari, C. Z., Muhsin,S. B. S. & Yahya, N. S. M.  ( 2025) . 
Systematic Literature Review of the Impact of Islamic Psychotherapy on Adolescent Spiritual 



541 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

Well-Being. Journal of Religion and Health, 64, 3365-3405. https://doi.org/10.1007/s 10943-
025-02304-8. 

Behere, P. B., Das, A., Yadav, R. & Behere, A. P. (2013). Religion and mental health. Indian Journal 
of Psychiatry, 55(2), 187-194, https://doi:10.4103/0019-5545.105526. 

Bodhiprasiddhinand, P.  ( 2024) .  Buddhist Ethics for Improving Health and Well-Being during 
Pandemics Like COVID-19 with Special References to Modern Scientific Experiments. 
Religions, 15(4), 511. https://doi.org/10.3390/rel15040511. 

Can Oz, Y. , Duran, S.  & Dogan, K.  (2022) .  The Meaning and Role of Spirituality for Older Adults: A 
Qualitative Study. Journal of Religion and Health, 61, 1490-1504.  https: / /doi.org/10.1007/ 
s10943-021-01258-x. 

Chaiphugdee, D.  ( 2021) .  Innovative Curriculum Development for Vocational Skill Enhancement 
and Learning Solution for Underprivileged Youths Using Community Learning Resources. 
International Journal of Science and Innovative Technology (IJSIT), 4(2), 42-51. 

Childs, E. (2010). Religious Attendance and Happiness: Examining Gaps in the Current Literature-A 
Research Note. Journal for the Scientific Study of Religion, 49(3), 550-560. https://doi.org/ 
10.1111/j.1468-5906.2010.01528.x. 

Collinge, W.  ( 1997) .  The American Holistic Health Association Complete Guide to Alternative 
Medicine. United States of America, New York: Warner Books. 

Estrada, C. A. M., Lomboy, M. F. T. C., Gregorio, E. R. Jr., Amalia, E., Leynes, C. R. Quizon, R. R. & 
Kobayashi, J.  (2019) .  Religious education can contribute to adolescent mental health in 
school settings.  International Journal of Mental Health Systems, 13, 28.  https: / /doi.org/ 
10.1186/s13033-019-0286-7. 

Fincham, F.  D.  ( 2022) .Towards a Psychology of Divine Forgiveness.  Psychology of Religion and 
Spirituality, 14(4), 451-461. https://doi.org/10.1037/rel0000323. 

Francis, L.  J.  (1998) .  Happiness is a thing called stable extraversion: a further examination of the 
relationship between the Oxford Happiness Inventory and Eysencks dimensional model of 
personality and gender. Personality and Individual Differences, 26(1), 5-11. https://doi.org 
/10.1016/S0191-8869(98)00185-8. 

Galderisi, S., Heinz, A., Kastrup, M., Beezhold, J. & Sartorius, N. (2015). Toward a new definition of 
mental health. World Psychiatry, 14, 231-233. https://doi.org/10.1002/wps.20231. 

Ghaemi, S.  N.  ( 2009) .  The rise and fall of the biopsychosocial model.  The British Journal of 
Psychiatry, 195(1), 3-4. https://doi.org/10.1192/bjp.bp.109.063859. 

Hackney, C. H. & Sanders, G. S. (2003). Religiosity and Mental Health: A Meta-Analysis of Recent 
Studies. Journal for the Scientific Study of Religion, 42(1), 43-55. https:doi.org/10.1111/14 
68-5906.t01-1-00160. 

Johnson, C., Taylor, A., Dray, J. & Dunning, D. (2024). You Can Lead an Adolescent to Mindfulness, 
but You Can't Make Them Mindful.  Mindfulness, 15, 1861-1869.  https: //doi.org/10.1007 
/s12671-024-02391-w. 



542 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

Karimipour, M. , Sawari, S.  S. M. & Al Hafiz, M.  M. (2015) .  Religion, Spirituality and Mental Health: A 
Review of Literature. Research Journal of Commerce & Behavioural Science, 5(1), 42-47. 

Koenig, H. G. , King, D.  E.  & Carson, V.  B.  (2012) .  Handbook of religion and health (2nd ed.).  Oxford 
University Press: Oxford. 

Kohlberg, L. (1984). The psychology of moral development: The nature and validity. United States 
of America: Harper & Row. 

Lewis, C. A., Maltby, J. & Burkinshaw, S. (2000). Religion and Happiness: Still no association. Journal 
of Beliefs & Values, 21(2), 233-236. https://doi.org/10.1080/713675504. 

Manchanda, T., Stein, A. & Fazel, M. (2023). Investigating the Role of Friendship Interventions on 
the Mental Health Outcomes of Adolescents: A Scoping Review of Range and a Systematic 
Review of Effectiveness.  International Journal of Environmental Research and Public 
Health, 20(3), 2160. https://doi.org/10.3390/ijerph20032160. 

Meer, S. & Mir, G. (2014). Muslims and depression: the role of religious beliefs in therapy. Journal 
of Integrative Psychology and Therapeutics, 2(1), 2 https://doi:10.7243/2054-4723-2-2. 

Long, N. H., Thanasilp, S., Chimluang, J., Suwannapong, K., Tantitrakul, W., Taylor-Robinson, A. W., 
Pudtong, N.  & Upasen, R.  ( 2025) .  Predictive model of death acceptance among Thai 
Buddhist patients with chronic diseases. BMC Psychology, 13, 399. https://doi.org/10.1186/ 
s40359-025-02711-2. 

Onthaisong, S. (2020). Children and Youths Promotion for Buddhist Activity Participation of Monks 
at Muang District, Chaiyapum Province.  Journal of Administration and Social Science 
Review, 3(1), 41-48. 

O'Sullivan, L. & Lindsay, N. (2023). The Relationship between spiritual intelligence, resilience, and 
well- being in an Aotearoa New Zealand sample.  Journal of Spirituality in Mental Health, 
25(4), 277-297. https://doi.org/10.1080/19349637.2022.2086840. 

Pengpid, S. & Peltzer, K. (2025). Religiosity and Mental and Behavioural Health Among Community-
Dwelling Middle-Aged and Older Adults in Thailand: Results of a Longitudinal National 
Survey in 2015-2020.  Journal of Religion and Health, 64, 2053- 2068. https: / / doi. org/ 
10.1007/s10943-025-02280-z. 

Pholphirul, P. & Srijamdee, K. (2025). Buddhist practices and mental health outcomes in Thailand. 
Journal of Religion and Health. https://doi.org/10.1007/s10943-025-02354-y. 

Khunkaew, S., Khunkaew, A., Srivisai, T., Kaewprom, C. & Pongpumma, L. (2022). Livedexperiences 
of nursing students on their clinical practicum among third-year bachelor's program at 
Borommarajonani Nursing College, Uttaradit. Journal of Nursing and Health Science 
Research, 14(2), 101-113. 

Piaget, J. (1969). The psychology of the child. New York: Basic Books. 
World Health Organization & Ministry of Public Health (Thailand). (2021). Global school-based student 

health survey: Thailand 2021 fact sheet. Geneva, Switzerland: World Health Organization. 



543 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.528-543 

Prati, G. (2024). Is religion beneficial for mental health? A 9-year longitudinal study. International 
Journal of Clinical and Health Psychology, 24(3) , 100491. https://doi.org/10.1016/ j. ijchp. 
2024.100491. 

Robinson, K. M. (2010). Policy Issues in Mental Health Among the Elderly. Nursing Clinics of North 
America, 45(4), 627-634. https://doi.org/10.1016/j.cnur.2010.06.005. 

Santre, S. (2022). Mental Health Promotion in Adolescents. Journal of Indian Association for Child and 
Adolescent Mental Health, 18(2), 122-127. https://doi.org/10.1177/09731342221120709. 

Singh, K., Junnarkar, M., Singh, D., Suchday, S., Mitra, S. & Dayal, P. (2020). Associations Between 
Religious/Spiritual Practices and Well-Being in Indian Elderly Rural Women.  Journal of 
Religion and Health, 59, 2753-2774. https://doi.org/10.1007/s10943-019-00877-9. 

Steinberg, L. (2014). Adolescence (10th ed.). New York: McGraw-Hill Education. 
Tosyali, F., Coban-Tosyali, E. & Harma, M. (2024). Predictors of Subjective Health Among Spouses 

and Its Relations With Happiness: A Multilevel Analysis in a Nationwide Survey in Turkey. 
Journal of Happiness Studies, 25(62). https://doi.org/10.1007/s10902-024-00769-0. 

Vaillant, G. E. (2012). Positive mental health: is there a cross-cultural definition?. World Psychiatry, 
11(2), 93-99, https://doi.org/10.1016/j.wpsyc.2012.05.006. 

Vithana, C. , Lokubalasooriya, A. , Pragasan, G. , Mahagamage, K.  L. , Nanayakkara, K. , Herath, H.  P. , 
Karunarathna, P., Perera, N., De Silva, C., Jayawardene, D. & Wickramasinghe, N. D. (2023). 
Effectiveness of an educational intervention to promote psychosocial well- being of 
school-going adolescents in Sri Lanka. BMC Public Health, 23, 2185. https://doi.org/10.118 
6/s12889-023-17023-6. 

Vitorino, L.  M. , Lucchetti, G. , Leão, F.  C. , Vallada, H.  & Peres, M.  F.  P.  (2018) .  The association 
between spirituality and religiousness and mental health.  scientific reports, 8, 17233. 
https://doi.org/10.1038/s41598-018-35380-w. 

Winzer, L. & Gray, R. S. (2019). The Role of Buddhist Practices in Happiness and Health in Thailand: 
A Structural Equation Model. Journal of Happiness Studies, 20, 411-425.  https: //doi.org/ 
10.1007/s10902-017-9953-z. 

Winzer, L., Samutachak, B. & Gray, R. S. (2018). Religiosity, Spirituality, and Happiness in Thailand from 
the Perspective of Buddhism. Journal of Population and Social Studies, 26(4), 332-343. 

Zotti, R., Speziale, N. & Barra, C. (2016). On the causal effect of religiosity on life satisfaction using 
a propensity score matching technique. International Journal of Social Economics, 43(10), 
1031-1048. https://doi.org/10.1108/IJSE-12-2014-0262. 

 



544 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

Research Article 

 
CHANTING AND MEDITATION: THE JOURNEY OF THAI YOUTH 

TAEKWONDO ATHLETES AND THEIR PERCEIVED EFFECTS 
 

Tuangthong Nukulkij1*, Nitikrit Kittisrivoranan2, Prapawan Trakulkasemsuk1 
1Department of Educational, Panyapiwat Institute of Management, Nonthaburi, Thailand  

2Independent Researcher, Bangkok, Thailand 
*Corresponding author E-mail: tuangthong.nukulkij@gmail.com 

 
Received 6 September 2025; Revised 16 November 2025; Accepted 1 December 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: Youth Taekwondo athletes face both physical and emotional pressures 
from training, school, and competition. Traditional coaching often emphasizes technique over 
mental well-being, leaving many individuals without the necessary tools to manage stress or 
sustain motivation. Meditation and chanting have shown benefits for focus, emotional balance, 
and resilience, yet few studies explore how young athletes actually use these practices or how 
Buddhist chanting, combined with meditation, becomes part of their training routines. This study 
aimed to investigate how youth Taekwondo athletes, who faced not only physical demands but 
also academic and emotional pressures, experienced chanting and meditation practices rooted 
in Buddhism as part of their training. It focused on how they perceived these practices as 
supporting attention, emotional regulation, resilience, and athletic motivation, areas often 
overlooked in traditional coaching.  
Methodology: A qualitative narrative inquiry framework was employed to explore personal 
experiences and meaning-making processes. Seven youth Taekwondo athletes aged 10 to 20 were 
recruited through purposive sampling. All participants practiced at a Taekwondo club in Bangkok 
and had engaged in chanting and meditation for at least one year as part of their training routine. 
Data were collected through observations, semi-structured interviews, and participant-generated 
timelines, then transcribed and analyzed using thematic analysis. The process aimed to capture 
the personal journeys of the athletes, from initial engagement through internalization, highlighting 
the evolving relationships they developed with these practices over time. 
Main Results: Participants initially engaged in chanting and meditation due to external encouragement 
from coaches or parents. At first, they felt indifferent or uncertain about the purpose. Over time, 
consistent practice led to noticeable psychological and moral shifts. Many reported increased 
calmness, focus, and emotional control-chanting before competitions helped ease nervousness, 
while meditation improved concentration. Gradually, athletes began to view chanting not as mere 
ritual but as a personal strategy to "Clear the Mind" and "Reset the Day." As they internalized the 
practice, they associated it with greater self-discipline, patience, and self-awareness. Beyond mental 
benefits, many linked these practices to Buddhist principles of compassion, forgiveness, and letting go, 

mailto:tuangthong.nukulkij@gmail.com


545 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

which became embodied ways of managing pressure, recovering from setbacks, and maintaining balance. 
For some, this transformation reflected moral and spiritual growth, as they learned to approach 
challenges with calmness, humility, and a stronger sense of ethical responsibility. 
Involvement to Buddhadhamma: This study explored how the application of Buddhadhamma 
practices, namely chanting and meditation, could enhance the performance of youth taekwondo athletes. 
Although derived from Buddhist teachings such as Anapanasati (Mindfulness of Breathing), athletes  
did not describe their experience as religious. Instead, they focused on the psychological and 
emotional benefits. Chanting verses about compassion, forgiveness, and letting go helped them 
manage stress, frustration, and competition pressure. These principles were experienced as 
promoting calmness, emotional resilience, and mental clarity. Some participants described 
chanting as a way to "Lighten the Mind" or "Release Negative Energy," allowing them to refocus 
before and after matches. The spiritual aspect appeared subtly, reflected in greater self-awareness, 
intentional action, and sensitivity to inner states. Overall, chanting and meditation became tools 
not only for mental preparation but also for cultivating composure, empathy, and focus-qualities 
that enhanced both athletic performance and personal growth. 
Conclusions: Buddhist chanting and meditation were experienced by youth Taekwondo athletes 
as practical tools for achieving emotional balance, sustaining focus, and building resilience in the 
face of competitive and academic pressures. Beyond immediate benefits, these practices 
supported steady motivation, patience, and self-discipline, contributing to both athletic and 
personal growth. The findings suggest that when integrated consistently and meaningfully, 
chanting and meditation can promote holistic development in young athletes, providing 
accessible strategies for balance and resilience without requiring overtly religious framing. 
Keywords: Taekwondo, Youth, Chanting, Meditation, Athletic Development 
 
Introduction 
  Contemplative practices such as chanting and meditation, particularly Samatha within 
Buddhist traditions, are increasingly recognized for their psychological and cognitive benefits.  
Once confined largely to spiritual or ritual contexts, these practices have expanded into secular 
domains such as education, healthcare, and sports training. Recent studies have shown that even 
brief engagement can reduce stress, enhance attentional control, and foster resilience (Goyal et 
al., 2014); (Creswell, 2017); (Dahl et al., 2020). 
  Within athletic contexts, mindfulness-based practices such as breathing meditation, chanting, 
and visualization have been linked to improvements in emotional regulation, competitive readiness, 
and long-term motivation (Baltzell & Summers, 2018); (Noetel et al., 2019).  
  Despite these promising outcomes, existing research often relies on quantitative or outcome-driven 
methodologies. While such approaches are useful in demonstrating the effectiveness of chanting 
and meditation, they reveal little about how young practitioners understand, internalize, and 
sustain these practices over time (Felver et al., 2016); (Schonert-Reichl & Lawlor, 2010).  



546 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

  Questions remain about how practitioners make meaning of chanting and meditation,  
how these routines shape their psychological development, and how they interact with broader 
social and cultural contexts such as Buddhist principles, educational policy on student well-being, 
and the growing emphasis on holistic development in youth sports. 
  Objectives 
  This study aimed to investigate how youth Taekwondo athletes, who faced not only physical 
demands but also academic and emotional pressures, experienced chanting and meditation practices, 
rooted in Buddhism, as part of their training. It focused on how they perceived these practices as 
supporting attention, emotional regulation, resilience, and athletic motivation, areas often overlooked 
in traditional coaching.  
 
Methodology 
  This study employs a qualitative research approach grounded in narrative inquiry, focusing 
on seven youth Taekwondo athletes at the Bangkok Taekwondo Club in Thailand. The study emphasizes 
the participants' practice of chanting and meditation, as well as their effects on performance, learning, 
and psychosocial development. 
  Participants 
  The participants in this study include seven youth Taekwondo athletes and practitioners 
at the Bangkok Taekwondo Club in Thailand. They had competed in Taekwondo leagues domestically 
and internationally. Among several athletes and practitioners at the club, the participants were 
selected based on their voluntary participation and availability. Criterion-based purposive sampling 
was employed for participant recruitment. First, their ages ranged between 10 and 20 years.  
Second, they had been practicing chanting and meditating for at least one year. Table 1 below 
lists the information of the participants with their pseudonyms. 
 

  Table 1 Participants' Information 
 

Pseudonym 
Age 

(Year) 
Sex TKD Rank/Status 

Years In 
TKD 

Years In 
Chanting/Meditation 

Olive 10 F Not stated 4 2.5 
Ken 12 M Not stated (Active Fighter) 9 2.5 
Penny 13 F Brown belt, 2 stripes 7 1 
Val 13 F Brown belt, 2 stripes 5 1 
Victor 15 M Black belt 2ᵈ dan & asst. coach 10 10 
Nara 16 F Black belt 1ˢᵗ dan 7 6 
Liza 17 F Black belt 12 3 

 
  While this small sample of seven athletes provides rich narrative insights, it also presents 
limitations. The findings may not be generalizable due to the limited number of participants, their 
shared cultural context, and the specific environment of a single Taekwondo club. In addition, 
gender differences were not analyzed statistically, as the study employed a qualitative narrative 



547 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

approach focused on lived experiences. This choice helps to center youth voices directly but 
may also raise concerns of recognizability within a close-knit sports community. To mitigate this, 
pseudonyms were used, and care was taken to ensure confidentiality and participants' well-being, 
in line with the approval of the ethical review board and research best practices. 
  The overall research process spanned approximately 5 months, including sequential phases 
of literature review, instrument development, research design, data collection, thematic analysis, and 
report writing. Data collection itself lasted 2 months, with regular observations and interviews 
conducted alongside athletes' training schedules. This timeline ensured sufficient immersion to 
capture both initial reactions and gradual internalization of chanting and meditation practices. 
  Data Collection 
  After explaining the purposes of the research in age-appropriate language and receiving 
permission from the club, coach, athletes, and their parents, interview sessions were arranged based 
on participants' availability. The researchers visited the gym many times to observe daily routines.  
In addition, the researchers consulted with the coach and an expert in chanting and meditation 
training to formulate practical interview questions and ensure the collection of insightful information 
from the participants. A pilot study was also conducted. Then, open-ended interview questions 
were carefully crafted to encourage athletes to describe their thoughts and feelings in their own words, 
without pressure to provide "Correct" answers. Questions were phrased in accessible language 
and focused on experiences, perceptions, and meanings rather than evaluation, allowing flexibility 
for participants to guide the conversation. 
  The interviews were carried out in Thai at the gym where the participants practiced.  
Each participant was interviewed individually, and audio recorded. The length of the interviews 
ranged from twenty to forty minutes. To safeguard youth participants, interviews were conducted 
in safe and familiar settings, with the coach or a parent nearby when appropriate. Informed consent 
and assent were obtained, and participants were reminded that they could skip questions or withdraw 
at any time without consequence. Confidentiality was emphasized, with pseudonyms used in reporting. 
Throughout the sessions, participants shared their experiences with practice history, sensations, 
perceived outcomes, and changes that occurred after they began chanting and meditation. 
  Data Analysis 
  The audio recording of each interview was transcribed verbatim and stored separately. 
Each interview transcription was read carefully by the researchers to familiarize themselves with 
the content. For a qualitative study, it was important to acknowledge that each participant might differ, 
and thus each interview was treated as a separate case. However, analysis revealed strong convergence, 
as participants' accounts showed considerable similarity in their journeys. 
  To understand the participants' experiences of chanting and meditation and their 
perceived effects, thematic analysis was conducted following Braun & Clarke (2006). The initial 
coding of the themes was done inductively, with codes generated directly from participants' 
narratives rather than pre-determined categories. Then the content was organized into themes.  
 



548 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

To ensure validity and reliability, researcher triangulation was employed. Two researchers independently 
coded a subset of transcripts, compared the coding results, and discussed discrepancies until 
consensus was reached. Thematic analysis was further reviewed through iterative discussion 
among the research team to check coherence and consistency across the data set. This process 
reduced individual researcher bias and ensured that the final themes represented participants' 
voices rather than researcher assumptions. After that, the themes were named to capture the 
essence of the participants' stories. 
 
Results and Discussion 
  Results 
  This section presents the key findings from narrative interviews with youth Taekwondo 
athletes aged 10 to 17. The study explored how the integration of chanting and meditation influences 
the emotional, cognitive, and athletic development of these young individuals. The analysis revealed 
seven major themes that capture the complex and multifaceted nature of their experiences. 
 The setting: Daily Routine 
  The Taekwondo practice at the gym took place every evening, starting at 6:30 p.m.  
and lasting until 8:00 p.m. Before the practice, all the athletes and practitioners gathered for a  
coach-led collective chanting lasting 20 minutes. The chanting ritual was run in the same 
sequence every day. It began with a common Pāli Homage to the Buddha (Namo Tassa Bhagavato 
Arahato Sammā-Sambuddhassa) recited three times, followed by the Request for the Five Precepts, 
and concluded with a Mantra for Teaching Vengeful Spirits. After the chanting, a five-minute sitting 
meditation was performed.  
  Practicing chanting and meditation may not be a common practice in Taekwondo gyms. 
However, this activity is a common practice at the Bangkok Taekwondo Club as they believe in 
its value. All the athletes and practitioners agreed to do it without any objections, 
  Even beyond Taekwondo practice, the coach and the owner stated that the ultimate goal 
of chanting practice is to help children develop a calm and composed mind before they face 
real-life challenges. It also aimed to instill a foundation of moral discipline that can protect them 
from the various temptations they may encounter in life. Through this practice, small acts of 
goodness are gradually cultivated, leading to a stable, lasting transformation into virtuous 
individuals in the future. 
 The following section presents the transformative Role of Chanting and Meditation in 
Youth Taekwondo Training.  
  1. Getting to know Chanting: From Resistance to Acceptance 
  All the participants reported that they did not know and did not chant before they joined 
the club, even if they were born a Buddhist. This phenomenon is common in Thailand. The main religion 
of the country is Buddhism, and most Thai children are given this religion at birth by their parents.  
This means not all Buddhist people in Thailand study or strictly practice Buddhism. In fact, their 
knowledge about Buddhist teaching might be rather superficial. Most of the participants even 



549 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

mentioned that at first, they did not like chanting or did not understand why they had to do it. 
However, they followed the coach and the folk. Fortunately, after routine performance, they realized 
the positive changes and began to incorporate chanting into their lives. 
  For every participant, the initial exposure to chanting and meditation was not accidental. 
Rather, it occurred through a trusted adult figure, most often their Taekwondo coach. The consistency 
and sincerity of this figure played a central role in creating a psychologically safe environment for 
trying something new. 
  Seventeen-year-old Liza recalled, "I started chanting because the coach encouraged us 
before training. I didn't really understand it at first, but because I respected her, I followed along." 
  This initiation suggested that chanting practices became part of a relational practice, not merely a 
personal one. The coach served not only as an instructor but as a model of disciplined, intentional living. 
  The participants often described a period of skepticism or disinterest when first introduced to 
chanting and meditation. Several admitted they engaged in the practice out of obligation or peer pressure. 
  "At The Beginning, I Didn't Really Care About the Chanting," said Penny, 13. "I Just Wanted 
to Get to The Training Part. Sitting Quietly Made Me Think About Cartoons or Food." 
  Olive candidly confessed that her initial motivation came from monetary reward: "My Mom 
Gave Me 100 Baht Every Time I Chanted. So, I Did It for The Money." 
  Over time, however, repetition and communal participation began to shift these perceptions. 
The rituals, once foreign or tedious, became familiar and even comforting. This transformation 
underlines the importance of consistency and community in fostering inner engagement. 

2. Realizing the Effects: Tangible Outcomes as Motivators for Sustained Practice 
  The turning point for many participants was the perceived effectiveness of chanting  
and meditation. This realization came in different forms: Winning a competition, scoring higher  
on a test at school, or simply feeling calmer. 
  Nara, 16, reflected: "There Was a Time I Was Stressed About Both School and Taekwondo Training. 
The Coach Told Me to Chant Regularly. I Tried It, And I Felt Calmer. That's When I Started to Believe." 
  Victor, who also served as a junior coach, shared: "I Chanted for My Grandfather's Health, 
And He Got Better. I Asked to Become a Registered Bangkok Athlete, And It Happened. That Made 
Me Believe It Works."  
  These accounts show that while initial compliance may have been externally driven, 
continued practice was deeply personal and grounded in felt experiences. However, the depth 
of adoption varied. For some, chanting and meditation were embraced mainly as practical strategies to 
manage stress or enhance performance, reflecting a more instrumental or superficial engagement. 
For others, especially those who connected the practices to Buddhist principles of compassion,  
gratitude, or moral responsibility, the routines appeared more deeply rooted in moral and spiritual 
growth. This distinction suggests that the sustainability of practice may depend not only on perceived 
short-term outcomes but also on whether athletes internalize the practices as part of a broader 
ethical or spiritual framework. 
 



550 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

  3. Cultivating Inner Stability: Emotional and Cognitive Self-Regulation 
  One of the most consistent benefits reported by the young athletes was emotional regulation. 
Chanting and meditation helped them become less reactive, more patient, and better able to 
handle pressure-a crucial skill in both school and combat sports. 
  "I Used to Cry When I Got Hit During Practice," said Penny. "But After Chanting Regularly,  
I Didn't Get Angry or Cry Anymore." 
  Nara shared, "Before, I Used to Get Easily Frustrated During Sparring. Now, If Someone Hits 
Me Hard, I Just Breathe and Refocus."  
  In parallel, several participants mentioned improved attention spans and mental clarity. 
Val commented, "After Meditating, I Could Remember Lessons Better and Focus During Class.  
I Didn't Zone Out Like Before." 
  These improvements in emotional and cognitive control appeared to translate directly 
into academic and athletic domains.  
  4. Integrated Achievement: The Link Between Spiritual Practice and Academic or 
Athletic Success 
  Participants described measurable improvements in school performance and Taekwondo 
outcomes, attributing these gains to increased mindfulness and confidence. 
  Olive, age 10, proudly said, "Now I Get 4.0 In Every Subject. I Chant Before Exams and 
Competitions, And I Do Better." 
  Ken noted, "I Used to Be Average. But After Chanting, My Grades Improved, And I'm More 
Confident on Stage. Even My Teachers Noticed." 
  These narratives reveal a strong sense of empowerment. The children felt they had a tool 
that could influence outcomes. Chanting became a personal ritual for psychological readiness, 
used strategically before high-stakes moments. 
  5. Belief in Energetic Exchange: Spirituality, Karma, and Positive Vibration 
  A subtle but powerful theme across the interviews was the belief in spiritual merit and 
the invisible energy of chanting. Even those less inclined to meditate frequently still expressed a 
sense that chanting "Did Something." 
  "It Felt Like Recharging," said Victor. "Like Positive Energy Came into My Body." 
  Ken, age 12, shared, "I Wanted a Guitar. I Prayed While Chanting. Later, My Grandfather 
Gave Me One. I Told My Mom She Should Try Chanting Too." 
  Such stories reflect a childlike, but sincere, trust in the universe. For many, chanting was 
not only a discipline but a form of communication with something larger-a karmic system of 
intention and return. 
  6. A Realistic Outlook: Valuing Practice While Acknowledging Its Limits 
  Although participants acknowledged many benefits, a few also voiced realistic caveats. 
They recognized that chanting and meditation alone were insufficient without regular physical training. 
  Val remarked, "Chanting Helps, Especially with Focus. But If I Don't Practice, I Won't Get Better. 
You Can't Just Wish to Win." 



551 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

  Ken echoed a similar balance: "I Give Chanting 6 Out Of 10 For How Much It Helps with Training. 
It's Not Magic. You Still Have to Work Hard." 
  Such reflections suggest an evolving maturity. The young athletes are developing critical 
thinking about the tools they use, while still valuing them for what they offer. 
  The findings from the in-depth interviews with the youth Taekwondo athletes reveal how 
chanting and meditation can serve as more than pre-training rituals. They are tools for self-awareness, 
emotional regulation, focus, and hope. Initiated through trusted relationships, sustained by 
tangible benefits, and validated by belief, these practices helped young athletes become not 
only stronger competitors but more centered individuals. 
  As one participant reflected, "When We Focus on Good Intentions, We Receive Good 
Things in Return."  
  In a world often driven by external achievement, these stories affirm the value of inner 
development, not in opposition to performance, but as its foundation. 
  The thematic analysis revealed shared patterns of change, but each athlete's journey 
unfolded in unique ways. Summarizing their individual stories highlights how chanting and meditation 
were adopted, from superficial engagement to deeper internalization, and shows the varied paths 
through which common outcomes were achieved. 
 

  Table 2 A Summary of Individual Journeys 
 

Pseudonym Initial Attitude Turning Point Outcomes Reported Depth of Adoption 
Olive (10F) Started chanting 

mainly for rewards 
from mother; initially 
unmotivated. 

Improved grades, 
sports wins, and 
belief in prayers 
being answered. 

Better concentration, 
calmness, improved 
school grades, athletic 
success, emotional 
maturity. 

Sustained practice 
with strong parental 
reinforcement; 
moderate 
internalization. 

Ken (12M) Followed teacher 
and peers; curious 
but not deeply 
convinced. 

Felt calmer and 
saw prayers 
answered (e.g., 
Gifts, Confidence 
Boost). 

Increased focus in 
TKD and school, 
greater confidence, 
less fear. 

Engaged 
consistently, views 
chanting as practical 
support; partially 
internalized. 

Penny (13F) Found chanting long 
and boring at first; 
preferred training. 

Realized benefits 
in competitions 
and school 
exams. 

Improved self-control, 
calmness, academic 
focus, confidence in 
sports. 

Internalized over 
time, now values it 
as part of personal 
growth. 

Val (13F) Initially disliked 
chanting, found it 
boring and tiring. 

Peer influence 
and teacher 
encouragement; 
realized calmer 
mood after 
chanting. 

Better emotional 
control, calmness 
before matches, slight 
improvement in focus. 

Limited adoption; 
still somewhat 
superficial but 
acknowledges 
benefits. 

 
 
 



552 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

  Table 2 A Summary of Individual Journeys (Continued) 
 

Pseudonym Initial Attitude Turning Point Outcomes Reported Depth of Adoption 
Victor (15M) Skeptical at first but 

tried due to 
teacher's 
encouragement. 

Observed results 
for family's well-
being and 
personal athletic 
success. 

Stronger confidence, 
emotional regulation, 
improved academics 
and coaching ability. 

Deep adoption; sees 
chanting as spiritual 
and moral practice 
tied to values. 

Nara (16F) Initially bored and 
skeptical; saw it as 
reducing training 
time. 

Found calmness 
and reduced 
anxiety in 
competitions. 

Better emotional 
regulation, discipline, 
memory, resilience. 

Deeply internalized; 
practices 
independently and 
links to self-
development. 

Liza (17F) Initially bored, 
wanted to skip 
chanting. 

Felt calmer 
during stress, 
better focus 
before exams 
and 
competitions. 

Improved memory, 
confidence, academic 
performance, focus in 
TKD. 

Strong adoption; 
integrates into daily 
life, both practical 
and personal. 

 
  Table 2 demonstrates the seven youth athletes' journeys, revealing a shared trajectory: 
From external motivation (Parental Rewards, Teacher Direction, or Peer Influence) toward gradual 
internalization of chanting and meditation. Initial resistance or boredom was common, but most 
participants reported tangible outcomes such as improved calmness, concentration, confidence, 
and academic or athletic performance. 
  However, the depth of adoption varied. For some (e.g., Val, Olive, Ken), chanting remained 
more instrumental-valued as a tool for immediate benefits. For others (e.g., Victor, Nara, Liza),  
the practice evolved into a deeper commitment, tied to spiritual or moral values, self-discipline, 
and independent continuation. These differences suggest that sustainability depends not only on 
visible performance outcomes but also on whether the practices are integrated into broader 
frameworks of personal growth and ethical development. 
 Discussion 
  The narratives collected in this study trace a common arc: Young Taekwondo athletes 
who began chanting only to please a coach or parent quickly discovered the practice helped 
steady their breathing, ease frustration after intense sparring, and improve classroom concentration. 
Several recalled moving from "Thinking About Cartoons or Food" during early sessions to noticing 
they "Felt Calmer" and could "Just Breathe and Refocus" when hit or when exams loomed.  
Such first-person descriptions provide real-world context to laboratory evidence that chanting 
and mindfulness reduce autonomic arousal and strengthen attentional networks (Acharya et al., 2025). 
The athletes' accounts illustrate how those physiological shifts are experienced in the moment 
and deliberately harnessed before high-stakes events, echoing sport-science findings that Anapanasati 
breathing and visualization improve composure in combat sports and archery (Stephen et al., 



553 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

2022); (Kongurai et al., 2023). Recent EEG and EPR studies also indicate that chanting and 
meditative breathing enhance frontal midline theta and alpha rhythms associated with attentional 
control and emotional regulation (Lomas et al., 2015); (Duda et al., 2024), supporting athletes' 
reports of calmness and sharper focus. 
  Beyond immediate performance, the stories point to broader developmental mechanisms. 
Participants reported a growing certainty that "I Can Influence Outcomes," a sentiment consistent 
with Bandura (1997) mastery-experience pathway to self-efficacy and with self-determination 
theory's claim that competence fuels intrinsic motivation (Deci & Ryan, 2020). Because the ritual 
was introduced and modeled in a supportive coaching climate, the findings also support the 
relational-developmental systems perspective, which holds that thriving emerges from mutually 
reinforcing person-context relations. The results also resonate strongly with Buddhist concepts: 
The calm awareness athletes described reflects sati (Mindfulness); references to "Lightness Inside" 
and "Letting Go" align with karma as a moral framework for action and consequence; and the 
athletes' reports of increased patience, forgiveness, and care for others suggest the cultivation of 
metta (Loving-kindness). These internal shifts show how chanting and meditation may foster not 
only psychological readiness but also spiritual virtues that support sustained motivation and resilience. 
Such hybrid devotional-attentional routines underscore calls for an integrative taxonomy of contemplative 
practices that mirrors real-world blending of breath, vocalization, and meaning (Kozhevnikov et al., 2022). 
  These qualitative insights agree with quantitative syntheses showing moderate-to-large 
effects of mindfulness on test anxiety, attentional focus, and athletic resilience (Si et al., 2024). 
By documenting how children strategically deploy chanting as a "Mental Warm-Up," the present 
study helps explain why effect sizes are strongest in contexts, such as sport and academics, where brief, 
portable state induction is valuable. At the same time, references to "Energy Recharge" and karmic 
merit remind practitioners designing secular school programs that contemplative techniques in 
Buddhist cultures carry devotional meanings that can enhance, rather than diminish, engagement. 
This bridges the thematic findings (Calmness, Attention, Discipline) with theoretical frameworks 
by showing how lived experiences of youth athletes map onto both psychological constructs and 
culturally embedded spiritual values. 
  Practical implications follow naturally. Coaches can embed brief chanting sessions without 
reducing physical training time, cultivating psychological safety, emotion regulation, and a shared 
sense of purpose. Because athletes reported transferring the routine to schoolwork, schools and 
clubs can coordinate a unified, culturally consonant routine for stress management, including a 
short chant and quiet breath focus, before classes, exams, or other anxiety-provoking activities. 
Participation should remain optional, with secular alternatives (e.g., Neutral Phrases, Mindful Breathing, 
or Simple Group Humming) to respect diversity. In line with evidence that team rituals can be accessible 
gateways to youth mental-health promotion (Sibinga et al., 2016), students may initially feel unfamiliar 
with the practice but, over time, often report greater calm and focus and may integrate brief 
meditation into daily life. 



554 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

  Several limitations temper these insights. The sample comprised seven athletes from a 
single Bangkok club, and their enthusiasm may reflect social desirability or the charismatic coach. 
Self-report data cannot confirm whether chanting drives performance gains or whether already 
successful athletes persist in chanting. Moreover, cultural specificity limits generalizability: The meaning  
of chanting as rooted in Buddhist tradition may not directly translate into non-Buddhist contexts, 
where devotional framing could be absent or less resonant. These boundaries must be acknowledged 
so that findings are not overextended. Longitudinal mixed-methods designs-pairing narrative 
interviews with physiological indices such as EEG or heart-rate variability-are needed to chart causal 
pathways and verify how subjective "Calm" maps onto neurophysiological change. Comparative studies 
contrasting clubs that chant with those that employ secular breathing drills would help isolate 
the role of spiritual framing. 
  Chanting and meditation emerged as multifaceted resources that youth athletes use to 
regulate emotions, sharpen focus, and construct hopeful self-narratives (Lomas et al., 2015); (Gardner 
& Moore, 2020); (Noetel et al., 2019). Far from peripheral superstition, the practice weaves through 
relational, cognitive, and spiritual strands of their lives, supporting positive youth development. 
Recognizing and nurturing such culturally rooted contemplative habits may enrich sport pedagogy 
and, more importantly, the broader well-being of young people beyond the gym (Sibinga et al., 
2016). 
  Looking ahead, future research should aim to expand on these findings through longitudinal 
designs that can assess the long-term effects of chanting and meditation on psychosocial and 
athletic outcomes. In addition, comparative studies across diverse cultural and sporting contexts 
are essential to evaluate the generalizability of these practices and to understand how spiritual 
framing may influence engagement and effectiveness. These lines of inquiry will help refine 
intervention strategies and support the integration of contemplative practices in youth development 
across varied settings. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  Although contemplative practices such as mindfulness have gained traction in sport psychology, 
Buddhist chanting, an embodied, vocal form of meditation, remains virtually unexamined within 
youth athletics and entirely absent from combat-sport research. By foregrounding the lived narratives 
of Thai Taekwondo athletes, this study goes beyond descriptive accounts to show how chanting, 
meditation is introduced, interpreted, and internalized in everyday training, thereby extending 
three scholarly domains (Buddhist Anthropology, Sport Psychology, and Contemplative Studies).  
  1. Empirical novelty (Sport Psychology): We provide qualitative evidence of a structured 
chanting-meditation routine in a competitive martial-arts context, tracing adoption → Adaptation 
→ Sustainment rather than reporting outcomes alone.  
  2. Conceptual advance (Buddhist Anthropology & Contemplative Studies): We articulate a 
"Devotional Psychophysiology" lens that links the progressive internalization of sīla (Ethical Discipline) 
and khanti (Patient Endurance) with observable shifts in attention, emotion regulation, and resilience. 



555 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

This framework explicitly connects to established sport-psychology models: 1) Self-determination 
theory-chanting functions as a consistent routine that supports competence and relatedness, 
strengthening intrinsic regulation; 2) Self-efficacy-mastery experiences during practice/competition 
build "I Can Do This" beliefs; and 3) Mindfulness-Acceptance-Commitment model-brief chant + breath 
promotes present-moment focus and values-consistent action. In practical terms, the model explains 
why a short, repeatable ritual helps athletes settle, focus, and achieve their goals. 
  3. Practical significance (Integrative Practice): By mapping transitions from external compliance 
to internalized discipline, the study distils simple guidelines for coaches and psychologists seeking 
culturally grounded, developmentally sensitive methods for stress management, motivation, and 
character formation in high-pressure settings (e.g., 3-5-Minute Pre-Practice Chant/Breath with Optional 
Secular Wording). 
  Together, these contributions extend Buddhist anthropology, sport psychology, and 
contemplative studies beyond surface description by explaining not only that chanting is used, 
but how and why it becomes a durable mind-body practice, and how these maps onto 
mainstream sport-psych mechanisms while remaining accessible to coaches and practitioners. 
Figure 2 provides a summary of the Thai youth taekwondo athletes' journey through chanting and 
meditation, as well as the outcomes. 
 

 
 

Figure 1 Framework of Knowledge Contribution from Youth Taekwondo Chanting and 
Meditation Study 



556 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

Conclusions and Recommendations 
  This study shows that Buddhist chanting and brief meditation evolved from a simple  
pre-fight ritual into a deeply internalized mental tool for youth Taekwondo athletes, enhancing focus, 
emotional resilience, and discipline. Athletes used chanting to regulate their breathing, manage 
anxiety, and reinforce virtues such as patience and ethical conduct. Recommendations include 
integrating short chanting and meditation routines with reflective discussions in training, supported 
by sport psychologists and inclusive coach education. Broader applications in schools and sports 
can promote calm and focus through secular adaptations. While findings are limited to a small sample, 
future longitudinal and cross-cultural studies should examine how internalization and moral-spiritual 
development persist across contexts. 
 
Acknowledgement  
  We are deeply grateful to the Bangkok Taekwondo Club for generously sharing preliminary 
insights and granting us access to observe training sessions and conduct interviews. Our heartfelt thanks 
also go to the young athletes who shared their stories, and to their parents whose encouragement 
and consent made this study possible. Their trust and cooperation were indispensable to the 
project's success. 
 
References  
Acharya, K. , Maity, K. , Acharya, R.  M. , Pradhan, B.  & Patra, S.  (2025) .  Autonomic and respiratory 

Modulations Induced by Different Styles of Mantra Chanting.  Annals of Neurosciences, 1-8. 
https://doi.org/10.1177/09727531251345310. 

Baltzell, A. L. & Summers, J. (2018). The Future of Mindfulness and Performance across Disciplines. 
In Baltzell, A. (Ed.), Mindfulness and performance (pp. 515-541). Cambridge, United Kingdom: 
Cambridge University Press. 

Braun, V.  & Clarke, V.  ( 2006) .  Using thematic analysis in psychology.  Qualitative Research in 
Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa. 

Creswell, J.  D.  ( 2017) .  Mindfulness Interventions.  Annual Review of Psychology, 68, 491- 516. 
https://doi.org/10.1146/annurev-psych-042716-051139. 

Dahl, C. J. , Wilson-Mendenhall, C. D. & Davidson, R. J. (2020). The plasticity of well-being: A training-
based framework for the cultivation of human flourishing. Proceedings of the National Academy 
of Sciences, 117(51), 32197-32206. https://doi.org/10.1073/pnas.2014859117. 

Duda, A. T., Clarke, A. R., Barry, R. J. & De Blasio, F. M. (2024). Mindfulness meditation is associated 
with global EEG spectral changes in theta, alpha, and beta amplitudes.  International 
Journal of Psychophysiology, 206, 112465. https://doi.org/10.1016/j.ijpsycho.2024.112465. 

Felver, J.  C. , Celis-de Hoyos, C.  E. , Tezanos, K.  & Singh, N.  N.  (2016) .  A Systematic Review of 
Mindfulness-Based Interventions for Youth in School Settings.  Mindfulness, 7, 34- 45. 
https://doi.org/10.1007/s12671-015-0389-4. 



557 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.544-557 

Gardner, F. L. & Moore, Z. E. (2020). Mindfulness in Sport Contexts. In Tenenbaum, G. & Eklund, 
R.  C. (Eds. ) , Handbook of sport psychology (pp.  738-750) .  New Jersey,  United States of 
America: Wiley. https://doi.org/10.1002/9781119568124.ch35. 

Goyal, M. , Singh, S. , Sibinga, E.  M.  S. , Gould, N.  F. , Rowland-Seymour, A. , Sharma, R. , Berger, Z. , 
Sleicher, D., Maron, D. D., Shihab, H. M., Ranasinghe, P. D., Linn, S., Saha, S., Bass, E. B. & 
Haythornthwaite, J. A. (2014). Meditation Programs for Psychological Stress and Well-being 
A Systematic Review and Meta-analysis.  JAMA Internal Medicine, 174( 3) , 357- 368. 
https://doi.org/10.1001/jamainternmed.2013.13018. 

Kongurai, U. , Hamera, C. , Pongchompoo, S.  & Thongdee, S.  ( 2023) .  THE EFFECT ON SKT 
MEDITATION TRAINING ON ARCHERY SKILL FOR EXCELLENCE. Academic Journal of Thailand 
National Sports University, 15(3), 89-104. 

Kozhevnikov, M. , Strasser, A.  V.  I. , McDougal, E. , Dhond, R.  & Samuel, G.  ( 2022) .  Beyond 
mindfulness:  Arousal- driven modulation of attentional control during arousal- based 
practices. Current Research in Neurobiology, 3, 100053.  https://doi.org/10.1016/ j.crneur. 
2022.100053. 

Lomas, T. , Ivtzan, I.  & Fu, C.  H.  Y.   ( 2015) .  A systematic review of the neurophysiology of 
mindfulness on EEG oscillations.  Neuroscience & Biobehavioral Reviews, 57, 401- 410. 
https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2015.09.018. 

Noetel, M. , Ciarrochi, J. , Van Zanden, B.  & Lonsdale, C.  ( 2019) .  Mindfulness and acceptance 
approaches to sporting performance enhancement:  a systematic review.  International 
Review of Sport and Exercise Psychology, 12(1), 139-175. https://doi.org/10.1080/1750984 
X.2017.1387803. 

Deci, E. L. & Ryan, R. M. , (1985) . Intrinsic Motivation and Self-Determination in Human Behavior. 
New York, United States of America: Springer EBooks https://doi.org/10.1007/978-1-4899-
2271-7. 

Schonert- Reichl, K.  A.  & Lawlor, M.  S.  ( 2010) .  The Effects of a Mindfulness-Based Education 
Program on Pre- and Early Adolescents' Well-Being and Social and Emotional Competence. 
Mindfulness, 1, 137-151. https://doi.org/10.1007/s12671-010-0011-8. 

Si, X. W., Yang, Z. K. & Feng, X. (2024). A meta-analysis of the intervention effect of mindfulness training on 
athletes' performance. Frontiers in Psychology, 15. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2024.1375608. 

Sibinga, E.  M.  S. , Webb, L. , Ghazarian, S.  R.  & Ellen, J.  M.  ( 2016) .  School-Based Mindfulness 
Instruction: An Randomized Controlled Trial. Pediatrics, 137(1), e20152532. https://doi.org/ 
10.1542/peds.2015-2532. 

Stephen, F. A., Ermalyn, L. P., Yasmin, M. B., Louise, L. J. D. & Juvenmile, T. B. (2022). A Voyage 
into the Visualization of Athletic Performances: A Review.  American Journal of 
Multidisciplinary Research and Innovation, 1(3) , 105-109.  https://doi.org/10.54536/ajmri. 
v1i3.479. 

 
 
 



558 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Research Article 

 
MONK-LED PARTICIPATORY HERBAL EDUCATION FOR ENHANCING 

COMMUNITY WELL-BEING LITERACY 
 

Jidapa Suwannarurk1, Orachan Sirichote2* 
1Faculty of Education, Thaksin University, Songkhla, Thailand  

2Faculty of Economics and Business Administration, Thaksin University, Songkhla, Thailand 
*Corresponding author E-mail: sorachan@tsu.ac.th 

 
Received 24 November 2025; Revised 17 December 2025; Accepted 21 December 2025 

 

Abstract  
Background and Objectives: Traditional herbal wisdom of rural Southern Thailand, particularly 
in the Tamot District, faces an acute crisis fueled by accelerating urbanization, a widening 
generational gap, and a critical disconnect from the local natural ecosystem. This progressive 
erosion of indigenous knowledge poses a direct threat to public health by fundamentally 
undermining the community's capacity for self-reliance in health and holistic well-being.  
To counteract these profound challenges, the research leverages the intrinsic socio-cultural power 
of Buddhist temples, which function as vital cultural and agricultural centers. The solution involves 
integrating core ethical Buddhist values, such as non-harm and heedfulness, with sustainable farming 
practices, a synergy termed Buddhist agriculture. This integrated approach offers a potent, 
culturally grounded model designed to actively restore the crucial link between human health, 
community integrity, and the environment. The study aimed to achieve three objectives:  
To systematically document and revitalize local indigenous herbal knowledge, to cultivate and 
enhance community health literacy and practical herbal skills, and to establish sustainable monk-led 
learning centers within temple grounds. 
Methodology: The study utilized a Participatory Action Research (PAR) approach in the Tamot 
district, engaging 35 key community members as co-researchers. The research followed the  
Plan-Act-Observe-Reflect cycle through four phases. Key tools included in-depth interviews and 
ethnobotanical walks (Phase 1, Exploration) and community workshops (Phase 2, Co-learning). 
This led to the collaborative establishment of three herbal gardens (Phase 3, Garden Development). 
The final stage focused on group discussions, feedback sessions, and observed behavioral shifts 
( Phase 4, Evaluation and Refection) .  Data analysis was conducted using Thematic Analysis, 
supported by Triangulation and Member Checking. 
Main Results: The project achieved significant practical and spiritual results, substantially 
improving the knowledge of participants about local herbs and preventive health, and resulting  
in the cultivation of more than 30 medicinal species in three new learning gardens. The initiative 
successfully linked Dharmic principles to tangible action: Ecological stewardship (Mettā and Karunā) 
was realized through monk-led cultivation emphasizing non-harm; Community harmony was 

mailto:sorachan@tsu.ac.th


559 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

promoted through strengthening the intergenerational dialogue, led by women and elders;  
and Self-reliance in health was enhanced, as participants gained confidence in using herbal 
remedies responsibly, aligning with Appamāda (Heedfulness). This validated the efficacy of the 
holistic model in fostering both ecological awareness and resilient community well-being.  
Involvement to Buddhadhamma: This finding was consistent with the development of wisdom 
and morality by demonstrating a shift toward holistic self-reliance. The monk-led approach 
leverages moral authority, ensuring that herbal knowledge is applied with ethics and responsibility 
in community health and resource use. The participatory learning fosters practical wisdom  
(Paññā) as participants gain critical health literacy, enabling informed, disciplined choices over 
passive consumption. Ultimately, the successful establishment of the learning centers signifies 
the community's commitment to sustainable conduct (Sīla) and spiritual grounding. 
Conclusions: This research successfully validated the monk-led educational model to improve 
community well-being and health literacy. All three objectives were successfully achieved:  
1) Local wisdom was revitalized; 2) Health skills were promoted; and 3) Sustainable, inclusive 
learning centers were established at the temples. This culturally grounded model is highly 
adaptable and ready for replication in similar rural communities across Southeast Asia to promote 
grassroots health, education, and ecological resilience. 
Keywords: Community Well-Being, Participatory Learning, Monk-Led Education, Herbal Learning Gardens 
 
Introduction 

Traditional herbal wisdom in many rural communities in southern Thailand, orally inherited 
from ancestors, serves as a vital resource for natural preventive and curative healthcare.  
This knowledge originated from continuous trial and error (Prasopsuk, 2023) and careful 
observation of plant properties, sometimes integrating supernatural beliefs or the doctrine of 
signatures (e.g., Using Physalis or Red-Colored Plants). However, rapid social change, including 
urbanization and modernization, is severely eroding this invaluable knowledge base (Erisa, 2025); 
(Kanu et al., 2024). Most local herbal healers (Chanprasit et al., 2020) are the main holders  
of knowledge; They are elderly, while younger generations show decreasing interest. This trend 
raises serious concerns that this essential herbal knowledge will be lost in time (Cherdgotha, 2020), 
threatening community health due to lack of access to affordable treatment alternatives and 
threatening cultural continuity (Posey, 2000). 

Despite rapid social changes, Buddhist temples remain crucial multi-functional institutions in 
rural Thai society, serving as community hubs for cultural preservation, education, and ecological 
stewardship (Kaza & Kraft, 2000) ; (Pangthipampai, 2024). This role is based on the concept of Buddhist 
agriculture (Darlington, 2019) ; ( Phra Thepratanamuni (Saipong Anomapanno/Kongsin) et al., 2014),  
a new framework that integrates ethical and ecological principles from Buddhist teachings  
(Berkes, 1999). It applies the Majjhima Patipada (Middle Path) principle, aiming for non-harming  
of self and others, promoting diligence, moderation (Live Simply, Eat Simply, Use Simply),  
and reducing desire. Critically, this framework is strongly aligned with Thailand's 20-Year National 



560 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Strategy (2018-2037) and public health policies, specifically "Strategy 3 Human Resource Development," 
which focusses on: 1) Promoting health literacy and supportive environments; 2) Developing quality 
Thai traditional medicine/alternative medicine services; 3) Ensuring adequate standards for herbal 
medicine; and 4) Establishing robust, self-reliant community health systems based on local wisdom. 
Therefore, integrating Buddhist agriculture offers a compelling mechanism for revitalizing traditional 
practices and promoting ecological and health consciousness in communities, consistent with the 
nation's sustainable development goals. 
  The preservation of traditional herbal knowledge and the utilization of local plant 
resources for health and treatment directly contribute to enhancing community health literacy 
through ancestral wisdom (Pimapunsri, 2020). Recognizing the value and abundance of local herbs, 
providing proper knowledge, support for conservation, and appropriate use enables communities 
to maximize herbal benefits (Minkler & Wallerstein, 2017), fostering stewardship over resources 
and creating opportunities for supplementary income or new local occupations (Sawaengkaew, 2022). 
Furthermore, the Buddhist temple (Wat) is crucial as a holistic learning center, with the role of 
monks (Phra Kumron Ratiko (Samran), 2022), through propagation, welfare, and education-being 
vital to managing the temple as an educational hub across six dimensions, including lifelong education, 
skill development, cultural learning, and spiritual space (Phrapalad Nutthawut Anantho et al., 2020). 
Therefore, the essential mechanism that needs exploration and development involves utilizing 
spiritual leadership (Monks) in conjunction with local wisdom and the Buddhist agriculture concept 
(Shiva, 2016) as a key tool to effectively address the loss of traditional knowledge and sustainably 
improve community well-being (Wasi, 2023). 

This study focuses on the Tamot district in Phatthalung province, a rural area where these 
dynamics are particularly evident. By engaging monks, farmers, traditional healers, women, and youth, 
the research investigates how participatory herbal learning within Buddhist agricultural contexts 
can enhance community well- being literacy.  The project aims to document and protect local 
herbal knowledge, promote practical health skills, and reuse temple spaces as centers for holistic 
education that blend spiritual, ecological, and health dimensions. 

To achieve this, the study employs Participatory Action Research ( PAR) , a methodology 
that prioritizes collaboration and empowerment.  PAR supports co- creation of knowledge and 
collective problem- solving, ensuring that interventions are culturally resonant and sustainable 
( Chambers, 2008) ; ( Erisa, 2025) .  Ultimately, this research seeks to demonstrate how spiritual 
leadership, indigenous wisdom, and participatory learning can converge to promote holistic well-being 
and foster sustainable rural development. 
  Objectives  
  The study aimed to achieve three objectives: To systematically document and revitalize local 
indigenous herbal knowledge; To cultivate and enhance community health literacy and practical 
herbal skills; and To establish sustainable monk-led learning centers within temple grounds.  
 
 



561 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Methodology  
  This study used a Participatory Action Research (PAR) approach because PAR emphasized 
collaboration, empowerment, and co-creation of knowledge between researchers and participants 
throughout the entire research process (Chambers, 2008) ; (Erisa, 2025). This methodology ensured 
that the results were both culturally relevant and sustainable. Rather than viewing local people 
merely as "Subjects," this research positioned them as active agents in identifying problems,  
generating deeper understanding, and implementing practical solutions that align with their challenges 
and the loss of herbal wisdom in the Tamot district, Phatthalung province. The study population 
comprised all members of the Tamot district community involved in herbal medicine and temples. 
The purpose sampling technique was used to select a sample of 40 participants who represent key 
actors in learning and knowledge transfer, divided into five main groups: Wat Tamot monks  
(2 Individuals) selected for their involvement in agriculture and environmental roles; A spiritual leader 
(1 Local Imam); Local herbal healers/elders (10 Individuals) who are recognized public health volunteers; 
Community group representatives (10 individuals) from groups such as organic rice, stingless bee farmers, 
and homestay tourism groups, selected for their commitment and resources; and Youth aged 15-18 
(17 Individuals) selected from the district's local school. 
  Research Tools 

The primary tools for this Participatory Action Research (PAR) study comprised four main types: 
1) In-depth Interview guidelines, used to gather deep insights into local wisdom, practices, and beliefs; 
2) Focus group discussion guidelines, utilized for brainstorming and co-designing project activities; 
3) Participant observation guidelines, used to record activities in the field (Such as Herbal Gardening); 
and 4) Participatory tools used in practical sessions, including herbal plant classification,  
herbal remedy preparation workshops and the development of a community strategic plan 
related to community well-being.  

Validity and Reliability (Trustworthiness)  
This qualitative research focused on ensuring the trustworthiness of the data through 

established criteria. Credibility was established using the technique of triangulation by comparing data 
from three sources: The research team, participating community members, and monks/spiritual 
leaders; Specifically, cross-referencing interviews (Verbal Accounts), observations (Practices),  
and documented materials (Recorded Wisdom). Furthermore, member checking was utilized by 
taking the analyzed data back to the sample group for verification of accuracy. Transferability was 
ensured by clearly detailing the context of Tamot, a dual-faith community where Buddhists and 
Muslims coexist peacefully and harmoniously. 

Data Collection 
Data collection was systematically carried out following the PAR cycle (Plan-Act-Observe-Reflect) 

over a period of seven months, utilizing the research tools previously specified. Data were 
continuously gathered throughout the activity period and involved audio/video recording  
"Where Permission was Granted," along with detailed field notes to ensure a comprehensive 
capture of the intervention process and outcomes. 



562 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Data Analysis 
Qualitative data analysis was systematically conducted following a structured process: 

Transcription first involved converting all audio/video recordings of interviews and focus groups 
into text. Next, coding was performed by the main researcher and a co-coder, who read the data 
repeatedly to establish open codes based on actual field data, subsequently grouping similar codes. 
This process led to "Thematic Analysis," where open codes were organized into "Axial Codes and 
Major Themes" relevant to the research objectives (e.g., Monk-Led Knowledge Transfer or 
Increased Herbal Literacy). To ensure the rigor of interpretation, an inter-coder check was utilized, 
where the co-coder verified coding consistency (Aiming for at least 80% Agreement). Finally, the 
presentation of results involved narrating the analysis findings, supported by participants' direct 
quotes to substantiate the discovered themes. 

This method ensured that vital lived experiences and indigenous knowledge held by 
monks in the Tamot district, farmers, traditional healers, women's groups, and youth were 
recognized and utilized, profoundly shaping both the learning process and the research findings. 
Study Setting and Participant Engagement.  

The research was carried out strategically in the Tamot district, Phatthalung province.  
This specific area was selected because of its reputation for rich traditional herbal knowledge 
that, despite its value, was at considerable risk of being lost. Furthermore, local Buddhist temples 
were deemed ideal research sites, as they function as crucial social and knowledge centers, 
perfectly aligning with the objective of establishing sustainable learning hubs. Participant recruitment 
utilized purpose-based sampling, focusing on individuals with essential knowledge or significant 
community roles. The invitation process was facilitated by key figures, including local monks and 
community leaders, resulting in 35 key community members serving as active co-researchers 
throughout the study. 

The Interconnected PAR Cycle 
The research unfolded over four interconnected phases, explicitly demonstrating the 

cyclical nature of PAR, where the outcome of one stage directly informed the planning, acting, 
observing, and reflecting of the next. 

Phase 1: Exploration and documentation served as the initial observe and reflect stage. 
The focus was on deep knowledge extraction through four ethnobotanical walks and 15 in-depth 
interviews with elders and traditional healers, complemented by community mapping and storytelling. 
These activities were instrumental in revealing the community's rich yet fragile herbal knowledge. 
These critical data then directly guided the planning for the content and focus of the capacity-building 
efforts in Phase 2. 

Phase 2: Co-learning and capacity building transitioned into the act and observe phase. 
This involved running six community learning workshops, where participants gained practical skills in 
safe herbal preparation and preventive health care. Intergenerational knowledge exchange was central, 
allowing younger members to digitally record shared wisdom. Observing skill acquisition following 



563 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

the act led to a vital Reflection on the need for practical, hands-on application, consequently 
prompting the Planning for the physical gardens in Phase 3. 

Phase 3: Herbal garden development was the second major act and observation phase of 
the study. This involved the collaborative creation of three herbal gardens, within temple grounds 
and public spaces, which served as living classrooms rooted in Buddhist agricultural values. 
Observing the practical application and utilization of these gardens informed a reflection on 
resource needs for sustainability, which subsequently guided the final plan for the creation of the 
community manual in Phase 4. 

Phase 4: Evaluation and reflection served as the final reflection and plan stage. The focus 
was on synthesizing outcomes through group discussions, feedback sessions, and observed 
behavioral shifts. This final collective reflection culminated in the tangible product of the 
community herbal manual, designed to ensure the long-term preservation and wider use of the 
gathered indigenous knowledge. 

Ethical Safeguards and Data Integrity 
Throughout the research, robust ethical procedures were followed. Formal approval and 

consent were secured from both community leaders and the chief abbots of the participating temples. 
All participants provided their informed consent and were guaranteed the privacy and confidentiality  
of their data. For data analysis, qualitative information derived from interviews, observations,  
and transcripts was subjected to thematic analysis involving systematic coding to identify key 
knowledge themes. The trustworthiness of the findings was ensured through triangulation  
(Cross-referencing Multiple Data Sources) and member checking, where preliminary findings were 
reviewed by the co-researchers to confirm accuracy and contextual validity. 
  The flow from light green to dark green in the tree diagram emphasizes the integration of 
core Buddhist principles with practical activities. This realization occurs through monk-led 
education and participatory learning, focusing on local herbal knowledge and well-being literacy, 
all sustained by the operation of the (Buddhist Agricultural Gardens or Herbal Learning Gardens). 
White line linkage: The white line connects the dark brown and light brown sections, which are 
linked to the trunk. This signifies causality or (Causal Flow) and mutual support. Specifically,  
it illustrates how Dharmic principles and indigenous wisdom (Dark Brown) serve as the 
foundational roots that define the structure of the activities and processes, which are then 
realized through practical herbal activities in Buddhist agricultural gardens. The feedback loop 
from light brown to dark brown indicates that positive outcomes lead to social strengthening, 
which in turn reinforces faith and the sustainability of Buddhist principles (Light Brown)  
as, in Figure 1. 

 
 
 
 
 



564 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Figure 1 Conceptual Framework Diagram: Well-being Literacy through Monk-Led Participatory 

Herbal Education in Buddhist Agricultural Gardens 
 
  Data Interpretation  
  Mechanism of Integration: Promoting Well-being Through Buddhist Agriculture. 
  This project is founded on the strong integration of four core components, with monk-led 
education serving as the primary driving mechanism. Monks function as moral authority and key 
coordinators, and their leadership grants cultural credibility to the project, utilizes the temple grounds 
as a learning center, and incorporates Buddhist principles such as Mettā (Loving-kindness),  
Karunā (Compassion), and Appamāda (Heedfulness) as the operational framework. 
  The next vital component is herbal education, which constitutes both the content and 
the indigenous wisdom of the project. This herbal learning is integrated with the monks' leadership 



565 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

to document and revitalize the disappearing wisdom. The ultimate goal is to enable the community 
to achieve self-reliance in health at the primary care level. All practical activities take place within the 
(Buddhist Agricultural Garden or Herbal Learning Garden), which serves as both the operational space 
and the natural classroom of the project. The garden is integrated with Buddhist ethics, adhering to 
Sammā Ājīva (Right Livelihood) and Ahimsā (Non-Violence) in organic cultivation. It functions as a 
source of raw materials and a venue for participatory learning. The results of this entire integration 
led to "Community Well-being Literacy," the ultimate outcome sought by the project. This increased 
literacy results from herbal learning, which equips villagers with self-care skills, and from joint practice, 
which fosters community bonds and ecological awareness in a holistic manner. 
  Integration Mechanism: The Core Process. 
  The research employs a systematic mechanism of collaboration to achieve the restoration 
of indigenous wisdom and sustainable development. The core process centers on the continuous 
integration of three essential concepts: "Participatory Learning," which ensures that villagers, 
particularly the knowledge-holding elders, are involved equally in planning and decision-making; 
"Community Management," which utilizes the principles of human and environmental resource 
stewardship led by the community itself to foster a deep sense of ownership and sustainability; 
and Finally, "Co-creation of Knowledge," This co-creation process, resulting directly from 
participatory learning, leads to the merging of Indigenous Herbal Knowledge with modern 
understanding, thereby generating new, contextually relevant knowledge crucial for local 
development.  
  Outputs and Action Space. 
  The core driving mechanism directly supports the operational areas and knowledge base, 
generating the project's key outputs and action spaces. Specifically, "Herbal Learning Gardens and 
Living Classrooms" in the temple and community are established and managed through 
Community Management, serving as vital natural classrooms for hands-on herbal learning. 
Consequently, this active engagement enables the systematic archiving and preservation of 
indigenous herbal knowledge through the co-creation of knowledge process, ensuring accuracy 
and preventing knowledge loss associated with the passing of elders. Ultimately, participation in 
garden-based activities and learning sessions results in a measurable increase in practical herbal 
skills and health literacy among community members. 
  The ultimate outcomes and the foundation of the project are firmly anchored in the core 
Buddhist values that guide the long-term success of the initiative. Specifically, the management 
of the herbal gardens is based on the Buddhist agricultural principles, reflecting the ethical 
emphasis on non-harm (Ahimsā) and right livelihood (Sammā Ājīva). Furthermore, engaging in 
practical work with herbs and activities within the gardens, acting as "Living Classrooms,"  
actively promotes mindfulness (Sati) and compassion (Mettā/Karunā) toward both yourself health 
and others. This commitment to practice enhances ecological stewardship, as increased environmental 
awareness leads directly to the sustainable maintenance of the local natural environment.  



566 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Finally, the project successfully reaffirms the temple's foundational role as a "Spiritual Center," extending 
its spiritual authority to champion community well-being and sustainability throughout the region.  
  Comprehensive Summary of the Integration Mechanism 
  Community management underpinned by participatory learning is the key that transforms 
the herbal garden into a "Living Classroom," generating knowledge and skills (Health Literacy) that 
are aligned with the Dharmic principles in all dimensions, ultimately supporting sustainable well-being. 
This mechanism, driven by "Monk-Led Education," systematically integrates the co-creation of 
indigenous herbal knowledge with local resource stewardship to create practical action spaces. 
These activities not only foster practical herbal skills and strengthen community bonds, but also 
actively promote mindfulness and compassion, ensuring that the restoration of local wisdom is 
fully compliant with Buddhist agricultural principles and leads to enduring ecological stewardship 
and sustained community health self-reliance, firmly anchored in the temple's moral authority. 
 
Results and Discussion 
  This Participatory Action Research (PAR) successfully achieved all three objectives by 
establishing a clear operational link between the revitalization of wisdom, health enhancement, 
and the temple's role as a driving mechanism. The study first fulfilled objective 1 by documenting 
more than 30 species of traditional medicinal plants (e.g., Eurycoma Longifolia, Justicia Gendarussa) 
as shown in Table 1 within Buddhist agriculture gardens, as shown in Figure 2. 
 

Table 1 Medicinal Plants and Herbs 
 

No. English Common Name Scientific Name 
1 Tongkat Ali/Malaysian Ginseng Eurycoma Longifolia 
2 Willow-leaved Justitia/Gendarussa Justicia Gendarussa 
3 Champuun/Luzon Anaxagorea Anaxagorea Siamensis 
4 Freshwater Mangrove Barringtonia Acutangula 
5 Mai Nuan Wood Siphonodon Celastrineus 
6 Thai Mao Antidesma Thwaitesianum 
7 China Root Smilax/Glabrous Greenbrier Smilax Glabra 
8 Wild Galangal/Greater Galangal Alpinia Galanga 
9 Cowa Tree Garcinia Cowa 
10 White Root King Clerodendrum Petasites 
11 Hairy Uvaria Uvaria Rufa 
12 Laurel Clock Vine Thunbergia Laurifolia 
13 Dog's Paw Hammer Wood Aporosa Microcalyx 
14 Mickey Mouse Plant/Kamlang Hanuman Ochna Integerrima 
15 Black Vine Dioscorea Bulbifera 
16 False Daisy/Elephant's Foot Elephantopus Scaber 
17 Shoebutton Ardisia Ardisia Elliptica 
18 Dragon Stomps Factory (Local/Medicinal Vine) Ficus Heteropleura 

   



567 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

  Table 1 Medicinal Plants and Herbs (Continued) 
 

No. English Common Name Scientific Name 
19 Bird Coconut Macaranga Macaranga Siamensis 
20 Uvaria Uvaria Siamensis 
21 Pink Mempat/Mountain Mempat Cratoxylum Formosum 
22 Fishtail Palm Caryota Urens 
23 Wrigthia Wrightia Religiosa 
24 Thai Malaeb Atalantia Monophylla 
25 Velvet-leaf Miliusa Miliusa Velutina 
26 Mui/Paniculate Grewia Grewia Paniculata 
27 Chum Saeng Xanthophyllum Virens 
28 Ma Khang Xylopia Vielana 
29 Siam Weed/Bitter Bush Chromolaena Odorata 
30 Agarwood/Eaglewood Aquilaria Crassna 
31 Devil Tree/Indian Teak Alstonia Scholaris 

 

 

 
Figure 2 Survey of Herbal Plants in the Buddhist Way Agricultural Garden 

 
 
 



568 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

 Note on ethical compliance: The project was fully in compliance with ethical requirements. 
Parental consent was secured for the publication of all photographs involving minors, ensuring 
adherence to child safeguarding principles. Furthermore, the entire research methodology has 
received formal approval from the research ethics committee, confirming compliance with the 
highest academic and ethical standards.  
  This crucial effort confirmed the urgent need for preservation due to the rapid erosion of 
knowledge among youth, serving as the foundational database for all subsequent activities.  
This knowledge was directly applied in the pursuit of objective 2, were participatory workshops 
and hands-on activities distinctly improved community health literacy and practical skills, as 
shown in Figures 3.  
 

 
Figure 3 Practical Workshop on Utilizing Local Herbs to Make Herbal Compress Balls  

for Women, Farmers, and Youth 
 

   Specifically, women and youth showed increased confidence in preparing products such 
as herbal balms, demonstrating enhanced self-care capacity. The resultant intergenerational 
learning, which saw youth take the lead in digital documentation guided by elders, was strongly 
aligned with Saengsin et al. (2023) regarding the positive role of technology in motivating younger 
generations and strengthening social cohesion. Furthermore, the establishment of three herbal 
gardens, two on temple grounds, served as living educational spaces, fulfilling objective 3 and 



569 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

serving as tangible symbols of the integration between the spiritual, ecological, and health dimensions 
of well-being. Ultimately, the participatory nature of the project resulted in genuine community 
empowerment, institutionalizing knowledge through the creation of a community herbal handbook 
and enhancing the community's capacity for sustainable self-care and health promotion, suggesting 
strong potential for scaling and adaptation in similar rural Buddhist agricultural settings, as shown 
in Figures 4, 5, and 6. 
 

 
 

Figure 4 Land Preparation for Establishing a Local Herbal Garden 
 

 
 

Figure 5 Commercial Use Training for Herbal Compress Balls 



570 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

 
Figure 6 MOU for Shared Utilization of Medicinal Herbs in Buddhist Agricultural Gardens by 

Multi-Sectoral Partners 
 
  Discussion  
  The significant findings from this study powerfully underscore the role of the participatory 
herbal learning model as a critical pathway to transformation. Deeply rooted in the distinct 
context of Buddhist agriculture, this approach is uniquely capable of significantly elevating a 
community's well-being literacy. Crucially, the model is designed to be more than a simple 
mechanism for knowledge transfer. Instead, it fosters a harmonious integration of traditional 
indigenous knowledge with essential practical skills and deep spiritual values. This unique 
synthesis gives rise to a holistic framework highly effective in simultaneously addressing two core 
societal challenges: Health promotion and the achievement of environmental sustainability. 
Conceptually, this framework is aligned with the principles of ethnoscience and human ecology, 
centralizing the essential role of traditional ecological knowledge (TEK) (Berkes, 1999). 
  The profound resilience of the model stems directly from its Buddhist foundation. As Kaza 
& Kraft (2000) suggest in their exploration of the Buddhist canon, these ecological roots are 
fundamentally robust, possessing the strength to support continued growth across many reasons. 
In practice, the achievement of environmental sustainability is directly linked to the commitment 
to non-harming agriculture, which necessitates actively avoiding chemicals and protecting biodiversity. 
This practice transcends mere regulatory compliance, as it is ethically driven by the Buddhist 
principles of restraint and compassion, ensuring that environmental stewardship is guided by deep 
spiritual values. 
  The use of Buddhist principles (Dharma) in creating learning centers represents a crucial 
integration of moral and ethical principles into education, aiming to achieve balanced 
development in both intellect (Panya) and mind/spirit (Jitjai). This approach to developing a 
learning center does not merely focus on promoting academic knowledge and skills. Instead, it 
emphasizes the development of virtues, ethics, and a way of life that demonstrates responsibility 
toward society and the environment (Pangthipampai, 2024). 



571 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Furthermore, the model's objectives resonate with historical indigenous movements, 
aiming to strengthen the ecological base of agriculture. Thus, making the agricultural system more 
robust and sustainable through methods that preserve soil health, biodiversity, and natural resources, 
and actively promote self-reliance among community members and farmers (Shiva, 2016). This focus 
on self-reliance empowers individuals to manage their fundamental needs independently, reducing 
over-reliance on external factors. The model also aligns with the principle of self-governance 
according to one's own culture and language, emphasizing that culture and language are not 
merely abstract concepts but are deeply intertwined with the specific context of each area and 
its biological diversity. This understanding entails protecting culture, language, and biodiversity 
simultaneously (Posey, 2000). 
  Under the guidance of monks, who are the successors of the Buddha's will, practicing and 
disseminating the Dharma, Thai society highly values the Sangha (Monkhood). This is because 
monks are regarded as respected community leaders to whom the community offers support 
and demonstrates reverence (Phra Kumron Ratiko (Samran), 2022). This respect and support are 
channeled through the direct engagement of the community, local herbs, and Buddhist 
agricultural gardens, situating the model within a local context of necessity. Due to the community's 
self-reliant livelihood based on agriculture, specifically rice farming and rubber tapping, residents 
often treat illnesses or discomfort using traditional folk herbal medicine. This necessity has 
consequently raised awareness among community members about conserving the wisdom 
related to herbal formulas, ensuring their continuation within the community. Furthermore, it 
instills a sense of cherished pride in the indigenous herbal wisdom, which is considered the 
community's cultural heritage (Prasopsuk, 2023). Through this context (Referring to the 
Community's Self-Reliance in Using Traditional Herbal Medicine), the learning model utilizes 
hands-on activities and knowledge-sharing to cultivate a vital, deep-seated connection. 
   The indispensable relationship among people, plants, and place is essential for sustaining 
both cultural heritage and ecological balance. Furthermore, the model integrates the "Thai Way 
of Life" and "Local Wisdom" with diverse artistic fields, which requires integrated collaboration 
among various expert groups such as chefs, artists, and art designers from different disciplines, 
local philosophers or artists, new generation entrepreneurs, and local government agencies.  
This integration does not necessarily have to be limited to community members alone but can 
welcome external individuals (Outsiders) to work together in a manner of "Creating Shared Values." 
That is to say, it is not necessary for every group to undertake the same activities or collaborate 
in every process of development, as each group possesses different potential and limitations,  
but they can still create shared value (Pimapunsri, 2020). Ultimately, the model serves as a 
powerful source of inspiration and support for a diverse range of stakeholders, including students, 
public health volunteers, the elderly, farmers, and community enterprises, in their collective 
efforts toward sustainable development (Minkle & Wellerstein, 2017). 
  This locally focused model is effectively reinforced by the strength of communal living. 
Grouping and organizing social activities in both rural and urban settings fundamentally involves 



572 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

this communal foundation. The community, functioning as an immune system, provides essential 
psychological, social, and economic resilience and protection for its members. Consequently,  
it is vital that everyone engages in learning about community life and actively participates in 
building a strong sense of community. Furthermore, the development of "Community Spirituality" 
is the precursor to achieving spiritual well-being or intellectual well-being. As such, the community 
serves as the major pathway (Highway) to intellectual well-being (Wasi, 2023). 
  One of the most compelling outcomes is the bridge built between generational divides 
within the community. As younger generations actively engage with elders and traditional healers 
within the self-sustaining structure of the "Living Classrooms" and community-managed gardens, 
there is a renewed sense of cultural pride and identity. This mechanism of ongoing intergenerational 
dialogue does more than preserve herbal knowledge; It demonstrably contributes to revitalizing 
community cohesion, fosters mutual respect, and lays the foundation for strengthening resilience 
against the homogenizing pressures of modernization and globalization. In this sense, the project 
serves as a cultural safeguard, ensuring that indigenous wisdom continues to inform contemporary 
health practices and ecological stewardship. 
  The positioning of Buddhist temples as central hubs for learning and ecological stewardship 
further distinguishes this approach.  Temples, traditionally spiritual sanctuaries, are reimagined as 
inclusive centers that link spiritual teachings with practical community needs such as health literacy and 
environmental care.  This alignment resonates with Buddhist principles of compassion, mindfulness, 
and interconnectedness, which provide a culturally sensitive and spiritually meaningful framework for 
rural health promotion.  Unlike conventional health education programs that may overlook the 
cultural context, this model integrates faith and practice, thereby enhancing its relevance and 
acceptability within the community. 
  However, sustaining the momentum of this participatory herbal learning initiative requires 
addressing several challenges. Chief among these is maintaining active youth engagement, which 
is critical for generational continuity.  Social dynamics in rural communities are rapidly evolving 
due to migration, education, and technological influences, which can create barriers to traditional 
knowledge transmission.  Thus, ongoing support from local institutions, including Buddhist temples, 
government agencies, and NGOs, is essential to provide resources, incentives, and platforms for 
youth participation.  Moreover, adaptive strategies will be necessary to ensure that the learning 
process remains relevant in changing socio-economic contexts. 
  Future research could contribute significantly to understanding the long- term impacts of 
this model on community health outcomes and ecological sustainability.  Longitudinal studies could 
evaluate changes in health indicators, the use of herbal remedies, the conservation of biodiversity, 
and the socio- cultural resilience over time.  Additionally, expanding this research to diverse 
cultural settings in southeast Asia could illuminate how contextual variables influence the 
effectiveness and adaptability of the model.  Comparative studies would also enrich theoretical 
frameworks related to community health literacy, indigenous knowledge systems, and culturally 
grounded education. 



573 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Originality and Body of Knowledge 
  Explicit knowledge contribution: The "Monk-Led Sustainable Community Well-being 
Mechanism" based on explicit knowledge contribution derived from this research, the "Monk-Led 
Sustainable Community Well-being Mechanism" is based on Buddhist agriculture. From Figure 7, 
the model comprises core, newly established components designed for community transformation. 
Central to the mechanism is Participatory Action Research (PAR), a transformative process that 
promotes "Community Empowerment" by positioning women, youth, and elders as co-creators 
and custodians of indigenous wisdom. Another vital element is "Eco-centric Herbal Conservation" 
(Ethnobotany & Ecology), realized through the establishment of living herbal learning gardens 
within the temple grounds, which seamlessly integrates spiritual principles (Compassion and 
Mindfulness) with ecological practices. To ensure knowledge continuity, the model includes a 
defined "Mechanism for Intergenerational Knowledge Transfer," where elders serve as knowledge 
holders and youth act as digital documenters. Furthermore, the model incorporates an economic 
dimension through Income generation from "Indigenous Wisdom," utilizing practical workshops 
(Such as Making Herbal Compress Balls) to transform traditional knowledge into entrepreneurial 
skills and a sustainable source of income, as shown in Figure 5.  

The Role of Temples and Scalability Potential: This research expands the understanding 
of the temple's role, emphasizing that temples function as Multifaceted Hubs that seamlessly 
integrate Buddhist principles (Compassion and Mindfulness) with health and ecological systems. 
The utilization of the spiritual leadership of the monks as the primary driving mechanism for 
knowledge transfer renders this model culturally sustainable and presents it as a replicable and 
scalable model for other rural Buddhist agricultural communities across southeast Asia.  
This approach aligns with the achievement of the Sustainable Development Goals (SDGs) related 
to good health, quality education, and life on land. 

Input 1-4: This research employs an integrated research process that combines 
Participatory Action Research (PAR), empowerment, and the co-creation of knowledge, serving as 
an effective, action-oriented methodology to achieve social change. The work is fundamentally 
based on the strategic integration of indigenous knowledge and herbal wisdom, which is systematically 
supported by documentation and preservation efforts to safeguard this accessible resource.  
The knowledge's long-term vitality is secured through intergenerational learning, ensuring cultural 
continuity and the adaptability of traditional wisdom in contemporary contexts. This entire 
initiative operates within a Buddhist agricultural, spiritual, and ecological framework, guiding 
activities by integrating principles of sustainable practice with core Buddhist values. Within this 
context, the temple effectively functions as a cultural hub, transcending its traditional role to 
become a vital learning platform that strengthens community cohesion and practical sustainability. 
Ultimately, the project yields significant multidisciplinary contributions, enriching public health 
through community-based non-conventional methods; Creating value for anthropology by 
studying cultural practices and the temple's evolving social role; and Furthering religious studies 
by providing a modern, applied understanding of Buddhist principles in ecological and social development. 



574 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Circular Process 5: The integration of core Buddhist principles with practical activities.  
This realization occurs through monk-led education and participatory learning, focusing on local 
herbal knowledge and well-being literacy, all sustained by the operation of the (Buddhist 
Agricultural Gardens or Herbal Learning Gardens). 

 
Figure 7 Originality and Knowledge Framework: Monk-Led Participatory Herbal Education for  

Well-Being Literacy in Buddhist Agricultural Gardens 
 

Three main outputs: This research makes a significant contribution to multidisciplinary 
knowledge, with details as follows: 
  1. Public Health: It establishes a community-based approach to health promotion that 
focuses on utilizing local herbal wisdom and spiritual practices for Holistic Wellness. This approach 
not only complements but also fills the gaps in conventional public health systems, creating a 
sustainable model for community self-reliance in health management. 
  2. Anthropology: It provides valuable insights into cultural practices and the study of 
intergenerational knowledge transmission, revealing the mechanisms by which society preserves 
and adapts traditional wisdom. 

3. Religious Studies: It enriches the field by offering a modern, applied understanding of 
Buddhist principles. These principles are practically implemented within the context of ecological 
and environmental ethics.  
 
Conclusions and Recommendations 
  This study conclusively demonstrates that participatory herbal learning, embedded in 
Buddhist agricultural settings, is an effective mechanism for improving community well-being literacy 



575 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

and preserving invaluable indigenous herbal knowledge. The engagement of various stakeholders, 
including monks, elders, women, youth, and farmers, in collaborative learning processes, 
supported by the establishment of herbal learning gardens in temple grounds, has revitalized 
traditional health practices and ensured the transfer of knowledge between generations.  
The unique integration of Buddhist philosophical principles (Compassion and Mindfulness) with 
sustainable agriculture and ecological management provides a holistic framework that strengthens 
spiritual, physical, and environmental awareness, compared to fragmented health education models. 
Furthermore, the use of participatory action research democratized knowledge production, fostering 
community empowerment, self-efficacy, and resilience. The model shows significant potential for 
improving public health outcomes, especially in rural settings. The key recommendations include: 
1) Scaling and replication in similar contexts; 2) Long-term institutional support (Including Youth 
Engagement); 3) Integration with formal education; 4) Digital documentation and innovation for 
greater dissemination; and 5) Ongoing participatory research and evaluation to ensure its 
sustainability and maximize its holistic benefits for community health and cultural preservation. 
 
Acknowledgement 
  This research article was a part of the research project titled "Innovative Sustainable 
Community-based Health Tourism through the Development of Local Herbal Learning Center to 
Enhance Learning Process of Health Literacy for the Public Sector" under the research program title 
"Development of Sustainable Community-based Health Tourism in Tamot District, Phatthalung Province" 
supported by a grant from Thaksin University research fund (TSU67-FGS002). This research project has 
been approved by the Thaksin University ethics committee (COA No. TSU 2024_213 REC No. 0491). 
 
References 
Berkes, F.  (1999) .  Sacred ecology:  Traditional ecological knowledge and resource management. 

New York, United States of America: Taylor & Francis. 
Chambers, R. (2008). Revolutions in development inquiry. London, United Kingdom: Earthscan. 
Chanprasit, C., Lirtmunlikaporn, S., Kaewthummanukul, T., Jongrungrotsakul, W. & Sawasdisingha, 

P. (2020). Lanna Local Wisdom in Promoting the Elderly Well-being: A Pilot Study. Nursing 
Journal CMU, 47(1), 185-197. 

Cherdgotha, P. (2020). THE STATE PROBLEM OF LOCAL HERB CONSERVATION OF NONGSANAL SUB-
DISTRICT COMMUNITY, ARANYAPRATHET DISTRICT, SAKAEO PROVINCE. Journal of Graduate 
Studies Valaya Alongkorn Rajabhat University, 14(3), 106-114. 

Darlington, S. M. (2019). Buddhist Integration of Forest and Farm in Northern Thailand. Religions, 
10(9), 521. https://doi.org/10.3390/rel10090521. 

Kanu, I. M., Sule, P. C., Chukwurah, U. A. & Murtala, A. (2024). Enhancing health outcomes through 
community-based health education programs for underserved populations. World Journal 
of Advanced Research and Reviews, 24( 3) , 3260- 3283.  https: / / doi.org/ 10.30574/ wjarr. 
2024.24.3.3928. 



576 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.558-576 

Kaza, S.  & Kraft, K.  (Eds. ) .  (2000) .  Dharma Rain:  Sources of Buddhist Environmentalism. Boston, 
United States of America: Shambhala Publications. 

Erisa, K. (2025). Ethnobotanical Approaches: Integrating Traditional Knowledge into Modern Healthcare. 
NEWPORT INTERNATIONAL JOURNAL OF SCIENTIFIC AND EXPERIMENTAL SCIENCES, 6(3) , 43-50. 
https://doi.org/10.59298/NIJSES/2025/63.4350. 

Minkler, M. & Wallerstein, N. (Eds.). (2017). COMMUNITY-BASED PARTICIPATORY RESEARCH FOR HEALTH: 
From Process to Outcome (2nd ed.). San Francisco, United States of America: Jossey-Bass. 

Pangthipampai, P.  ( 2024) .  Buddhist innovation for sustainable learning environments.  Buddhist 
ASEAN Studies Journal (BASJ), 9(2), 1-7. 

Phra Kumron Ratiko (Samran) .  (2022) .  A study of Buddhist leadership of Phrakrupiyadhamaporn 
( Piam Punnakho) .  [ Unpublished Master of arts thesis] .  Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand. 

Phra Thepratanamuni ( Saipong Anomapanno/ Kongsin) , Phramaha Bang Khemanantho, Phrakru 
suthikamphirayan & Saengsai, P. (2014). Buddhism Agriculture for Solving the Community 
Economy Problems. CHOPHAYOM JOURNAL, 25(1), 53-64. 

Phrapalad Nutthawut Arnando, PhraSuthirattanabundit & Srithong, K.  ( 2020) .  THE MODEL OF 
BUDDHIST MONASTERY MANAGEMENT TOWARDS COMMUNITY EDUCATIONAL CENTER IN 
THAILAND. Journal of Social Science and Buddhistic Anthropology, 5(6), 1-16. 

Pimapunsri, P.  ( 2020) .  Collaborative model for community wisdom value- creation innovative 
process. Burapha Journal of Business Management, Burapha University, 9(2), 105-116. 

Posey, D. A. (2000). Cultural and Spiritual Values of Biodiversity: A Complementary Contribution 
to the Global Biodiversity Assessment. London: United Kingdom: Intermediate Technology. 

Prasopsuk, S. (2023) . The study of local herbal wisdom for community innovation: A case study 
of Kholaen Sub-district, Bunthrik District, Ubon Ratchathani.  Humanities and Social Sciences 
Journal, Ubon Ratchathani Rajabhat University, 14(2), 576-589. 

Saengsin, C., Kamnerdthon, J., Phrapariyattivajirakavi & Chaiworamankul, Y. (2023). The method of 
using medical plants for health care according to the Buddhist way of community in khok 
Ket, Plai Phongphang sub-district, Samut Songkhram province.  Asia Pacific Journal of 
Religions and Cultures, 7(2), 503-517. 

Sawaengkaew, J.  ( 2022) .  Conservation and sustainable utilization of medicinal plants project: 
Coordination center for royal initiative projects.  Khon Kaen, Thailand:  Khon Kaen 
University. 

Shiva, V.  ( 2016) .  The Violence of the Green Revolution: Third World Agriculture, Ecology, and 
Politics Kentucky, United States of America: University Press of Kentucky. 

Wasi, P. (2023). Spiritual well-being: 15 paths to the complete well-being of humanity. Bangkok: 
Thailand: Thai Health Promotion Foundation (ThaiHealth). 

 

 
 
 



577 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

Research Article 

 
HOW ARE SOCIAL CLASS AND SPATIAL DISPARITIES RELATED TO  

THE SMOKING HABITS OF THAI MONKS? 
 

Phrasrisombhot Waranyu Sonchun1, Phramaha Serichon Narissaro2, Phoobade Wanitchanon3* 

1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Sawan Campus, Nakhon Sawan, Thailand 
2Buddhist Research Institute, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

3Faculty of Social Sciences, Srinakharinwirot University, Bangkok, Thailand 
*Corresponding author E-mail: phoobade@g.swu.ac.th 

 
Received 30 August 2025; Revised 12 December 2025; Accepted 23 December 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: Since the United Nations announced the Sustainable Development 
Goals in 2015, countries worldwide have prioritized achieving these targets, particularly in the aftermath 
of the COVID-19 pandemic, when ensuring good health has become a central, collective concern.  
To achieve good health, it is imperative to consider the social determinants shaping health 
outcomes. Thailand places strong emphasis on well-being and holistic health. Smoking poses a 
major challenge in achieving this goal as it constitutes a risky health behavior that negatively 
affects overall health outcomes. This study examines smoking among Thai Buddhist monks,  
an issue that has remained underexplored in existing scholarship. Smoking among monks not only 
directly affects their health, but also intersects with the sensitivities of monastic disciplinary 
principles (Vinaya). To analyze this phenomenon, the objective of this study was to examine how 
social class and spatial disparities revealed the social complexity underlying the smoking behavior 
of Thai monks. 
Methodology: The study aimed to understand the differences in smoking decisions among Thai monks, 
who represent a culturally specific population. It drew on the concepts of social class and spatial 
disparities to explain smoking patterns among monks. This quantitative research used secondary 
data from a questionnaire administered to 911 monks and novices. After managing the dataset, 
statistical analyses were conducted using ordered logistic regression. 
Main Results: Important considerations regarding population health and sustainable development 
must account for the obstacles to achieving good health within the contexts of social environments, 
cultural patterns, and the lifestyles of particular population groups. The results demonstrate the 
relationship between social class, spatial disparities, and smoking among Thai monks. When considering 
the dimensions of educational attainment, ordination hierarchy, region of residence, and place of 
residence, a correlation with smoking behavior among Thai monks was observed. 
Involvement to Buddhadhamma: This article is situated within Applied Buddhism, focusing on 
understanding the relationship between health risks and Buddhism. Health risks arising from 
smoking reflect relevant Buddhist principles, particularly the Five Precepts, in which tobacco  



578 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

is regarded as an addictive substance and a form of vice. Smoking not only has adverse effects 
on physical health but is also associated with diminished mental, intellectual, and social well-being. 
Although the monastic disciplinary code (Vinaya) does not explicitly prohibit or permit smoking, 
the practice remains a matter of concern. Nevertheless, an important tool of Buddhist principles, 
the Four Noble Truths, provides a fundamental framework that can be practically applied to 
support smoking cessation. The process begins with recognizing that smoking leads to suffering 
(Dukkha, Unsatisfactoriness), followed by identifying the reasons or causes underlying the smoking 
habit (Samudaya, The Origin of Suffering). Once these causes are identified, monks who are 
determined to quit smoking can set personal goals to eliminate the source of suffering (Nirodha, 
The Cessation of Suffering). This understanding can then be translated into practical actions in 
their daily lives, such as gradually reducing cigarette consumption until complete cessation is 
achieved (Magga, The Path Leading to The Cessation of Suffering). Furthermore, monks who intend 
to quit smoking can apply the principle of yoniso manasikāra (Wise Reflection) by considering the 
harms of smoking, seeking information from credible sources about the health risks associated 
with tobacco use, and committing themselves to the reduction and eventual cessation of smoking. 
Conclusions: Thai Buddhist monk's decision to smoke may stem from underlying social and cultural 
structures, which increase their health risks and hinder the achievement of the Sustainable  
Development Goals. 
Keywords: Social Class, Spatial Disparities, Health Disparities, Smoking, Thai Buddhist Monks, Buddhism 
 
Introduction 
  Smoking is considered a health-related lifestyle choice and is closely linked to the social and 
cultural practices of individuals within society. Currently, the United Nations has included the World 
Health Organization Framework Convention on Tobacco Control (FCTC) as an indicator for achieving 
the Sustainable Development Goals related to good health and well-being. It set the minimum age 
for smoking at 15, with a global target of reducing the number of smokers by at least 50 million  
by 2022 (United Nations, 2024). Thailand is among the countries that have strictly regulated smoking 
in accordance with the FCTC. Currently, Thailand has 10,676,362 smokers and 527,839 cigarette 
retailers, ranking fourth in Southeast Asia in terms of the size of the smoking population  
(Lian & Dorotheo, 2018). The 2021 Health Behavior of Population Survey, conducted by the National 
Statistical Office of Thailand, reported that the smoking rate among the Thai population has continued 
to decline since the signing of the FCTC. Heavy smokers are predominantly males aged 25-44, first-
time smokers usually start between ages 18 and 22, and habitual smokers typically begin between 
ages 19 and 23 (Statistical Forecasting Division National Statistical Office, 2021). Scholars have often 
examined smoking behavior using a quantitative approach that focuses on the relationship between 
smoking, gender, and age, particularly among teenagers who may perceive smoking as a way to appear 
more attractive and mature. Consequently, research on smoking behavior frequently involves cohort 
studies of adolescents (Amrock et al., 2014) ; ( Hammond et al., 2008) ; (Parkinson et al., 2009).  
In addition to gender and age, some scholars have examined socio-economic determinants and noted 



579 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

that occupational groups and social classes also influence smoking (Barbeau et al., 2004) ; (Mentis, 2017). 
Although smoking behavior has been examined through quantitative studies, some ethnographic 
works have shown that the decision to smoke is closely linked to social lifestyle. Smoking contributes to 
the regulation of negative emotions, enables individuals to cope with social stress, and functions as a form 
of stress management. It is also associated with social class, with cigarettes often serving as a social 
lubricant that facilitates the sharing of feelings between individuals (Nichter, 2015); (Nichter & Nichter, 2016). 
  Thailand is a country with diverse social and cultural dynamics that shape the health and 
lifestyle of its people. In previous national smoking data projections, monks were often included 
within the general male population for simplification purposes (Statistical Forecasting Division 
National Statistical Office, 2021), overlooking important social dimensions, despite monks living 
under the monastic disciplinary framework, a distinct social structure that guides their practices 
and daily actions. Therefore, the health of monks differs from that of other population groups 
because their health behavior cannot be isolated from their social structure (Cockerham, 2017) ; 
( Panyachit, 2025). However, when viewed through the Social Determinants of Health framework, 
the components of social indicators that shape health outcomes can be conceptualized across 
three major dimensions: Structural, functional, and quality. The structural dimension emphasizes 
the environments and interactions in which individuals live, including social networks, living 
arrangements, and various forms of social status. The functional dimension highlights social needs, 
including social interaction and engagement. Finally, the quality dimension concerns subjective 
perceptions of one's social position, encompassing feelings of connectedness, social cohesion, and overall 
life satisfaction (Holt-Lunstad, 2022). 
  Considering specific writings on smoking by monks, most studies have focused on behavioral 
health sciences (Kungskulniti et al., 2011) ; (Vanphanom et al., 2009). Therefore, research from a 
sociological perspective that seeks to understand the smoking behavior of Thai monks remains limited. 
Unlike other studies, this study focused on social class and spatial disparity dimensions as key factors 
in revealing the social complexity underlying the smoking behavior of Thai monks. The authors hope 
that this study will contribute to expanding the discussion and education on monastic health. The 
findings may inform the development of policies aimed at the prevention and control of smoking. 
  Objectives 
  The objective of this study was to examine how social class and spatial disparities revealed 
the social complexity underlying the smoking behavior of Thai monks. 
 
Methodology 
  This study drew on nationally representative survey data from the Project to Strengthen the 
Buddhist Institute of Wellness for Risk Factor Reduction, supported by the Thai Health Promotion 
Foundation (Thai Health). Data were collected between 2023 and 2024 across seven regions 
participating in the Workshop on Health Risk Factor Reduction: Surat Thani, Lampang, Uthai Thani, 
Ubon Ratchathani, Si Saket, Lamphun, and Nong Khai. 



580 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

  The survey was based on a questionnaire designed to gather information on smoking habits, 
involving 1,857 respondents, including monks and novices. The collected data were considered 
particularly valuable compared to previous surveys conducted by government organizations in Thailand. 
Among the respondents, 911 were monks and novices. Therefore, this study used secondary data to 
analyze how social class and spatial disparities contributed to smoking behavior among Thai monks. 
  Measures 
  To examine smoking prevalence among Thai monks, the outcome variable was measured 
on an ordinal scale with three categories: Non-smokers, moderate smokers, and heavy smokers. 
In the original data prior to the sampling, among monks and novices, 73.60% were non-smokers, 
5.64% were moderate smokers, and 20.76% were heavy smokers. 
  This study was to examine how social class and spatial disparities revealed the social 
complexity underlying the smoking behavior of Thai monks (See Table 1). The variables include: 
  1. Social class: It referred to the social status of monks, reflecting social stratification.  
It also encompassed variables indicating symbolic capital expressed through social status,  
such as seniority, social acceptance, and prestige, which were considered determinants of health 
(Diemer et al., 2012) ; ( Elo, 2009) ; ( Thongsawang et al., 2020). The social class variables in this 
study included age group, educational attainment, Pali educational attainment, Dhamma 
educational attainment, ordination hierarchy, and social status within the temple. 
  2. Spatial disparities: While examining the smoking decisions of Thai monks, analyzing 
health disparities through spatial disparities highlighted how living in different locations could 
contribute to variations in health outcomes (Stillwell et al., 2010). Accordingly, this study 
considered the region and place of residence as variables for spatial disparities. 
 

  Table 1 Independent Variables Descriptions, Measurements, Means, Medians, and Standard 
Deviations  
 

Variables Measurements Percentage Mean Median S.D. 
Age 11-87  - 33.69 30 18.40 
Educational attainment Lower-secondary education 39.31 - - - 

Upper-secondary education 32.14    
Bachelor's degree 18.68    
Master's degree or higher 9.87    

Pali educational attainment Uneducated 85.71 - - - 
Educated 14.29    

Dhamma educational attainment Uneducated 4.88 - - - 
Educated 95.12    

Ordination hierarchy Nawaga  24.84 - - - 
Middle monk 27.74    
Thera 10.77    
Mahathera 36.65    

 
 
 
 



581 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

  Table 1 Independent Variables Descriptions, Measurements, Means, Medians, and Standard 
Deviations (Continued) 
 

Variables Measurements Percentage Mean Median S.D. 
Social status in Temple Not holding administrative position 72.43 - - - 

Holding an administrative position 27.57    
Region of residence North 12.60 - - - 

Northeast 59.12    
Central 24.31    
South 3.98    

Place of residence Rural 77.93 - - - 
Urban 22.07    

 
  Statistical methods 
  Ordered logistic regression was a statistical approach employed to analyze the smoking 
behavior of Thai monks. Unlike binary logistic regression, which could only analyze variables 
divided into two groups, ordered logistic regression allowed for the analysis of ordinal dependent 
variables (Fullerton, 2009). In this study, smoking variables were divided into three categories: 
Non-smokers, moderate smokers, and heavy smokers. 
  Before conducting the logistic regression, cross-tabulations and chi-square tests of independence 
were performed. These analyses helped examine the relationships between the independent 
variables and the smoking behavior of Thai monks. 
 
Results and Discussion 
 Monks and smoking 
  The classification of Thai monks' smoking behavior based on social class and spatial disparities 
using cross-tabulation indicated that, in general, most monks were non-smokers. However, the 
proportion of moderate smokers exceeded that of heavy smokers among middle monks, as well 
as monks residing in the Northeast region, as shown in Table 2. 
   Among key variables, age showed notable differences: Monks aged ≤ 15–29 had the 
highest proportion of moderate smokers (55.0%) compared with other age groups. With regard to 
education, monks with lower-secondary education were predominantly non-smokers (41.2%), 
whereas monks with upper-secondary education tended to be moderate smokers (40.2%).  
Meanwhile, monks with a bachelor's degree were found to be heavy smokers (50.0%). 
  In ordination hierarchy, monks at the Mahathera level reported lower smoking rates 
compared with those from other groups (41.9%). Monks at the middle level tended to be moderate 
(38.2%) or heavy smokers (64.7%). With regard to the spatial perspective, there were both moderate 
smokers (56.1%) and heavy smokers (41.7%) among monks living in the Northeast region, which was 
the largest proportion compared to other groups. 
 
 



582 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

  Table 2 Cross-tabulation of Thai Monks' Smoking  
 

Social Class and Spatial Disparities 
Thai Monks' Smoking 

Non-smokers Moderate Smokers Heavy Smokers 
Age Group (p-value = 0.005) 
 ≤ 15-29  38.6 55.0 26.3 
 30-44  21.3 23.3 26.3 
 45-59  25.7 14.0 26.3 
 60+  14.3 7.8 21.1 
Educational Attainment (p-value = 0.000) 
 Lower-secondary education 41.2 35.2 22.7 
 Upper-secondary education 31.0 40.2 18.2 
 Bachelor degree 16.1 22.1 50.0 
 Master's degree or higher 11.7 2.5 9.1 
Pali Educational Attainment (p-value = 0.009) 
 Uneducated 84.5 93.8 76.2 
 Educated 15.5 6.2 23.8 
Dhamma Educational Attainment (p-value = 0.537) 
 Uneducated 5.1 4.8 0.0 
 Educated 94.9 95.2 100.0 
Ordination Hierarchy (p-value = 0.000) 
 Nawaga 23.0 36.8 17.6 
 Middle-level monk 24.0 38.2 64.7 
 Thera 11.1 10.5 0.0 
 Mahathera 41.9 14.5 17.6 
Social Status in Temple (p-value = 0.002) 
 Not holding administrative position 69.9 84.2 78.3 
 Holding an administrative position 30.1 15.8 21.7 
Region of Residence (p-value = 0.000) 
 North 11.1 16.2 37.5 
 Northeast 60.1 56.1 41.7 
 Central 27.4 12.2 8.3 
 South 1.4 15.5 12.5 
Place of Residence (p-value = 0.124) 
 Rural 79.0 67.9 86.7 
 Urban 21.0 32.1 13.3 

  
  Smoking prevalence based on monk categories 
  The cross-tabulation between social class and spatial disparities used in analyzing smoking 
behavior among Thai monks, examined through the ordered logistic regression model (Table 3), 
was presented across three models. Model 1 represented only variables related to the general 
social population and spatial differences, such as region and urban–rural residence. Model 2 
incorporated variables specific to monks, including Pali and Dharma education, ordination during 



583 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

Lent, and social status within the temple. Model 3 combined all variables related to social class 
and spatial disparities. 
  In Model 1, educational level, region of residence, and place of residence were all found 
to be correlated with smoking among Thai monks. Monks with a lower secondary education were more 
likely to be heavy smokers than their counterparts holding a master's degree or higher (p = 0.02). 
Similarly, monks with a bachelor's degree were more likely to be heavy smokers than those with 
a master's degree or higher (p = 0.00). In terms of regional differences, monks living in the Central 
region were more likely to be non-smokers than those living in the Southern region (p = 0.00), 
and monks living in rural areas were more likely to be heavy smokers compared with those living 
in urban areas (p = 0.01). 
  Model 2, which focused on variables related to monks, found that those whose ordination 
age placed them in the middle monk hierarchy smoked more heavily than monks in the Mahathera 
group (p = 0.01). Model 3 presented results that further clarified these categories. Monks who 
graduated with a bachelor's degree were more likely to become heavy smokers compared with those 
holding a master's degree or higher (p = 0.02), while monks in the middle monk hierarchy were more 
likely to become heavy smokers than those in the Mahathera group (p = 0.01). Furthermore, monks 
living in rural areas were heavier smokers than their counterparts living in urban areas (p = 0.01). 
 

  Table 3 Ordered Logistic Regression Model of Thai Monks' Smoking 
 

Variables 
Thai Monks' Smoking 

Model 1 Model 2 Model 3 
OR S.E. (p-value) OR S.E. (p-value) OR S.E. (p-value) 

Age Group (Reference Group: 60+) 
 ≤ 15-29  0.25 0.24 (0.30)  -0.07 0.36 (0.85) 
 30-44  0.20 0.22 (0.37) 0.14 0.33 (0.67) 
 45-59  0.08 0.22 (0.72) -0.04 0.30 (0.88) 
Educational Attainment (Reference Group: Master's Degree or Higher) 
Lower-secondary ducation 0.62 0.26 (0.02)  0.44 0.41 (0.29) 
Upper-secondary ducation 0.31 0.23 (0.18) 0.41 0.36 (0.26) 
Bachelor degree 0.87 0.23 (0.00) 0.75 0.32 (0.02) 
Pali Educational Attainment (Reference Group: Educated) 
Uneducated  0.28 0.15 (0.06) 0.55 0.29 (0.06) 
Dhamma Educational Attainment (Reference Group: Educated) 
Uneducated  0.18 0.66 (0.78) 0.46 0.94 (0.63) 
Ordination Hierarchy (Reference Group: Mahathera) 
 Nawaga  0.31 0.22 (0.15) 0.61 0.37 (0.10) 
Middle-level Monk 0.56 0.20 (0.01) 0.82 0.29 (0.01) 
Thera -0.17 0.23 (0.45) 0.33 0.37 (0.37) 

 
 
 



584 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

  Table 3 Ordered Logistic Regression Model of Thai Monks' Smoking (Continued) 
 

Variables 
Thai Monks' Smoking 

Model 1 Model 2 Model 3 
OR S.E. (p-value) OR S.E. (p-value) OR S.E. (p-value) 

Social Status in Temple (Reference Group: Holding an Administrative Position) 
Not holding administrative 
position 

 0.29 0.17 (0.09) 0.33 0.26 (0.21) 

Region of Residence (Reference Group: South) 
North -0.22 0.35 (0.53)  -0.13 0.40 (0.74) 
Northeast -0.52 0.36 (0.15) 0.19 0.47 (0.68) 
Central -1.11 0.31 (0.00) -0.55 0.41 (0.18) 
Place of Residence (Reference Group: Urban) 
Rural 0.55 0.23 (0.01)  0.67 0.27 (0.01) 
Cox and Snell R2 0.156 0.105 0.231 
N 295 292 159 

 
  Discussion  
  Drawing on secondary data analysis, this study relied less on data collected at the local 
level and more on information obtained from the National Statistical Office of Thailand, which 
conducts surveys every three years. There are several noteworthy findings. The 2021 Health 
Behavior of the Population Survey, conducted by the National Statistical Office of Thailand, showed 
that the highest smoking rates were concentrated in the Southern region, which is consistent with the 
findings of this study (Statistical Forecasting Division National Statistical Office, 2021). However, 
differences in smoking by residential area between urban and rural settings suggest that place of 
residence is not necessarily correlated with smoking (Hammond et al., 2008) ; ( Jitnarin et al., 2010). 
Nonetheless, the data analysis in this study showed that monks living in rural areas were more 
likely to smoke than those living in urban areas. These findings confirm that spatial disparities 
contribute to smoking behaviors. 
  In terms of social class and health, scholars have applied Bourdieu's analysis to understand 
the social field of health from different perspectives; this study focused on the smoking behavior 
of monks. However, the application of Bourdieu's framework often reflects different health 
outcomes of individuals or health disparities that overlap with habitus, field, and capital, 
contributing to shaping health practices. Educational level, as a form of cultural capital,  
is considered an important factor in determining smoking behavior (McGovern & Nazroo, 2015) ; 
(Oncini & Guetto, 2018); (Williams, 1995). 
  Previous studies on monks' health have broadly emphasized general health and lifestyle 
practices, rather than specific health outcomes. Earlier research has made important contributions 
by pioneering the study of monks' health in Thai society, while also highlighting the influence of 
social structures and patterned social arrangements in shaping monks' health outcomes 
(Jeamjitvibool et al., 2022); (Panyachit, 2025). This study, however, focused on a more specific 



585 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

health concern by examining cigarette smoking among Thai Buddhist monks. It reveals how 
smoking behaviors are shaped by the interplay between social class and spatial disparities,  
which collectively contribute to variations in smoking patterns across different groups of monks. 
  In Thailand, a movement has emerged to promote the health of monks in a sustainable 
manner through "Well-Being" and "Health Literacy," as outlined in the National Sangha Health 
Charter B.E. 2023. Regulating monks' health through the Constitution reflects the view of monks 
as rational actors who can assume responsibility for their own health, in accordance with the 
principles of Dharma. The emphasis is on health literacy education that recognizes smoking as a 
major obstacle to achieving the goal of "Healthy Monks, Sustainable Temples, and Happy 
Communities" (National Health Commission Office (NHCO) Thailand, 2024). In addition, this study 
helped address gaps in the stereotypical view of monastic health by highlighting distinctions in 
health from a sociological perspective, which may inform future policy development. 
 
Originality and Body of Knowledge 
   Figure 1 illustrates the social factors associated with smoking among Thai Buddhist monks, 
analyzed through two dimensions: Social class and spatial disparities. This knowledge is derived 
from research, as studies examining these two factors remain relatively limited. The decision of 
Thai Buddhist monks to smoke may be influenced by underlying social and cultural structural 
conditions, which increase their health risks and hinder the achievement of the Sustainable 
Development Goals. Nevertheless, the novelty of this study lies in its application of sociological 
perspectives while analyzing Buddhist monks in Thailand, an area in which scholarly work remains 
markedly limited. The study further advances this field by situating monks' health issues within 
broader social structural conditions and spatial disparities in Thai society. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

Figure 1 The Social Factors Associated with Smoking Among Thai Buddhist Monks 



586 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

Conclusions and Recommendations 
 This study determined the relationship between social class, spatial disparities, and Thai 
monks' smoking habits. When considering the dimensions of educational attainment, ordination 
hierarchy, region of residence, and place of residence, a correlation with smoking was observed 
among Thai monks. Monks holding a master's degree or higher are less likely to be heavy smokers 
compared to monks with lower educational attainment. Regarding the ordination hierarchy,  
which is based on the period of ordination, middle-level monks are more likely to become heavy 
smokers than monks in other hierarchies. With regard to the regions where monks live, it is found 
that those living in the Central region are less likely to become heavy smokers compared to those 
from the Southern region, while monks living in rural areas are more likely to become heavy 
smokers compared to their counterparts in urban areas. Future research should expand survey 
coverage to include all regions of Thailand in order to reduce geographical bias in the findings. 
Moreover, subsequent studies could adopt a mixed-methods design integrating qualitative 
approaches to provide deeper insights into monks' smoking-related health issues, particularly by 
uncovering the cultural backgrounds and belief systems embedded within individual experiences. 
In addition, future work may advance quasi-experimental research by implementing health 
intervention programs aimed at modifying smoking behaviors among Buddhist monks. For policy 
recommendations, relevant government and public health agencies should develop targeted 
campaigns to reduce smoking rates among Buddhist monks. Simultaneously, it is imperative to 
empower monks to serve as community role models and mobilizers to encourage smoking 
cessation among laypeople in local communities. 
 
Acknowledgments 
  The author(s) acknowledge receipt of financial support for the research, authorship, and/or 
publication of this article: This project was funded by the Thai Health Promotion Foundation               
(67-00151). 
 
References  
Amrock, S. M., Zakhar, J., Zhou, S. & Weitzman, M. (2014). Perception of E-Cigarette Harm and Its 

Correlation with Use among U.S. Adolescents. Nicotine & Tobacco Research, 17(3) , 330-336. 
https://doi:10.1093/ntr/ntu156 . 

Barbeau, E.  M. , Leavy-Sperounis, A.  & Balbach, E.  D.  (2004) .  Smoking, social class, and gender: 
what can public health learn from the tobacco industry about disparities in smoking? 
Tobacco Control, 13, 115-120. https://doi:10.1136/tc.2003.006098. 

Cockerham, W. (2017). Health lifestyle theory. The Wiley-Blackwell Encyclopedia of Social Theory 
(pp. 1–3). https://doi:10.1002/9781118430873.est0160. 

Diemer, M.  A. , Mistry, R.  S. , Wadsworth, M.  E. , López, I.  & Reimers, F.  (2012) .  Best Practices in 
Conceptualizing and Measuring Social Class in Psychological Research.  Analyses of Social 
Issues and Public Policy, 13(1), 77-113. https://doi.org/10.1111/asap.12001. 



587 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

Elo, I.  T.  (2009) .  Social Class Differentials in Health and Mortality:  Patterns and Explanations in 
Comparative Perspective.  Annual Review of Sociology, 35, 553- 572.  https: / / doi.org/ 10. 
1146/annurev-soc-070308-115929. 

Fullerton, A.  S.  ( 2009) .  A Conceptual Framework for Ordered Logistic Regression Models. 
Sociological Methods & Research, 38(2), 306-347. https://doi: 10.1177/0049124109346162. 

Hammond, D. , Kin, F. , Prohmmo, A. , Kungskulniti, N. , Lian, T.  Y. , Sharma, S.  K. , Sirirassamee, B. , 
Borland, R. & Fong, G. T. (2008). Patterns of Smoking Among Adolescents in Malaysia and 
Thailand: Findings From the International Tobacco Control Southeast Asia Survey.  Asia 
Pacific Journal of Public Health, 20(3), 193-203. https://doi:10.1177/1010539508317572. 

Holt-Lunstad, J. (2022). Social Connection as a Public Health Issue: The Evidence and a Systemic 
Framework for Prioritizing the "Social" in Social Determinants of Health. Annual Review of 
Public Health, 43, 193-213. https://doi.org/10.1146/annurev-publhealth-052020-110732. 

Jeamjitvibool, T. , Tankumpuan, T. , Lukkahatai, N.  & Davidson, P.  M.  (2022) .  Noncommunicable 
diseases and social determinants of health in Buddhist monks:  An integrative review. 
Research in Nursing & Health, 45(2). 249-260. https://doi.org/10.1002/nur.22215. 

Jitnarin, N., Kosulwat, V., Rojroongwasinkul, N., Boonpraderm, A., Haddock, C. K. & Poston, W. S.C. 
( 2010) .  Socioeconomic Status and Smoking Among Thai Adults: Results of the National 
Thai Food Consumption Survey.  Asia Pacific Journal of Public Health, 23( 5) , 672- 681 
https://doi:10.1177/1010539509352200. 

Kungskulniti, N., Charoenca, N., Kengganpanich, T., Kusolwisitkul, W., Pichainarong, N.,Kerdmongkol, 
P. , Silapasuwan, P. , Hamann, S. L. & Arpawong, T. E. (2011). Smoking Prevalence among 
Monks in Thailand. Evaluation & the Health Professions, 35(3), 305-322.https://doi:10.1177 
/0163278711426424. 

Lian, T.  Y.  & Dorotheo, U.  ( 2018) .  The Tobacco Control Atlas:  ASEAN Region.  Pathum Thani, 
Bangkok: Southeast Asia Tobacco Control Alliance. 

McGovern, P.  & Nazroo, J.  Y.  ( 2015) .  Patterns and causes of health inequalities in later life:  a 
Bourdieusian approach. Sociology of Health & Illness, 37(1), 143-160. https://doi:10.1111/ 
1467-9566.12187. 

Mentis, A.  A.  ( 2017) .  Social determinants of tobacco use: Towards an equity lens approach. 
Tobacco Prevention & Cessation, 3(7), 1-8. https://doi:10.18332/tpc/68836. 

National Health Commission Office (NHCO) Thailand. (2024). The National Sangha Health Charter 
B.E. 2566. Bangkok: National Health Commission Office (NHCO) Thailand. 

Statistical Forecasting Division National Statistical Office.  ( 2021) .  The 2021 Health Behavior of 
Population Survey. Bangkok: Statistical Forecasting Division National Statistical Office. 

Nichter, M. (2015). Lighting Up: The Rise of Social Smoking on College Campuses. New York: New 
York University Press. 

Nichter, M. & Nichter, M. (2016). Promoting Smoking in Indonesia. In Mandersom, L., Cartwright, E., 
& Hardon, A.  ( Eds. ) , The Routledge Handbook of Medical Anthropology  ( pp.107-112) .     
New York: Routledge. 



588 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.577-588 

Oncini, F.  & Guetto, R.  ( 2018) .  Cultural capital and gender differences in health behaviours:  a 
study on eating, smoking and drinking patterns.  Health Sociology Review, 27( 1) , 15-30. 
https://doi.org/10.1080/14461242.2017.1321493. 

Panyachit, S. (2025). Barefoot Health: The Healthy Lifestyle Path of Monks in Thailand. Journal of 
Population and Social Studies, 34(2026), 236-252. http://doi.org/10.25133/JPSSv342026. 

Parkinson, C. M., Hammond, D., Fong, G. T., Borland, R., Omar, M., Sirirassamee, B., Awang, R.,Driezen, P. 
& Thompson, M. (2009). Smoking beliefs and behavior among youth in Malaysia and Thailand. 
Am J Health Behav, 33(4), 366-375. PMID: 19182982; PMCID: PMC4665091. 

Stillwell, J., Norman, P., Thomas, C. & Surridge, P. (2010). Spatial and Social Disparities. In Spatial 
and Social Disparities. In: Stillwell, J., Norman, P., Thomas, C., Surridge, P. (eds) Spatial and 
Social Disparities.  Understanding Population Trends and Processes, vol 2.  Springer, 
Dordrecht. https://doi.org/10.1007/978-90-481-8750-8_1. 

Thongsawang, S., Rehbein, B. & Chantavanich, S. (2020). Inequality, Sociocultures and Habitus in 
Thailand. Sojourn: Journal of Social Issues in Southeast Asia, 35(3), 493-524. 

United Nations. (2024). The Sustainable Development Goals Report 2024. New York, United States: 
United Nations. 

Vanphanom, S. , Phengsavanh, A. , Hansana, V. , Menorath, S.  & Tomson, T.  ( 2009) .  Smoking 
prevalence, determinants, knowledge, attitudes and habits among Buddhist monks in Lao 
PDR. BMC Research Notes, 2, 100 (2009). https://doi.org/10.1186/1756-0500-2-100. 

Williams, S. J. (1995) . Theorising class, health and lifestyles: can Bourdieu help us? Sociology of 
Health & Illnes, 17(5), 577-604. https://doi.org/10.1111/1467-9566.ep10932093. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 



589 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

Research Article 

 
"BECAUSE I BELIEVE, I WORSHIP": A VISUAL AUTOETHNOGRAPHY OF 

FAITH, IDENTITY, AND THE BUDDHA STATUES IN THAILAND 
 

Saichol Panyachit 

Department of Sociology, Faculty of Social Sciences, Srinakharinwirot University, Bangkok, Thailand 
Corresponding author E-mail: saicholpa@g.swu.ac.th 

 
Received 27 November 2025; Revised 17 December 2025; Accepted 22 December 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: The intersection between collections and popular culture has become 
an important topic of sociological debate, particularly within the context of contemporary Thai society. 
The Buddha statue represents a prominent cultural collection among devotees and practitioners 
of Buddhist worship. Simultaneously, it is closely connected to Buddhist institutions that exist 
amid the ongoing commodification of culture. Therefore, this study aimed to investigate the 
culture of Buddha statue worship and its relationship with social identity and everyday belief 
systems by employing visual autoethnography as a methodological approach. 
Methodology: This study employed a qualitative research design using visual autoethnography, which 
integrates subjective experiences and memories through the lens of material culture. In this study,  
I used photographs alongside personal field notes to construct a mixed analytical process that 
combined both inductive and deductive reasoning. Visual autoethnography challenges the 
conventions of traditional research by emphasizing active participation and reflexive engagement.  
This situates personal experience as the central medium through which broader social phenomena 
can be interpreted and understood. Despite its potential, this approach remains relatively 
underutilized in the study of Buddha statue worship in contemporary Thai society. 
Main Results: The findings of this study revealed the intricate relationships between faith, online 
space, and the identities of Buddha statue devotees. These relationships demonstrated that the 
veneration and collection of Buddha statues constituted a distinct form of collection culture that 
reflected personal tastes and aesthetic preferences. Concomitantly, the practice of collecting 
Buddha statues was deeply embedded within the collective consciousness, a shared sense of 
faith and belonging tied to place. For example, devotion to Luangpho Phuttha Sothon embodied 
the collective identity of people from their hometown in the Chachoengsao Province, where 
spiritual reverence was closely intertwined with local rootedness. Such collective consciousness 
inevitably shaped how individuals positioned themselves within Buddhist veneration networks. 
Involvement to Buddhadhamma: This article is situated within Applied Buddhism, focusing on 
understanding how the Buddha statue serves as a symbolic medium that facilitates (Buddhānussati) 
the recollection of the Buddha. Each element of the image embodies the moral and spiritual 
foundations of Buddhist teaching, which are the observance of sīla (Virtue), the cultivation of samādhi 



590 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

(Concentration), and the realization of paññā (Wisdom). Moreover, a certain series of Buddha images is 
produced through collective acts of merit-making, in which communities of devotees participate in 
casting the images with altruistic intentions, such as aiding people experiencing poverty or donating 
proceeds from the veneration process to public welfare. These practices exemplify the principle of 
Saṅgahavatthu 4 (The Four Bases of Social Harmony), reflecting the ways in which communities of faith 
collectively embody generosity, compassion, and moral solidarity through religious and material action. 
Conclusions: This study contributes to sociological perspectives on the veneration of Buddha statues 
by highlighting the intricate relationships among faith, online space, identity, and the self of Buddha 
image devotees. The findings illustrate that Buddhist statue worship is not merely a religious act but 
also a social action shaped by interaction, belief, and aesthetic expression. The results have potential 
policy implications for supporting the development of cultural and creative industries rooted in the 
traditions of Buddhist institutions. In contemporary Thailand, there have been increasing government 
efforts to harness economic value from cultural heritage. Insights from this study can inform such 
initiatives by emphasizing how faith-based practices and religious material culture can serve as 
pathways for sustainable cultural innovation based on Buddhist values. 
Keywords: Buddha Statue, Religious Identity, Visual Autoethnography, Thailand 
 
Introduction 
  Buddhism has long been intertwined with people's social lives, particularly in Thailand, where 
it permeates everyday practice. Sociologists have paid considerable attention to the relationship 
between Buddhism and social life, especially as Buddhism has increasingly adapted to contemporary 
social and cultural changes (Bailey & Mabbett, 2003) ; (Schipper, 2012). Durkheim proposed that 
religion functions as the center of social cohesion. Religion creates a clear distinction between 
the sacred and profane, and through shared rituals surrounding sacred symbols, individuals feel 
connected to something greater than themselves. Whenever people gather to celebrate, mourn, 
worship, or follow collective moral rules, they reinforce their unity and identity. Durkheim 
emphasizes that even if the symbols appear to be "Religious," what is ultimately being venerated 
is society itself, because these shared beliefs and rituals strengthen the collective consciousness 
(Durkheim, 1995). The Buddha statue and its veneration constitute social practices embedded in 
devotees' daily lives, reflecting both religious faith and appreciation of the aesthetic expressions 
of sacred art. However, the Buddha statue is more than an artistic representation of Buddhism;  
It embodies a form of social and cultural cohesion that connects people. This illustrates how 
Buddhism functions as a central institution shaping social patterns, traditions, and cultural practices 
within society. 
  When considered a part of the aesthetic domain of art, Buddha statues have drawn 
sociological interest through the lens of aesthetic experiences, which are understood as personal 
encounters inherently connected to broader social structures and institutions. Such experiences 
intersect with cultural consumption, wherein individuals attribute different meanings to objects 
according to their social class, shaped not only by economic position but also by cultural capital 



591 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

(De la Fuente, 2000). However, Tambiah (1982) emphasized that Buddha statues are regarded 
primarily as representations of the Buddha. Most images reflect the paths to enlightenment 
through diverse body postures and gestures. Thus, Buddha statues are not only a religious art but 
also imbued with political and social class dimensions. Historically, images of similar forms have been 
disseminated across regions, reinforcing Buddhism's devotion to the populace. Moreover, the meanings 
attached to Buddha statues are deeply interwoven with local narratives and legends, raising critical 
questions regarding their authenticity. A notable example is the Sinhala Buddha (Phra Sihing), 
which symbolizes the transmission of Buddhism from Sri Lanka to Sukhothai and Lanna.  
Typically held by the social elite, Phra Sihing was reproduced, and replicas were distributed across 
major cities, serving as a medium for royal charisma and political authority. Although contestations 
over authenticity have persisted, every Phra Sihing ultimately functions as a representation of the 
Buddha, enduring in value and revered as an object of faith across generations. 
  In contemporary Thai society, Buddha statues have increasingly become objects of 
collection for those with a particular appreciation for sacred artifacts. Under the framework of 
collecting culture, collection is understood as a complex cultural practice involving the 
management of collections, systems of classification, and valuation of objects, which are shaped 
by the temporal dynamics of popularity. Further collection requires the accumulation of 
experience in making decisions regarding acquisition, exchange, and curation. Moreover, collecting 
culture should be examined as a form of consumption inherently tied to social class and status 
(Pawakapan, 2021). In Thailand, research on collecting culture regarding religious objects remains 
relatively limited. Existing studies have focused primarily on amulets rather than Buddha statues. 
This is because amulets are more intimately associated with personal faith and vary according to 
individual attributes. Amulets are also more readily commodified, portable, and easily circulated 
in the transnational amulet market. They are often referred to as Phra Khrueang or Khrueang Rang 
and frequently embody a mixture of religious traditions, including Buddhism and Hinduism 
(Iamkhorpung & Kosuta, 2022); (Naepimai & Chaisingkananont, 2023); (Srichampa, 2014). 
 While studying the history of sacred objects in Thai society, faith and beliefs in Buddhist 
amulets have long been examined through phra khruang, small, portable sacred objects believed to 
provide protection against harm caused by both worldly and supernatural forces. Despite Thailand's 
rapid industrial advancement and pursuit of modernization, the exchange networks surrounding 
Buddhist amulets, such as amulet markets and communities devoted to buying and collecting 
sacred images, have grown remarkably alongside these developments. The rise of a new middle 
class within the context of Thailand's transformation into a newly industrializing economy has 
fused aspirations for success with a Thai Buddhist worldview that attributes extraordinary power 
to the Buddha and his disciples, grounded in their moral and spiritual authority. Consequently, 
worship practices originally intended to serve as reminders of Buddhist teachings have gradually 
shifted toward the use of personal talismans. This transformation reflects a belief in the magical 
potency embedded in Buddhist sacred objects and underscores how protective power has become 
a central aspect of contemporary Buddhist material culture in Thailand (Soontravanich, 2013).  



592 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

  During my fieldwork, I had the opportunity to venerate Luangpho Phuttha Sothon,  
Phra Phuttha Chinnarat, and Luangpho Phra Sai, three of the most renowned Buddha statues in 
Thailand, often described in oral traditions as guardian Buddhas in the nation's cardinal direction. 
Each temple produces Buddha statues of varying sizes, which devotees can take home as auspicious 
objects. Therefore, this study focuses on these three images as the primary cases for analysis.  
These Buddha statues are widely recognized among collectors and have a significant influence 
on Buddhist commerce (Buddha Phanit). My long-standing practice of collecting these three 
Buddha statues further positions me within this cultural field, allowing my experience to be a part 
of this visual autoethnographic inquiry. These statues are released in editions, either designed and 
produced directly by the temple or commissioned and distributed by devotees, with revenues 
directed toward public benefit projects such as the purchase of ambulances. An especially 
intriguing case emerged from my conversations with monks and caretakers at Wat Pho Chai in the 
Nong Khai Province, where Luangpho Phra Sai was enshrined. A local devotee, the owner of a 
famous restaurant in Nong Khai province, combined the legend of Luangpho Phra Sai with regional 
beliefs in the Naga to create a special edition statue, Luangpho Phra Sai Naga Prok (Model Phra 
Nakhathibodi Barami Phra Sai). Proceeds from this initiative were used to acquire medical 
equipment for hospitals in Nong Khai and fund the restoration of Wat Pho Chai. Importantly, 
devotion to Luangpho Phra Sai extends beyond the local Nong Khai community. The faith surrounding 
this image has transcended provincial boundaries and spread to neighboring Southeast Asian 
countries, much like the devotion to Luangpho Phuttha Sothon and Phra Phuttha Chinnarat 
(Fieldwork Note, June 14, 2025). 
  Thus, the study of Buddha statue-collecting culture has become an especially compelling 
topic that still contains significant gaps for further scholarly exploration. This article focuses 
specifically on the collection cultures of Luangpho Phuttha Sothon, Phra Phuttha Chinnarat, and 
Luangpho Phra Sai, emphasizing the researcher's own experiences of collection, faith, and the 
social identities of Buddha statue collectors. Having participated in the cultural field of Buddha 
statue collection for nearly a decade, the researcher approached the subject from both 
experiential insight and reflexivity. Within the framework of collecting culture, emphasis is placed 
on the knowledge and competencies of collectors as active agents, those who possess the 
experiential capacity to discern value, assign meaning, and appraise the worth of collected objects. 
To explore this dynamic, this study employs visual autoethnography, focusing on the material 
culture embodied in the Buddha statues. The approach is grounded in my own positionality as 
someone who is deeply familiar with Buddhist traditions and actively involved in the Buddha 
statue-collecting community. This methodological orientation allowed me to draw on my insider 
experience while using visual materials as analytic entry points. The rationale and procedures for 
this approach are discussed in detail in the research methods section. 
 
 
 



593 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

  Objectives 
  This study aimed to investigate the culture of Buddha statue worship and its relationship 
with social identity and everyday belief systems by employing visual autoethnography as a 
methodological approach. 
 
Methodology 
  This study employed a qualitative research approach via visual autoethnography,  
a methodological technique that conveys the researcher's personal experiences and memories 
to understand phenomena in social and cultural worlds (Wall, 2008). In anthropological fieldwork, 
photography has long been used as a visual method for understanding the cultural dimensions 
of everyday life. This involves capturing images that are ethnographically meaningful and 
interpreting them, along with participant observations (Bateson & Mead, 1942). Visual methods 
have also been employed to access past experiences, working in tandem with sensory experience; 
Viewing a photograph can evoke memories and associations embedded within it, memories that 
are intertwined with social relationships and the material connections that shape them (Banks & 
Zeitlyn, 2001). When considered through the lens of autoethnography, such methods become 
vital tools for narrating personal experiences, memories, and shared emotional landscapes in 
which subjectivity and embodied experiences collide. These intersections generate rich cultural 
data that extends beyond the conventional field notes or detached observations. Rosaldo's "The Day 
of Shelly's Death" exemplifies this approach, as he used poetry to evoke the emotional intensity of 
losing his beloved wife and interwove this deep personal grief with his ethnographic insights, thereby 
opening new spaces for alternative ethnographic voices and forms of representation (Rosaldo, 2014). 
  However, visual autoethnography focuses on material culture in which various forms of 
materiality can construct narratives to explain social phenomena (Payne, 2022). According to 
Payne's (2022) visual autoethnography, she recounted her memories through objects she had 
photographed while relocating. Photographs serve as a visual tool to reflect personal experiences; 
They illustrate the social life of objects that trigger memories and shared experiences and are 
imbued with sensory qualities. Based on my own experiences, the world of Buddha statues was 
understood as an interplay between aesthetic appreciation and the collection of cultural materials. 
These objects were valued not only for their sacred qualities or visual forms, but also for the 
personal life stories embedded within them. Their significance emerged through the lived 
experiences of the individuals who engaged with them, collected them, and attributed meaning 
to them over time, this created material embodiments of cultural heritage and emotionally 
invested artifacts within everyday religious practices. 
  I used visual autoethnographic methods to explore my experiences and recollections of the 
veneration of three significant Buddha statues in Thailand: Luangpho Phuttha Sothon (Wat Sothonwararam 
Worawihan, Chachoengsao Province), Phra Phuttha Chinnarat (Wat Phra Sri Rattana Maha Woraviharn, 
Phitsanulok Province), and Luangpho Phra Sai (Wat Pho Chai, Nong Khai Province). These three 
Buddha statues are well-known, and it is common for Thai people to worship at those temples 



594 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

and bring home replica statues for household veneration. As a Buddhist, I was familiar with the 
religious culture surrounding the veneration of Buddha statues. Moreover, each of the three Buddha 
statues had a history that reflected the origins and development of its respective community.  
The data and photographs conforming to autoethnographic methods were recorded between 
2023 and 2025. I revisited these photographs to evoke the experiences and memories embedded 
within them, using them as sensory triggers that guided my reflections on past moments.  
These visual materials were interpreted alongside entries from my personal field notes,  
which were loosely structured and unorganized. Together, the photographs and field notes 
allowed me to trace meanings, recall interactions, and understand the questions central to the study. 
These records included the Buddha statues that I had venerated, along with details that allowed 
for value assessment, as the three Buddha statues held relatively high values depending on their 
production series, the artisans who designed them, and their popularity among Buddha statue collectors. 
Maintaining such records enabled me to reflect on and reassess the value of these Buddha statues. 
  However, my writing of this autoethnography began when, during a long holiday, I had the 
opportunity to arrange for a new Buddha shelf. Thereby, I encountered an interesting point that 
reflected the social relationships of materiality, identity of the worshipper, and aesthetic value of 
my collected Buddha statues. Moreover, I learned from key individuals involved in the creation of each 
Buddha statue that these sacred objects were not confined to their veneration solely to Thailand.  
They were also revered by foreign devotees, particularly those from Asian nations with similar 
religious cultures who traveled to worship at these three sites. 
  I, therefore, believed that writing this autoethnography would help open a new space of 
knowledge that effectively connected my personal narrative with the phenomenon of the Buddha 
statue-collecting culture, which was moving from the local to the global flow. Examining the 
research data according to the framework of visual autoethnography involved a combination of 
inductive and deductive analyses. Inductive analysis focused on personal notes and storytelling 
through photographs that I had taken of the Buddha statues, while deductive analysis selected 
social theories, creating main and sub-themes to present the research findings. 
 
Results and Discussion 
  Sacred Spaces in Everyday Life 
 The placement of Buddhist devotional objects reflects cosmological beliefs rooted in the 
cultural systems of mainland Southeast Asia and the Indian subcontinent. Within this framework, 
the Buddha statue was positioned at the auspicious center of a dwelling and aligned in the correct 
direction according to traditional Thai spatial beliefs. This practice is closely intertwined with the 
everyday use of space; For instance, people typically avoid placing Buddha statues near restrooms or 
kitchens, which are considered impure because of the nature of the daily activities conducted there. 
  Thus, creating a sacred space for Buddhist icons has become a pervasive feature of Thai 
Buddhist culture. Even as modern society has shifted toward faster-paced lifestyles and vertical 
forms of living that prioritize convenience and transportation accessibility over spaciousness, 



595 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

reverence for the proper placement of Buddha statues persists. Such spaces continue to serve as 
focal points of faith to residents, channeling auspicious energy and spiritual well-being. 
  Field observations and analysis of the devotional statue economy reveal that replicas of Phra 
Phuttha Chinnarat, Luangpho Phuttha Sothon, and Phra Sai remain among the most frequently 
purchased and installed Buddha statues, typically occupying the position of the principal statue, the 
"Center of Auspiciousness." 
  While the spatial positioning of a Phra Room (Figure 1-4), a dedicated shrine area for worship 
and prayer, is regarded as a vital element of Thai homes, the placement of Buddha statues within 
this space follows deeply rooted beliefs about auspicious direction and hierarchical order. Typically, 
Buddha statues are arranged from the highest to lowest according to individual belief systems or 
local cultural traditions. Images with long historical legacies and legendary associations, such as 
protectors and granters of blessings, are often placed in the highest position. Although no fixed 
rule dictates the precise order, representations of the Buddha are generally positioned at the 
uppermost level of the altar. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 1 Visual Recording: Phra Room, A Dedicated Shrine Area for Worship and Prayer 

 



596 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 2 Visual Recording: Luangpho Phuttha Sothon  
 

  Historic Edition commemorating the 109th anniversary of the Royal Thai Police, created 
through a sacred ceremony held in the ordination hall (Ubosot) of five temples revered by Thai 
people as housing Buddha images regarded as "Brothers" of Luangpho Phuttha Sothon. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 3 Visual Recording: Phra Phuttha Chinnarat 
 

  Saturday Five Great Auspicious Edition (B.E. 2563 / 2020), it is believed that the "Saturday Five" 
day is an especially auspicious time for performing sacred ceremonies and enhances the sanctity 
of ritual practices. 



597 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 4 Visual Recording: The 666-Year Thawi Chok Buddha 

 
  The image was created by the Cha Tawee lineage, a family of highly renowned sculptors 
known for their design and supervision of the Phra Phuttha Chinnarat Buddha statue. The works 
of this lineage are especially noted for their harmonious proportions, symmetry, and balance. 
They claim qualities that distinguish them from sculptures produced elsewhere. 
  My personal devotion also influenced how I arrange these sacred objects. For instance, 
my deep attachment to my birthplace influences the placement of Luangpho Phuttha Sothon in 
the most prominent position of my household shrine. At times, spatial arrangement reflects not 
only belief but also an aesthetic of faith, where I select images, whose postures embody the 
spiritual qualities I wish to cultivate, such as standing figures symbolizing progress or seated figures 
representing peace and protection.  
  On another point, Buddhist ritual constitutes a form of "Connection Work," an aesthetic and 
affective practice that mediates religious belonging. Domestic acts of devotion, including the 
arrangement of household shrines and the veneration of Buddha images, can likewise be understood 
as everyday technologies of spiritual connection. The visual and spatial configuration of sacred objects 
within the home does not merely represent beliefs; It also actively cultivates emotional attachment, 
sensory engagement, and a sense of belonging to Buddhism. Through aesthetic decisions, such as the 
placement, posture, and hierarchy of images, practitioners generate intimate ritual environments that 
invite protection, blessing, and moral orientation into daily life. In this sense, the household shrine 
functions as a microsite where transcendent religious ideals are mediated through material forms, 
sustaining and renewing faith in the flow of modern living (Williams-Oerberg, 2021). 
  In Thai society, Buddha statues are made of various materials and colors, mostly gold and 
brass with black lacquer, each reflecting personal faith and aesthetic preferences. The Buddha 



598 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

statue serves as a medium of communication with the divine, marking a sacred time and space. 
It was never intended merely as an object of beauty in the modern sense but as a form that 
evokes reverence and transcendence. From this intertwining of spatial placement and aesthetic 
expression, a heightened sense of sacred experience emerges. Over time, people, including 
myself, have come to value form, balance, beauty, and expression not only as symbols of 
devotion but also as reflections of inner harmony. This gradual shift marks the philosophical birth 
of aesthetics in Asia, where appreciation of the sacred form evolves into an understanding of 
beauty as a transformative force that moves and reshapes the human spirit emotionally, 
intellectually, and sensually. Furthermore, the veneration of Buddha statues reflects social class 
because the possession of valuable and scarce objects signifies social standing. This is particularly 
pronounced in creation processes that incorporate sacred rituals, revealing social privileges 
limited to groups endowed with substantial cultural or economic capital. 
  The practice of Satipaṭṭhāna, commonly known as the Four Foundations of Mindfulness, 
serves to deepen both concentration and self-awareness in daily life. When a Buddha statue 
functions as an object of veneration, it cultivates a serene and aesthetically resonant environment 
that supports contemplative focus. In this context, the image can act as an entry point for the 
study of Dhamma, anchoring awareness in the present and mitigating attachments to past regrets 
or future anxieties. Through such grounded mindfulness, one comes to understand that suffering 
is not sustained by clinging but can be alleviated through releasing. 
  Online Spaces and the Construction of the Devotional Self 
  Over the past five years, I have become interested in how the practice of renting and 
venerating Buddha statues (Phra Phuttha Roop) has become intertwined with the process of  
self-construction in online spaces. The Buddhist amulet and statue market has expanded rapidly into 
the digital realm, particularly through Facebook pages and online marketplaces, where transactions 
and negotiations over sacred objects occur swiftly through various applications. 
  My practice began through family narratives that shaped my belief that Luangpho Phuttha 
Sothon's blessings would protect and guide my life. Growing up in Chachoengsao Province,  
where Luangpho Phuttha Sothon is revered as a sacred and protective figure, deeply influenced 
my sense of faith and belonging. My initial participation in the online amulet community began 
with a devotion to Luangpho Phuttha Sothon before gradually expanding to an appreciation of 
other significant Buddha statues, whose beauty and sacred power are believed to bring 
professional success and prosperity. 
  The rapid growth of online spaces has deeply integrated the economies of Buddhist amulets 
and the veneration of statues. In the past, devotees typically traveled to temples in person to obtain 
amulets or Buddha statues, ensuring authenticity through direct purchases from the temple.  
The temple's role as the primary distributor guarantees the sacred legitimacy of each object. However, 
the emergence of digital platforms has fundamentally transformed these practices. Temples are no 
longer the sole intermediaries, and devotees are no longer required to be physically present, 
except for those who wish to examine the craftsmanship and aesthetic quality of Buddhist art 



599 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

before making decisions. Moreover, the obtainment of amulets differs from that of Buddha statues, 
as amulets generally lack the same level of craftsmanship. Most amulets primarily respond to the 
needs of individuals seeking objects that are convenient, easy to carry, and readily accessible.  
As a result, amulets have grown rapidly on online platforms, especially when compared to Buddha 
statues, which still embody an aesthetic gaze and require a more contemplative appreciation 
(Hamratanaphon, 2024); (McBain, 2024); (Naepimai & Chaisingkananont, 2023). 
  Purchasing a Buddha statue online requires new interpretive and evaluative skills. Among the 
senses, vision becomes dominant over touch, and other sensory experiences become unavailable. 
Therefore, sellers emphasize the visual qualities of each image using multiple-angle photographs and 
persuasive captions that highlight their defining features. Common descriptions include phrases such 
as "Popular Mold," "Standard Edition," "Rare Model," "Sharp Features," "Excellent Condition,"  
and "Authentic Guarantee," often accompanied by the year of consecration. Buyers typically examine 
the face, back, and base of the statue, key visual markers of authenticity, before making decisions. 
Many sellers also act as self-guarantors of authenticity, whereas buyers rely on a peer review system 
known as "Credit Checking." This verifies the seller's reliability through previous customer feedback, 
confirming successful delivery and genuine items. 
  Online markets for Buddha statues have thus reshaped social relationships between 
buyers and sellers, dismantling the traditional monopoly once held by temples. I contacted  
a seller who built trust by inviting me to view the actual image in person before the purchase. 
Before agreeing to meet him, I checked his credibility through online reviews. However, relying 
solely on vision remains a limitation. I prefer to touch the Buddha statue I intend to venerate,  
as tactile engagement allows me to sense the texture of the material. Whether it is brass, stone, 
or other substances. The combination of sight and touch enabled me to make more grounded 
decisions regarding bringing the image home. 
  In my experience, online transactions present significant challenges to trust. Online veneration 
remains largely an aesthetic experience mediated by vision and textual persuasion through captions. 
However, at the decision-making stage, it was necessary to engage additional sensory dimensions to 
achieve confidence and spiritual connection. 
  Trade in Buddha statues also reflects the speculative dynamics based on popularity and rarity. 
Rare images are limited in supply and are highly sought after, functioning as material objects 
embedded with cultural value, which Pierre Bourdieu calls objectified cultural capital. Through online 
networks, cultural capital is converted into economic capital by leveraging social capital that connects 
communities of faith and collectors through trust-based relationships. Moreover, possession of rare 
and renowned images generates symbolic capital, as recognition from within the collector community 
or "Field" confers prestige and spiritual legitimacy upon the owner. 
  Discussion  
  Blurring the boundary between my subjectivity and the field of study remains a central 
challenge in my research. I aim to demonstrate how my personal experience of venerating 
Buddha statues has illuminated the broader cultural phenomenon of Buddha statue collection, 



600 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

which continues to thrive in contemporary Thai society (Payne, 2022). Spatial perception plays a 
crucial role in this process, as it anchors one's sense of self within spatial awareness and influences 
the evaluation and interpretation of cultural values. 
  My background as a native of the Chachoengsao Province, where Luangpho Phuttha 
Sothon serves as a key spiritual symbol connecting the community's collective faith, has 
profoundly shaped my understanding of sacred space and belonging. This spatial perception 
becomes visible in the continuous flow of devotees from across the country who pay homage to 
this image and transforms it into a form of cultural reasoning that links authenticity to locality;  
To own a genuine Luangpho Phuttha Sothon image is to ensure that it originates from Wat Phra 
Phuttha Sothon in Chachoengsao Province. The logic of authenticity and spatial attachment 
extends to other revered Buddha statues in Thailand. 
  Simultaneously, within both physical and online spaces where Buddhist images are 
exchanged and valued, multiple forms of capital circulate continuously. A clear transformation 
from cultural capital to economic capital can be observed as certain Buddha statues gained 
popularity and became prized collectibles among devotees. These Buddha statues, forms of 
objectified cultural capital, acquire increasing economic value in proportion to the demand for 
ownership by collectors and worshippers (Bourdieu, 1989). When considering perspectives that 
connect aesthetics with religion, Buddhist communities highlight how the ability to belong to a 
religious concept through things was perceived as more meaningful than not belonging at all. 
Consequently, possessing a Buddha statue is a fundamental signifier of aesthetic patterns and 
emotional knowledge. Such objects cultivate an atmosphere conducive to devotional practices, 
create spaces for meditation, and engage with the teachings of Buddhism in everyday life (Baffelli 
et al., 2021). Similarly, this perspective recognizes sacred objects as mediating agents in the 
construction of religious values and devotional aesthetics. Sacred objects act as active mediators 
in transnational devotional networks. In the present context, the aesthetic and material qualities 
of sacred objects do not merely facilitate worship but also provide devotees with sensory 
confirmation of spiritual presence, reinforcing personal faith through visible and tangible forms. 
Selective access to such objects reflects the unequal distribution of cultural and economic capital, 
thereby reproducing social hierarchies within devotional communities. This process establishes a 
moral economy in which sacred values, social recognition, and religious distinctions are exchanged 
and negotiated. Interpreted through this lens, the participation of devotees in acquiring and 
venerating sacred objects can be understood as both a religious practice and a means of attaining 
symbolic status, particularly in transnational settings where devotion is intertwined with mobility, 
consumption, and identity formation (Srinivas, 2012). 
  The possession of Buddha statues also corresponds to the expansion of digital media, 
which has transformed them into religious material goods embedded in consumerist dimensions. 
Digital platforms amplify this commodification through mass production and mediated rituals that 
enhance symbolic appeal, such as consecration ceremonies, testimonials of miraculous experiences, 
and faith-based storytelling. These narratives, circulated through social media interactions, accelerate 



601 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

the dissemination and consumption of Buddha statues across vast online networks (Kitiarsa, 2012) ; 
(Tarocco, 2011); (Naepimai & Chaisingkananont, 2023). Thus, from a sociological perspective, Buddhism 
is viewed as a "Religion of Salvation" that highlights worldly suffering while offering a path for 
individuals to escape the cycle of rebirth through disciplined mental cultivation. Weber contends 
that Buddhist teachings emphasize personal spiritual endeavors rather than ritualistic practices. 
Yet, in contemporary contexts, lay Buddhists must continue to engage with the demands of 
everyday life, producing tension between the monastic ideals of world renunciations and the practical 
realities of secular existence. This tension fosters more transactional modes of devotion among 
laypeople, such as seeking blessings, prosperity, and protection. Weber describes this interplay as a 
convergence of "The Ethic of Salvation" and "The Needs of The Worldly Order," revealing how 
transcendent aspirations coexist with secular desires in modern Buddhism (Weber, 1965). 
  
Originality and Body of Knowledge 

  
 

Figure 5 Collecting Buddha Statue Ecosystems 



602 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

   The findings of this study reveal an ecosystem of Buddha statues that circulate through 
faith, self, identity, and online spaces, each interacting and colliding with traditional domains of 
religious devotion. This contemporary ecosystem is sustained by the intensive circulation and 
interdependence of these four elements. As shown in Figure 5 that veneration of the Buddha 
statue extends beyond mere faith; It also encompasses the social and cultural dimensions 
expressed through the identity of the devotees. This was a key finding of the present study. 
Simultaneously, this article employs visual autoethnography as its methodological approach, a 
research method that remains relatively underutilized in studies of Buddha statue worship in Thai 
society. By narrating this phenomenon through my own lived experience, this study offers a 
methodological originality that contributes to new empirical insights. 
  Furthermore, the veneration of Buddha statues is increasingly intertwined with the emergence 
of online spaces, which play a crucial role in shaping devotees' decision-making. Most Buddha statues 
that circulate through digital media must be authenticated through complex social mechanisms that 
validate their legitimacy. These online spaces also serve as interactive arenas in which buyers and 
sellers exchange symbolic and economic values, fostering relationships grounded in faith, trust, and 
shared beliefs. 
 
Conclusions and Recommendations 
  The findings of this study reveal the intricate relationships between faith, online spaces, 
and the identities of devotees of the Buddha statue. These relationships demonstrate that the 
veneration and collection of Buddha statues constitute a distinct form of collection culture that 
reflects personal tastes and aesthetic preferences. Concurrently, the practice of collecting Buddha 
statues is deeply embedded within the collective consciousness, a shared sense of faith and 
belonging tied to place. For example, devotion to Luangpho Phuttha Sothon embodies a 
collective identity among the people of Chachoengsao Province, where spiritual reverence is 
closely intertwined with local rootedness. Such collective consciousness inevitably shapes how 
individuals position themselves within Buddhist veneration networks. Future research could 
further explore the communities of Buddha statue devotees through the lenses of aesthetics and 
cultural sociology to better understand the intersection of social institutions, culture, and art. 
Additionally, digital social research methods can be applied to investigate online devotional 
communities using tools such as social network analysis or sociograms to visualize the relational 
structures and patterns of interaction. In addition, visual autoethnography holds the potential for 
future studies on contemporary Buddhist-related phenomena, such as the circulation of amulets 
and Buddhist tourism. Furthermore, this study offers potential policy implications, particularly for 
promoting Thailand's cultural and creative industries. Buddhist institutions can play a participatory 
role in this development by leveraging the faith and symbolic power of Buddha statues to 
introduce Thailand's religious culture to global audiences. However, such engagement inevitably 
raises questions about the commodification of religion, how faith, when mediated through 
economic and cultural exchanges, transforms into a spiritual economy in the modern world. 



603 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

Acknowledgment 
  The author disclosed receipt of the following financial support for the research, 
authorship, and/or publication of this article: This project is funded by National Science Research 
and Innovation Fund (NSRF), fiscal year 2025. 
 
References 
Baffelli, E., Caple, J., McLaughlin, L. & Schröer, F. (2021). The Aesthetics and Emotions of Religious 

Belonging: Examples from the Buddhist World. Numen: International Review for the History 
of Religions, 68(5-6), 421-435. https://doi.org/10.1163/15685276-12341634. 

Bailey, G. & Mabbett, I. (2003). THE SOCIOLOGY OF EARLY BUDDHISM. Cambridge, United Kingdom: 
Cambridge University Press. 

Banks, M. & Zeitlyn, D. (2001). Visual Methods in Social Research. London, United Kingdom: SAGE 
Publications. 

Bateson, G.  & Mead, M.  ( 1942) .  BALINESE CHARACTER A PHOTOGRAPHIC ANALYSIS.  New York, 
United States of America: New York Academy of Sciences. 

Bourdieu, P.  ( 1989) .  The Forms of Capital.  In Richardson, J.  ( ed. ) , Handbook of Theory and 
Research for the Sociology of Education ( pp.  241- 258) .  Westport, Connecticut, United 
States of America: Greenwood. 

De la Fuente, E.  (2000) . Sociology and Aesthetics.  European Journal of Social Theory, 3(2) , 235-
247. https://doi.org/10.1177/136843100003002007 (Original work published 2000) . 

Durkheim, E. (1995). The Elementary Forms of Religious Life. A New Translated by Karen E. Fields. 
New York, United States of America: The Free Press. 

Hamratanaphon, C. (2024). Fortune for Sale: Amulet Agency and Post-Pandemic Precarity in Hanoi, 
Vietnam.  [ Doctoral dissertation, University of California Reverside] .  ProQuest.  https: / / 
escholarship.org/uc/item/7299n4xt.  

Iamkhorpung, P. & Kosuta. M. (2022). The relationship between Buddhist and animist amulets in 
contemporary Thailand:  PHRA KHRUEANG and KHRUEANG RANG.  Kasetsart Journal of 
Social Sciences, 43(1), 53-59. 

Kitiarsa, P.  ( 2012) .  Mediums, monks, and amulets:  Thai popular Buddhism today.  Chiang Mai, 
Thailand: Silkworm Books. 

McBain, P. (2024). The Amulet Culture of Thailand. Journal of the Siam Society, 112(2), 7-15. 
Naepimai, N.  & Chaisingkananont, S.  (2023) .  Globalizing Thai amulets:  the Chinese-Singaporean 

role in commoditizing objects of faith.  Inter- Asia Cultural Studies, 24( 5) , 898-912. 
https://doi.org/10.1080/14649373.2023.2242154. 

Pawakapan, N. (2021). Collecting Culture: Proposals, Debates and Development. Journal of Social 
Sciences, Chiang Mai University, 33(1), 147-191. 

Payne, E.  (2022) .  Moving the Material Me:  A Visual Autoethnography.  The Journal for Undergraduate 
Ethnography, 12(2), 36-54. https://doi.org/10.15273/jue.v12i2.11409. 



604 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.589-604 

Rosaldo, R.  ( 2014) .  The Day of Shelly's Death:  The Poetry and Ethnography of Grief.  Durham & 
London, United Kingdom: Duke University Press. 

Schipper, J.  ( 2012) .  Toward a Buddhist Sociology:  Theories, Methods, and Possibilities.  The 
American Sociologist, 43, 203-222. https://doi.org/10.1007/s12108-012-9155-4. 

Soontravanich, C.  ( 2013) .  The Regionalization of Local Buddhist Saints:  Amulets, Crime and 
Violence in Post-World War II Thai Society.  Sojourn:  Journal of Social Issues in Southeast 
Asia, 28(2), 179-215. 

Srichampa, S.  ( 2014) .  Thai Amulets:  Symbol of the Practice of Multi- faiths and Cultures.  In 
Liamputtong, P. (ed.), Contemporary Socio-Cultural and Political Perspectives in Thailand. 
Dordrecht. Nederland: Springer. https://doi.org/10.1007/978-94-007-7244-1_3. 

Srinivas, T. (2012). Articles of Faith: Material Piety, Devotional Aesthetics and the Construction of 
a Moral Economy in the Transnational Sathya Sai Movement.  Visual Anthropology, 25(4) : 
270-302. https://doi.org/10.1080/08949468.2012.687959. 

Tambiah, S.  J.  ( 1982) .  Famous Buddha Images and the Legitimation of Kings: The Case of the 
Sinhala Buddha (Phra Sihing) in Thailand. RES: Anthropology and Aesthetics, 1982(4), 5-19. 

Tarocco, F.  ( 2011) .  On the market:  consumption and material culture in modern Chinese 
Buddhism. Religion, 41(4), 627-644. https://doi.org/10.1080/0048721X.2011.624698. 

Wall, S.  ( 2008) .  Easier Said than Done:  Writing an Autoethnography.  International Journal of 
Qualitative Methods, 7(1), 38-53. https://doi.org/10.1177/160940690800700103. 

Weber, M.  ( 1965) .  The Sociology of Religion [Religions- soziologie] .  London, United Kingdom: 
Methuen & Co. Ltd. 

Williams-Oerberg, E. (2021). Buddhist Ritual as "Connectionwork": Aesthetics and Technologies of 
Mediating Religious Belonging.  Numen: International Review for the History of Religions, 
68(5-6), 488-512. https://doi.org/10.1163/15685276-12341637. 

 

 
 
 
 
 
 
 



605 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

Research Article 

 
THE MIDDLE PATH TO SUSTAINABILITY: REFRAMING ESG THROUGH  

THE LENS OF BUDDHIST ECONOMICS 
 

Kiatanantha Lounkaew 
Faculty of Economics, Thammasat University, Pathum Thani, Thailand 

Corresponding author E-mail: klounkaew@econ.tu.ac.th 

 
Received 27 November 2025; Revised 28 December 2025; Accepted 30 December 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: Environmental, Social, and Governance (ESG) has become a standard 
reference in corporate sustainability discourse. Despite its rapid diffusion, ethical reasoning 
within ESG frameworks is often left implicit, with social and environmental concerns justified 
primarily through compliance, reputation, or risk management. This study examines a persistent 
ethical gap in contemporary ESG frameworks by focusing on how moral intention is treated,  
or left implicit, within prevailing sustainability practices. Rather than evaluating ESG performance, 
the study aims to clarify why existing ESG architectures struggle to internalize ethical reasoning 
within organizational decision-making. To address this gap, the paper develops the Comparative 
Ethical Mapping Framework (CEMF), which places core ESG strategic domains in dialogue with an 
ethical logic drawn from Buddhist economics, particularly principles associated with the Noble 
Eightfold Path. The analysis is conceptual in scope and does not involve empirical testing or the 
proposal of new reporting standards. 
Methodology: The study was conceptual and interpretive. It drew on a thematic review of ESG-
related scholarship published between 2015 and 2024, from which a set of representative 
studies was selected for closer analysis. On this basis, the paper developed the Comparat ive 
Ethical Mapping Framework (CEMF). The framework placed six ESG domains alongside selected 
Buddhist ethical concepts, including ethical conduct (Sīla), right livelihood (Sammā-ājīva), 
loving-kindness (Mettā), wisdom (Paññā), and impermanence (Anicca). The aim was not to 
produce a new metric, but to examine how ethical reasoning is embedded, displaced,  
or constrained within existing ESG structures. 
Main Results: The analysis showed that ethical considerations were not treated consistently across 
ESG domains. Governance and disclosure practices tended to emphasize formal procedures and 
outward accountability, while ethical conduct was often assumed rather than examined. In the 
areas of risk management and stakeholder engagement, ESG practices frequently focus on 
anticipation, mitigation, or legitimacy, with limited attention to impermanence and relational 
responsibility. These patterns pointed to a recurring tension between managerial rationality and 
ethical reflection. To clarify this tension, the paper developed a Buddhist -ESG interpretive 



606 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

structure that linked observable practices to ethical principles and to intention ( Cetanā)  
as understood in Buddhist thought. 
Involvement to Buddhadhamma: Grounded in Buddhist economics, this study engages 
Buddhadhamma as an ethical and ontological foundation rather than as a symbolic supplement, 
positioning the analysis within the field of Applied Buddhism and its contribution to Buddhism 
and sustainable development. Core Buddhist concepts, including impermanence (Anicca),  
non-self (Anattā), and wise attention (Yoniso Manasikāra), are mobilized to interrogate ESG 
practices directly, treating organizational action as ethically consequential conduct shaped by  
intention and interdependence. In this way, the paper applies Buddhist ethical reasoning to 
contemporary sustainability challenges, demonstrating how ontological insights from Buddhism 
expose the limits of prevailing ESG assumptions. For example, impermanence (Anicca) challenges 
the view of risk as an anomaly to be controlled, emphasizing uncertainty as an inherent 
condition of economic life, while wise attention (Yoniso manasikāra) redirects materiality 
assessment away from purely financial salience toward forms of moral urgency that may not yet 
be visible in financial statements. 
Conclusions: The paper offered a Buddhist economic reading of ESG that placed ethical 
intention at the center of familiar sustainability domains. It suggested implications for how 
responsibility, risk, and engagement are understood in organizational contexts, and ident ified 
areas where further conceptual and empirical work may be needed. Further work is needed to 
examine how ethical orientation influences ESG processes empirically and whether it is 
associated with more durable forms of organizational change. 
Keywords: Applied Buddhism, Buddhism and Sustainable Development, Buddhist Economics, 
Ethical Governance ESG, Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF) 
 
Introduction  
  Environmental, Social, and Governance (ESG) has become an unavoidable reference point in 
contemporary discussions of corporate sustainability. Firms are now expected to speak its language, 
regulators increasingly rely on it, and investors routinely use it as shorthand for responsibility and 
long-term orientation. Yet the ease with which ESG has been absorbed into organizational routines 
should give pause. What is widely treated as an ethical framework often operates, in practice,  
as a managerial technology, useful, measurable, and strategically deployable, but conceptually thin 
when pressed on ethical grounds. 
  Much of the existing debate focuses on whether ESG "Works": Whether it improves 
performance, reduces risk, or enhances resilience. These questions matter, but they also 
sidestep a more basic issue. ESG is rarely asked to justify itself ethically. Social an d 
environmental concerns are typically defended because they align with incentives,  
protect reputation, or stabilize value, not because they are understood as ethically binding in 
themselves (Eccles et al., 2014); (Grewal & Serafeim, 2020). Even where moral language appears, 
the underlying logic remains instrumental. This helps explain why persistent concerns about 



607 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

greenwashing, selective disclosure, and weak correspondence between reported ESG scores and 
substantive practice continue to surface (Cho et al., 2015); (Edmans, 2022).  
  These problems are not simply failures of implementation. They point to a deeper 
absence within the architecture of ESG itself. Contemporary frameworks excel at organizing 
information and standardizing disclosure, as seen in the growing prominence of initiatives such 
as GRI, SASB, and ISSB (GRI, 2020); (SASB, 2017); (ISSB, 2023). What they do not provide is  
a coherent account of ethical intention. ESG tells organizations what to report and how to 
compare outcomes, but it offers little guidance on how ethical orientation is formed before 
decisions are made. The result is a procedural conception of sustainability, where responsibility 
is increasingly equated with compliance, and moral judgment is displaced by formal criteria. 
  It is in this theoretical gap, between measured outcomes and ethical intention,  
that Buddhist economics becomes relevant. Unlike many approaches to business ethics that remain 
external to economic reasoning, Buddhist economics treats economic activity itself as a site of 
ethical cultivation. Action is not evaluated solely by its consequences, but by the quality of intention 
that gives rise to it. Rooted in the Middle Path, this tradition emphasizes moderation, restraint,  
and the reduction of suffering as organizing principles for economic life, rather than as secondary 
considerations added after strategic objectives are set (Ven. P.A. Payutto, 1992 ); (Loy, 2003); 
(Daniels, 2010a). This perspective does not reject governance, markets, or accountability 
mechanisms; It questions how they shape, and are shaped by, ethical orientation.  
  From this standpoint, ESG can be read differently. Instead of viewing it as a set of external 
controls imposed on firms, ESG may be understood as a domain in which ethical intention is 
repeatedly enacted, neglected, or distorted. Making this shift requires  more than philosophical 
critique. It requires a way of engaging directly with the operational structure of ESG itself,  
its domains, its decision points, and its justificatory logic. To that end, this paper introduces the 
Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF), which places core ESG strategic domains in 
dialogue with ethical principles derived from the Noble Eightfold Path. The focus is not on 
adding a moral vocabulary to ESG discourse, but on exposing how instrumental reasoning 
displaces ethical reflection within areas such as governance, stakeholder engagement,  
risk management, and materiality assessment (Khan et al., 2016); (Eccles et al., 2014).  
  The contribution of this study is deliberately limited. It does not evaluate firm-level ESG 
performance, nor does it propose new reporting standards. Its aim is more foundational.  
By reframing ESG through Buddhist economics, it seeks to clarify why ethical intention remains 
marginal within prevailing sustainability frameworks, and how an alternative ethical orientation, 
anchored in the Middle Path, can illuminate what is at stake when sustainability is reduced to 
metrics, scores, and compliance routines. 
  Objectives  
  This study examines a persistent ethical gap in contemporary ESG frameworks by focusing 
on how moral intention is treated, or left implicit, within prevailing sustainability practices.  
Rather than evaluating ESG performance, the study aims to clarify why existing ESG architectures 



608 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

struggle to internalize ethical reasoning within organizational decision-making. To address this gap, 
the paper develops the Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF), which places core ESG 
strategic domains in dialogue with an ethical logic drawn from Buddhist economics, particularly 
principles associated with the Noble Eightfold Path. The analysis is  conceptual in scope and 
does not involve empirical testing or the proposal of new reporting standards. 
 
Methodology 
  This study combined a systematic thematic review with the construction of a novel 
analytical device: The Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF), to reassess ESG strategy 
through the lens of Buddhist economic thought. The design contributes conceptual ly  
by clarifying how Buddhist principles speak to ESG domains, and methodologically by supplying 
a structured procedure for ethical reinterpretation that is transparent and reproducible.  
The study adopts a conceptual qualitative meta-analytic design, focusing on recurring patterns 
in ESG interpretation rather than on the aggregation of empirical effect sizes.  
  Systematic thematic review 
  The review examined the extent to which ESG-oriented strategies and practices reflected, 
conflicted with, or could be enriched by Buddhist economic ethics. Peer -reviewed literature 
published between 2015 and 2024 was retrieved from Scopus, Web of Science, and EconLit using 
combinations of keywords such as "ESG Strategy," "Corporate Sustainability," "Buddhist Economics," 
"Middle Path," and "Ethical Business." While not applying the full PRISMA protocol, the review 
followed its core principles of transparency, replicability, and thematic saturation, as the 
objective was conceptual synthesis rather than comprehensive empirical aggregation. Over forty-five 
publications were screened for thematic relevance and analytical depth; Thirty articles were 
retained for core framework development, as this set was sufficient to achieve thematic 
saturation for conceptual analysis, with additional sources no longer yielding substantively new 
ethical framings or ESG domain configurations. The remainder were used to contextualize 
findings and support the synthesis. The corpus was organized into two clusters: (i) Empirical and 
conceptual work on ESG practices (Strategy Formulation, Performance Outcomes, Stakeholder 
Engagement) and (ii) Doctrinal and applied work in Buddhist economics (Canonical Teachings, 
Philosophical Foundations, And Normative Arguments Grounded in the Middle Path). Each article 
was then thematically coded against the study's six operational ESG domains, and corresponding 
Buddhist concepts were identified through interpretive synthesis. Two questions guided the 
analysis throughout: To what extent do prevailing ESG strategies align with or diverge from core 
Buddhist economic principles, and can Buddhist thought provide new normative direction or 
evaluative standards for ESG-based corporate transformation? Analytical rigor was ensured 
through iterative comparison across sources, consistency checks in domain interpretation, and 
triangulation between ESG strategy literature and Buddhist ethical theory, rather than through 
statistical validation.  

 



609 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

Establishing ESG domains for ethical mapping 
The six ESG domains: Governance, Stakeholder Engagement, Innovation and Strategy, 

Risk Management, Disclosure and Metrics, and Materiality Assessment, were derived from the 
ESG strategy literature, sustainability reporting frameworks, and organizational behavior research. 
The first three capture internal leadership, external relational dynamics, and innovation pathways 
central to value creation (Eccles et al., 2014); (Porter & Kramer, 2011). Risk Management reflects the 
use of ESG as a proxy for long-term exposure and resilience in capital markets (Khan et al., 2016); 
(Eccles et al., 2014). Disclosure & Metrics and Materiality Assessment arise from evolving standards 
(GRI 2020); (SASB 2017); (ISSB 2023) that structure data, verification, and stakeholder prioritization. 
Together, these domains integrate strategic behaviors with accountability mechanisms and 
provide the scaffold for ethical mapping. 

The Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF) 
The Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF) is a structured, comparative ethics 

framework developed in this study to interpret ESG strategy through the moral and philosophical 
lens of Buddhist economics. Building on ESG scholarship (Eccles et al., 2014); (Khan et al., 2016) 
and Buddhist economic thought (Ven. P.A. Payutto, 1992); (Daniels, 2010b); (Brown, 2017),  
CEMF performs a dual-layered synthesis: It draws empirical insights from the ESG literature and 
systematically aligns them with Buddhist ethical principles. The framework rests on two premises 
evident in prior work: That each ESG domain encapsulates strategic objectives evaluable not only by 
performance but also by ethical intent and underlying assumptions, and that Buddhist thought, 
particularly the Noble Eightfold Path, offers a rich normative vocabulary for reframing those objectives.  
  For each domain, CEMF proceeds across four analytic lenses presented in continuous 
prose rather than checklists: It clarifies the domain's strategic objective as described in the ESG 
implementation literature; Reviews indicative evidence on outcomes such a s performance, 
resilience, and stakeholder trust; Identifies mapped Buddhist principle(s) drawn from canonical 
doctrine and contemporary scholarship, such as ethical conduct (S īla), loving-kindness (Mettā), 
impermanence (Anicca), and dependent origination (Paṭiccasamuppāda), and articulates an 
interpretive reframing that follows from the Buddhist lens (Daniels, 2010a). The mapping uses 
thematic coding, literature triangulation, and normative interpretation (Manetti, 2011),  
with analytic memos preserving the rationale for each alignment. Illustratively, ESG Governance is read 
alongside sīla and sammā-diṭṭhi (Right view) to foreground ethical leadership (Ven. P. A. Payutto, 1992); 
(Garcia-Torea et al., 2016), while Stakeholder Engagement is interpreted through mettā, karuṇā, 
and anattā to emphasize compassion, relational responsibility, and interdependence (Brown, 2017). 
The resulting domain-principle alignments provide a coherent pathway from principles to practice 
and are later summarized visually in the paper to support comparative assessment and discussion. 
 
 
 
 



610 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

Results and Discussion  
  The ESG literature, while developing an increasingly diverse account of strategic 
mechanisms (e.g., Governance Reform, Stakeholder Engagement, Innovation for Resilience), 
largely frames its normative foundations in the language of instrumental rationality and 
performance optimization. By contrast, the Buddhist tradition begins not with corporate 
outcomes but with the nature of suffering (Dukkha), its causes in craving (Taṇhā) and ignorance 
(Avijjā), and its cessation through ethical intention (Cetanā) and right livelihood (Sammā-ājīva). 
The Dharma of the Buddha does not focus on what is profitable but on what is liberating.  
Thus, this section presents an alternate reading of ESG strategic domains through a Buddhist lens, 
supported by the Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF) developed in this study.  
The results presented here were conceptual and interpretive rather than empirical. They reflect 
systematic ethical mappings across ESG domains, intended to clarify patterns of alignment, tension, 
and omission in prevailing ESG reasoning, rather than to evaluate firm-level performance. 
  The CEMF framework is completed in Table 1 and captures not only the strategic and ethical 
structure of ESG domains, but also underpins each mapping by grounding it in the empirical 
literature reviewed, reinforcing that the Buddhist reinterpretation proposed here is premised on both 
established ESG research and canonical Buddhist thought. Taken together, the mappings 
demonstrated that ethical considerations entered ESG practice unevenly across domains, with some 
domains prioritizing intention and restraint while others remain preoccupied with instrumental 
or compliance-oriented reasoning. 
 

  Table 1 Comparative Ethical Mapping Framework Integrating ESG Domains, Empirical 
Evidence and Buddhist Principles 
 

ESG Domain Strategic Objective 
Empirical Evidence from 

ESG Literature 

Mapped 
Buddhist 

Principle(s) 

Interpretive 
Reframing Insight 

Governance Accountability, 
ethical leadership, 
integration of ESG 
into corporate 
oversight 

ESG-oriented governance 
is linked to improved 
legitimacy, stakeholder 
confidence, and long-term 
firm value (Eccles et al., 
2014); (Khan et al., 2016); 
(Garcia-Torea et al., 2016) 

Ethical conduct 
(Sīla), right view 
(Sammā-diṭṭhi), 
wisdom (Paññā) 

Governance must 
begin with internal 
virtue and ethical 
discernment, not 
compliance or 
structural formality. 

Stakeholder 
Engagement 

Inclusion, trust-
building, 
participatory 
decision-making 

Stakeholder engagement 
correlates with 
reputational capital, 
improved relational  

Loving-kindness 
(Mettā), 
compassion 
(Karuṇā), non-
self (Anattā) 

Engagement is an 
ethical relationship 
of care, not a tactical 
resource  

 

 



611 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

  Table 1 Comparative Ethical Mapping Framework Integrating ESG Domains, Empirical 
Evidence and Buddhist Principles (Continued) 
 

ESG Domain 
Strategic 
Objective 

Empirical Evidence 
from ESG Literature 

Mapped Buddhist 
Principle(s) 

Interpretive 
Reframing Insight 

  resilience, and co-
created innovation 
(Freeman et al., 
2007); (Ioannou & 
Serafeim, 2014); 
Manetti, 2011) 

 for legitimacy or 
reciprocity. 

Innovation & 
Strategy 

Sustainable 
product/process 
innovation, ESG-
aligned market 
repositioning 

ESG-integrated 
innovation enhances 
adaptive capacity and 
competitive 
positioning (Nidumolu 
et al., 2009); (Porter & 
Kramer, 2011) 

Right livelihood 
(Sammā-ājīva), wisdom 
(Paññā), equanimity 
(Upekkhā) 

Innovation 
becomes ethical 
when guided by 
sufficiency, 
wisdom, and non-
attachment to 
market dominance. 

Risk 
Management 

Anticipation and 
mitigation of ESG-
related risk 

ESG risk integration 
improves resilience to 
environmental, 
regulatory, and social 
shocks (Khan et al., 
2016); (Zhang, 2025) 

Impermanence 
(Anicca), mindfulness 
(Sammā-sati), suffering 
(Dukkha) 

Risk cannot be 
eliminated but 
must be faced with 
mindful awareness 
of impermanence 
and non-reactivity. 

Disclosure & 
Metrics 

Transparency, 
investor 
confidence, 
comparability 
across firms 

ESG disclosure 
enhances information 
symmetry and market 
accountability but is 
vulnerable to 
greenwashing 
(Ioannou & Serafeim, 
2014); (Cho et al., 
2015); (Boiral, 2013) 

Right speech (Sammā-
vācā), right action 
(Sammā-kammanta), 
intention (Cetanā) 

Disclosure is not 
for performance 
optics, but for 
sincere ethical 
truthfulness and 
transformation. 

Materiality 
Assessment 

Prioritization of 
ESG issues with 
financial and 
stakeholder 
relevance 

Materiality is often 
determined by 
stakeholder salience, 
but may overlook 
moral significance 
(GRI, 2020); (Grewal & 
Serafeim, 2020) 

Dependent origination 
(Paṭiccasamuppāda), 
wise attention (Yoniso 
manasikāra) 

Materiality is not 
fixed; Ethical 
awareness must 
guide attention to 
hidden or emerging 
forms of suffering. 

  
 
 



612 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

  Each domain of the framework is examined for its accord or discord with the essential 
values of Buddhism, particularly ethical conduct (Sīla), wisdom (Paññā), loving-kindness (Mettā), 
impermanence (Anicca), and dependent origination (Paṭiccasamuppāda). The hope is not just to 
surface overlaps but also to consider how the ethical and spiritual richness of Buddhist thought 
can help change the conversation around ESG from one of adaptation, competitive advantage, 
and comparative benefit to one of ethical transformation and collective well-being. Table 2 
presents the ESG diversity constructs and outcomes obtained from the review and their 
reinterpretations using related Buddhist insights. 
 

  Table 2 ESG Strategic Drivers, Mechanisms, and Outcomes: Interpreted Through the  
Buddhist Lens 
 

ESG Strategic 
Driver 

Mechanism/Practice 
Anticipated 
Outcome 

Interpretive Note 
(Buddhist Lens) 

Leadership and 
Governance 

Leadership 
commitment to ESG, 
board diversity, ESG 
KPIs 

Enhanced legitimacy, 
decision quality 

Governance anchored in ethical 
conduct (Sīla) and right view (Sammā-
diṭṭhi), not just optics or metrics. 

Stakeholder 
Engagement 

Inclusive stakeholder 
dialogue, 
participatory 
processes 

Stakeholder trust, 
reputational capital 

True engagement arises from loving-
kindness (Mettā) and compassion 
(Karuṇā), transcending transactional 
reciprocity. 

Sustainable 
Innovation 

Investment in clean 
technology, ESG-
aligned R&D 

New market creation, 
long-term 
adaptability 

Innovation is ethically valid only if 
rooted in right livelihood (Sammā-ājīva) 
and does not stimulate craving (Taṇhā). 

Risk Anticipation ESG risk integration in 
strategic planning 

Resilience to 
environmental and 
regulatory shocks 

Risk is reframed as impermanence 
(Anicca); Preparedness must be rooted 
in mindfulness (Sammā-sati). 

Transparency 
and Disclosure 

ESG reporting, third-
party audits, ratings 
engagement 

Investor confidence, 
comparability across 
firms 

Right speech (Sammā-vācā) demands 
truthfulness beyond compliance, 
intentional honesty matters. 

Materiality 
Determination 

Double materiality 
analysis, stakeholder 
prioritization 

Efficient resource 
allocation, impact 
clarity 

The Buddhist lens emphasizes 
dependent origination 
(Paṭiccasamuppāda); Materiality is 
conditional and dynamic. 

 
  The six subsections below present the ESG domains identified in the review and 
organized within the Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF). For each domain, we first 
synthesize how the ESG literature links strategy and mechanisms (cf. Table 2), then reframe 
those insights through the relevant Buddhist ethical principles summarized in Table 1.  
The intention is to retain empirical rigor while foregrounding ethical cultivation consistent with 
the Middle Path; Taken together, the domain analyses are late r visualized in the paper's 
Principle-to-Practice Flow. 



613 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

  Governance: Ethical Leadership and Right View 
  The ethical mapping revealed a recurrent tension between formal compliance structures 
and the cultivation of ethical intention within organizational decision -making. The literature 
consistently treats governance as the structural precondition for credible ESG performance. 
Board mandate, integration of ESG KPIs into incentives, audit committee oversight, and board 
diversity are associated with stronger monitoring, clearer strategy alignment, and stakeholder 
legitimacy (Khan et al., 2016); (Garcia-Torea et al., 2016); (Walls & Berrone, 2017). Governance,  
in this reading, enables firm-wide coordination of sustainability initiatives and reduces agency 
problems that otherwise dilute implementation. 
  A Buddhist reframing adds a prior moral layer: Without right view (Sammā-diṭṭhi)  
and ethical conduct (Sīla), formal mechanisms risk becoming performative. Governance is not only a 
set of controls but an expression of intention (Cetanā). Ven. P.A. Payutto (1992) emphasizes that 
right view anchors discernment, while Daniels (2010b) and Brown (2017) link ethical leadership to 
compassion and wisdom (Paññā). Structures that optimize disclosure or ratings can still be animated 
by greed (Lobha), aversion (Dosa), or delusion (Moha) if inner cultivation is absent. 
  In practice, this implies that board processes should cultivate reflective space alongside 
oversight: Pre-decision mindfulness briefings, explicit articulation of non-harm in charters,  
and leadership development around virtue and equanimity. The governance question shifts from  
"Are Mechanisms in Place?" to "Do Mechanisms Arise from Right View and Sustain Ethical Volition?"  
a shift that the CEMF treats as foundational for the other domains. 
  Stakeholder Engagement: From Transaction to Interbeing 
  Empirical studies link meaningful engagement to higher trust, adaptability, and long-term 
valuation, citing mechanisms such as participatory materiality, grievance channels, and multi-stakeholder 
initiatives (Ioannou & Serafeim, 2014); (Zhang, 2025); (Eccles et al., 2014). Much of this practice 
remains framed by strategic reciprocity: Engagement is pursued insofar as it lowers risk and 
builds legitimacy. 
  The Buddhist lens pushes further. Loving-kindness (Mettā) and compassion (Karuṇā) 
ground relations in unconditional concern rather than instrumental exchange, while non -self 
(Anattā) and dependent origination (Paṭiccasamuppāda) dissolve hard boundaries between firm 
and stakeholder. Brown (2017) and Daniels (2010a) argue that enduring sustainability requires 
relationships of care, not merely forums for voice. Engagement thus becomes co -presence  
in a shared moral ecology, not a technique for managing others. 

Operationally, this reframing privileges practices that build relational capacity: Deep-listening 
sessions, co-design with affected communities, and stewardship commitments that persist beyond 
project cycles. Under CEMF, success is evidenced not only by reduced backlash or improved scores 
but also by the cultivation of dignifying relationships that recognize interdependence. 

 
 
 



614 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

  Innovation and Strategy: Right Livelihood and Wisdom 
The ESG corpus associate's innovation (e.g., Product Redesign, Clean Technology, and Circular 

Business Models) with competitive advantage, resilience, and efficiency (Porter & Kramer, 2011); 
(Nidumolu et al., 2009); (Eccles et al., 2014). Strategy writers emphasize first-mover opportunities 
and alignment with emerging regulations and preferences. 
  A Buddhist evaluation introduces qualitative criteria: Innovation is "Right" when it aligns 
with right livelihood (Sammā-ājīva) and non-harm (Ahiṃsā), and is guided by wisdom (Paññā) 
rather than craving (Taṇhā). Brown (2017) cautions that ostensibly "Green" innovation can 
accelerate overconsumption; Equanimity (Upekkhā) helps leaders discern when to expand, when to 
pause, and when to simplify. The ethical question is whether creativity reduces suffering,   
advances sufficiency (Santutthi), and sustains ecological balance. 
  Strategically, firms can embed this lens by screening portfolios for harm reduction, 
sufficiency-consistent growth, and community empowerment effects, and by pairing agile 
experimentation with explicit do-no-harm guardrails. Under CEMF, innovation is valued not merely 
for market returns, but for its contribution to wholesome livelihoods and collective flourishing. 
  Risk Management: Impermanence and Mindful Preparedness 
  ESG tools: Scenario analysis, risk heat maps, stress tests, enterprise risk integration,  
are now standard ways to address climate, social, and governance exposures (Eccles et al., 2014); 
(Khan et al., 2016); (Grewal & Serafeim, 2020). These instruments improve anticipation and 
response, yet they often presume a return to equilibrium once risks are mitigated. 

Buddhist ethics reframes the ontology of risk through impermanence (Anicca): Instability is 
not an aberration but a basic feature of conditioned phenomena. Mindfulness (Sammā-sati) and 
right effort (Sammā-vāyāma) support non-reactive awareness and ethically grounded trade-offs. 
Loy's (2003) critique of control narratives suggests that denial of impermanence breeds 
organizational suffering; Accepting flux can reduce defensive, harmful responses. 

Practically, the shift is from control to wise preparedness: Shorter retrospection-reframing 
cycles, scenario design that traces interdependence, and explicit consideration of the moral 
burden of risk transfers (e.g., Cost Cuts that Externalize Harm). CEMF treats risk competence as the 
capacity to respond compassionately and lucidly when change manifests, not just to forecast it. 
  Disclosure and Metrics: Right Speech and the Ethics of Measurement 
  Standards such as GRI, SASB, and ISSB aim to enhance comparability and decision 
usefulness, and the literature links robust disclosure to reduced information asymmetry and 
market efficiency (SASB, 2017); (ISSB, 2023); (Kotsantonis & Serafeim, 2019). Yet critiques of 
selective reporting and greenwashing persist (Cho et al., 2015 ); (Boiral, 2013), and metric 
proliferation can obscure rather than clarify (Eccles et al., 2014). 
  From a Buddhist standpoint, disclosure is an ethical act governed by right speech 
(Sammā-vācā) and intention (Cetanā): Truthful, benevolent, and purposeful communication 
that reduces harm. Wise attention (Yoniso manasikāra) counters conceptual proliferation 
(Papañca), favoring fewer, decision-relevant indicators that illuminate real impacts, including 



615 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

those inconvenient to corporate narratives. Sammā-kammanta (Right Action) implies that 
measures should not mask suffering, for example, by ignoring deep supply -chain harms or  
off-balance-sheet ecological losses. 
  Concretely, firms can pair quantitative indicators with reflective commentary on dilemmas, 
uncertainty, and lessons learned; Broaden boundary sett ings to capture material 
upstream/downstream effects; And disclose with an explicit ethic of responsibility. Under CEMF,  
the mark of high-quality disclosure is alignment between truthfulness, intention, and corrective action. 
  Materiality Assessment: Interdependence and Wise Attention 
  Recent practice embraces double materiality, extending salience beyond enterprise 
value to impacts on people and planet (GRI, 2020); (SASB, 2017). Processes typically combine 
stakeholder input, impact scoring, and prioritization matrices; The literature stresses that salience 
evolves with regulation, technology, and norms (Grewal & Serafeim, 2020). 
  Buddhist ethics deepens this by treating materiality as relational and dynamic.  
Through dependent origination (Paṭiccasamuppāda) and impermanence (Anicca), what matters 
changes as conditions and awareness change; Wise attention (Yoniso manasikāra) calls attention to 
harms long invisible to finance-first scoping. Biodiversity loss, for example, is increasingly recognized 
as material, but its ethical salience predates market recognition (Amos, 2025). A non-anthropocentric 
stance expands the field to nonhuman life and future generations. 
  Methodologically, this suggests periodic remapping that deliberately tests for blind spots, 
inclusion of long-horizon and systemic risks, and justification of exclusions in ethical as well as 
financial terms. In CEMF, materiality becomes a practice of expanding moral awareness, not just 
a ranking exercise, orienting firms to prioritize issues by their entanglements and consequences 
across the whole web of beings. 
 
Originality and Body of Knowledge  
  This study advanced the literature by developing an integrated framework that linked 
Theravāda Buddhist ethics to mainstream ESG analysis in a form that was conceptually rigorous and 
operationally tractable. It specifies how core principles: Ethical conduct (S īla), loving-kindness 
(Mettā), compassion (Karuṇā), equanimity (Upekkhā), wisdom (Paññā), impermanence (Anicca), 
dependent origination (Paṭiccasamuppāda), and wise attention (Yoniso manasikāra), correspond 
to the organizational functions of governance, stakeholder engagement, strategy and innovation, risk 
and disclosure, and materiality determination. The central contribution is to move beyond metaphor 
by specifying how ethical commitments can be rendered analyzable within standard ESG work,   
an advance over existing ESG ethics studies, which typically remain either normative without 
operational structure or instrumental without an explicit ethical theory. 
 
 
 
   



616 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

 
 

Figure 1 Principles to Practice in a Buddhist-ESG Framework 
 
  As in Figure 1 summarizes the contribution architecture. Established resources, such as 
global reporting standards, virtue-ethics traditions, conventional double materiality, and static 
risk registers, are synthesized into three original constructs: The Triparti te Buddhist ESG Model,  
the Principle-to-Practice Flow, and the anicca loop. GRI is shown in the figure as a representative 
disclosure-oriented standard, while SASB and ISSB are discussed in the text as complementary 
frameworks that inform metrics, materiality, and investor-facing comparability rather than ethical 
mapping per se. 
  The Tripartite Buddhist ESG Model provides the value architecture that anchors 
subsequent analysis, while the Principle-to-Practice Flow operationalizes ethical carry-through 
across ESG functions, replacing static cross-tabulations with a weighted and auditable representation. 
The anicca loop extends this logic over time through short retrospection-reframing-reprioritization 
cycles suited to impermanence and co-arising risk. Together, these elements establish a clear bridge 
from normative commitments to observable changes in exposure, behavior, and decision quality, 
and generate testable propositions linking ethical alignment to resilience, mitigation speed,  
and risk anticipation. 



617 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

  The theoretical contribution is a clear bridge from normative commitments to observable 
changes in exposure, behavior, and decision quality. Methodologically, the framework provides 
implementable procedures for visualizing and assessing principle realization across functions 
and over time, thereby enabling internal learning and external assurance. As indicated by the 
arrows from "Theory" and "Methods" to "Propositions for Empirical Testing" in Figure 1,  
the framework generates a tractable research agenda: If ethical carry-through matters, alignment 
should be associated with lower incident severity, faster time -to-mitigation, and greater 
organizational resilience; If WAM effectively reweights blind-spots, it should identify lead-lag risks 
earlier than finance-only scoping. 
  The scope of the contribution is anchored in Theravāda sources and Thai institutional 
contexts; However, the underlying logic, consisting of principled mapping, weighted carry-through, 
and adaptive cycles, is transferable to other ethical traditions with appropriate relabeling of 
virtues and obligations. Practically, as shown by the link to "Implementation Guidance for Boards 
and Audit" in Figure 1, the framework equips decision-makers with instruments to diagnose 
where ethical intent dissipates inside organizations and to reprioritize programs accordingly. 
Scholarly, it offers a culturally grounded yet standards -compatible account of corporate 
responsibility that expands the body of knowledge on how ethics can be made measurable, 
comparable, and strategically consequential. 
 
Conclusions and Recommendations  
  This paper has examined Environmental, Social, and Governance (ESG) by shifting 
attention away from questions of effectiveness and performance toward the place of ethical 
intention within ESG frameworks themselves. Rather than treating ethics as an assumed  
backdrop to governance and reporting, the analysis has traced how ethical orientation is often 
rendered implicit as ESG architectures become more procedurally elaborate. Across domains, 
governance functions tend to rely on formal adequacy, while the formative role of intention in 
shaping judgment and action remains weakly articulated. Reading ESG through Buddhist 
economics brings this tension into focus. Within the logic of the Middle Path, ethical intention is 
not something added to strategy after the fact, but a condition that shapes how strategic 
possibilities are understood and justified. When this ordering is left unexamined, ESG practices 
risk settling into routines of compliance or reassurance, even as they appear increasingly 
sophisticated. The Comparative Ethical Mapping Framework (CEMF) developed here does not 
seek to resolve this tension through new indicators or prescriptive models, but to provide a way of 
reading existing ESG domains in relation to the ethical commitments that quietly structure 
organizational decision-making. Seen in this way, practices such as stakeholder engagement, innovation, 
risk management, and disclosure are not neutral functional inputs, but sites where ethical 
orientation is either sustained or attenuated as strategies move from formulation to execution. 
At the same time, the analysis remains deliberately limited in scope. The framework is 
conceptual, and questions concerning how ethical intention might be examined empirically, 



618 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

how it may vary across Buddhist traditions, or how ethical mapping might enter into dialogue 
with other moral systems remain open, particularly where intention and interdependence resist 
straightforward measurement. 
 
References 
Amos, R. (2025). A Critical Analysis of the Global Biodiversity Framework. Journal of International 

Wildlife Law & Policy, 28(2), 123-192. https://doi.org/10.1080/13880292.2025.2539577. 
Boiral, O. (2013). Sustainability reports as simulacra? A counter-account of A and A+ GRI reports. 

Accounting, Auditing & Accountability Journal, 26(7), 1036-1071. https://doi.org/10.1108/ 
AAAJ-04-2012-00998. 

Brown, C. (2017). Buddhist Economics: An Enlightened Approach to the Dismal Science. New York, 
United State of America: Bloomsbury Publishing. 

Cho, C. H., Michelon, G., Patten, D. M. & Roberts, R. W. (2015). CSR disclosure: The more things 
change…? Accounting, Auditing & Accountability Journal, 28(1), 14-35. https://doi.org/10.11 
08/AAAJ-12-2013-1549. 

Daniels, P.  L.  (2010a) .  Climate change, economics and Buddhism-Part I: An integrated environmental 
analysis framework. Ecological Economics, 69(5), 952-961. https://doi.org/10.1016/j.ecole 
con.2009.12.002. 

Daniels, P. L. (2010b). Climate change, economics and Buddhism-Part 2: New views and practices 
for sustainable world economies.  Ecological Economics, 69(5) , 962-972.  https: //doi.org/ 
10.1016/j.ecolecon.2010.01.012. 

Eccles, R.  G. , Ioannou, I.  & Serafeim, G.  ( 2014) . The Impact of Corporate Sustainability on 
Organizational Processes and Performance. Management Science, 60( 11) , 2835- 2857. 
https://doi.org/10.1287/mnsc.2014.1984. 

Edmans, A. (2022). The end of ESG. Financial Management, 52(1), 3-17. https://doi.org/10.1111 
/fima.12413. 

Freeman, R. E., Harrison, J. S. & Wicks, A. (2007). Managing for Stakeholders: Survival, Reputation, 
and Success. New Haven, United State of America: Yale University Press. 

Garcia-Torea, N., Fernandez-Feijoo, B. & De La Cuesta, M. (2016). Board of director's effectiveness 
and the stakeholder perspective of corporate governance: Do effective boards promote 
the interests of shareholders and stakeholders? BRQ Business Research Quarterly, 19( 4) , 
246-260. https://doi.org/10.1016/j.brq.2016.06.001. 

Grewal, J. & Serafeim, G. (2020). Research on Corporate Sustainability: Review and Directions for 
Future Research. Foundations and Trends® in Accounting, 14(2), 73-127. https://doi.org/ 
10.1561/1400000061. 

GRI. (2020). Consolidated set of GRI sustainability reporting standards 2020. Amsterdam, Netherlands: 
GRI. 



619 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.605-619 

Ioannou, I.  & Serafeim, G.  ( 2014) .  The impact of corporate social responsibility on investment 
recommendations:Analysts' perceptions and shifting institutional logics. Strategic Management 
Journal, 36(7), 1053-1081. https://doi.org/10.1002/smj.2268. 

ISSB.  ( 2023) .  Sustainability- related risks and opportunities and the disclosure of material 
information. London, United of Kingdom: IFRS Foundation. 

Khan, M. , Serafeim, G.  & Yoon, A.  (2016) .  Corporate Sustainability: First Evidence on Materiality. 
The Accounting Review, 91(6), 1697-1724. https://doi.org/10.2308/accr-51383. 

Kotsantonis, S. & Serafeim, G. (2019). Four Things No One Will Tell You About ESG Data. Journal 
of Applied Corporate Finance, 31(2), 50-58. https://doi.org/10.1111/jacf.12346. 

Loy, D.  R.  ( 2003) .  The Great Awakening: A Buddhist Social Theory.  New York, United State of 
America: Wisdom Publications. 

Manetti, G.  (2011) .  The quality of stakeholder engagement in sustainability reporting:  empirical 
evidence and critical points.  Corporate Social Responsibility and Environmental 
Management, 18(2), 110-122. https://doi.org/10.1002/csr.255. 

Nidumolu, R., Prahalad, C. K. & Rangaswami, M. R. (2009). Why Sustainability Is Now the Key Driver 
of Innovation. Harvard Business Review, 87(9), 57-64. 

Porter, M. E. & Kramer, M. R. (2011). Creating shared value. Harvard Business Review, 89(1-2), 62-77. 
SASB. (2017). SASB Conceptual Framework. San Francisco, United State of America: Sustainability 

Accounting Standards. 
Ven.  P.  A.  Payutto.  (1992) .  Buddhist Economics:  A Middle Way for the market Place.  Bangkok, 

Thailand: Buddhadhamma Foundation. 
Walls, J. L. & Berrone, P. (2017). The Power of One to Make a Difference: How Informal and Formal 

CEO Power Affect Environmental Sustainability.  Journal of Business Ethics, 145, 293- 308. 
https://doi.org/10.1007/s10551-015-2902-z. 

Zhang, L-S. (2025). The impact of ESG performance on the financial performance of companies: 
evidence from China's Shanghai and Shenzhen A- share listed companies.  Frontiers in 
Environmental Science, 13, 1507151. https://doi.org/10.3389/fenvs.2025.1507151. 

 
 



620 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Research Article 

 
MORAL GROWTH IN A DIGITAL AGE: APPLYING THE THREEFOLD TRAINING 
TO ENHANCE THE LIFESTYLES AND TECHNOLOGY USE OF GENERATION C 

STUDENTS IN THE THAILAND 4.0 ERA 
 

Kornkanok Sarapirom1*, Sayam Aroonsrimorakot2, Praneet Muangnual3, Panuwat Taerakul4 
1Ratchaburi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Ratchaburi, Thailand 

2Faculty of Environment and Resource Studies, Mahidol University, Nakhon Pathom, Thailand 
3Faculty of Education, Bansomdejchaopraya Rajabhat University, Bangkok, Thailand  

4Faculty of Engineering, Southeast Asia University, Bangkok, Thailand 
*Corresponding author E-mail: kornkanoknet@hotmail.com 

 
Received 2 December 2025; Revised 25 December 2025; Accepted 28 December 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: Within the Thailand 4.0 context, where digital transformation has 
reshaped education and society, the lifestyles of Generation C, defined by connectivity, 
creativity, and collaboration, are shaped by pervasive technology use. While these changes offer 
opportunities for innovation and learning, they raise concerns regarding ethical awareness, digital 
well-being, and value-based living. Educational institutions must therefore address both digital 
access and students' personal, social, and ethical development . Generation C favors 
personalized learning, online collaboration, and constant connectivity, yet also faces risks such 
as digital addiction, distraction, and psychological stress. Although Generation C's digital lifestyles 
have been widely studied, prior research has largely treated digital behavior, digital literacy, and moral 
education as separate domains. This fragmentation has limited empirical understanding of how 
moral development can be systematically cultivated in technology-mediated learning environments, 
revealing a clear gap in integrative models grounded in indigenous ethical frameworks.  
Drawing on Buddhadhamma, the Threefold Training , sīla (Moral Discipline), samādhi 
(Concentration), and paññā (Wisdom), offers a holistic theoretical foundation for addressing  
this gap. Accordingly, this study aimed to examine how integrating the Buddhist Threefold 
Training into the digital lifestyles of Generation C students in higher education contributes to 
moral growth, ethical awareness, and self-regulation, and to propose an educational model 
aligning digital literacy with moral cultivation in Thailand. 
Methodology: A mixed-methods design was employed. Quantitative data were collected 
through a structured questionnaire administered to 480 undergraduate students from six 
universities across Thailand, using stratified random sampling. Data were analyzed using 
Structural Equation Modeling (SEM) and regression analysis to examine relationships among 
digital lifestyles, moral development, and the Threefold Training components. The instrument 
assessed digital literacy, lifestyle balance, and ethical awareness mapped to sīla, samādhi,  

mailto:kornkanoknet@hotmail.com


621 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

and paññā. Qualitative data were obtained through in-depth interviews with 15 experts, 
including educators, digital literacy specialists, and Buddhist scholars, and were analyzed 
thematically to complement the quantitative findings. 
Main Results: The findings indicated that students' digital lifestyles significantly influenced moral 
development and digital well-being, presenting both strengths and risks. Reflective digital 
practices aligned with paññā emerged as the strongest predictor of digital moral growth.  
Ethical online collaboration associated with sīla supported empathy and responsible interaction, 
while samādhi enhanced attention regulation and reduced problematic technology use. 
Conversely, excessive social media engagement negatively affected ethical awareness and  
self-regulation. Qualitative findings highlighted Buddhist -informed practices-such as mindful 
pauses, pre-commitment rules, and purpose-driven routines- support healthier technology use. 
These integrated findings informed the development of the S -M-P Innovation Model,  
which embeds morality, concentration, and wisdom into digital learning environments to 
promote ethical and mindful digital living aligned with Thailand 4.0. 
Involvement to Buddhadhamma: Grounded in Applied Buddhism and the development of 
wisdom and morality, this study employed the Threefold Training as an integrated theoretical 
and practical framework for digital ethics and lifestyle development. Its contributions include: 
Translating Buddhist principles into contemporary digital ethics; Applying mental cultivation to 
enhance technology self-regulation; Harnessing wisdom for media discernment; Embedding 
Buddhist pedagogy within Thailand 4.0 capital development ; and Bridging Dhamma and 
education through empirical evidence. The findings demonstrate that Buddhadhamma remains both 
timeless and relevant in guiding Generation C toward ethical, mindful, and purposeful digital living. 
Conclusions: The research confirms that the Buddhist Threefold Training constitutes a culturally 
grounded and pedagogically effective educational innovation for enhancing ethical attitudes, 
self-regulation, and reflective competencies among Generation C students. It recommends 
integrating the S-M-P Innovation Model into curricula, digital literacy programs, and student support 
systems to foster ethical technology use and value-driven digital lifestyles. Beyond Thailand,  
the model offers relevance for ASEAN and global education systems seeking to balance digital 
advancement with values-based human development. 
Keywords: Generation C, Threefold Training, Educational Innovation, Technology Ethics, Digital 
Mindfulness 
 
Introduction 
  Thailand's strategic vision for economic and social transformation, known as Thailand 4.0, 
aims to shift the nation toward a value-based and innovation-driven economy (NESDC, 2020). 
Central to this vision is the cultivation of human capital grounded in creativity, critical thinking, 
and ethical innovation, which are regarded as key drivers of sustainable economic and social 
development (Ministry of Digital Economy and Society, 2016). In the contemporary digital era, 
the rapid advancement of Information and Communication Technology (ICT) has profoundly 



622 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

reshaped how individuals learn, work, interact, and socialize. This transformation has been 
especially visible in educational settings, where digital platforms increasingly mediate learning 
processes, student engagement, and knowledge construction. However , alongside these 
opportunities, concerns have emerged regarding reduced attention spans, surface-level learning, 
and diminished reflective thinking among digitally immersed learners. Challenges that directly 
complicate Thailand 4.0's policy aspiration to develop ethically grounded and cognitively 
resilient human capital. Within this landscape, Generation C has increasingly attracted scholarly 
attention for its distinctive lifestyles and behavioral patterns shaped by digital environments 
(Wongwuttiwat et al., 2020). Unlike generational cohorts defined strictly by birth year, Generation C 
transcends age categories and is instead characterized by digital fluency, active participation in  
user-generated content, and strong engagement in networked communities (Leeflang et al., 2014). 
Commonly described as connected, computerized, community-oriented, and content-centric, 
this group, largely comprising individuals born after 1990, thrives on constant connectivity and 
multimedia interaction (Rosen, 2013); (Goleman & Davidson, 2017). In Thailand, this pattern is 
particularly pronounced among higher education students, whose academic, social, and emotional 
lives are deeply intertwined with mobile devices, social media, and online learning systems.   
As a result, Generation C students experience both enhanced access to information and increased 
exposure to cognitive overload, social comparison, misinformation, and algorithm -driven  
content consumption. Generation C thus embodies both the promises and perils of the digital 
age: While it fosters creativity, collaboration, and innovation, it also confronts concrete moral 
and ethical dilemmas, including overstimulation, misinformation, d igital dependency,  
ethical disengagement, and diminished empathic awareness  (Tapscott, 2009); (Leung, 2013); 
(Turkle, 2015). These dilemmas are not abstract concerns but daily realities in students' online 
learning, social interaction, and identity construction. Understanding the lifestyles, technological 
needs, and ethical orientations of this generation is therefore vital for developing inclusive digital 
policies and educational innovations that genuinely support the human capital goals of Thailand 4.0 
(Ministry of Industry, 2017); (OECD, 2019), without a clear understanding of how Generation C 
learners navigate digital environments, policy interventions risk focusing narrowly on 
infrastructure and technical skills while overlooking the ethical self -regulation and reflective 
capacities essential for responsible digital citizenship. In Thailand, rising concerns about these 
issues underscore the urgent need to complement digital skills with moral awareness and 
character-based digital literacy (OECD, 2019). Although recent policy discourse increasingly 
acknowledges that technological competence alone does not guarantee responsible digital 
citizenship, particularly in contexts marked by rapid social change and uneven digital regulation, 
current educational approaches still tend to prioritize technical competencies while neglecting 
the systematic integration of values-based learning (Sinlarat, 2005). As a result, technological 
advancement without ethical grounding may fail to promote social harmony, civic responsibility, 
or sustainable development (UNESCO, 2015); (Phra Dhammakosajarn, 2010). In response to these 
challenges, scholars have increasingly advocated for the revitalization of Buddhist principles in 



623 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

modern education as a means of cultivating digital mindfulness, moral reasoning, and psychological 
resilience among young people (Gombrich, 2009). These principles are not antithetical to 
technological progress; Rather, they provide an ethical compass that enhances the responsible 
and meaningful application of technology. International examples such as Bhutan's Gross 
National Happiness (GNH) paradigm further illustrate how spiritual and cultural frameworks can 
guide socio-technological development in ways that balance material progress with human well-being 
(Ura et al., 2012).  
  Within the Thai context, such perspectives are particularly relevant given Buddhism's 
foundational role in shaping cultural values, social norms, and educational traditions.  
Among Buddhist educational frameworks, the Threefold Training (Tri-Sikkhā), comprising morality 
(Sīla), concentration (Samādhi), and wisdom (Paññā), offers a holistic and culturally grounded 
approach to human development. Rooted in holistic education, this framework emphasizes 
three interconnected domains: Head (Cognitive), fostering critical thinking, reflection, and ethical 
decision-making; Heart (Emotional and Moral), nurturing compassion, empathy, and moral sensitivity; 
and Hand (Behavioral and Practical), guiding responsible conduct and civic engagement.  
These domains directly correspond to the competencies required for navigating complex digital 
environments, where learners must evaluate information critically, regulate emotional 
responses, and act responsibly online. Scholars have recommended this approach as a way to 
embed moral formation in the digital era (Harwood, 2021). Prior studies in Thailand indicate that 
applying Buddhist principles in education strengthens self -discipline, cognitive regulation,  
and ethical reasoning (Phrakhru Suwannasuttalankara et al., 2020) while also suggesting their 
potential to mitigate risks of online engagement such as addiction, misinformation, and cyberbullying 
(Tamil & Kalaiyarasan, 2022). However, despite these promising findings, most existing studies 
focus on general student populations or traditional learning environments, rather than digitally 
intensive lifestyles characteristic of Generation C. Although research has examined digital literacy 
and moral education separately, few studies have investigated how these areas intersect within holistic 
pedagogical models. In particular, the role of the Threefold Training in enhancing Generation C 
students' moral growth within digitally saturated environments remains underexplored. 
  Against this backdrop, the present study explores the lifestyles of Generation C in the 
digital age, with specific attention to their technological engagement, social interaction patterns, 
ethical considerations, and support needs. Generation C students in higher education are 
selected as the focal group because they represent a critical intersection of national digital 
policy, intensive technology use, and formative moral development ( Janthapassa et al., 2024). 
Universities, as key sites of human capital formation under Thailand 4.0, provide an analytically 
significant context in which digital competencies, ethical reasoning, and identity formation converge. 
The primary aim of this study is to promote virtuous living in a digital society by integrating the 
Threefold Training into the lifestyles and technology use of Generation C students. Furthermore, 
it examines how embedding this framework within higher education can foster healthy digital 
habits, ethical technology use, and mental discipline. Ultimately, the study seeks to contribute 



624 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

to the development of well-rounded individuals whose personal growth and digital practices 
align with the ethical and human-centered aspirations of Thailand 4.0. 
  Objectives 
  This study aimed to examine how integrating the Buddhist Threefold Training into the 
digital lifestyles of Generation C students in higher education contributes to moral growth, 
ethical awareness, and self-regulation, and to propose an educational model aligning digital 
literacy with moral cultivation in Thailand. 
 
Methodology 
  This research adopted a mixed-methods Exploratory Sequential Design (QUAL → QUAN) 
to examine how the Buddhist Threefold Training, comprising s īla (Moral Discipline), samādhi 
(Concentration), and paññā (Wisdom), influences the lifestyles, moral development, and technology 
use of Generation C students within the Thailand 4.0 context. In this design, qualitative inquiry 
was conducted first to explore key constructs, contextual meanings, and relationships relevant 
to moral development in digitally mediated environments. Insights derived from the qualitative 
phase informed the refinement of survey instruments and the construction of the conceptual 
and analytical model, which was subsequently tested and validated using quantitative data.  
This sequential approach enhanced methodological rigor by ensuring that the proposed model 
was both contextually grounded and empirically tested. 
  The study was conducted in three interrelated phases. In the first phase (QUAL), in-depth 
interviews and focus group discussions were used to explore students' and experts' perspectives 
on digital lifestyles and the applicability of the Threefold Training in higher education.  
In the second phase (QUAN), a large-scale survey was administered to test relationships among 
digital behaviors, moral development, and the Threefold Training components using statistical 
modeling. In the final phase, findings from both strands were integrated to develop and validate 
the S-M-P Innovation Model, which was reviewed by experts in Buddhist studies and educational 
innovation. 
  Population and Sample: The population consisted of undergraduate students aged 18 to 25 
years enrolled in public and private universities across Thailand, together with moral and educational 
experts specializing in Buddhist and digital education. Sampling was carried out in three stages.   
First, universities were purposively selected from provinces strategically aligned with Thailand 
4.0 development policies, including Bangkok, Ratchaburi, Chiang Mai, Khon Kaen, Chonburi,  
and Surat Thani. Second, a stratified random sampling technique was applied to select students 
from various faculties such as Social Sciences, Education, Nursing, Information and 
Communication Technology, Business Administration, and Religious Studies. Third, purposive 
sampling was used to recruit participants for the qualitative phase, including students, educators, 
digital literacy experts, and Buddhist scholars. The final sample comprised 480 undergraduate 
students for the quantitative survey, based on Krejcie and Morgan's (1970) sample size 
determination, and 15 participants for the qualitative phase in focus group discussions. 



625 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

  Research Instruments: The quantitative instrument was a structured questionnaire 
assessing three key areas: 1) Lifestyle behaviors in the digital age; 2) Moral development and 
ethical awareness through s īla indicators; and 3) Technology use and digital citizenship.  
Items were rated on a five-point Likert scale. Content validity was evaluated using the Item 
Objective Congruence (IOC) method, yielding values above 0.80, while reliability testing 
produced Cronbach's alpha coefficients of at least 0.80. The qualitative instrument consisted of 
semi-structured interviews and focus group protocols designed to elicit participants' experiences, 
perceptions, and suggestions regarding the integration of the Threefold Training into digital 
learning environments. 
  Data Collection and Analysis: Data were collected over a two-month period. Quantitative 
surveys were administered both online and in person, with informed consent obtained prior to 
participation. Qualitative interviews and focus groups were conducted face-to-face or via secure 
video conferencing, audio-recorded with permission, transcribed verbatim, and analyzed thematically 
using NVivo software. Quantitative data were analyzed using descriptive statistics, Pearson 
correlation, and multiple regression, while Structural Equation Modeling (SEM) was applied to test 
the proposed model. Qualitative data were coded and categorized thematically in alignment with 
the sīla-samādhi-paññā framework, and triangulation was used to integrate findings from both data 
sources, thereby enhancing the validity and depth of the results.  
 
Results and Discussion 
  As overall, quantitative results indicated a significant positive correlation between 
exposure to Threefold Training-based education and students' reported lifestyle balance  
(r = 0.68, p < .01) and ethical decision-making in digital contexts (r = 0.74, p < .01). Regression 
models demonstrated that the "Morality" component accounted for the largest variance in 
ethical awareness scores (β = .51, p < .001), while "Concentration " predicted better time 
management and reduced screen fatigue (β = .37, p < .01). The qualitative findings reinforced 
these results, with interviewees noting that structured meditation practices improved focus 
during online learning, and moral reflection sessions increased empathy in online communications. 
These findings align with previous work by Kabat-Zinn (2015) on mindfulness-based learning and 
by Turkle (2015) on empathy in digital interactions. 
  The S-M-P Innovation Model, proposed in this paper, illustrates how spiritual grounding, 
mental focus, and practical application can be systematically embedded into digital-age curricula. 
This model supports the dual objectives of Thailand 4.0-technological advancement and human 
capital development. 
  The research findings were presented in four sections as follows, 
    1. Summary of demographic characteristics 
   2. Current Digital Lifestyles and Technology Use of Generation C 
   3. Qualitative Findings on Ethical and Mindful Use of Technology 
   4. S-M-P Innovation Model for Ethical and Mindful Digital Living 



626 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

  1. Summary of Demographic Characteristics 
  The demographic profile of the respondents (Table 1) indicated that the sample consisted 
of slightly more females (56.2%) than males (43.8%). The majority of students were aged between 
20 and 21 years (47.9%), reflecting the typical age range of undergraduate cohorts, with smaller 
proportions in the younger (18-19 years, 24.0%) and older age groups (22-23 years, 19.8%;  
24 years and above, 8.3%). Students were distributed across all years of study, with the highest 
representation from second-year students (28.1%), followed by first-year (25.0%) and third-year 
(26.0%) groups, while final-year students accounted for 20.9%. In terms of academic disciplines, 
Humanities and Social Sciences (33.3%) and Science and Technology (29.2%) comprised the 
largest segments, followed by Business and Management (22.9%) and Education (14.6%).  
The participants were drawn from six regions across Thailand, with the largest proportion from 
Central Thailand (25.0%), followed by the Northeastern (20.8%) and Northern regions (16.7%),  
while the Eastern, Western, and Southern regions were more modestly represented. Overall,  
the distribution of respondents reflected a diverse and representative cross -section of 
Generation C students in Thai higher education. The majority were female (60.6%), with males 
comprising 39.4%. All respondents were university students aged 18-24 years, representing 100% 
of the sample. Absolutely, these characteristics confirmed that the sample represented  
a digitally immersed cohort central to Thailand's human capital strategy under Thailand 4.0.  
The diversity of disciplines and regions strengthened the generalizability of the findings and 
supported the relevance of focusing on Generation C as a group experiencing intensive digital 
exposure alongside increasing ethical and mental challenges, as shown in Table 1. 
 

  Table 1 Demographic Characteristics of Respondents (n = 480) 
 

Demographic Variable Category Frequency (n) Percentage (%) 

Gender Male 210 43.8 
 Female 270 56.2 

Age Group (Years) 18-19 115 24.0 
 20-21 230 47.9 
 22-23 95 19.8 
 24 and above 40 8.3 

Year of Study 1st year 120 25.0 
 2nd year 135 28.1 
 3rd year 125 26.0 
 4th year 100 20.9 

Field of Study Humanities & Social Sciences 160 33.3 
 

 

 



627 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

  Table 1 Demographic Characteristics of Respondents (n = 480) (Continued) 
 

Demographic Variable Category Frequency (n) Percentage (%) 
 Science & Technology 140 29.2 
 Business & Management 110 22.9 
 Education 70 14.6 

University Region Northern Thailand 80 16.7 
 Northeastern Thailand 100 20.8 
 Central Thailand 120 25.0 
 Eastern Thailand 60 12.5 
 Western Thailand 50 10.4 
 Southern Thailand 70 14.6 

 

  2. Current Digital Lifestyles and Technology Use of Generation C 
  In relation to the objective of examining the digital lifestyles and technology use patterns of 
Generation C students in Thailand's higher education context. The survey findings indicated that 
Generation C students spend an average of 7-8 hours per day using digital technologies, particularly 
social media accessed via mobile devices. Empirically, this finding demonstrated the intensity of digital 
immersion that frames students' academic, social, and personal lives. Students perceived digital 
platforms as enabling borderless communication, entertainment, and rapid access to information, 
thereby reducing reliance on traditional learning resources such as physical libraries. 
  From a descriptive perspective, these results highlighted the efficiency and accessibility of 
digital tools in contemporary education. However, when interpreted analytically in relation to Thailand 
4.0, they also revealed a pattern of prolonged screen exposure that may contribute to cognitive 
fatigue, reduced reflective learning, and weakened attentional control. This finding directly addressed 
the study's concern that digital proficiency alone did not guarantee holistic human development.         
It extended Turkle's (2015) critique of constant connectivity by situating the problem within Thailand's 
policy-driven push for digital acceleration, where moral and mental dimensions risk being 
overshadowed by technical performance indicators.  

 

  Table 2 Primary Purposes of Daily Technology Use among Generation C Students (n = 480) 
 

Purpose of Technology Use Frequency (n) Percentage (%) 

Social Networking & Communication 420 87.5 
Academic Learning & Research 355 74.0 
Entertainment (Videos, Music, Gaming) 372 77.5 
Online Shopping & Transactions 190 39.6 
Content Creation & Sharing (Blogs, Vlogs, Posts) 165 34.4 
Information & News Updates 280 58.3 
Personal Management (Calendar, Health Apps, Productivity Tools) 210 43.8 



628 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

  Further descriptive analysis shows in Table 2 presented the primary purposes for which 
Generation C students engaged with digital technologies on a daily basis. The most frequently 
reported activity was social networking and communication (87.5%), underscoring the centrality 
of connectivity in students' lifestyles. Entertainment (77.5%) and academic learning and research 
(74.0%) were also highly prominent, reflecting both recreational use and technology 's vital role 
in supporting education. Over half of the respondents reported using technology for information 
and news updates (58.3%), while personal management tools (43.8%) and online shopping and 
transactions (39.6%) were moderately common. Content creation and sharing (34.4%) was least 
frequent, suggesting that while students were active consumers of digital media, fewer engaged 
in active production. Collectively, these findings highlighted the multifaceted role of technology 
in students' daily lives, balancing social, educational, and personal functions, with a stronger 
emphasis on consumption over creation.  
  Analytically, this consumption-oriented pattern contributed to the theoretical gap identified 
in prior research: While digital literacy studies often emphasized access and skills, they rarely 
addressed how such usage patterns shaped moral agency, self-regulation, and reflective judgment. 
Consistent with Rosen et al (2011), these findings reflected a state of "Continuous Partial Attention" 
across multiple platforms. While education remained a key driver of engagement, many students 
experienced difficulties managing screen time, maintaining attention spans, and cultivating 
healthy online habits (Young & de Abreu, 2011). However, this study extended existing literature 
by explicitly linking such fragmented attention to moral and ethical implications, namely, 
diminished reflection, impulsive engagement, and ethical disengagement, rather than treating 
attention solely as a cognitive issue. 
 

  Table 3 Patterns of lifestyles integration with technology (n = 480) 
 

Lifestyle Dimension Indicator (Daily/Weekly Habit) 
Mean 
(M) 

Standard Deviation 
(SD) 

Social Connectivity 
Hours spent on social media per day 4.2 1.8 
Frequency of online group collaboration 3.9 1.2 

Learning & Information 
Hours spent on online learning platforms 2.6 1.4 
Use of digital tools for assignments 4.3 1.1 

Entertainment & Leisure 
Hours spent on streaming/video games 3.7 1.9 
Frequency of online shopping activities 2.5 1.3 

Health & Well-being 
Frequency of mindful/digital detox breaks 2.1 1.5 

Reported digital stress/distraction level 3.8 1.4 
 

  The analysis of digital lifestyles (Table 3) shows that Generation C students devote a 
substantial portion of their daily routines to online activities, with the highest engagement in 
social media (M = 4.2, SD = 1.8) and digital tools for academic work (M = 4.3, SD = 1.1).  
While students actively utilize online platforms for learning (M = 2.6, SD = 1.4), their technology 



629 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

use is also strongly oriented toward entertainment (M = 3.7, SD = 1.9), indicating a dual focus on 
both productivity and leisure. However, lower scores for digital detox practices (M = 2.1, SD = 1.5) 
and elevated reports of stress or distraction (M = 3.8, SD = 1.4) suggest challenges in maintaining 
digital well-being. 
 

  Table 4 Technology Use and Ethical Awareness of Respondents (n = 480) 
 

Technology Engagement Area 
High Users 

(%) 
Moderate 
Users (%) 

Low Users 
(%) 

Social Networking (e.g., Facebook, Instagram, TikTok) 68.5 23.0 8.5 
Educational Tools (e.g., Google Classroom, Zoom, E-learning 
platforms) 

55.2 34.0 10.8 

Entertainment (e.g., YouTube, Netflix, Gaming Apps) 62.1 25.8 12.1 
Productivity Tools (e.g., MS Office, Project Apps) 47.5 39.6 12.9 
Online Shopping/Transactions 36.8 40.2 23.0 
Digital Ethics Awareness (e.g., Copyright, Privacy) 41.0 37.5 21.5 
Mindful Technology Use (e.g., Screen Time Control) 32.9 44.4 22.7 
Note: Classification based on self -reported usage frequency (High = Daily, Moderate = Weekly,  
Low = Rarely/Never).   
 
  Complementing these findings, the technology engagement profile (Table 4) indicated 
that social networking (68.5% High Users) and entertainment platforms (62.1% High Users) 
dominated daily use, followed by educational tools (55.2% High Users). Productivity-related 
applications showed moderate to high engagement, while online shopping and transactions 
were less prominent. Notably, ethical awareness of digital issues (41.0% High Users) and mindful 
technology practices (32.9% High Users) were less frequently reported, underscoring the need 
for structured interventions, such as the Threefold Training framework, to strengthen responsible 
and balanced digital engagement among Generation C students. 
 

  Table 5 Regression Analysis - Moderating Effect of Digital Lifestyle on Moral Growth (n = 480) 
 

Predictor Variable B SE  β t p 
Social Media Time 
(Hrs./Day) 

-0.12 0.05  -0.20 -2.40 .018 

Online Collaboration 
Frequency 

0.25 0.07  0.28 3.57 .001 

Digital Reflection 
Activities 

0.40 0.06  0.35 6.67 <.001 

 
  The quantitative analysis demonstrated that elements of digital lifestyle significantly 
predicted moral growth among Generation C students when examined through the lens of the 



630 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Threefold Training. As shown in Table 5, time spent on social media exhibited a significant 
negative effect on moral growth (β = -0.20, p = .018), indicating that prolonged unstructured 
digital exposure is associated with reduced ethical awareness and reflective judgment.  
This finding highlighted a key digital challenge for Generation C students, where excessive 
connectivity may undermine moral sensitivity and self-regulation. 
  In contrast, online collaboration frequency showed a significant positive relationship with 
moral growth (β = 0.28, p = .001), suggesting that digitally mediated interactions emphasizing 
cooperation, shared responsibility, and respectful communication contributed positively to ethical 
development. This result reflected the influence of morality (Sīla) within digital environments, where 
socially oriented and norm-guided interactions foster responsible online behavior. 
  Furthermore, engagement in digital reflection activities emerged as the strongest positive 
predictor of moral growth (β = 0.35, p < .001). This finding underscored the importance of 
reflective practices aligned with concentration (Samādhi) and wisdom (Paññā), as intentional 
reflection enabled students to regulate attention, evaluate online content critically, and act 
with greater ethical awareness. Together, these results demonstrated that moral development 
in digital contexts was not determined by technology use alone, but by the quality and 
intentionality of digital engagement. 
  These findings were consistent with Kabat-Zinn's (2015) work on mindfulness-based 
learning, which emphasized reflective attention as a foundation for ethical awareness, and with 
Turkle's (2015) argument that meaningful and reflective digital interaction could restore empathy 
and moral depth in online communication. In contrast to prior studies that focused primarily on 
digital skills or usage frequency, this study provided empirical evidence that ethically grounded, 
reflective, and collaborative digital practices, rather than mere access or exposure, were critical 
for fostering moral growth among Generation C students in the context of Thailand 4.0. 
  3. Qualitative Findings on Ethical and Mindful Use of Technology 
  The qualitative analysis of interviews with 15 participants, including students, educators, 
digital literacy experts, and Buddhist scholars, revealed strong concerns about misinformation, 
cyberbullying, digital addiction, and mental exhaustion caused by constant online engagement. 
Many students acknowledged that they rarely considered the ethical implications of their online 
behavior prior to exposure to value-based or mindfulness-oriented learning. These findings 
represented empirical outcomes derived directly from participants lived experiences rather than 
theoretical assumptions. 
  Descriptively, many students acknowledged that they rarely considered the ethical implications 
of their online behavior prior to exposure to value-based or mindfulness-oriented learning.  
This observation supported Livingstone et al. (2011), who argued that insufficient digital 
citizenship education had contributed to unethical online behavior. However, this study 
extended that argument by demonstrating that ethical lapses were not merely due to a lack of 
rules or knowledge, but also to limited reflective capacity and attentional instability within 
digitally saturated environments. 



631 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

  Participants further reported that practices associated with the Threefold Training,  
such as meditation, ethical reflection, and mindful awareness, helped them feel more focused, 
emotionally regulated, and considerate in online communication. While Goleman and Davidson (2017) 
emphasized contemplative practices as tools for emotional intelligence, the present findings 
deepen this perspective by situating such practices within a Buddhist ethical framework explicitly 
applied to digital behavior, rather than to general well-being alone. 
 

  Table 6 Qualitative Themes on Ethical and Mindful Use of Technology Linked to  
the S-M-P Innovation Model 
 

S-M-P Dimension Key Behaviors/ Practices Illustrative Quotes from Respondents 

Sīla  
(Morality) 

- Respecting privacy and 
intellectual property 
- Avoiding cyberbullying and 
harmful content 
- Applying ethical judgment in 
online interactions 

"I Try to Think Twice Before Sharing Something 
Online, Especially If It Might Affect Someone Else.  
But Sometimes It's Easy to Forget When Everyone Else 
Is Posting Without Thinking." 

Samādhi 
(Concentration) 

- Managing screen time 
through timers 
- Practicing mindfulness 
breaks 
- Focusing on tasks without 
distraction 

"I Set a Timer When Using Social Media and Take 
Short Breaks to Avoid Spending Hours Unconsciously 
Scrolling. It Helps Me Stay Focused on My Work." 

Paññā 
(Wisdom) 

- Selecting apps and content 
purposefully 
- Reflecting on value and 
consequences of digital 
actions 
- Making informed, ethical 
decisions online 

"Before I Follow a Trend or Share Content,  
I Ask Myself If It Adds Value or Spreads Misinformation. 
It's About Using Technology Purposefully." 

Integrated Mindful 
Practices 

- Mindful pauses before 
posting 
- Digital fasting during meals 
- Journaling or reflecting on 
daily technology use 

 

  
  Beyond descriptive reporting, the qualitative research objective was to examine how the 
Threefold Training could be conceptually integrated into a coherent educational framework for 
digital moral development. The qualitative findings summarized in Table 6 illustrated how the 
dimensions of the S-M-P Innovation Model were empirically reflected in students' digital behaviors. 
At the empirical level, morality (Sīla) was reflected in students' growing awareness of online ethics, 
including respect for privacy, avoidance of harmful content, and concern for the impact of online speech. 



632 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

However, these behaviors were sometimes inconsistent, particularly under peer pressure, indicating 
that ethical awareness alone did not automatically translate into sustained moral conduct. 
Concentration (Samādhi) was evident in students' reported use of practical self-regulation 
strategies, such as timers, mindfulness breaks, and focused study sessions, to manage screen time 
and reduce distraction. Empirically, these strategies were associated with reduced mental 
exhaustion and improved attentional control. Conceptually, this finding extended prior Buddhist-
education research by demonstrating samādhi as a functional mechanism for digital self-regulation, 
not merely a contemplative practice. Wisdom (Paññā) emerged most strongly through deliberate 
and reflective technology choices. Students described selective engagement with applications 
and content that supported learning and personal growth, alongside conscious avoidance of 
misinformation and purposeless digital consumption. This dimension represented a key theoretical 
contribution of the study, as paññā moved beyond ethical intention (Sīla) and attentional control 
(Samādhi) to enable critical discernment and value-based decision-making in digital environments. 
  In interpretive terms, these findings supported the proposition that sīla promoted 
respectful interaction, samādhi stabilized attention and emotion, and paññā enabled critical 
digital discernment, together forming an integrated pathway for moral development in the digital 
age (Thanissaro Bhikkhu, 2012). While previous studies have suggested that Buddhist principles 
foster self-regulation and ethical awareness (Goleman & Davidson, 2017), this study advanced 
theory by operationalizing these principles within a structured, empirically grounded innovation 
model applicable to technology-mediated learning contexts. 
  In summary, the results demonstrated that Generation C students faced significant moral and 
psychological challenges within digitally saturated environments, including ethical disengagement, 
attentional fragmentation, and emotional exhaustion. At the same time, the findings showed that 
integrating the Threefold Training provided not only descriptive insight but also a conceptual 
framework for addressing these challenges systematically. By distinguishing empirical patterns from 
theoretical interpretation, this study contributed to theory-building in digital ethics and Buddhist 
education, while offering practical implications for higher education under Thailand 4.0. 
  4. S-M-P Innovation Model for Ethical and Mindful Digital Living 
  The idea for developing the educational innovation model in this study was grounded in 
the integration of Buddhism's timeless moral principles with Thailand's contemporary 
development agenda. This integration created a distinctive and holistic approach to addressing 
the challenges of ethical development among Generation C in the digital age. By drawing upon 
the moral foundation of Buddhism, the framework emphasized the cultivation of spiritual 
grounding, which nurtured inner values and moral consciousness; Mental focus, which strengthened 
cognitive regulation and self-discipline in technology-mediated environments; And practical 
application, which translated ethical understanding into responsible behaviors in daily digital 
practices. These three dimensions were systematically embedded into educational curricula 
designed for the digital era, thereby ensuring that technological learning was complemented by 
moral and humanistic growth. Such an approach aligned directly with the dual objectives of 



633 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Thailand 4.0, on one hand, advancing technological innovation and economic competitiveness, 
and on the other, fostering sustainable human capital development rooted in ethics, resilience, 
and social responsibility. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 1 S-M-P Innovation Model for Ethical and Mindful Digital Living of 
Generation C Students 

 
  As shown in Figure 1, the S-M-P Innovation Model for Ethical and Mindful Digital Living of 
Generation C Students illustrates the developmental pathway for integrating the Buddhist 
Threefold Training into the digital lives of Generation C students. The model positioned morality 
(Sīla) as the ethical foundation, guiding responsible digital citizenship through respect for privacy, 
intellectual property, and compassionate online interactions. Building upon this, concentration 
(Samādhi) strengthened self-regulation by cultivating attentional control, mindful screen-time 
management, and resistance to digital distractions. At the highest level, wisdom (Paññā) enabled 
critical discernment, empowering students to evaluate information, make value -based 
technology choices, and align digital practices with personal and societal well -being. Together, 
these dimensions converged in the outcome of ethical and mindful digital living, fostering 
balanced, resilient, and purposeful technology use. The model underscored a continuous cycle 
of growth, where morality grounds conducted, concentration regulates behavior, and wisdom 
directs decision-making, thus offering a culturally resonant and pedagogically innovative 
framework for human capital development in the Thailand 4.0 era. 
 



634 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Originality and Body of Knowledge  
  Originality: This study represents the first empirical investigation in Thailand to 
systematically apply the Threefold Training framework (Head-Heart-Hand) within a structured 
digital learning environment specifically designed for Generation C students, in alignment with 
the Thailand 4.0 policy agenda. Beyond synthesizing existing moral education and digital literacy 
frameworks, the study conceptually extends the Threefold Training by reconceptualizing it as a 
dynamic mechanism of moral knowledge construction in technology-mediated contexts rather 
than a static ethical doctrine. While previous research has tended to address moral education 
and digital literacy as separate domains, this study integrates them into a unified pedagogical 
model that embeds moral development directly into technology-mediated learning activities. 
Importantly, this integration moves beyond alignment by specifying functional correspondences 
between wisdom (Head), moral action (Hand), and mental discipline (Heart) and established 
constructs in digital citizenship, self-regulation theory, and socio-emotional learning, thereby 
extending these theories through a culturally grounded ethical lens. By bridging the principles of 
classical Buddhist pedagogy with contemporary theories of digital citizenship, self-regulation, 
and socio-emotional learning, the research introduces an indigenous, values-driven framework 
for cultivating responsible, ethical, and balanced technology use among Thai youth.  
The proposed model thus contributes new theoretical knowledge by demonstrating how 
Buddhist ethical principles can operate as generative learning mechanisms that actively shape 
cognitive, affective, and behavioral outcomes in digital environments, rather than merely coexisting 
alongside Western-derived educational theories. This dual emphasis, rooted in cultural heritage yet 
responsive to modern digital realities, positions the study as both academically innovative and 
contextually relevant for Thailand's human capital development goals, while offering a structured 
model that can inform future theory-building at the intersection of ethics, technology, and education. 
  Body of Knowledge Contribution: This study contributes to the body of knowledge by 
empirically validating the "Threefold Training for Moral Growth Model" as a holistic framework 
for ethical development in digitally intensive learning environments. Specifically, the model 
explicates the mechanism through which moral knowledge is generated and transformed:  
Digital learning activities function as mediating processes that translate ethical principles into 
observable cognitive reflection, emotional regulation, and ethical action. Empirical findings 
strongly support the proposed model. Results show that digital reflection activities, representing 
the wisdom component, are the strongest predictor of moral growth, indicating that structured 
reflective engagement serves as a key pathway for ethical reasoning and internalization of moral 
values in digital contexts. Ethically guided online collaboration, linked to morality, positively enhances 
empathy and responsible interaction, demonstrating how moral norms are socia lly reinforced 
and enacted through digitally mediated peer engagement. Meanwhile, mindfulness -oriented 
practices, associated with concentration, improve students' self -regulation and balanced digital 
lifestyles, highlighting concentration as a stabilizing mechanism that enables learners to manage 
digital stimuli and align behavior with ethical intentions. Conversely, excessive social media use 



635 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

undermines these processes, reinforcing the model's emphasis on intentional and regulated digital 
engagement rather than unrestricted technology exposure, and empirically delineating the 
conditions under which digital practices support or hinder moral development. 
  Overall, this study contributes to the body of knowledge by operationalizing Buddhist 
pedagogy within a contemporary digital education framework and providing empirical evidence 
that moral development can be systematically cultivated among digital -native learners. At the 
same time, the study acknowledges boundary conditions of applicability: The model is most 
directly transferable to cultural and educational contexts where Buddhist or contemplative 
ethical traditions are recognized or where value-based education is institutionally supported. 
While the core mechanisms, reflection, ethical action, and self-regulation, may be adaptable to 
non-Buddhist contexts, cultural reinterpretation would be required to ensure relevance and 
legitimacy outside Thai or Buddhist-informed educational systems. 
  Practically, the model offers educators a clear, implementable approach: Curricula can 
incorporate structured digital reflection tasks, mindfulness-based learning activities, and ethically 
framed collaborative projects to promote responsible digital citizenship. Policymakers and 
institutions can apply the model to align digital education initiatives with moral and ethical 
competencies, ensuring that technological advancement under Thailand 4.0 is accompanied by 
sustainable moral growth and human capital development without overstating universal 
generalizability, and by integrating contextual foundations, structured interventions, and intended 
outcomes to guide Generation C's ethical development in the digital age, as shown in Figure 2. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Figure 2 Threefold Training for Moral Growth Model 



636 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Conclusions and Recommendations 
  The study demonstrates that students' digital lifestyles play a decisive role in shaping 
their moral development, with excessive social media use negatively associated with ethical 
growth due to distraction, superficial engagement, and conflicting values in unregulated online 
spaces, whereas quantitative and qualitative findings show that digital reflection activities are 
the strongest positive predictor of moral growth, supported by ethically guided online 
collaboration that promotes empathy, responsibil ity, and respectful interaction. In contrast, 
excessive social media use emerges as a significant negative influence, contributing to distraction, 
superficial engagement, and weakened ethical judgment in unregulated digital environments. 
Together, these results demonstrate that moral development in the digital age depends less on 
technology use itself than on the quality, intentionality, and reflective nature of digital engagement. 
Grounded in these findings, the S-M-P Innovation Model is proposed as a pedagogically robust 
framework aligned with Thailand 4.0's human capital development agenda. The model integrates 
moral conduct, mental discipline, and reflective wisdom to promote responsible digital 
citizenship characterized by ethical discernment, focused attention, and compassionate action. 
Educational institutions are therefore encouraged to embed the S-M-P framework into curriculum 
design, faculty development, and digital literacy initiatives, ensuring that technological competence 
is complemented by ethical and reflective capacities. Despite these contributions, this study has 
important limitations. The sample was confined to Generation C undergraduate students within 
Thai higher education institutions, which may limit the generalizability of the findings across age 
groups, professional contexts, and cultural settings. Furthermore, as a model development study, 
the present research establishes conceptual validity and empirical associations but does not yet 
provide causal evidence of the model's effectiveness when implemented in real educational 
settings. Consequently, the most critical recommendation for future research is to rigorously test 
the efficacy of the S-M-P Innovation Model through experimental or quasi-experimental designs. 
Future studies should implement the model in authentic classroom or digital learning 
environments and evaluate its impact on students' moral development, digital well -being,       
and ethical technology use over time. To strengthen generalization, subsequent research should 
also expand the scope to other populations, such as early adolescents (Generation Alpha), 
working professionals, or learners in different cultural and national contexts. Such experimental 
validation and broader application are essential to establishing the S-M-P Model as a scalable 
and evidence-based educational innovation for ethical development in the digital age. 
 
References 
Goleman, D.  & Davidson, R.  J.  ( 2017) .  Altered Traits: Science Reveals How Meditation Changes 

Your Mind, Brain, and Body. New York, United States of America: Avery. 
Gombrich, R. (2009). What the Buddha Thought. London, United Kingdom: Equinox Publishing. 
Harwood, N.  (2021) .  Coda: An expanding research agenda for the use of instructional materials.  

Modern Language Journal, 105(S1), 175-184. 



637 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Janthapassa, S. , Chanthapassa, N.  & Kenaphoom, S.  ( 2024) .  THE ROLE OF DIGITAL LITERACY IN 
SHAPING EDUCATION IN THE NEXT-NORMAL.  Asian Education and Learning Review, 2( 1) , 
29-41. https:// doi.org/10.14456/aelr.2024.3. 

Kabat-Zinn, J. (2015) . Mindfulness. Mindfulness, 6, 1481-1483. https://doi.org/10.1007/s12671-
015-0456-x. 

Krejcie, R. V. & Morgan, D. W. (1970). Determining Sample Size for Research Activities. Educational 
and Psychological Measurement, 30(3) , 607-610.  https://doi.org/10.1177/001316447003 
000308. 

Leeflang, P. S. H., Verhoef, P. C., Dahlström, P. & Freundt, T. (2014). Challenges and solutions for 
marketing in a digital era. European Management Journal, 32(1), 1-12. 

Leung, L. (2013). Generational differences in content generation in social media: The roles of the 
gratifications sought and of narcissism.  Computers in Human Behavior, 29( 3) , 997- 1006. 
https://doi.org/10.1016/j.chb.2012.12.028. 

Livingstone, S., Haddon, L., Görzig, A. & Ólafsson, K. (2011). Risks and safety on the internet: the 
perspective of European children:  full findings and policy implications from the EU Kids 
Online survey of 9-16-year-olds and their parents in 25 countries. EU Kids Online Network. 
London, United Kingdom: EU Kids Online. 

Ministry of Digital Economy and Society.  (2016) .  Thailand Digital Economy and Society Development 
Plan. Bangkok, Thailand: Ministry of Digital Economy and Society. 

Ministry of Industry. (2017). Thailand 4.0 policy framework. Bangkok, Thailand: Royal Thai Government. 
NESDC. (2020). Thailand 4.0 policy framework. Bangkok, Thailand: Office of the National Economic 

and Social Development Board. 
OECD. (2019). How's Life in the Digital Age?: Opportunities and Risks of the Digital Transformation 

for People's Well-being. Paris, France: OECD Publishing. https://doi.org/10.1787/97892643 
11800-en. 

Phra Dhammakosajarn ( Prayoon Dhammajitto) .  ( 2010) .  Methods for Integrating Buddhism with 
Modern Science. Bangkok, Thailand: Kasem Saengnon. 

Phrakhru Suwannasuttalankara, Suwannamal, P. , Chanthanuan, R.  & Maneeratwong, N.  ( 2020) . 
Buddhist principles for students to learn in the present time.  Mahachula Tanee Review 
Journal, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 2(4), 50-62. 

Rosen, L. D. (2013). iDisorder: Understanding our Obsession with Technology and Overcoming its 
Hold on Us. London, United Kingdom: Palgrave Macmillan Publishing. 

Rosen, L.  D. , Lim, A.  F. , Carrier, L.  M.  & Cheever, N.  A.  (2011) .  An Empirical Examination of the 
Educational Impact of Text Message-Induced Task Switching in the Classroom: Educational 
Implications and Strategies to Enhance Learning.  Psicología Educativa, 17( 2) , 163- 177. 
https://doi.org/10.5093/ed2011v17n2a4. 

Sinlarat, P. (2005). Changing the Culture of Education in Thai Universities. Higher Education Policy, 
18, 265-269. https://doi.org/10.1057/palgrave.hep.8300088. 



638 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.620-638 

Tamil S.  P.  & Kalaiyarasan, G.  ( 2022) .  Awareness of Digital Education Ethics among the Higher 
Education Students. International Journal of Emerging Knowledge Studies, 1(1), 10-13. 

Tapscott, D. (2009). Grown up Digital: How the Net Generation Is Changing the World. New York, 
United States of America: McGraw-Hill. 

Thanissaro Bhikkhu. (2012). Right Mindfulness: Memory & Ardency on the Buddhist Path. California, 
United States of America: Metta Forest Monastery. 

Turkle, S.  ( 2015) .  Reclaiming Conversation:  The Power of Talk in a Digital Age.  Chicago, United 
States of America: Penguin Press. 

UNESCO.  (2015) . Rethinking education:  Towards a global common good. Paris, France:  UNESCO 
Publishing. 

Ura, K. , Alkire, S. , Zangmo, T.  & Wangdi, K.  ( 2012) .  A Short Guide to Gross National Happiness 
Index. Thimphu, Bhutan: The Center for Bhutan Studies. 

Wongwuttiwat, J., Buraphadeja, V. & Tantontrakul, T. (2020). A case study of blended e-learning 
in Thailand. Interactive Technology and Smart Education, 17(2), 197-214. https://doi.org/ 
10.1108/ITSE-10-2019-0068. 

Young, K.  S.  & de Abreu, C.  N.  ( Eds. ) .  ( 2011) .  Internet addiction:  A handbook and guide to 
evaluation and treatment. New Jersey, United State of America: John Wiley & Sons, Inc. 

 



639 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

Research Article 

 
MULTIDIMENSIONAL PATTERNS AND DETERMINANTS OF ELDERLY 
HAPPINESS IN RURAL TRANG PROVINCE, THAILAND: AN APPLIED 

BUDDHIST APPROACH TO PUBLIC POLICY 
 

Wisuttinee Taneerat 
Faculty of Commerce and Management, Prince of Songkla University, Trang Campus, Thailand 

Corresponding author E-mail: wisuttinee.t@psu.ac.th 

 
Received 25 November 2025; Revised 27 December 2025; Accepted 29 December 2025 

 

Abstract 
Background and Objectives: Many countries face rapid population aging and declining birth rates, and 
Thailand, now an aged society with 21.44% older adults, must increasingly prioritize elderly well-being. 
In Trang Province, which has the highest proportion of older adults among the Andaman coastal 
provinces, efforts to promote quality of life are challenged by post-COVID fear, isolation,  
and reduced community participation. Although active-aging policies exist nationally, there 
remains a gap in understanding the specific determinants that influence happiness among rural 
elderly populations in southern Thailand. Therefore, this study aimed to examine the patterns 
and determinants of happiness among older adults in Trang across five dimensions: Health, recreation, 
integrity, cognition, and peacefulness, to provide evidence-based guidance for improving well-being 
and supporting active aging in the province. 
Methodology: This study employed a mixed-methods design to examine patterns and 
determinants of elderly happiness in Trang Province. Quantitative data were gathered from 524 older 
adults using multi-stage random sampling and analyzed with descriptive and inferential statistics. 
Complementary qualitative data from documentary review and in-depth interviews with elderly 
representatives were examined through content analysis to contextualize and deepen the 
quantitative findings. 
Main Results: The study revealed that older adults in Trang Province, a rural area of Thailand, 
experienced a high level of happiness, consistent with the province's vision for its residents. 
Among the five dimensions of happiness, peacefulness was the most prominent, reflecting older 
adults' ability to recognize and manage their emotions effectively, achieve inner tranquility,  
and adapt to life circumstances with acceptance. Moreover, personal values emerged as the most 
influential factor, showing a significant positive correlation with overall happiness at the .01 level, 
indicating that stronger adherence to personal values is associated with higher levels of happiness 
among older adults in Trang Province. 
Involvement to Buddhadhamma: The findings align with the framework of Applied Buddhism, 
which emphasizes integrating Buddhist teachings into daily life to achieve inner peace and 



640 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

sustainable happiness. For the elderly, who possess accumulated life experience and resilience 
amid social change, this integration is particularly meaningful. Despite modest financial resources, 
many rural elderly practice moderation and contentment, embodying core Buddhist principles 
such as the Middle Way (Majjhimā-paṭipadā), mindfulness (Sati), moderation/contentment 
(Santuṭṭhi/Mattaññutā), and Buddhist happiness (Sukha). These practices enable them to transcend 
material limitations and cultivate happiness through acceptance, spiritual balance, and moral integrity. 
Thus, religiously grounded happiness serves as a key mechanism for maintaining psychological 
resilience and life satisfaction in later life. 
Conclusions: The study highlights that applying Buddhist principles- the Middle Way, mindfulness, 
moderation, and contentment-together with strong personal values can foster spiritual stability, 
resilience, and lasting happiness among older adults, including those in rural areas. It emphasizes 
the need for government policies that support active aging, emotional well-being, and community 
engagement. Key strategies include promoting social connection, strengthening family and 
intergenerational relationships, and improving access to health promotion, recreational activities, 
and lifelong learning. Targeted initiatives for rural elders should focus on sustaining independence 
and meaningful participation. Overall, these measures form a comprehensive framework for 
enhancing happiness and quality of life in Thailand's aging society. 
Keywords: Happiness, Later life, Multidimensional Patterns, Elderly, Trang 
 
Introduction 
  At present, many countries are facing a situation in which the number of elderly people 
is steadily increasing, while the birth rate of newborns is clearly declining. This situation has led 
to changes in various dimensions. In the social dimension, it has affected population structure;  
In the political dimension, it has influenced policy formulation to address the needs of the elderly, 
who are becoming an increasingly significant voting base and may play a decisive role in determining 
future political leaders. In the economic dimension, it has affected the production of goods and 
services related to the elderly, as well as the declining number of working-age individuals. According 
to data from the Ministry of Social Development and Human Security (2025), as of July 31, 2025, 
Thailand had a total of 13,906,678 elderly persons, accounting for 21.44% of the total population. 
Therefore, Thailand has now entered a fully aged society, which refers to a society in which the 
population aged 60 years and over accounts for more than 20 percent of the total population 
(United Nations, Department of Economic and Social Affairs, Population Division., 2019). 
  For the elderly in Thailand, although they are officially defined as Thai nationals aged 60 
years and over, advances in medical technology have contributed to a longer average life 
expectancy. Many individuals aged 60 and above, classified as elderly, remain physically healthy, 
capable of self-care, and able to contribute productively to society. Therefore, studying and 
paying attention to the elderly population is an important issue that all relevant government 
agencies must prioritize (Wataneeyawech & Onto, 2021). This is because today's older adults differ 
significantly from those in the past. Due to the progress in medical and public health technologies, 



641 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

many elderly people, despite advancing in age, continue to enjoy good physical and mental health. 
They tend to lead health-conscious lifestyles, consume nutritious foods, maintain emotional  
well-being through religious or spiritual practices, and actively participate in activities organized 
by elderly groups or clubs. Furthermore, the average life expectancy of the population has also 
continued to rise (Taneerat & Tantasantisakul, 2022). In addition, the issue of life happiness is 
considered another important aspect of human well-being, especially for older adults, for whom 
happiness is deeply desired. As individuals reach the later stages of life, being able to live happily 
is something that all humans strive for. Therefore, if elderly people can achieve happiness in their 
lives, it will contribute to greater harmony and well-being within society, extending from individual 
and community levels to society at large and even to the global level (Can Oz et al., 2022). 
  Trang Province, which has the largest proportion of older adults among the Andaman 
coastal provinces, reported 127,255 elderly residents as of April 30, 2025, about four times the 
number in Ranong. In response to this demographic shift, the province has adopted a vision to 
become A City of Good Quality of Life and Sustainability," emphasizing quality of life as a 
foundation of happiness (Ministry of Interior, Trang Provincial Office, 2025). Yet environmental 
changes and the prolonged impacts of COVID-19 have heightened fear and anxiety among older 
adults, who are medically vulnerable and often reluctant to leave home or receive vaccinations. 
These conditions have contributed to a decline in the happiness of the elderly and reduced social 
participation. As prior studies note, sustained fear and limited engagement undermine active aging 
and significantly affect overall well-being (Klangrit et al., 2025). 
  Therefore, to develop and enhance the happiness of older adults-an important approach 
to promoting active aging-relevant government agencies have integrated and coordinated their 
efforts to develop various dimensions of elderly well-being. This work aims to help older adults 
achieve a state of active and fulfilling aging. Given the significance of this issue, the researcher is 
interested in studying the patterns of happiness and approaches to fostering it among older adults. 
The goal is to promote elderly individuals with potential and well-being, examining not only the 
patterns and determinants affecting their happiness but also providing policy recommendations 
for developing strategies to enhance elderly well-being in rural Trang Province, thereby supporting 
happiness among older adults in Trang and other regions. 
  Objectives 
  This study aimed to examine the patterns and determinants of happiness among older 
adults in Trang across five dimensions: Health, recreation, integrity, cognition, and peacefulness, 
to provide evidence-based guidance for improving well-being and supporting active aging in the 
province. 
 
 
 
 
 



642 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

Methodology 
  Research Context 
  This study employed a mixed-methods approach. Initially, the researchers conducted 
quantitative research using survey methods. Questionnaires were used as a research tool to gather 
data on happiness patterns and the determinants affecting elderly happiness in Trang Province. 
The sample group consisted of 524 elderly (Both Male and Female) residing in Trang Province.  
A multi-stage random sampling method was used, including: Stage 1: Stratified Random Sampling. 
Stage 2: Quota sampling based on 10 districts in Trang Province. Stage 3: Simple Random Sampling.  
  The researcher used Taro Yamane's formula to determine the sample size, ensuring a 95 
percent confidence level, an allowable error margin not exceeding 5 percent, and a significance 
level of 0.05. Based on this calculation, the required sample size for this study was  
399 participants from the total population; However, the researcher collected data from 400 
participants, as shown in Table 1. 

 

  Table 1 The Population and Sample Size for Data Collection 
 

District Number Of Elderly (Persons) Number Of Sample (Persons) 
- Mueang Trang District 33,404 105 
- Kantang District 15,907 50 
- Yan Ta Khao District 13,998 44 
- Palian District 13,362 42 
- Sikao District 6,045 19 
- Huai Yot District 19,088 60 
- Wang Wiset District 7,635 24 
- Nayong District 9,544 30 
- Ratsada District 5,090 16 
- Hat Samran District 3,181 10 

Total 127,254 400 
Data as of April 30, 2025 

 
  However, the minimum sample size was calculated at 400 using Yamane's formula.  
To enhance the statistical power and make sure the multiple regression analysis was strong,  
the researcher collected more data, which led to 524 usable responses. This larger sample size 
effectively reduces the standard error of the regression coefficients and provides a more reliable 
estimation of the model. 
  The study aims to analyze the relationship between determinants affecting the happiness 
of older adults and their overall state of happiness in Trang Province, Thailand. The conceptual 
framework (Figure 1) is grounded in the Department of Mental Health's Model of Happiness 
Indicators for Older Adults, which defines happiness as a multidimensional construct encompassing 
five interrelated dimensions: Physical health, recreation, integrity, cognition, and peacefulness. 
These dimensions collectively reflect both objective and subjective aspects of well-being in later life. 



643 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

  The independent variables refer to the determinants that influence the happiness of older 
adults. These determinants include self-perceived health status, mental capacity, family relationships, 
spiritual development, financial situation, participation in social or community service, social life 
and friendships, personal freedom, personal values, use of social media, and sexual relationships. 
These determinants are hypothesized to contribute differentially to the levels of happiness 
among older adults, depending on their demographic background, lifestyle, and social context. 
  The dependent variable is the happiness of older adults, measured using the Department 
of Mental Health's (DMH) five-dimensional model: 1) Health (Suk Sabaai), covering physical and 
economic well-being; 2) Recreation (Suk Sanuk), involving active lifestyles and emotional joy;  
3) Integrity (Suk Sa-nga), reflecting altruism and self-confidence; 4) Cognition (Suk Sawang), 
encompassing cognitive skills and mental clarity; and 5) Peacefulness (Suk Sa-ngob), representing 
emotional stability and inner harmony. These dimensions correspond to the Buddhist concepts 
of kāyika-sukha, cetasika-sukha, saṅgaha-sukha, sīla-sukha, and paññā-sukha. 
 
 

 
 
 

 
 
 

 Population and sample 
Sampling method  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 

Figure 1 Conceptual framework of the study 
  
 
 
 

Determinants affecting elderly 
happiness 

• Self-Perceived Health Status 
• Mental Capacity 
• Family Relationships 
• Spiritual Development 
• Financial Situation 
• Participation In Social Or 

Community Service 
• Social Life and Friendships 
• Personal Freedom 
• Personal Values 
• Use Of social media 
• Sexual Relationships 

 

 

 

 

Five-dimensional of happiness 

Dimension 1: Health (Suk Sabaai/Kāyika-Sukha) 

Dimension 2: Recreation (Suk Sanuk/Cetasika-Sukha) 

Dimension 3: Integrity (Suk Sa-Nga/Saṅgaha-Sukha) 

Dimension 4: Cognition (Suk Sawang/Sīla-Sukha) 

Dimension 5: Peacefulness (Suk Sa-Ngob/Paññā-Sukha) 

Patterns of Happiness Among 
the Elderly 

Independent Variable Dependent Variable 



644 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

  Research Instrument  
  Concepts, theories, and relevant research results were considered to form and develop a 
conceptual framework and research instrument. The tools used in the study were a questionnaire 
and semi-structured interviews.  
  For content validity, the researcher submitted the questionnaire to three experts to 
evaluate the relevance and appropriateness of each item and ensure that all questions 
adequately covered the research content. The assessment yielded an IOC value of 0.99. 
  Data Collection 
  Initially, quantitative research was carried out, using the survey research method through 
a questionnaire, as a large sample was required in order to generate a comprehensive summary 
of information, including the opinions of people in the sample. Subsequently, qualitative research 
was conducted by delving into important findings from the quantitative research and further 
analyzing information from members of the target group who were specifically selected as elderly 
people playing a significant role in community and social activities, with 30 key informants. 
  For data collection, the researchers ensured that all ethical guidelines and principles for 
human research subjects were strictly followed. Before initiating data collection, the researchers 
went through the Human Research Ethics Review process in order to seek approval from the 
Center for Human Research Ethics Committee, Social and Behavioral Sciences, Prince of Songkla 
University. Once approval was granted, the questionnaire and interview form could be distributed 
to collect data (Certification Code: PSU IRB 2023-LL-Cm032). 
  With regard to the rights and confidentiality of informants, a research invitation letter was 
distributed with details about data collection and an informed consent form if the informants agreed 
to participate. This was to ensure that the privacy and confidentiality of informants were protected. 
Upon the completion of data analysis, the raw data provided by informants were destroyed 
immediately; This was carefully handled, as it is a fundamental right of informants to be protected. 
  Data Analysis 
  In this research, the researcher verified the completeness of the collected data before 
coding it (Codebook) and analyzing it using a statistical software package. The data analysis 
utilized: Descriptive statistics, frequency, percentage, mean, and standard deviation; To analyze 
general characteristics and happiness patterns among the elderly; Inferential statistics, Pearson's 
correlation coefficient and multiple regression analysis; To study the determinants affecting 
elderly happiness in Trang Province. Following the quantitative research, the study incorporated 
qualitative research using documentary research and in-depth interviews with key informants, 
including elderly club leaders or representatives. These individuals play a significant role in 
community and social activities, providing valuable insights into approaches for enhancing elderly 
happiness in Trang Province. The interview data were analyzed using content analysis. 
 
 
 



645 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

Results and Discussion 
  1. General Characteristics of Respondents  
  The demographic and socioeconomic analysis of the respondents (N z 524) revealed that 
the majority of the elderly are female (60.9%), while males comprise 39.1%. Most are between 
61-65 years of age, representing 49.2% of the sample, followed by 66-70 years old (29.2%), 71-75 
years old (12.6%), and 76 years and over (9%). The majority are Buddhist (81.1%) and are married, 
totaling 388 persons or 74%. Most have completed primary education (Grades 1-6), accounting 
for 42.8%. A large proportion of the elderly are unemployed in any occupation (34.5%), farmers 
(25.4%), and self-employed (24%). The largest income group earns between 5,001-10,000 baht 
per month (38.6%), and not more than 5,000 baht (35.5%). Most elderly persons live with their 
family, children, or relatives, 316 persons or 60.3%, and with their spouse (30.7%). The majority 
are not members of any club (470 persons or 89.7%) and reside outside the municipal areas 
(51.0%). Most receive government living allowances (496 persons or 94.7%) and health care 
benefits from the state (522 persons or 99.6%). Additionally, the majority are debt-free  
(449 persons or 85.7%) as shown in Table 2.  
 

 Table 2 General Characteristics of Respondents 
 

Demographic Characteristics (n = 524) Percentage (%) 
Sex 1. Male 205 39.1 

 2. Female 319 60.9 
Age 1. 61-65 years old 258 49.2 

 2. 66-70 years old 153 29.2 
 3. 71-75 years old 66 12.6 
 4. 76 years and over 47 9.0 

Religion 1. Buddhist 451 81.1 
 2. Muslim 70 13.4 
 3. Christian 3 0.6 

Marital status 1. Single 37 7.1 
 2. Married 388 74.0 
 3. Widowed 79 15.1 
 4. Divorced/Separated 20 3.8 

Education 1. Below primary education 42 8.0 
 2. Primary education (Grades 1-6) 224 42.8 
 3. Lower secondary education (Grades 7-9) 75 14.3 
 4. Upper secondary education (Grades 10-12) 66 12.6 
 5. Vocational  50 9.5 
 6. Diploma 34 6.5 
 7. Bachelor's degree or above 33 6.3 

 

 

 



646 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

  Table 2 General Characteristics of Respondents (Continued) 
 

Demographic Characteristics (n = 524) Percentage (%) 
Occupation 1. Unemployed  181 34.5 

 2. Self-employed  126 24.1 
 3. Daily wage worker  54 10.3 
 4. Farmer  133 25.4 
 5. Retired government officer  13 2.5 
 6. Former state enterprise employee 7 1.3 
 7. Former private company employee 10 1.9 

Monthly Income 1. Not over 5,000 Baht 185 35.3 
 2. 5,001-10,000 Baht 202 38.6 
 3. 10,001-15,000 Baht 92 17.6 
 4. 15,001-20,000 Baht 31 5.9 
 5. More than 20,000 Baht 14 2.6 

Living situation 1. Living alone 43 8.2 
 2. With spouse 161 30.7 
 3. With family/children/relatives 316 60.3 
 4. With friends/acquaintances/employer 4 0.8 

Membership in 
clubs or 

associations: 

1. Not a member 470 89.7 
2. Member 
- Religious club 
- Sports/Recreational club 
- Volunteer club 
- Income-generating club 
- Elderly club 

54 
8 
20 
10 
3 
13 

10.3 
1.5 
3.8 
1.9 
0.6 
2.5 

Place of 
residence: 

1. Outside the municipality 267 51 
2. Within the municipality 257 49 

Receiving 
government living 
allowance support 

1. Not received 28 5.3 
2. Received 
- Old-age allowance 
- Pension 

496 
370 
8 

94.7 
70.6 
1.5 

 - State welfare card 
- Old-age allowance and state welfare card 
- Old-age allowance and disability allowance 
- Old-age allowance, disability allowance, and 
state welfare card 

5 
104 
4 
5 

1.0 
19.8 
0.8 
1.0 

Receiving 
government 
health care 

benefits 

1. Not received 2 0.4 
2. Received 
- Universal Coverage Scheme (Gold Card) 
- Civil Servant Medical Benefit Scheme 
- Social Security Scheme 
- Gold Card and Civil Servant Medical Benefit 
Scheme 

522 
431 
22 
3 
42 

 

99.6 
82.2 
4.2 
0.6 
8.0 

 
 - Gold Card and Social Security Scheme 24 4.6 



647 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

  Table 2 General Characteristics of Respondents (Continued) 
 

Demographic Characteristics (n = 524) Percentage (%) 
Debt status: 1. Debt-free 449 85.7 

 2. In debt 75 14.3 
 

 

  Discussion 
  The demographic and socioeconomic profile of the elderly respondents reflects broader 
aging patterns in Thailand. The predominance of females aligns with national statistics showing 
women's longer life expectancy (National Statistical Office of Thailand, 2024). Most respondents 
fall within the "Younger-old" group (60-69 years), suggesting potential for continued social 
engagement and productive aging (World Health Organization, 2021). The fact that the majority 
are Buddhist and married highlights the ongoing role of religion and family as key sources of 
emotional and social support in Thai culture (Whangmahaporn et al., 2018). Conversely, low educational 
attainment indicates historical inequalities in access to education, especially in rural areas, which limit 
economic opportunities and access to digital information (Chanyawudhiwan & Mingsiritham, 2022). 
  Economically, most elderly participants earn less than 10,000 baht per month, revealing 
persistent income insecurity common among rural older adults. Nonetheless, the near-universal 
access to government living allowances and healthcare benefits reflects effective state welfare 
coverage (Ministry of Social Development and Human Security, 2025). The high proportion of 
individuals living with family underscores the continuing strength of intergenerational support, 
although limited participation in elderly clubs suggests restricted community engagement. 
Overall, the findings depict a population that is economically modest but socially supported, 
sustained by family networks, religious values, and state welfare systems that collectively 
contribute to their well-being in old age. 
  2. Patterns of Happiness among the Elderly in Trang Province 
  The overall happiness level among elderly individuals in Trang Province was found to be 
high (𝑥̅ = 4.13, S.D. = 0.481). The highest-scoring happiness dimension was Peacefulness, followed 
by Cognition, Recreation, Integrity, and Health, respectively. 
 

Table 3 Results for the Patterns of Happiness Among the Elderly in Trang Province 
 

Patterns of Happiness Average (𝒙̅) Stand. Dev. Intervals 

Dimension 1: Health (Suk Sabaai/Kāyika-Sukha) 4.01 0.622 High 
Dimension 2: Recreation (Suk Sanuk/Cetasika-Sukha) 4.15 0.619 High 
Dimension 3: Integrity (Suk Sa-Nga /Saṅgaha-Sukha) 4.12 0.595 High 
Dimension 4: Cognition (Suk Sawang/Sīla-Sukha) 4.18 0.614 High 
Dimension 5: Peacefulness (Suk Sa-Ngob/Paññā-Sukha) 4.23 0.527 High 

Overall 4.13 0.481 High 
 
 
 
 



648 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

  Discussion 
  The assessment of the patterns of happiness among older adults in Trang Province reveals 
a high overall happiness level, which is analyzed by dimension below: 
   Dimension 1: Health (Suk Sabaai/Kāyika-sukha)  
   Happiness within this dimension is high. This phenomenon can be attributed to 
the fact that, while aging involves a natural decline in bodily efficiency and increased susceptibility 
to illness, older adults respond by becoming more proactive in maintaining their health. They 
demonstrate a strong interest in learning about disease prevention and treatment to remain active 
within their families. Moreover, the COVID-19 pandemic has heightened awareness of self-care,  
as older adults are categorized as a high-risk group. These findings are consistent with Krause et al. 
(2019), who argue that quality of life among the elderly integrates physical, social, cognitive,  
and psychological dimensions into a holistic state of well-being. 
   Dimension 2: Recreation (Suk Sanuk/Cetasika-sukha) 
   Happiness in the recreation dimension is also high, stemming from increased 
participation in activities that foster social bonds. Research indicates that higher levels of 
happiness are correlated with lower mortality rates; Even marginal increases in happiness can 
positively affect life expectancy. Consequently, policies that promote happiness may contribute 
to longevity (Chei et al., 2018). Recreation plays a vital role in enhancing vitality and reducing 
depression, stress, and anxiety. Kim et al. (2021) identifies a significant link between sports 
participation and social capital, which is divided into cognitive components (trust and safety) and 
structural components (community connections). Older adults who participate regularly in sports 
report higher levels of happiness and better mental health than non-participants. Moreover, 
active participation in later life facilitates the cultivation of a revitalized sense of self and social 
worth, consequently augmenting confidence and pride. These findings are consistent with Hwang 
and Sim (2021), who suggest that older adults who feel secure and trusted within their communities 
experience higher levels of well-being due to stronger social ties. 
   Dimension 3: Integrity (Suk Sa-nga/Saṅgaha-sukha) 
   The study indicates that older adults in Trang Province report high levels of 
happiness, which stem partly from their involvement in volunteerism and community-oriented 
activities. Participants perceive these roles as requiring significant physical and mental readiness, 
which in turn reinforces their sense of capability. However, some individuals face constraints,  
such as declining health, income-related responsibilities, or caregiving duties, that limit their ability 
to participate. These results align with Mathews (2024), who asserts that acknowledging personal 
value facilitates the conversion of older adults' responsibilities into psychological strengths. 
   Furthermore, participation in socially beneficial activities supports both cognitive and 
emotional well-being. Group engagement, community projects, and health-promoting behaviors help 
mitigate social isolation and enhance overall functional capacity (Altman et al., 2020). This conclusion 
is further supported by Becker and Trautmann (2022), who observe that happiness in later life 
generally increases, particularly when older adults reside in contexts characterized by strong 



649 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

health systems and robust social support. Collectively, this evidence highlights the importance of 
creating environments that foster meaningful engagement, provide comprehensive social support, 
and ensure accessible healthcare as key strategies for enhancing happiness and quality of life in 
later adulthood. 
   Dimension 4: Cognition (Suk Sawang/Sīla-sukha) 
   The overall happiness of older adults in Trang Province is high and is attributed to 
their cognitive competencies, including memory, reasoning, communication, planning, and abstract 
problem-solving. The self-efficacy of older adults is directly related to their sense of well-being; 
Individuals who perceive themselves as capable of managing daily tasks tend to feel more 
valuable and purposeful. This sense of utility is further enhanced when older adults apply their 
knowledge and skills to resolve unexpected problems or contribute to their families and 
communities. Many older adults report a sense of pride when serving as advisors or mentors  
(An et al., 2020). 
   Moreover, these behaviors reflect robust mental health, which is characterized by 
four key attributes: 1) A healthy psychological state; 2) The absence of illness; 3) Adaptability; and 
4) Engagement in altruistic activities (Macdonald & Hülür, 2021). These findings suggest that 
cognitive competence and the performance of meaningful social roles contribute significantly to 
overall happiness and psychological well-being among the elderly in Trang Province. 
   Dimension 5: Peacefulness (Suk Sa-ngob/Paññā-sukha) 
   The overall happiness of older adults in Trang Province is at a high level and is 
attributed to the extensive life experiences accumulated during this stage of life. Many older 
adults seek spiritual support through religious practices, such as visiting temples and listening to 
Dhamma. This finding aligns with Segura et al. (2023), who identify the self-dimension related to 
health as one of three key dimensions, self, society, and culture, in promoting the potential of 
older adults. Integrating these dimensions with community strengthening enables families and 
communities to participate in sustainably enhancing older adults' capabilities. This conclusion is 
also consistent with the study by Sukontamarn et al. (2023). 
   The findings regarding elderly happiness align with qualitative results, wherein 
older adults assert that "True Happiness Comes from Inner Peace; When the Mind Is Calm,  
The Body Naturally Follows with Positive Well-Being, As Reflected in the Teaching That the Mind 
Leads and the Body Obeys." The most critical factor in achieving happiness in later life is 
satisfactory physical and mental health, which enables older adults to contribute meaningfully 
to their communities and society. Conversely, older adults with poor physical or mental health, 
chronic illnesses, or those who are bedridden, dependent, or disabled may face significant 
challenges in attaining happiness (Taneerat & Tantasantisakul, 2022).  
   Therefore, interventions that promote older adults' well-being are essential. These 
include health education, appropriate nutrition, regular age-appropriate exercise, annual health check-
ups, safe home environments, and preventive healthcare. Equally important is the promotion of 
mental health, including mindfulness or meditation approaches, acceptance of physical and social 



650 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

changes, the development of coping strategies, fostering love and warmth within families, and 
engagement in hobbies or meaningful leisure activities. Older adults perceive these determinants as 
crucial to enhancing their happiness and overall quality of life (Wan & Jiang, 2024).  
  3. Determinants Affecting the Happiness of the Elderly in Trang Province  
  The overall mean score for the study of determinants affecting the happiness of older adults 
in Trang Province was at a high level (𝑥̅ = 3.43, S.D. = 0.491). Among the affecting determinants, 
personal values had the highest mean score (𝑥̅ = 4.04, S.D. = 0.586), followed by mental capacity  
(𝑥̅ = 4.01, S.D. = 0.623), and family relationships ranked third (𝑥̅ = 3.88, S.D. = 0.759). The subsequent 
determinants, in descending order of mean score, were personal freedom, self-perceived health status, 
participation in social or community service, spiritual development, social life and friendships, 
financial situation, use of social media, and sexual relationships, respectively. 
 

Table 4 Results for Determinants Affecting the Happiness of Elderly in Trang Province 
 

Determinants Average (𝒙̅) Stand. Dev. Intervals 
Self-perceived health status 3.71 0.790 High 
Mental capacity 4.01 0.623 High 
Family relationships 3.88 0.759 High 
Spiritual development 3.56 0.838 High 
Financial situation 3.35 0.928 Medium 
Participation in social or community service 3.60 0.819 High 
Social life and friendships 3.54 0.906 High 
Personal freedom 3.76 0.822 High 
Personal values 4.04 0.586 High 
Use of social media 2.09 1.252 Low 
Sexual relationships 1.61 1.043 Very Low 

Overall 3.43 0.491 High 
  
Discussion 
The study of the determinants influencing happiness among the elderly in Trang Province 

revealed that, overall, happiness was at a high level. Personal values had the highest mean score 
among the factors that contributed, followed by mental capacity and family relationships. 

When examined in detail, the results indicate that personal values play a particularly 
significant role in determining happiness among older adults. This may be because older 
individuals have accumulated a wide range of life experiences, both positive and negative, and 
their perceptions of happiness are therefore shaped by intrinsic personal factors such as optimism, 
forgiveness, empathy, and self-care. Recently, older adults had increasingly placed importance 
on maintaining their health and overall well-being. This finding is consistent with the study by 
Mathews (2024), which explored the transition from "Productive Aging" to "Happy Aging" in Japan's 
aging society. Mathews observed that values related to happiness among the Japanese elderly 
are gradually shifting away from traditional social standards, such as job stability or the role of a 



651 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

full-time homemaker, toward a greater emphasis on participation in meaningful activities, 
including work, learning, and social engagement. 
  This transition highlights the concept of "Happy Aging," which emphasizes granting older 
individuals the autonomy to choose their paths toward happiness, free from conventional social 
expectations. Emphasizing personal happiness and respecting diverse ways of aging can contribute 
to a more profound understanding of how individuals may live meaningful lives in later adulthood 
while avoiding rigid societal norms. Therefore, enabling older adults to define and pursue 
happiness according to their values and preferences represents a crucial approach to fostering 
genuine well-being in old age. 
  Regarding mental capacity determinants, the findings indicate that the happiness of older 
adults is influenced not only by feelings of sadness, illness, loneliness, anxiety, or poor quality of life, 
but also by various factors that can have an important impact on their well-being, such as financial 
capacity, family support, and positive mental health. These findings suggest that happiness among 
the elderly results from the integration of multiple dimensions. According to Segura et al. (2023), 
who examined factors associated with happiness among older adults in five major cities in 
Colombia, the results suggest the need for comprehensive elderly care, including strengthening 
social support, providing financial assistance, and promoting mental health. Social support and 
robust familial connections are critical elements in augmenting the well-being of older adults. 
Moreover, the study recommends the development of public policies that focus on mental 
health and well-being among the elderly, thereby enabling them to live fulfilling and joyful lives 
in later adulthood. 
  For family relationship determinants, the findings indicate that older adults in Trang Province 
place a high level of importance on family relationships. Spending time with family members and 
engaging in shared activities are highly valued, as is participation in community activities, such as 
campaigns against drug abuse. This finding is consistent with the study by Sukasukont (2020), 
which classified the lifestyles of older adults into seven groups: 1) Family-oriented and moral 
group; 2) Self-confident and socially aware group; 3) Conservative and developmental group; 4) 
self-caring activist group; 5) Enthusiastic and achievement-oriented group; 6) Self- and environmentally 
caring group; and 7) Hobbyist and democracy-loving group. Among these groups, the family-oriented 
and moral group was the most prominent, highlighting the significance of family ties and moral 
values among older adults.  
  Similarly, Jingmark et al. (2020) found that the majority of older adults participated in 
village-level community activities, such as Songkran and Elderly Day celebrations, accounting for 
72.4% of respondents. The study also revealed that, over the past year, most older adults 
attended temples, churches, or mosques more than 12 times annually. In addition, more than 
half of the participants were members of social welfare groups, including funeral assistance 
associations, elderly associations, and housewives' groups. These findings are consistent with the 
research by Sirisuwan et al. (2021), which indicated that older adults and their families place 
importance on maintaining and transmitting local cultural traditions. They also tend to hold strong 



652 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

beliefs in reincarnation and the afterlife. Moreover, Taneerat & Tantasantisakul (2022) found that 
family remains the top priority for older adults in terms of life satisfaction and social welfare needs.  
  Other determinants, such as personal freedom, self-perceived health status, and participation 
in social or community service, also showed moderate to high influence on happiness, suggesting 
that autonomy, physical well-being, and community engagement remain vital to maintaining life 
satisfaction (World Health Organization, 2021). Spiritual development, as well as social life and 
friendships, also played meaningful roles, reaffirming the multidimensional nature of happiness that 
encompasses emotional, social, and spiritual dimensions (Ryff & Singer, 2008). Conversely, financial 
situation, use of social media, and sexual relationships received lower mean scores, possibly 
reflecting generational norms and limited economic and technological engagement among older 
adults in rural areas (Sakdapat et al., 2025). 
  In general, these results show that the happiness of older people in Trang Province is 
more affected by internal and relational factors, like moral values, mental health, and family ties, 
than by material or external factors. This pattern is consistent with Thailand's cultural context,  
where harmony, self-satisfaction, and spirituality are enduring pillars of well-being in later adulthood. 
  4. Correlation Between Determinants Affecting and Elderly Happiness 
  The analysis of the relationship between determinants affecting the happiness of older 
adults and their overall state of happiness in Trang Province revealed a significant positive 
correlation at the .01 level (r = .529, p = .000). When considering each factor individually,  
the results indicated that: Personal values had the strongest positive correlation with the state of 
happiness among older adults, statistically significant at the .01 level (r = .524, p = .000).  
Personal freedom showed a positive correlation with the state of happiness, also statistically 
significant at the .01 level (r = .517, p = .000). Mental capacity demonstrated a positive correlation 
with the state of happiness, statistically significant at the .01 level (r = .413, p = .000).  
However, the analysis further revealed that one factor-sexual relationships-showed a negative 
correlation with the state of happiness among older adults, though this relationship was not 
statistically significant (r = -.081, p = .063). 
 

Table 5 Results for the Correlation Between Affecting Determinants and Elderly Happiness 
 

Determinants 
Patterns of Happiness 

Health Recreation Integrity Cognition Peacefulness Overall 
r p r p r p r p r p r p 

Self-perceived 
health status 

.247** .000 .124** .005 .257** .000 .174** .000 .205** .000 .258** .000 

Mental 
capacity 

.251** .000 .298** .000 .383** .000 .366** .000 .388** .000 .413** .000 

Family 
relationships 

.384** .000 .312** .000 .306** .000 .312 .000 .247** .000 .387** .000 

   



653 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

  Table 5 Results for the Correlation Between Affecting Determinants and Elderly Happiness 
(Continued) 
 

Determinants 
Patterns of Happiness 

Health Recreation Integrity Cognition Peacefulness Overall 
r p r p r p r p r p r p 

Spiritual 
development 

.284** .000 .268** .000 .173** .000 .142** .001 .139** .001 .250** .000 

Financial 
situation 

.423** .000 .344** .000 .283** .000 .252** .000 .173** .000 .368** .000 

Participation in 
social or 
community 
service 

.273** .000 .333** .000 .384** .000 .248** .000 .253** .000 .359** .000 

Social life and 
friendships 

.348** .000 .303** .000 .325** .000 .321** .000 .283** .000 .391** .000 

Personal 
freedom 

.481** .000 .401** .000 .413** .000 .431** .000 .362** .000 .517** .000 

Personal 
values 

.306** .000 .425** .000 .493** .000 .412** .000 .501** .000 .524** .000 

Use of social 
media 

.219** .000 .166** .000 .100* .022 .105* .016 .052 .235 .160** .000 

Sexual 
relationships 

.069 .113 -.025 .572 -
.139** 

.001 -.097* .027 -
.152** 

.000 -.081 .063 

Overall .504** .000 .441** .000 .432** .000 .397** .000 .356** .000 .529** .000 
Note: *** Statistically significant at the .05 and .01 levels, respectively. 

 
  Discussion 
  The analysis of the relationship between determinants influencing the happiness of older 
adults and their overall level of happiness in Trang Province revealed a statistically significant 
moderate positive correlation (r = .529, p < .01). This finding indicates that as personal, social, and 
psychological determinants improve, levels of happiness among older adults tend to increase 
correspondingly. The result is consistent with the conceptual framework proposed by Diener et al. 
(2018), which posits that subjective well-being in later life is multidimensional, arising not only from 
material and physical conditions but also from personal values, autonomy, and social relationships. 
  Among the examined determinants, personal values showed the strongest positive 
correlation with happiness (r = .524, p < .01). This highlights the importance of internal value systems, 
such as optimism, forgiveness, empathy, and self-care, as critical contributors to well-being in old age. 
Similarly, Mathews (2024), in his study on "Happy Aging" in Japan, found that older adults who 
embrace self-reflection, acceptance, and life satisfaction tend to experience greater happiness, 
even amid social and physical decline. Ryff & Singer (2008) further emphasized that maintaining 



654 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

internalized life philosophies and a sense of purpose is essential for sustaining psychological  
well-being, particularly in later life when external roles and responsibilities diminish. 
  The determinant of personal freedom also demonstrated a strong positive relationship 
with happiness (r = .517, p < .01). This finding emphasizes the significance of autonomy and the 
capacity for independent decision-making in improving life satisfaction among older adults. 
According to Deci and Ryan's (2000) Self-Determination Theory, autonomy is a fundamental 
psychological need that promotes motivation, self-worth, and emotional fulfillment. In the 
context of aging, maintaining independence in decision-making, whether related to daily living, 
health care, or social participation, enables older adults to feel more valued and competent, 
thereby contributing to their happiness (Jivraj et al., 2020).  
  In addition, mental capacity was found to be positively correlated with happiness  
(r = .413, p < .01), indicating that mental strength, cognitive functioning, and emotional resilience 
play vital roles in sustaining happiness among older adults. These findings are consistent with 
Segura et al. (2023), who examined determinants of happiness among older adults in Colombia 
and concluded that psychological well-being, family support, and financial stability are key 
factors in maintaining happiness in later life. Similarly, Huppert (2009) noted that mental 
resilience enables older adults to adapt effectively to change and loss, thereby maintaining a 
sense of purpose and well-being despite external challenges. 
  One determinant, sexual relationship showed a negative but non-significant correlation with 
happiness (r = −.081, p = .063). This result may be interpreted within the Thai cultural context,  
where discussions of sexuality among older adults are often limited or considered sensitive. 
According to Liang et al. (2025), in many Asian societies, sexual expression in later life is 
frequently underacknowledged, with happiness instead being derived from family harmony, 
spiritual fulfillment, and health stability. Therefore, while sexual relationships may contribute 
to happiness in other cultural contexts, their relative insignificance in this study likely reflects 
cultural norms that emphasize non-material and spiritual dimensions of happiness.  
  Overall, these findings affirm that happiness among older adults in Trang Province results 
from a complex interaction between internal and external determinants. The strongest 
predictors, personal values, autonomy, and mental capacity, reflect the growing importance of 
psychological and social empowerment among aging populations. Consequently, promoting 
programs that enhance self-esteem, decision-making capacity, and emotional resilience may 
serve as key strategies for improving happiness and overall qual ity of life among older adults in 
Thailand's aging society. 
 
 
 
 
 

 



655 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

Table 6 Result for Analysis of the Determinants Affecting the Happiness of Elderly in Trang 
Province Across All Dimensions 

 

Determinants B SE Beta t p 
Constant 1.870 .133 - 14.110** .000 
Mental capacity .080 .034 .103 2.347* .019 
Family relationships .072 .027 .114 2.714** .007 
Financial situation .066 .020 .128 3.285** .001 
Personal freedom .167 .025 .285 6.806** .000 
Personal values .223 .034 .272 6.599** .000 
Sexual relationships -.055 .016 -.119 -3.467** .001 

R = 0.658, R2 = 0.433, F = 65.816, Sig of F = 0.000 
Note: *** Statistically significant at the .05 and .01 levels, respectively. 
 
  From Table 6, the analysis of determinants affecting the happiness of older adults across 
all dimensions in Trang Province indicated that mental capacity, family relationships, financial 
situation, personal freedom, personal values, and sexual relationships were statistically significant 
at the .05 and .01 levels. The relationship between these determinants and overall happiness 
can be represented by the following multiple regression equation:  
 

Elderly Happiness ̂ (All Dimensions) = 1.870+0.080(Mental Capacity) +0.072 
(Family relationships) + 0.066(Financial Situation) +0.167(Personal Freedom) 
+0.223(Personal Values) −0.055(Sexual Relationships) 

 
  The results suggest that personal values exert the strongest positive influence on the 
overall happiness of older adults, followed by personal freedom and mental capacity, whereas 
sexual relationships demonstrate a negative but statistically insignificant effect. 
 
Originality and Body of Knowledge 
  The results of this study indicate that promoting happiness among older adults requires 
active engagement by the elderly themselves, particularly through the cultivation of personal 
values that nurture well-being. Central to this process is the application of religious teachings and 
principles in everyday life, which enables older adults to experience happiness across multiple 
interrelated dimensions grounded in Buddhist concepts. These dimensions include kāyika-sukha 
(Physical Well-being), somanassa (Mental Joy), sīla-sukha (Moral Integrity), paññā-sukha (Wisdom 
and Cognitive Fulfillment), and upekkhā-sukha (Inner Peace and Equanimity). Together, these 
dimensions reflect a holistic understanding of happiness that integrates physical, psychological, 
moral, cognitive, and spiritual aspects of well-being. Furthermore, the promotion of such holistic 
happiness among older adults necessitates integrated collaboration across multiple sectors, 
including health, social welfare, community, and religious institutions, to create supportive 
environments that sustain well-being in later life. 



656 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

  To ensure that older adults can attain happiness in accordance with these indicators, it is 
essential to develop interconnected strategies at all levels, including 1) Individual-level strategies 
(Lifestyle Development), 2) Organizational-level strategies (Management and Program Implementation), 
and 3) Societal-level strategies (Policy Formulation). Each strategic level should emphasize 
participation from all sectors and focus on enhancing the well-being and quality of life of older adults. 
Moreover, these multi-level strategies should be integrated throughout every stage of the human life 
course, ensuring that happiness and well-being are sustained as individuals age (Figure 2). 
 

 
 

Figure 2 Strategies for Promoting the Happiness and Well-being of Elderly 
 
Conclusions and Recommendations 
  Thailand's transition into an aged society, most evident in Trang Province, which has the 
highest proportion of older adults along the Andaman coast, requires focused measures to 
counter post-pandemic isolation and declining social interaction. This study found that happiness 
among Trang's elderly is generally high, largely driven by peacefulness and personal values 
consistent with Applied Buddhist principles. In the short term, local governments, health agencies, 
and community organizations should expand community-based social programs, provide mindfulness 
and value-based activities through temples and community centers, and improve access to health 
and recreational services. Progress can be assessed through participation rates, reduced loneliness, 
and improved emotional well-being within one year. Long-term strategies include incorporating 
Buddhist-informed value development into provincial aging policies, investing in infrastructure 
that supports active aging, and strengthening partnerships across health units, temples, and local 



657 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

administrative bodies. Expected outcomes include higher life-satisfaction levels, broader program 
accessibility, and increased independent living over three to five years. 
 
Acknowledgement 
  This research was supported by Prince of Songkla University, Trang Campus (Fiscal Year 
B.E. 2566, Grant No. CAM6603036S). And I am also deeply grateful for the data contributed by the 
research project titled "Happiness Patterns and Guideline for Creating Happiness of the Elderly in 
Trang Province, Thailand." 
 
References 

Altman, S. S., Levkovich, I. & Dror, M. (2020). Are Daily Stressors Associated with Happiness in Old 
Age? The Contribution of Coping Resources.  International Journal of Gerontology, 14( 4) , 
293-297. https://doi.org/10.6890/IJGE.202011_14(4).0008. 

An, H. Y., Chen, W., Wang, C. W., Yang, H. F., Huang, W. T. & Fan, S. Y. (2020). The Relationships 
between Physical Activity and Life Satisfaction and Happiness among Young, Middle-Aged, 
and Older Adults.  International Journal of Environmental Research and Public Health, 
17(13), 4817. https://doi.org/10.3390/ijerph17134817. 

Becker, C. K. & Trautmann, S. T. (2022). Does Happiness Increase in Old Age? Longitudinal Evidence 
from 20 European Countries. Journal of Happiness Studies, 23, 3625-3654. https://doi.org 
/10.1007/s10902-022-00569-4. 

Can Oz, Y., Duran, S. & Dogan, K. (2022). The Meaning and Role of Spirituality for Older Adults: A 
Qualitative Study.  Journal of Religion and Health, 61, 1490- 1504. https: / / doi. org/ 
10.1007/s10943-021-01258-x. 

Chanyawudhiwan, G. & Mingsiritham, K. (2022). An Analysis of Elderly Use of Digital Technology in 
Thailand.  International Journal of Interactive Mobile Technologies, 16( 7) , 173- 180. 
https://doi.org/10.3991/ijim.v16i07.28755. 

Chei, C. L. , Lee, J. M. L. , Ma, S. & Malhotra, R. (2018). Happy older people live longer. Age and 
Ageing, 47(6), 860-866. https://doi.org/10.1093/ageing/afy128. 

Diener, E. , Oishi, S.  & Tay, L.  (2018) .  Advances in subjective well-being research.  Nature human 
behaviour, 2, 253-260. https://doi.org/10.1038/s41562-018-0307-6. 

Huppert, F. A. (2009). Psychological Well-being: Evidence Regarding its Causes and Consequences. 
Applied Psychology: Health and Well-Being, 1(2), 137-164. https://doi.org/10.1111/j.1758-
0854.2009.01008.x. 

Hwang, E. J. & Sim, I. O. (2021). Association of living arrangements with happiness attributes among 
older adults. BMC Geriatrics, 21(100), https://doi.org/10.1186/s12877-021-02017-z. 

Jingmark, S. , Kuhirunyaratn, P. , Theeranut, A.  & Nonjui, P.  (2020) .  Subjective well-being and related 
factors among community-dwelling elderly in Udon Thani Province, Thailand. Asia-Pacific 
Journal of Science and Technology, 25(1), 1-8. 



658 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 
 

Jivraj, S., Murray, E. T., Norman, P. & Nicholas, O. (2020). The impact of life course exposures to 
neighbourhood deprivation on health and well- being:  a review of the long- term 
neighbourhood effects literature.  European journal of public health, 30( 5) , 922- 928. 
https://doi.org/10.1093/eurpub/ckz153. 

Kim, A. C. H., Ryu, J., Lee, C., Kim, K. M. & Heo, J. (2021). Sport Participation and Happiness Among 
Older Adults: A Mediating Role of Social Capital.  Journal of Happiness Studies, 22, 1623-
1641. https://doi.org/10.1007/s10902-020-00288-8. 

Klangrit, S., Lu, T. C., Phueakbuakhao, W., Tubmarerng, C., Warathammanyu, P. E.,Siripaprapagon, 
Y.  & Kumar, V.  ( 2025) .  HAPPINESS BASED ON RELIGION AMONG PRE- RETIREMENT STAGE 
CAREERS OF BUDDHISTS IN THAILAND:  INSIGHTS FROM A NATIONAL SURVEY.  Journal of 
Buddhist Anthropology, 10(2), 173-190. 

Krause, E., Supparerkchaisakul, N., Yodphet, S. & Prasertsin, U. (2019). The Quality of Life Among 
the Elderly: Decoding of the Experts and Active Ageing. Journal of Social Work and Social 
Administration, 27(2), 131-162. 

Liang, B., Xu, C., Wang, B., Li, X., Peng, X., Wang, Y., Li, H., Lu, Y., Shen, X., Ouyang, L., Wu, G., Yu, 
M. , Liu, J. , Meng, X. , Cai, Y.  & Zou, H.  ( 2025) .  Sexual Response Problems and Their 
Correlates Among Older Adults From the Sexual Well- Being ( SWELL)  Study in China: 
Multicenter Cross-Sectional Study. JMIR Aging, 8, e66772. https://doi.org/10.2196/66772. 

Macdonald, B.  & Hülür, G.  ( 2021) .  Well-Being and Loneliness in Swiss Older Adults During the 
COVID-19 Pandemic: The Role of Social Relationships.  The Gerontologist, 61(2) , 240-250. 
https://doi.org/10.1093/geront/gnaa194. 

Mathews, G. (2024). Beyond 'Productive Aging': An Argument for 'Happy Aging'. Journal of Cross-
Cultural Gerontology (2024), 39:213-229. https://doi.org/10.1007/s10823-023-09475-5. 

Ministry of Interior, Trang Provincial Office. (2025). Vision and development plan of Trang Province. 
Trang: Trang Printing Company Limited. 

Ministry of Social Development and Human Security, Department of Older Persons. (2025). Elderly 
statistics for July 2025. Bangkok: MSDHS. 

National Statistical Office of Thailand.  ( 2022) .  The 2021 survey of older persons in Thailand. 
Bangkok: NSO. 

Ryan, R.  M.  & Deci, E.  L.  (2000) .  I Intrinsic and Extrinsic Motivations: Classic Definitions and New 
Directions.  Contemporary Educational Psychology, 25(1) , 54-67.  https: //doi.org/10.1006 
/ceps.1999.1020. 

Ryff, C. D., & Singer, B. H. (2008). Know Thyself and Become What You Are: A Eudaimonic Approach 
to Psychological Well-Being.  Journal of Happiness Studies, 9, 13-39.  https: / / doi. org/ 
10.1007/s10902-006-9019-0. 

Sakdapat, N. , Yuangngoen, P. , & Ngamcharoen, P. (2025). Communication for Promoting Healthy 
Behaviors and Well- Being among the Elderly in Thailand:  A Mixed Methods Study. 
American Journal of Health Behavior, 49(3), 284-301. https://doi.org/10.5993/AJHB.49.3.4. 



659 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.639-659 

Segura, A., Cardona, D., Segura, A., Robledo, C. A. & Muñoz, D. I. (2023). The subjective perception 
of the happiness of older adult residents in Colombia.  Frontiers in medicine, 1- 11. 
https://doi.org/10.3389/fmed.2023.1055572. 

Sirisuwan, P., Phimha, S. & Banchonhattakit, P. (2021).  Active Aging, Health Literacy, and Quality 
of Life among Elderly in the Northeast of Thailand. Indian Journal of Forensic Medicine & 
Toxicology, 15(3), 2645-2650. https://doi.org/10.37506/ijfmt.v15i3.15704. 

Sukasukont, P.  ( 2020) .  LIFESTYLE OF OLDER PEOPLE IN BANGPHLI DISTRICT, SAMUTPRAKAN 
PROVINCE. Panyapiwat Journal, 12(3), 180-192. 

Sukontamarn, P., Asadullah, M. N., Photphisutthiphong, N. & Nguyen, Y. T. H. (2023). Happiness in 
Old Age: The Daughter Connection.  Journal of Happiness Studies, 24, 1729- 1757. 
https://doi.org/10.1007/s10902-023-00655-1. 

Taneerat, W.  & Tantasantisakul, W.  (2022) .  Lifestyles and Social Welfare Needs of the Elderly in 
Trang Province. Journal of MCU Peace Studies, 10(3), 1176-1191. 

United Nations, Department of Economic and Social Affairs, Population Division.  ( 2019) .  World 
Population Ageing 2019. New York, United States of America: United Nations Press. 

Wan, Y.  & Jiang, L.  ( 2024) .  Socioeconomic Differences in Happy Life Expectancy among Older 
Adults in China. Journal of Happiness Studies, 25, 87. https://doi.org/10.1007/s10902-024-
00789-w. 

Wataneeyawech, T. & Onto, P. (2021). The Sustainable Aging Health Network in Thailand. In E3S 
Web of Conferences (Vol. 277, p. 06007) International Conference on Environmental and 
Energy Sustainabilities (ICEES 2 0 2 1 ) : EDP Sciences.  https: / / doi. org/ 10. 1051/ e3sconf 
/202127706007. 

Whangmahaporn, P., Simmonds, P. & Whangmahaporn, B. (2018). Factors Affecting Quality of Life 
of the Elderly in Thailand. Asian Political Science Review, 2(2) , http://dx.doi.org/10.2139 
/ssrn.3304833. 

World Health Organization. (2021). Decade of healthy ageing: baseline report. Geneva, Switzerland: 
World Health Organization. 

 

 
 



660 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

บทความวิจัย (Research Article) 

 
ปลายเชือกเรือพระ: บูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระ

เพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี 
PLAI CHEUK REUA PHRA: INTEGRATING BUDDHIST AESTHETIC VALUES IN 

THE CHAK PHRA TRADITION TO STRENGTHEN COMMUNITY UNITY IN 
SURAT THANI PROVINCE 

 
พระครูปลัดคำรณ แก้วเกลี้ยง*, ภัชลดา สุวรรณนวล 

Phrakrupalad Kamron Kaewkliang*, Patchlada Suwannual 
วิทยาลัยสงฆ์สุราษฎร์ธานี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สุราษฎร์ธานี ประเทศไทย 

Surathani Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surat Thani, Thailand 
*Corresponding author E-mail: Dr.dome789@gmail.com 

 
Received 10 November 2025; Revised 11 December 2025; Accepted 19 December 2025 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: สุนทรียศาสตร์เป็นศาสตร์แห่งความงาม ซึ่งในพระพุทธศาสนาได้อธิบายไว้ 2 มิติ 
คือ ความงามทางโลก (โลกียะ) ที่ปรากฏผ่านความสนุกสนานเพลิดเพลิน และความงามทางธรรม (โลกุตตระ)   
ที่สะท้อนผ่านการสร้างบุญกุศลและความดีงามร่วมกัน เรือพระถือเป็นสัญลักษณ์ที่หลอมรวมความงามทั้ง  2 มิติ 
ไว้ด้วยกันทั ้งด้านศิลปะ ความเชื ่อ กิจกรรมทางศาสนาที่ส่งเสริมความร่วมมือและความสามัคคีของชุมชน  
เป็นกระบวนการสร้างคุณค่าทางพุทธสุนทรียศาสตร์ที่มีบทบาทสำคัญต่อสังคม โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษา
แนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน 2) วิเคราะห์และประเมินคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏ 
ในประเพณีชักพระ และ 3) นำเสนอแนวทางการบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระ
เพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธาน ี
วิธีดำเนินการวิจัย: เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีขอบเขตเนื้อหา คุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ ประเพณีชักพระ   
และแนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน ผู ้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ พระภิกษุที ่จัดทำเรือพนมพระ  
ปราชญ์ชาวบ้านที่มีประสบการณ์เกี่ยวกับประเพณีชักพระ 10 ปีขึ้นไป วัฒนธรรมจังหวัด เจ้าหน้าที่การท่องเที่ยว
จังหวัด เจ้าหน้าที่สำนักงานพระพุทธศาสนารวมทั้งสิ้น 30 รูป/คน เป็นวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บรวบรวมข้อมูล 
โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก การวิเคราะห์ข้อมูล คือ ใช้เทคนิคการวิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการวิเคราะห์แบบอุปนัย 
พรรณนาวิเคราะห์ 
ผลการวิจัย: พบว่า 1) แนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน เกิดจากคุณค่าและประเพณีที่เป็นรากฐาน
ของสังคม คุณค่าที่มีประโยชน์และความหมายต่อชีวิต ทั้งด้านสังคม ศาสนา กายภาพ และจิตภาพ ซึ่งสะท้อนผา่น
วิถีชีวิตร่วมกัน เช่น ภาษา การแต่งกาย ความเชื่อ และศาสนา ประเพณีทำหน้าที่เป็นทั้งเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจและ
กลไกสร้างความรู้สึกเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ประเพณีชักพระเป็นเวทีให้ชุมชนร่วมแรงร่วมใจในการสร้างเรือพนมพระ 
ขบวนแห่ พิธีกรรมสะท้อนถึงความศรัทธาการมีส่วนร่วมของชุมชน 2) คุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ในประเพณีชักพระ 
ปรากฏผ่านความงดงามทั้งเชิงศิลปะและสัญลักษณ์ทางธรรม เรือพนมพระได้รับการประดับตกแต่งด้วยลวดลาย
ท้องถิ่นและสัญลักษณ์พุทธศาสนา เช่น พญานาค หรือเขาพระสุเมรุ เป็นการผสมผสานศรัทธากับภูมิปัญญา
ท้องถิ่น ขบวนแห่และพิธีกรรมสร้างบรรยากาศศักดิ์สิทธิ์ และสง่างาม เป็นการสืบทอดภูมิปัญญาที่หล่ อหลอม 

mailto:Dr.dome789@gmail.com


661 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

ความสามัคคีและตระหนักรู ้ในคุณค่าทางสังคม และ 3) แนวทางการบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์   
เพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน ได้แก่ การประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบ  
เพื่อสร้างเมตตา กรุณา เอื้อเฟื้อเกื้อกูล ส่งเสริมการช่วยเหลือ  เสียสละ สร้างการอยู่ร่วมกันด้วยความเคารพ  
ให้อภัย เสริมสร้างวินัยและความต่อเนื่องในการทำกิจกรรมชุมชน หลักธรรมเหล่านี้เมื่อผนวกเข้ากับความงดงาม
ของศิลปะและสัญลักษณ์ในประเพณี จะนำไปสู่พลังแห่งความสามัคคีที่มั่นคงยั่งยืน 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: เช่น การน้อมนำหลักพรหมวิหาร 4 มาสร้างความเมตตา 
เอื้อเฟื้อเกื้อกูล หลักสังคหวัตถุ 4 ส่งเสริมการช่วยเหลือ การเสียสละ หลักสาราณียธรรม 6 ปลูกฝังการอยู่ร่วมกนัด้วย
ความเคารพ การให้อภัย การประยุกต์หลักอปริหานิยธรรม 7 สร้างวินัยและความต่อเนื่องในการทำกิจกรรมชุมชน  
สรุป: ประเพณีชักพระ พิธีกรรมทางศาสนาที่สะท้อนความงดงามเชิงสุนทรียะ เป็นกลไกสำคัญในการหล่อหลอม
ความสามัคคีและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมชุมชน เมื ่อบูรณาการกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา จะทำให้
ประเพณีนี้เป็นมรดกทางวัฒนธรรมและพลังทางสังคมที่เกื้อหนุนต่อความยั่งยืนของชุมชนได้อย่างแท้จริง 
คำสำคัญ: ปลายเชือกเรือพระ, ชักพระสุราษฎร์ธาน,ี บูรณาการคุณค่า, พุทธสุนทรียศาสตร์  
 
Abstract  
Background and Objectives: Aesthetics is the science of beauty. In Buddhism, these were 
explained in two dimensions: Worldly beauty (Lokiya), expressed through enjoyment and 
pleasure, and spiritual beauty (Lokuttara), reflected through the collective creation of merit and 
virtue. Ruea Phra (The Ceremonial Boat Used in the Chak Phra Tradition) symbolizes the 
integration of these two dimensions of beauty: Art, belief, and religious activities that promote 
cooperation and unity among communities, forming a process that creates Buddhist aesthetic 
values that play an important role in society. The objectives of this research were: To study the 
concept of enhancing community unity, to analyze and evaluate the Buddhist aesthetic values 
evident in the Chak Phra tradition, and to propose approaches for integrating Buddhist aesthetic 
values into the traditional boat procession to enhance community unity in Surat Thani Province. 
Methodology: This qualitative research focused on Buddhist aesthetic values, the Chak Phra boat 
procession tradition, and the concept of enhancing community unity. Key informants included 30 
participants, including monks who created Ruea Phanom Phra (Ceremonial Boats), local scholars 
with over ten years of experience in the Chak Phra tradition, provincial cultural officials, provincial 
tourism officials, and officials from the Office of Buddhism. The data were collected through in-
depth interviews. Data analysis was conducted using inductive and descriptive techniques. 
Main Results: The study found that: 1) The concept of fostering community unity arises from the 
values and traditions that form the foundation of society. These values are meaningful and 
beneficial to life in social, religious, physical, and spiritual dimensions, reflected in shared ways of 
living such as language, dress, beliefs, and religion. Traditions serve as both a spiritual anchor and 
a mechanism for creating a sense of togetherness. The Chak Phra tradition offers a platform for 
communities to collaborate in constructing the Ruea Phanom Phra boats. The processions and 
rituals reflect the community's faith and active participation; 2) The Buddhist aesthetic values of 
the Chak Phra tradition are evident in both artistic beauty and religious symbolism. The Ruea 
Phanom Phra boats, adorned with local patterns and Buddhist symbols, such as the Naga or 



662 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

Mount Sumeru, blend faith with local wisdom. The processions and rituals create a sacred and 
elegant atmosphere, fostering the inheritance of wisdom that promotes unity and awareness of 
social values; and 3) The integration of Buddhist aesthetics values to enhancer community unity 
involves the systematic application of Buddhist principles to foster kindness, compassion, 
generosity, mutual support, and sacrifice, fostering coexistence with respect and forgiveness, and 
promoting discipline and continuity in community activities. These principles, when combined 
with the beauty of art and symbols in traditional traditions, lead to a lasting and enduring power 
of unity. 
Involvement to Buddhadhamma: For example, applying the Four Divine Abodes (Brahmavihārā 
4) to foster compassion and generosity; The Four Principles of Social Responsibility (Sangaha-
Vatthu 4) to promote help and sacrifice; The Six Principles of States of Conciliation 
(Sāraniyadhamma 6) to cultivate coexistence with respect and forgiveness; and the application 
of the Seven Principles of condition of welfare (Aparihaniyadhamma 7) to foster discipline and 
continuity in community activities. 
Conclusions: The Chak Phra tradition, a religious ritual reflecting aesthetic beauty, is a key 
mechanism for fostering unity and cultural identity within communities. When integrated with 
Buddhist principles, this tradition becomes a cultural heritage and a social force that supports 
community sustainability and resilience. 
Keywords: End of the Buddha Boat Rope, Surat Thani Chak Phra Festival, Integrate Values, 
Buddhist Aesthetics 

 
บทนำ 
  สุนทรียศาสตร์ ถือเป็นแขนงหนึ่งของวิชาปรัชญา ว่าด้วยความงามและการรับรู้คุณค่าทางสุนทรียะ ในทาง
พระพุทธศาสนา ได้จำแนกความงามไว้ 2 มิติ คือ ความงามในมิติทางโลก (โลกียะ) และมิติทางธรรม (โลกุตตระ) 
ความงามในมิติทางโลก เป็นความงดงามทางวัตถุ เป็นคุณสมบัติของวัตถุกับกิเลส คือ ความพอใจ หรือความยินดี
ยินร้าย เกิดจาการปรุงแต่งตามอารมณ์หรือจริตของแต่ละบุคคล เป็นความรู้สึกเกี่ยวกับความงามของวัตถุที่รับรู้ 
และมีอารมณ์เข้าไปกระทบแตกต่างกันไปตามอำนาจและอิทธิพลของกิเลสของแต่ละคน ความงามในมิติทางโลก หรือ
ความงามทางวัตถุนี้ ถือเป็นความงามเชิงจิตวิสัย เป็นความงามในระดับโลกิยะเท่านั้น ไม่มีความแท้จริง ไม่มีคุณค่า 
หรือเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิตสำหรับผู้ต้องการเข้าถึงความงามที่แท้จริง ส่วนความงามในมิติทางธรรม  
เป็นความงามที่เป็นลักษณะของธรรมะ หรือความจริง ซึ ่งปรากฏต่อการรับรู้ของมนุษย์ผู ้มีญาณ พิเศษ และ
แสดงออกทางพฤติกรรมของมนุษย์ผู้มีศีลมีธรรม เป็นความงามเชิงวัตถุวิสัย เนื ่องจากเป็นความงามซึ่งเป็น
คุณสมบัติเชิงวัตถุวิสัยของธรรมอันปรากฏที่เป็นสากลทุกคนที่รู้ หรือสัมผัสได้ตรงกัน ในทางพระพุทธศาสนา  
แม้พระพุทธองค์ไม่ได้ตรัสจำแนกถึงความงามที่เรียกว่า สุนทรียะไว้อย่างชัดเจน แต่เมื ่อศึกษาเนื ้อหาของ
สุนทรียศาสตร์ซึ่งมีปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาแล้ว จะเห็นได้ว่า วัตถุแห่งสุนทรียศาสตร์หรือวัตถุแห่ง
ความงามนั้น ได้จำแนกไว้หลากหลาย โดยหมายรวมเอาวัตถุทางสุนทรียศาสตร์ในทางปรัชญาตะวันตกไว้ด้วยแล้ว 
ยังกล่าวถึงวัตถุทางสุนทรียศาสตร์อื่น ๆ ซึ่งเป็นสิ่งปรากฏในชีวิตประจำวัน ดังเช่น ได้กล่าวถึง ความงามของวัตถุ 
ความงามของมนุษย์ ความงามของอากัปกิริยา ความงามของธรรมชาติ ความงามของธรรมะที่ทรงยกขึ้นแสดง  
ซึ่งเป็นความงามอย่างสูงสุด (Tangnamo, 1991)  



663 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

  ประเด็นของสุนทรียะหรือความงามที่ปรากฏในเรือพระในภาคใต้ จังหวัดสุราษฎร์ธานี เมื่อพิจารณาในเชิงลึก
ก็สามารถมองได้ในสองลักษณะ เพราะในเรือพระในภาคใต้นั้น ประกอบด้วย ความงามที่มีทั้งความสนุกสนาน 
อันเป็นความงามระดับโลกียะ อันเป็นธรรมดาของโลก และเมื่อมองให้ลึกลงไปในปริศนาธรรมที่ถูกซ่อนไว้ซึ่งเป็น
หลักคำสอนต่าง ๆ เช่น การสร้างความสามัคคีของหมู่คณะหรือของชุมชนได้มาร่วมมือร่วมใจกันสร้างกิจกรรม 
สร้างความดีงาม และร่วมกันทำบุญจนกลายเป็นประเพณีชักพระที่มีความน่าสนใจ และเมื่อมองให้ลึกลงไปอีก ก็จะ
พบเป็นความงดงามในระดับ โลกุตตระได้เช่นเดียวกัน ส่วนประเด็นที่ว่าเรือพระในภาคใต้เป็นอย่างไร ชาวภาคใต้
ถือว่าเรือพระในภาคใต้ เป็นองค์ประกอบที่สำคัญอย่างยิ่งของประเพณีชักพระหรือลากพระ เนื่องจากเรือพระ
อาจจะเป็นรถ เรือ หรือล้อเลื่อน สำหรับวางบุษบกใช้สำหรับประดิษฐานพระพุทธรูปเพื่อชักลากหรือแห่แหนไปยัง
สถานที่ต่าง ๆ ดังคำกล่าวของ สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์ ที่กล่าวถึงความหมายของเรือพระไว้ว่า “เรือพระ คือ เรือ หรือ
รถ หรือล้อเลื่อนที่ประดิษฐ์ตกแต่งให้เป็นรูปเรือ แล้ววางบุษบกซึ่งเรียกว่า นม หรือ ยอดนม หรือนมพระ สำหรับ
อาราธนาพระพุทธรูปประดิษฐานใช้สำหรับลากในวันออกพรรษา ถ้าใช้ลากทางน้ำเรียกว่า เรือพระน้ำ ซึ่งจะใช้เรือจริง ๆ 
มาประดิษฐ์ตกแต่ง ถ้าใช้ลากทางบก เรียกว่า เรือพระบก จะใช้รถหรือล้อเลื่อนมาประดิษฐ์ตกแต่งให้เป็นรูปเรือ” 

(Pongpaiboon, 1986) ในพื้นที่ภาคใต้ จังหวัดสุราษฎร์ธานี นั้นเรือพระ จึงเป็นพื้นที่ประกอบด้วยความงาม
ระดับโลกียะ การประดับประดาตกแต่งอย่างสวยงาม และความงาม ระดับโลกุตตระ ปริศนาธรรม การสร้างความดีงาม 
และความสามัคคีของชุมชน ชาวบ้านในชุมชนต่าง ๆ จะร่วมมือร่วมใจกันประดิษฐ์เรือพระด้วยความศรัทธา และ
ความงามที่เรียกว่า พุทธศิลป์และพุทธสุนทรียศาสตร์  ก็จะปรากฏอยู่ในเรือพระทุกลำ ประเพณีชักพระหรือ 
บางท้องถิ่น เรียกว่า ลากพระ ถือเป็นประเพณีวิถีชีวิตอันดีงามที่คนรุ่นเก่ารุ่นปัจจุบันพร้อมกันสร้างสรรค์งานศิลป์ 
และปฏิบัติเป็นตัวอย่างเพื่อถ่ายทอดและส่งต่อสู่คนรุ่นต่อไป สอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครูสังฆรักษ์สุทัศน์ 
มุนินนฺโท ได้วิจัยเรื่อง คุณค่าทางพุทธสุนทรียศาสตร์ในประเพณีวัฒนธรรมการชักพระในภาคใต้ ประเทศไทย 
ผลการวิจัยพบว่า คุณค่าทางพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีวัฒนธรรมการชักพระในภาคใต้ ประเทศไทย 
พบได้ใน 5 ประเด็น คือ 1) คุณค่าทางพุทธศิลป์ 2) คุณค่าของประเพณีวัฒนธรรม 3) คุณค่าความสามัคคี  
ของชุมชน 4) คุณค่าการอนุรักษ์ประเพณีวัฒนธรรม และ 5) คุณค่าการสืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ ่น (Phrakhru 
Sangkharak Suthat Muninntho, 2018) แม้ว่าจังหวัดสุราษฎร์ธานีจะมีประเพณีชักพระซึ่งเป็นมรดกทางวัฒนธรรม
ที่สำคัญและทำหน้าที่เป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชนมายาวนาน แต่ในปัจจุบันชุมชนต้องเผชิญกับความท้าทาย  
หลายประการ ทั้งการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยี และวิถีชีวิตที่ทำให้ความสัมพันธ์ของคน  
ในชุมชนอ่อนตัวลง การมีส่วนร่วมในกิจกรรมชุมชนลดลง ความเข้าใจต่อคุณค่าทางวัฒนธรรมและความหมาย  
เชิงจิตวิญญาณของประเพณีก็เริ่มเลือนหาย นอกจากนี้ แม้ประเพณีชักพระจะมีความงดงามทั้งด้านศิลปกรรม 
ความเชื่อ และหลักธรรม แต่ยังขาดการวิเคราะห์อย่างเป็นระบบถึงคุณค่าทางพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ส่งผลต่อ  
ความสาม ัคค ีของช ุมชน รวมถึงขาดแนวทางที ่ชั ดเจนในการบูรณาการหลักธรรมเข ้าก ับก ิจกรรมชุมชน 
อย่างเหมาะสม ประเด็นที่น่าสนใจ และถือเป็นประเด็นปัญหาที่สำคัญเกี่ยวข้องกับประเพณีชักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี 
ก็คือ 1) จากอิทธิพลวัฒนธรรมตะวันตกที่ไหลบ่าเข้าสู่สังคมไทยจนทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงหรือทำลายประเพณี
วัฒนธรรมเดิมที่เคยยึดถือประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมาอย่างยาวนาน โดยเฉพาะประเพณีชักพระในภาคใต้  
จากประเด็นปัญหานี้ จะทำอย่างไรที่จะช่วยให้ประเพณีชักพระสามารถธำรงอยู่คู่กับวิถีปฏิบัติของชาวภาคใต้ 
ได้ยาวนาน 2) งานพุทธศิลป์ที่ปรากกฎบนเรือพระนั้น มีความหมายและคุณค่าเพื่อการเข้าถึงแก่นแท้ของประเพณีชัก
พระในภาคใต้ ประเด็นปัญหา ก็คือ ผู้คนจะเข้าใจถึงความหมายเกี่ยวกับคุณค่า และแก่นแท้ของประเพณีชักพระนั้น 
ได้อย่างไร และ 3) เมื่อมีความเข้าใจประเพณีชักพระในภาคใต้แล้ว จะทำอย่างไรที่จะนำเอาคุณค่าเหล่านั้นมาเป็น 
แนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิต และเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชนให้สามารถอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขอย่างยั่งยืน  
   



664 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

  ด้วยเหตุผลที่กล่าวมา ถือเป็นมูลเหตุแรงจูงใจที่ทำให้ผู้วิจัยสนใจศึกษาเรื่องนี้ เพื่อต้องการค้นหาคำตอบ
เกี่ยวกับคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี ว่าเป็นอย่างไร ทำไมผู้คน 
ในสังคมภาคใต้ จึงถือว่า ประเพณชีักพระ หรือลากพระ จึงมีความสำคัญและเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตจนกลายเป็น
ประเพณีวิถีปฏิบัติที่สำคัญและถือปฏิบัติสืบทอดกันมาจากบรรพบุรุษและพร้อมที่จะอนุรักษ์ส่งต่อไปยังอนุชน
ลูกหลานรุ่นหลังต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน เพื่อวิเคราะห์และ
ประเมินคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระ และเพื่อนำเสนอแนวทางการบูรณาการคุณค่า 
พุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องนี้ มีวิธีดำเนินการวิจัย ตามลำดับขั้นตอน ดังนี้ 
  รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 
Interview) กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตการวิจัย ดังน้ี 
  ประชากรและผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ผู้วิจัยเลือกแบบเฉพาะเจาะจง 5 กลุ่ม โดยพิจารณา 
จากคุณสมบัติที่เกี่ยวข้องกับประเพณีชักพระ ประสบการณ์ตรง และความเชี่ยวชาญในสาขาที่เกี่ยวข้อง เพื่อให้ได้
ข้อมูลเชิงลึก ครอบคลุม และสอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย โดยกำหนดคุณสมบัติของผู้ให้ข้อมูลสำคัญ  
แต่ละกลุ่ม ดังนี้ กลุ่มที่ 1 ได้แก่ พระภิกษุที่จัดทำเรือพนมพระ จำนวน 6 รูป กลุ่มที่ 2 ได้แก่ ปราชญ์ชาวบ้านที่มี
ประสบการณ์เกี่ยวกับประเพณีชักพระ 10 ปีขึ้นไป จำนวน 6 คน กลุ่มที่ 3 วัฒนธรรมจังหวัด จำนวน 6 คน กลุ่มที่ 4 
นักวิชาการทางด้านการท่องเที่ยว จำนวน 6 คน และกลุ่มที่ 5 นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา จำนวน 6 คน  
รวมทั้งสิ้น 30 รูป/คน  
  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก ได้สร้างขึ้น แบ่งออกเป็น 4 ตอน คือ ตอนที่ 1 
ข้อมูลพื้นฐานของผู้ตอบแบบสัมภาษณ์ ได้แก่ เพศ อายุ ระดับการศึกษาและตำแหน่ง ตอนที่ 2 แนวคำถามเกี่ยวกับ
แนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน ประเพณีชักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี ตอนที่ 3 แนวทางบูรณาการ
คุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
และตอนที่ 4 ข้อเสนอแนะอื่น ๆ แบบสัมภาษณ์ที่ผ่านการปรับปรุงให้ผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 5 ท่าน ได้ตรวจสอบ
คุณภาพเครื่องมือแบบสัมภาษณ์เพื่อหาความเที่ยงตรง (Validity) และความถูกต้องของเนื้อหา โดยเฉพาะประเด็น
แนวคำถามที่สอดคล้องกับขอบเขตการวิจัยด้านเนื้อหาและวัตถุประสงค์ของการวิจัย ทั้งนี้ ได้ขอจริยธรรมการวิจัย
ในมนุษย์ ก่อนการเก็บข้อมูลจริง 
  การเก็บรวบรวมข้อมูล ดำเนินการ ดังนี้ 1) ผู้วิจัยได้ทำหนังสือขอความอนุเคราะห์ในการสัมภาษณ์และ
เก็บรวบรวมข้อมูลไปยังหน่วยงานที่เกี ่ยวข้องและผู้ให้ข้อมูลหลัก เพื่อขออนุญาตเข้าทำการสัมภาษณ์และ  
เก็บรวบรวมข้อมูล 2) ผู้วิจัยเป็นผู้ลงพื้นที่สัมภาษณ์และเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง โดยทำการสัมภาษณ์  
จากผู้ให้ข้อมูลหลัก จำนวน 30 รูป/คน และ 3) ข้อมูลที่ได้ถูกบันทึกไว้และคำตอบจากการสัมภาษณ์นำมารวบรวม  
เรียบเรียง และวิเคราะห์อย่างละเอียดเพื่อให้การสัมภาษณ์ให้มีความถูกต้อง และสละสลวย จากนั้นนำเสนอ 
ต่ออาจารย์ผู้ควบคุมและปรับปรุงแก้ไขให้สมบูรณ์ ก่อนเขียนเชิงพรรณนาประกอบบริบทตามวัตถุประสงค ์
  การวิเคราะห์ข้อมูล วิจัยเชิงคุณภาพ 1) เพื่อตอบปัญหาวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพื่อศึกษาแนวคิด
การเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร 2) การวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตอบปัญหาวิจัย 
ตามวัตถุประสงค์ข้อ 2 วิเคราะห์และประเมินคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระ และ 3) การวิเคราะห์
ข้อมูลเพื่อตอบปัญหาวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อ 3 นำเสนอแนวทางการบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์  



665 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี รวบรวมข้อมูลที่ได้มาจาก
การสัมภาษณ์มาจัดเก็บอย่างเป็นระบบ จากนั ้นจึงนำมาถอดเสียงบันทึกอย่างละเอียด แบบคำต่อคำ 
(Transcription of Data) ผู้วิจัยได้วิเคราะห์ข้อมูลโดยการทำการศึกษาข้อมูลเหล่านั้นอย่างละเอียด จับใจความหลัก 
จัดกลุ่มข้อมูลแต่ละประเภท พิจารณาเชื่อมโยงความเหมือนความต่างแล้วนำเสนอข้อค้นพบทั้งหมดในรูปแบบ  
เชิงพรรณนา (ความเรียง) ตามบริบท วัตถุประสงค์ของการวิจัยและขอบเขตการวิจัยด้าน  โดยการวิเคราะห์ 
แบบอุปนัย นำเสนอข้อมูลเชิงพรรณนา นอกจากนี้ ผู้วิจัยได้ใช้ การตรวจสอบสามเส้า เพื่อเพิ่มความน่าเชื่อถือ 
ของข้อมูล โดยตรวจสอบความสอดคล้องของข้อมูลจากหลายแหล่ง (เอกสาร ข้อมูลภาคสนาม และการสัมภาษณ์)  
การตรวจสอบจากหลายวิธีการวิเคราะห์ และการทบทวนข้อมูลร่วมกับผู้ให้ข้อมูลบางส่วน เพื่อให้ข้อค้นพบ  
ที่นำเสนอมีความถูกต้อง น่าเชื่อถือ และสอดคล้องกับสภาพจริงของชุมชนมากที่สุด 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  ผลการวิจัยพบว่า  
  แนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี สรุปผลการวิจัย ได้ดังนี ้ 
  1. แนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี สามารถมองได้จากมิติของ 
“คุณค่า” และ “ประเพณี” ที ่เป็นรากฐานสำคัญของสังคม โดย “คุณค่า หมายถึง สิ ่งที ่มีประโยชน์และ 
มีความหมายต่อชีวิต ไม่ว่าจะเป็นคุณค่าทางสังคม ศาสนา กายภาพ หรือจิตภาพ ซึ่งสิ ่งเหล่านี้สะท้อนผ่าน 
“ประเพณี” ที่เป็นวิถีการดำเนินชีวิตร่วมกันของชุมชน สืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น เช่น การแต่งกาย ภาษา ความเชื่อ” 
(Ulitphon, 2025) และการนับถือศาสนา “ประเพณีไม่เพียงทำหน้าที่เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจ แต่ยังเป็น
กลไกสำคัญที่ทำให้คนในชุมชนมีความรู้สึกเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน เป็นการสร้างเอกลักษณ์ร่วมที่สะท้อนถึงรากเหง้า
และความเจริญรุ ่งเร ืองทางวัฒนธรรมของท้องถิ ่น” (Phra Athikarn Chakraphan Thippapanyo, 2025)  
ในบริบทของจังหวัดสุราษฎร์ธานี “ประเพณีชักพระ ถือเป็นเครื ่องมือสำคัญในการหล่อหลอมความสามัคคี  
ของชุมชน” (Phrakhru Manuthamthada, 2025) ผ่านกิจกรรมทางพุทธศาสนา “ศิลปะ และวัฒนธรรมที่ผสมผสาน
เข้าด้วยกันอย่างกลมกลืน การร่วมแรงร่วมใจสร้างเรือพนมพระ การจัดขบวนแห่ และการสักการะปูชนียสถาน 
เป็นตัวอย่างที่แสดงถึงความร่วมมือและความศรัทธาที่เกิดขึ้นพร้อมกัน แม้ปัจจุบันชุมชนต้องเผชิญกับความท้าทาย
ทางเศรษฐกิจและสังคม แต่การรักษาและสืบสานประเพณีนี้จะเป็นกลไกสำคัญที่ช่วยพัฒนาความเข้าใจ ความไว้วางใจ 
และความผูกพันของสมาชิกในชุมชน ทำให้ชุมชนสามารถยืนหยัดได้อย่างเข้มแข็งและก้าวสู่ความยั่งยืนในอนาคต” 
(Rattanakon, 2025) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ Rasmisara Rattanakul & Suthira Chairaksa Ngenthaworn 
(2023) ได้วิจัยเรื่อง การศึกษาอัตลักษณ์ประเพณีชักพระ ของจังหวัดสุราษฎร์ธานี เพื่อการจัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 
ผลการวิจัยพบว่า ประเพณีชักพระเป็นพิธีกรรมอย่างหนึ่งทางศาสนาพุทธ เกิดจากความเชื่อของพุทธศาสนิกชน  
ที่มีการไปรอรับเสด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่เสด็จกลับจากสรวงสวรรค์ในวันออกพรรษา และต่อมาได้มีการนำ
พระพุทธรูป เปรียบเสมือนตัวแทนของพระพุทธองค์ ขึ้นประดิษฐ์ฐานบนบุษบก จากนั้นทำการแห่แหนไปตาม
เส้นทางต่าง ๆ ในจังหวัดของตนเอง ประเพณีดังกล่าวจัดขึ้นหลายพื้นที่ในจังหวัดทางภาคใต้ ด้วยความเอื้ออำนวย
ของสภาพภูมิศาสตร์ ในพื้นที่อำเภอเมือง ที่มีแม่น้ำตาปีไหลผ่านใจกลางเมือง ซึ่งมีความโดดเด่นกว่าพื้นที่อื่น  ๆ 
สายน้ำแห่งนี้จึงเป็นศูนย์รวมชุมชนและการจัดกิจกรรมมากมายทั้งทางบกและทางน้ำ ก่อกำเนิดเป็นวัฒนธรรม
ท้องถิ่น จนกลายเป็นประเพณีประจำจังหวัดที่ยิ่งใหญ่ ได้แก่ ประเพณีชักพระ และแข่งเรือยาวจังหวัดสุราษฎร์ธานี
นั้นเอง ทั้งนี้ เนื่องจากประเพณีเป็นกิจกรรมที่มีการปฏิบัติสืบเนื่องกันมาเป็นรากฐานของวัฒนธรรมที่สร้าง  
ความสามัคคีในสังคม เป็นเอกลักษณ์และมีความสำคัญต่อสังคม เช่น การแต่งกาย ภาษา วัฒนธรรม ศาสนา 
ศิลปกรรม กฎหมาย คุณธรรม ความเชื่อ ฯลฯ อันเป็นบ่อเกิดของวัฒนธรรมของสังคมเชื้อชาติต่าง  ๆ กลายเป็น
ประเพณีประจำชาติและถ่ายทอดกันมาโดยลำดับ 



666 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

  2. วิเคราะห์และประเมินคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี   
จากการศึกษาพบว่า ประเพณชีักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี “สะท้อนความงดงามทั้งด้านศิลปกรรมและจิตวิญญาณ
ที่เชื่อมโยงกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง” (Phrakhru Winaithorn Chawalit, 2025) “การสร้างสรรค์
เรือพนมพระที่ประดับประดาด้วยลวดลายศิลป์ท้องถิ่นและสัญลักษณ์ทางธรรม เช่น พญานาคและเขาพระสุเมรุ ” 
(Bunkanphai, 2025) “แสดงถึงความวิจิตรและการผสมผสานความเชื่อเข้ากับศรัทธา ขบวนแห่และพิธีกรรมต่าง ๆ 
ช่วยสร้างบรรยากาศแห่งความศักดิ์สิทธิ์ ความสงบ และความร่วมมือในชุมชน” (Phrakhru Sitthithammathorn, 2025) 
ซึ่งไม่เพียงเป็นการสืบทอดภูมิปัญญาดั้งเดิม “แต่ยังเป็นกระบวนการหล่อหลอมความสามัคคี ความภาคภูมิใจ และ
การตระหนักในคุณค่าทางวัฒนธรรมของชาวสุราษฎร์ธานี อันเป็นปัจจัยสำคัญต่อการธำรงรักษาเอกลักษณ์และ
ความยั่งยืนของสังคมในปัจจุบันและอนาคต” (Phramaha Thongchai Wannawiro, 2025) ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของ Bunjit & Meesombat (2011) ได้วิจัยเรื่อง การอนุรักษ์และสืบสานประเพณีแห่พระแข่งเรือยาวขึ้น
โขนชิงธง อำเภอหลังสวน จังหวัดชุมพร เพื่อการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน ผลการวิจัยพบว่า กิจกรรมทางบก พระภิกษุ
จากแทบทุกวัดในอำเภอหลังสวนกว่า 500 รูป ออกรับบิณฑบาต และรับพุ่มผ้าป่าพร้อมกัน โดยจะมีพุทธศาสนิกชน
ชาวอำเภอหลังสวนและอำเภอใกล้เคียง มาร่วมกันทำบุญตักบาตร ตลอดเส้นทางถนนสายหลังสวน นอกจากนี้  
มีการจัดประกวด แต่งกายผ้าไทยสำหรับผู้ที่มาร่วมทำบุญตักบาตรด้วย และต่อจากนั้นในตอนสายจะมีขบวนแห่
เรือพระบกจากวัดต่าง ๆ ที่ประดับตกแต่งเอาไว้อย่างสวยงาม จากความร่วมมือ ร่วมแรง ร่วมใจของชาวบ้านใน
ตำบลและอำเภอต่าง ๆ มีขบวนฟ้อนรำและการแสดงของนักเรียน นักศึกษาจากสถาบันการศึกษาต่าง ๆ รวมทั้ง
องค์กร ภาครัฐและภาคเอกชน ที่แต่งกายด้วยเสื้อผ้าอันสวยงาม ร่วมขบวนแห่โล่พระราชทาน ถ้วยพระราชทาน 
และรูปหล่อจำลองพระเทพวงศาจารย์ ขบวนจะเคลื่อนตัวไปตามถนนอย่างสวยงาม กิจกรรมทางน้ำ มีขบวนแห่
ทางน้ำ ที่เรียกว่า “ขบวนพาเหรดเรือ” ซึ่งประกอบไปด้วย เรือพระทางน้ำขบวนเรือยาวที่จะเข้าแข่งขัน เรือกองเชียร์ 
เรือสวยงาม เรือตลกขบขัน จัดเรียงกันอย่างเป็นระเบียบและสวยงาม เคลื่อนตัวไปพร้อมกัน  เต็มลำน้ำหลังสวน  
ในแต่ละวันของงานประเพณี ทั้งนี้ เนื่องจากการตกแต่งเรือพระ หรือบุษบก เรือพระที่ตกแต่งอย่างวิจิตรงดงาม
ด้วยลวดลายไทย สีสันสวยงาม ถือเป็นงานพุทธศิลป์ที่เกิดจากความรัก ความสามัคคี และพลังศรัทธาของชุมชน   
การส่งเสริมคุณค่าทางจริยธรรมผู ้เข้าร่วมประเพณีได้ร ับคุณค่าทางจริยธรรมและสามารถนำไปปฏิบัติในชีวิต  
ประจำวัน นำไปสู่การมีคุณธรรมที่สูงส่ง ซึ่งแตกต่างจากงานวิจัยของ Phrakhru Wisan Thammachari (2015) 
ได้วิจัยเรื่อง พุทธจริยธรรมที่ปรากฏในประเพณี ลากพระเดือนห้า เมืองอลอง นครศรีธรรมราช ผลการวิจัยพบว่า 
รูปแบบและพิธีกรรมเชิงพุทธมีการเตรียมเรือพระ ตั้งบน “หนวนไม้” ประกอบเป็น  บุษบกมีกนกลายประดับ 
ทำบุญตักบาตรไหว้พระรับศีล  
  3. นำเสนอแนวทางการบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้าง
ความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี จากการศึกษาพบว่า แนวทางการบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์
ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี “สามารถดำเนินการ 
ได้ผ่านการผสมผสานหลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับกิจกรรมชุมชนอย่างเป็นระบบ เช่น การน้อมนำ 
หลักพรหมวิหาร 4 มาสร้างความเมตตาและเอื ้อเฟื ้อเก ื ้อก ูล” (Phrakhru Phithak Chetiyanukul, 2025)  
“การใชห้ลักสังคหวัตถุ 4 เพื่อส่งเสริมการช่วยเหลือและการเสียสละ” (Phrakhru Sitthithammathorn, 2025) “การ
อาศัยหลักสาราณียธรรม 6 เพื่อปลูกฝังการอยู่ร่วมกันด้วยความเคารพและการให้อภัย” (Phrakhru Winaithorn, 2025) 
และ “การประยุกต์หลักอปริหานิยธรรม 7 เพื ่อสร้างว ิน ัยและความต่อเนื ่องในการทำกิจกรรมชุมชน  
เมื ่อผสานเข้ากับคุณค่าทางศิลปะ ความงดงาม และสัญลักษณ์ในประเพณีชักพระ” (Phrakhru Winaithorn 
Chawalit, 2025) “จะทำให้ชุมชนเกิดความภาคภูมิใจ มีความไว้วางใจซึ่งกันและกัน และร่วมแรงร่วมใจในการรักษา 
สืบทอด และพัฒนาประเพณีนี้ให้คงอยู่คู่สังคมอย่างยั่งยืน” (Phuthararak, 2025) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ 
Thongchap & Kamhom (2022) ได้วิจัยเรื่อง ประเพณีชักพระ: การบูรณาการเพื่อส่งเสริมการจัดการเรียนรู้  

https://www.google.com/search?sca_esv=ad493edfaf16cbec&rlz=1C1CHWL_thTH1071TH1071&cs=0&q=%E0%B8%9A%E0%B8%B8%E0%B8%A9%E0%B8%9A%E0%B8%81&sa=X&ved=2ahUKEwjqzKPH-8iPAxUryzgGHVJjNCoQxccNegQIGBAB&mstk=AUtExfBIq_NtmFQaGi-W-ItIu7i0ii2upL3BtomjDY6VR5rJXpeBunGbMdF9E_OlobPWah-z9_4FIHKo9t0ThTL40MdOrcEeuHv4M0LlVqFt2HFgvaxPg6iMxVkUEokuymZ4Ehc&csui=3


667 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

กลุ่มสาระการเรียนรู้ สังคมศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม โรงเรียนบ้านคลองขุด สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษา
ประถมศึกษาสตูล ผลการวิจัยพบว่า เรือพระเป็นสัญลักษณ์ในงานประเพณีชักพระของชาวใต้จัดทำขึ้น 
เพื่อแสดงออกถึงความเลื่อมใสศรัทธาในพุทธศาสนาของชาวบ้านถือเป็นหัวใจสำคัญในงานประเพณีชักพระจัดเป็น
ประจำทุก ๆ ปี (หลักอปริหานิยธรรม 7) ทุกวัดจะต้องเตรียมการทำเรือพระล่วงหน้าให้สวยงามไม่น้อยหน้าเรือ
พระจากวัดอื่น ๆ เรือพระเป็นงานศิลปกรรมที่ผสมผสานทั้งงานด้านสถาปัตยกรรมประติมากรรมและจิตรกรรม
ล้วนเกิดจากภูมิปัญญาของช่างพื้นบ้านแต่ละท้องถิ่นที่สร้างสรรค์ผลงานขึ้นในแง่ของความสุนทรียะทางศิลปะต่าง ๆ 
การจัดทำเรือพระในอดีตนั้นเป็นการระดมความศรัทธาของบรรดาช่างศิลปะเข้ามาร่วมกันทำเรือพระอย่างสุดฝมีือ 
(หลักพรหมวิหาร 4) ส่วนบรรดาชาวบ้านจะเป็นผู้ให้การสนับสนุนทั้งด้านปัจจัยและกำลังใจ (หลักสาราณียธรรม 6) 
งานศิลปะในเรือพระจึงเป็นงานที่สะท้อนถึงภูมิปัญญาของช่างพื้นบ้าน  เป็นการแสดงออกอย่างอิสระและเกิดจาก
ความกลมเกลียวสามัคคีของคนในหมู่บ้าน (การใช้หลักสังคหวัตถุ 4) เป็นการอนุรักษ์ศิลปะและประเพณีอย่างแท้จริง 
แสดงให้เห็นว่า ประเพณีชักพระไม่ได้เป็นเพียงงานบุญ หากแต่เป็น “เวทีแห่งการบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา” 
ที่ช่วยหล่อหลอมความศรัทธา ความสามัคคี และอัตลักษณ์วัฒนธรรมของชุมชนสุราษฎร์ธานีให้มั่นคงและสืบทอด
ต่อไป ซึ่งแตกต่างจากงานวิจัยของ Muhamad & Khaenamkhaew (2023) ได้วิจัยเรื่อง การลากเรือพระทางน้ำ: 
พัฒนาการ พิธีกรรม การคงอยู่และการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ ผลการวิจัยพบว่า แนวทางการอนุรักษ์ วัฒนธรรม
เหล่านี้ สู่รุ่นต่อรุ่นให้ตระหนัก และร่วมกันมีส่วนร่วมในการวิเคราะห์ปัญหาและสาเหตุ ผ่านขั้นตอนและวิธีการ  
โดยอาศัยมีส่วนร่วมในการเลือกแนวทางแก้ไขปัญหาและการวางแผนเพื่อการเรียนรู้ โดยมีนักเรียน นักท่องเที่ยว 
และผู้ประกอบการเข้ามามีส่วนร่วมในการจัดทำเรือพระ 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
  จากการวิจัยครั้งนี้ ได้สังเคราะห์กรอบแนวคิดที่แสดงถึงองค์ประกอบสำคัญในการบูรณาการคุณค่า 
พุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี   
“B-SEC” ดัง Figure 1 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 1 The Synthesized Knowledge from the Research 



668 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

  จาก Figure 1 แสดงองค์ความรู้ที่ได้สังเคราะห์จากการวิจัย โมเดลนี้ถูกออกแบบให้เป็นปลายเชือกเรือพระ: 
การบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที ่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน  
จังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยมีองค์ประกอบ ดังนี ้
  “ปลายเชือกเรือพระ: บูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้าง
ความสามัคคีของชุมชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี” ผู้วิจัยได้รับองค์ความรู้จากการวิจัยที่สามารถนำไปเป็นแนวทาง
การบูรณาการคุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ที ่ปรากฏในประเพณีชักพระเพื่อเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน  
จังหวัดสุราษฎร์ธานี ภายใต้กรอบโมเดล “B-SEC” โดยสามารถอธิบายรายละเอียด ได้ดังนี้  
  ตัวอักษร “B” มาจากคำว่า Buddhism ซึ่งหมายถึง หลักธรรมทางพุทธศาสนาที่เป็นรากฐานสำคัญ 
ของงานวิจัย โดยเฉพาะอย่างยิ่งในด้าน Aesthetics & Values (สุนทรียศาสตร์และค่านิยม) งานชักพระมิได้ใช้
หลักธรรมเฉพาะในด้านจิตใจของชุมชนเท่านั้น แต่ยังแปรรูปหลักธรรมออกมาเป็น “สัญลักษณ์ทางศิลปะ” บนเรือ
พนมพระ เพื่อทำให้หลักธรรมสามารถ มองเห็น จับต้องได้ และเข้าถึงได้ผ่านความงาม ในส่วนนี้จะครอบคลุมถึง
หลักธรรมที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 
   1. พรหมวิหาร 4: เมตตา (Loving-kindness), กรุณา (Compassion), มุทิตา (Sympathetic Joy), 
อุเบกขา (Equanimity) คุณธรรมพื้นฐานของการอยู่ร่วมกัน ชุมชนนำมาใช้ในการอยู่ร่วมกันระหว่างเตรียมงาน
และประกอบพิธี เช่น ช่วยกันสร้างเรือพนมพระ 
   2. สังคหวัตถุ 4: ทาน (Charity), ปิยวาจา (Pleasant Speech), อัตถจริยา (Useful Conduct), 
สมานัตตตา (Equality) หลักธรรมแห่งการประสานใจในสังคม ชุมชนช่วยกันบริจาคปัจจัย อาหาร วัสดุ ใช้คำพูด  
ที่สุภาพลดความขัดแย้งระหว่างการจัดเตรียมงาน 
   3. สาราณียธรรม 6: เป็นหลักธรรมที่ช่วยสร้างความทรงจำและความสมัครสมานสามัคคีในหมู่คณะ 
เช่น การมีเมตตาต่อกัน การแบ่งปัน เช่น การแบ่งปันอาหารและแรงงาน การแสดงไมตรีและความเคารพระหว่าง
ผู้สูงอายุ พระสงฆ์ การเดินขบวน การจัดพิธีกรรมร่วมกัน 
   4. อปริหานิยธรรม 7: หลักธรรมที่เป็นไปเพื่อความเจริญอย่างไม่เสื ่อมถอยของชุมชน เช่น  
การประชุมกันเนืองนิตย์ การเคารพผู้ใหญ่ เช่น การประชุมเตรียมงานอย่างสม่ำเสมอ ทั้งระดับวัด ชุมชน และ
เทศบาล เคารพบทบาทผู้นำและปราชญ์ชาวบ้านเพื่อรับคำแนะนำในการจัดงาน 
  หลักธรรมที่ชุมชนใช้ในการจัดงาน ไม่ได้อยู่ในเชิงนามธรรมเท่านั้น แต่ถูกถ่ายทอดเป็นรูปธรรม ผ่านสัญลักษณ์
และแบบศิลป์บนเรือพระ เช่น ลายกนก ลายธรรมจักร รูปพญานาค แสดงการคุ้มครอง ดอกบัว แสดงความบริสุทธิ์
การจัดเรือให้เป็นเรือนาบุญ สีทอง สีแดง สีคราม ที่สื่อศรัทธาและอำนาจธรรม ความงาม 2 มิติ: โลกียะและโลกุตตระ 
ประเพณีชักพระเช่ือมหลักธรรมเข้ากับความงาม  
   1. ความงามทางโลกียะ (โลกียะสุนทรียศาสตร์) เป็นความงามที่รับรู้ด้วยตาและอารมณ์ เช่น
ความงามของโครงสร้างเรือพระลวดลายวิจิตรความยิ่งใหญ่ของขบวนความพร้อมเพรียงของชุมชน สิ่งเหล่านี้  
เป็นแรงดึงดูดให้ผู้คน “เข้าถึงก่อน” ผ่านความสุนทรีย์ (Aesthetic Appreciation) 
   2. ความงามแห่งศรัทธา (โลกุตตรสุนทรียศาสตร์) เมื่อผู้คนซาบซึ้งในความงามภายนอก ก็จะค่อย ๆ 
เข้าถึงความศรัทธาความซาบซึ้งในหลักธรรมความสงบทางใจความเชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนาความงามภายนอก
จึงเป็น “ประตู” นำไปสู่ความงามภายใน 
  หลักธรรมเหล่านี้เปรียบเสมือน “ปลายเชือก” ที่เชื่อมโยงผู้คนเข้าด้วยกันผ่านประเพณีชักพระ 
   S-Spirit of The Tradition (จิตวิญญาณแห่งประเพณี) “S” มาจากคำว่า Spirit ซึ่งหมายถึง  
จิตวิญญาณ หรือแก่นแท้ของประเพณีชักพระ ในส่วนนี้จะเน้นไปที่คุณค่าทางวัฒนธรรมที่ถูกส่งต่อกันมา ที่ทำให้เกิด
ความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน ความผูกพัน และความภาคภูมิใจร่วมกัน การปฏิบัติตามประเพณีนี้ช่วยให้



669 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

ชาวบ้านได้แสดงออกถึงความศรัทธาและความสามัคคีอย่างเป็นรูปธรรม ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการรักษาคุณค่า  
ทางวัฒนธรรมและสังคมให้คงอยู ่
   E-Empowerment & Engagement (การเสริมสร้างและการมีส่วนร่วม)  “E” มาจากคำว่า 
Empowerment และ Engagement โดยเน้นถึงการที่ประเพณีนี้ช่วย เสริมสร้าง (Empowerment) ศักยภาพ
และความเข้มแข็งของคนในชุมชน และส่งเสริมให้เกิดการมีส่วนร่วม (Engagement) ของทุกคน ไม่ว่าจะเป็นเด็ก ผู้ใหญ่ 
หรือผู้สูงอายุ ทุกคนมีส่วนช่วยในกิจกรรมต่าง ๆ ตั้งแต่การเตรียมเรือพระ การตกแต่ง ไปจนถึงการชักลากเรือ  
ซึ่งการมีส่วนร่วมนี้เองที่ช่วยให้ทุกคนรู้สึกเป็นเจ้าของประเพณีและเป็นส่วนหนึ่งของชุมชนอย่างแท้จริง 
   C-Community Cohesion & Collaboration (ความสามัคคีและการร่วมมือในชุมชน) ตัวอักษร
สุดท้าย “C” มาจากคำว่า Community Cohesion & Collaboration ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของงานวิจัย การบูรณาการ
พุทธสุนทรียศาสตร์ผ่านประเพณีชักพระทำให้เกิดความสามัคคี (Cohesion) และความร่วมมือ (Collaboration) 
กันในชุมชนอย่างแท้จริง ชาวบ้านได้เรียนรู้ที่จะทำงานร่วมกัน  แบ่งปัน และช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เพื่อบรรลุ
เป้าหมายร่วมกัน คือ การจัดงานประเพณีให้สำเร็จลุล่วง ความร่วมมือนี้เป็นรากฐานสำคัญในการแก้ไขปัญหาและ
พัฒนาชุมชนต่อไปในอนาคต ทำให้ชุมชนอยากรักษาประเพณีมากขึ้น 
  สรุปได้ว่า “B-SEC” Model เป็นกรอบแนวคิดที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์แบบบูรณาการระหว่าง
หลักธรรมทางพุทธศาสนา (Buddhism Aesthetics & Values) จิตวิญญาณของประเพณี (Spirit of The Tradition) 
การมีส่วนร่วมของชุมชน (Empowerment & Engagement) และผลลัพธ์ที่ได้ คือ ความสามัคคีและความร่วมมือ
ที่ยั่งยืน (Community Cohesion & Collaboration) ซึ่งสอดคล้องกับหัวข้อวิจัยและสามารถนำไปประยุกต์ใช้ 
ในการศึกษาและพัฒนาชุมชนอื ่น ๆ ในการส่งเสริมความเข้มแข็งของชุมชน โดยเน้นการผสานคุณค่าทาง  
พุทธสุนทรียศาสตร์กับเอกลักษณ์ท้องถิ่น กระบวนการมีส่วนร่วม ทำให้เกิดแนวทางพัฒนาที่เหมาะสมกับบริบท
วัฒนธรรมพื้นที่อื่น ๆ รวมถึงเป็นแนวทางในการอนุรักษ์และฟื้นฟูประเพณีในสังคมสมัยใหม่อย่างมีส่วนร่วม 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  การวิจัยเรื ่องนี้ สรุปได้ว่า 1) แนวคิดการเสริมสร้างความสามัคคีของชุมชน ความสามัคคีของชุมชน 
เกิดจากการผสาน “คุณค่า” กับ “ประเพณี” ที่เป็นรากฐานวัฒนธรรม โดยเฉพาะประเพณีชักพระ ซึ่งทำหน้าที่
เป็นทั้งเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจและกลไกสร้างเอกลักษณ์ร่วมของชุมชน 2) คุณค่าพุทธสุนทรียศาสตร์ประเพณีชักพระ
สะท้อนความงดงามเชิงศิลปกรรมและจิตวิญญาณ ผ่านการสร้างเรือพนมพระ ขบวนแห่ และพิธีกรรมต่าง  ๆ  
ที่ผสมผสานความเชื่อ ศรัทธา และภูมิปัญญาท้องถิ่น ส่งผลให้เกิดความภาคภูมิใจ การตระหนักคุณค่าทางวัฒนธรรม 
และความสามัคคีของคนในชุมชน และ 3) แนวทางการบูรณาการการน้อมนำหลักธรรมพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ 
ได้แก่ พรหมวิหาร 4 หลักสังคหวัตถุ 4 สาราณียธรรม 6 อปริหานิยธรรม 7 หลักธรรมเหล่านี้เมื ่อผสานกับ 
ความงามของศิลปะและพิธีกรรมในประเพณีชักพระ ทำให้ชุมชนเกิดความสามัคคีและความร่วมมือที่ยั ่งยืน   
จึงเป็นที่มาของ “B-SEC Model” ข้อเสนอแนะ ดังนี้ 1) ควรส่งเสริมให้เยาวชนและคนรุ่นใหม่เข้ามามีส่วนร่วม 
เพื่อสืบทอดทั้งความรู้ด้านศิลปะและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 2) สนับสนุนการสร้างพื้นที่แลกเปลี่ยนเรียนรู้
ระหว่างพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน ครู และประชาชน เพื่อเชื่อมศาสนากับวิถีชีวิตร่วมสมัย  และ 3) ส่งเสริมการใช้
ประเพณีชักพระเป็นเวทีบูรณาการศิลปะ วัฒนธรรม และคุณธรรม เพื่อปลูกฝังความสามัคคีในทุกมิติ ข้อเสนอแนะ
เชิงนโยบาย 1) เชิงวัฒนธรรม หน่วยงานรัฐควรบรรจุประเพณีชักพระเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่ต้องอนุรกัษ ์
พร้อมผลักดันสู่การขึ้นทะเบียนในระดับชาติและนานาชาติ 2) เชิงการศึกษา ควรนำ B-SEC Model ไปใช้เป็นกรอบ 
ในการจัดการเรียนการสอนด้านศาสนาและวัฒนธรรม เพื่อเชื่อมโยงหลักธรรมกับการพัฒนาสังคม 3) เชิงการท่องเที่ยว
และเศรษฐกิจชุมชน พัฒนาประเพณีชักพระให้เป็น Soft Power ของจังหวัดสุราษฎร์ธานี ควบคู่กับการรักษา 



670 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

อัตลักษณ์ท้องถิ่น และ 4) เชิงสังคมและความมั่นคงของชุมชน องค์กรท้องถิ่นควรสนับสนุนงบประมาณและ
ทรัพยากรอย่างต่อเนื่อง เพื่อใช้ประเพณีนี้เป็นกลไกเสริมสร้างความสามัคคี ความไว้วางใจและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 
 
References  
Bunjit, Y.  & Meesombat, S.  (2011) .  Conservation and Preservation of the traditional parade and 

long- boat race climbing bows toward snatching a flag of Langsuan District Chumphon 
Province to promote sustainable tourism. [Unpublished research report]. Digital Research 
Information Center. Bangkok, Thailand  

Bunkanphai, K.  (2025) .  Plai Cheuk Reua Phra:  Integrating Buddhist Aesthetic Values Appeared In 
Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province.  (Phrakrupalad 
Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Muhamad, C. & Khaenamkhaew, D. (2023). Lak Reua Phra Thang Nam (The Water Procession of Hauling 
the Buddha Image) :  Development, Rituals, Persistence, and Participation in Conservation. 
Mekong-Salween Civilization Studies Journal, 14(2), 140-179. 

Pongpaiboon, S. (1986). Naga: In Southern Thai Culture. In Encyclopedia of Southern Thai Culture 
1986. Volume 5 (pp.1733-2156). Institute of Taksin Studies, Srinakharinwirot University. 

Phra Athikarn Chakraphan Thippapanyo. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic 
Values Appeared In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani 
Province. (Phrakrupalad Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Phrakhru Manuthamthada.  ( 2025) .  Plai Cheuk Reua Phra:  Integrating Buddhist Aesthetic Values 
Appeared In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province. 
(Phrakrupalad Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Phrakhru Phithak Chetiyanukul. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic Values 
Appeared In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province. 
(Phrakrupalad Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Phrakhru Sitthithammathorn. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic Values 
Appeared In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province. 
(Phrakrupalad Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Phrakhru Winaithorn. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic Values Appeared 
In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province. (Phrakrupalad 
Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Phrakhru Winaithorn Chawalit. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic Values 
Appeared In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province. 
(Phrakrupalad Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Phramaha Thongchai Wannawiro.  ( 2025) .  Plai Cheuk Reua Phra:  Integrating Buddhist Aesthetic 
Values Appeared In Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province. 
(Phrakrupalad Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 



671 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.-660-671 

Phrakhru Wisan Thammachari.  ( 2015) .  Buddhist ethics appearing in the fifth lunar month boat 
procession tradition in Muang Along, Nakhon Si Thammarat.  Journal of Mahachulalong 
kornrajavidyalaya University, 2(1), 8-15. 

Phuthararak, M. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic Values Appeared In 
Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province.  (Phrakrupalad 
Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Rattanakon, W.  (2025) .  Plai Cheuk Reua Phra:  Integrating Buddhist Aesthetic Values Appeared In 
Chak Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province.  (Phrakrupalad 
Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 

Rattanakul, R.  & Chairaksa Ngenthaworn, S.  (2023) .  Investigating Identities of Surat Thani’s Chak 
Phra Chak Phum Tradition for Cultural Tourism Management.  Journal of Liberal Arts and 
Service Industry, 6(2), 366-381. 

Tangnamo, S. (1991). A Comparative Study of the Aesthetic Concepts in Buddhism and Plato's Philosophy. 
[Unpublished master's thesis]. Bangkok, Thailand: Mahidol University. 

Thongchap R. & Kamhom, N. (2022). ChakPhra Tradition : Integration to Promote Learning Management 
in Social Studies Subjects religion and culture Ban Khlong Khut School Satun Primary 
Educational Service Area Office. Journal of Roi Kaensarn Academi, 7(1), 253-272. 

Ulitphon, K. (2025). Plai Cheuk Reua Phra: Integrating Buddhist Aesthetic Values Appeared In Chak 
Phrk Tradition to Strenghten Community Unity, Surat Thani Province.  ( Phrakrupalad 
Kamron Katapoonyo Kaewkliang, Interviewer) 
 

 
 
 
 



672 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

บทความวิจัย (Research Article) 

 
การศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดีย 

ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
A STUDY OF THE BUDDHIST PROPAGATION MODEL THROUGH  

SOCIAL MEDIA AT MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY 
 

ณพนต์ ทองยวง*, สมคิด เศษวงศ์, ณิชชา จุนทะเกาศลย์, รวีวรรณ วงค์เดชานันทร์ 
Napon Thongyoung*, Somkid Setwong, Nichcha Chundakowsolaya, Raveewan Wongdechanun 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 

*Corresponding author E-mail: napon28jj@gmail.com 

 
Received 30 August 2025; Revised 25 November 2025; Accepted 1 December 2025 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์: ในอดีตการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเน้นการเทศนาสั่งสอน แต่ในปัจจุบันสื่อโซเชียล
มีเดียกลายเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยเชื่อมโยงหลักธรรมสู่คนรุ่นใหม่ได้สะดวกและรวดเร็ว ทางมหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัยจึงได้นำสื่อเหล่านี้มาประยุกต์ใช้เพื่อขยายโอกาสการเข้าถึงธรรมะสู่คนรุ่นใหม่อย่างมี
ประสิทธิภาพ บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดีย
ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2) เพื่อวิเคราะห์ปัจจัยที่มีผลต่อการใช้สื่อโซเชียลมีเดียในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และ 3) เพื ่อนำเสนอแนวทางการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยภาคสนามเชิงคุณภาพ โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิ  
แบบเจาะจง จำนวน 20 ท่าน ได้แก่ ผู้บริหารระดับสูง จำนวน 2 ท่าน ผู้เชี่ยวชาญด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
จำนวน 5 ท่าน ผู้เชี่ยวชาญด้านการใช้สื่อดิจิทัล จำนวน 5 ท่าน และคณาจารย์/เจ้าหน้าที่/นิสิต จำนวน 8 ท่าน 
ผลการวิจัย: การศึกษาพบว่า มหาวิทยาลัยฯ มีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านสื่อโซเชียลมีเดียอย่างต่อเนื่อง  
โดยปรับเปลี่ยนรูปแบบให้มีความหลากหลาย เข้าถึงง่าย สอดคล้องกับยุคสมัย เชื ่อมโยงธรรมะกับชีวิตจริง  
เปิดโอกาสให้บุคลากร นิสิตและประชาชนมีส่วนร่วมในการผลิตและเผยแพร่เนื้อหา ซึ่งสามารถนำไปประยุกต์ใช้
เป็นต้นแบบสำหรับองค์กรทางพุทธศาสนาอื่น ๆ ได้ โดยความสำเร็จดังกล่าวเกิดจากปัจจัยสำคัญ 5 ประการ ได้แก่ 
1) การสนับสนุนเชิงนโยบายและการบริหารจัดการ 2) ความพร้อมของบุคลากร 3) โครงสร้างพื้นฐานทางด้าน
เทคโนโลยี 4) การทำความเข้าใจกับผู้ชมและปรับตัวด้านเนื้อหา และ 5) การสร้างเครือข่ายที่เข้มแข็ง นอกจากนี้ 
ผลการวิจัยยังได้นำเสนอแนวทางการบูรณาการหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาในทุกขั้นตอนการทำงาน
อย่างเป็นระบบ เริ่มตั้งแต่การใช้หลักอิทธิบาท 4, พรหมวิหาร 4 และสัปปุริสธรรม 7 เพื่อวางแผน การบริหารจัดการ
และการประเมินผล ไปจนถึงการนำหลักสังคหวัตถุ 4 มาใช้ในการพัฒนาเนื้อหาและการผลิตสื่อให้มีคุณภาพ  
และสุดท้ายใช้หลักไตรสิกขาและสติปัฏฐาน 4 ในการพัฒนาศักยภาพบุคลากรและนิสิต รวมถึงการสร้างเครือข่าย
ให้เกิดการมีส่วนร่วม เพื่อให้การเผยแผ่เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ 
ความเกี่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: บทความวิจัยนี้มีหลักธรรมที่นํามาประยุกต์ใช้ คือ  
การใช้หลักอิทธิบาท 4, พรหมวิหาร 4, สัปปุริสธรรม 7, สังคหวัตถุ 4, ไตรสิกขา และสติปัฏฐาน 4 สอดคล้องกับ

mailto:napon28jj@gmail.com


673 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

จุดมุ่งหมายของวารสารในกลุ่มที่ 2 พระพุทธศาสนาประยุกต์ โดยการนำหลักพระพุทธศาสนาไปประยุกต์กับ
ศาสตร์สมัยใหม่ทางด้านเทคโนโลยีสารสนเทศ 
สรุป: งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่า มหาวิทยาลัยฯ มีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านโซเชียลมีเดียอย่างเป็นระบบ 
และมีประสิทธิภาพ โดยปรับเปลี ่ยนจากรูปแบบเดิมมาสู ่การสื ่อสารที ่เข้าถึงง่ายและสอดคล้องพฤติกรรม  
ของผู้รับสารในยุคดิจิทัล ซึ ่งดำเนินงานโดยอาศัยปัจจัยสำคัญ 5 ประการ ได้แก่ การสนับสนุนเชิงนโยบาย 
และการบริหารจัดการ ความพร้อมของบุคลากร โครงสร้างพื ้นฐานทางด้านเทคโนโลยี การทำความเข้าใจ 
กับผู้ชมและปรับตัวด้านเนื้อหา และการสร้างเครือข่ายที่เข้มแข็ง นอกจากนี้ การนำหลักธรรมมาบูรณาการ  
ในกระบวนการเผยแผ่ซึ่งเป็นกลไกสำคัญที่ทำให้การทำงานมีประสิทธิภาพ การเผยแผ่มีความยั่งยืนและสามารถ
เป็นต้นแบบให้กับองค์กรพุทธศาสนาอื่น ๆ ได้ 
คำสำคญั: รูปแบบ, การเผยแผ่พระพุทธศาสนา, สื่อโซเชียลมีเดีย 
 
Abstract  
Background and Objectives: In the past, the dissemination of Buddhism focused on sermons 
and traditional teachings. However, in the present, social media has become an important tool 
that enables Buddhist principles to be communicated to the younger generation easily and 
quickly. Therefore, Mahachulalongkornrajavidyalaya University has applied these media to 
effectively expand opportunities for the younger generation to access the Dharma. This research 
article aims to: Examine the model of Buddhist propagation through social media implemented 
by Mahachulalongkornrajavidyalaya University, analyze the factors influencing the 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University's use of social media in Buddhist propagation, and 
propose guidel ines for enhancing Buddhist propagat ion through social me dia at 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Methodology: This research employed a qualitative field research methodology utilizing in -
depth interviews with twenty key informants selected via purposive sampling. The participants 
consisted of two senior administrators, five experts in Buddhist propagation, five experts in digital 
media usage, and eight faculty members, staff, and students. 
Main Results: The study found that Mahachulalongkornrajavidyalaya University has consistently 
promoted Buddhism through social media by adapting content formats to be diverse, easily 
accessible, and relevant to the contemporary era, while effectively integrating Dhamma 
principles into real-life contexts. Furthermore, the University encourages participation among its 
personnel, students, and the general public in the creation and dissemination of content. 
Consequently, this approach can serve as an applicable model for other Buddhist organizations. 
This success was attributed to five key factors: 1) Policy support and management; 2) Personnel 
readiness; 3) Technological infrastructure; 4) Understanding the audience and content 
adaptation; and 5) Building strong networks. Furthermore, the research proposes guidelines for 
the systematic integration of Buddhist principles at every stage of work, starting with the 
application of the principles of Iddhipāda 4, Brahmavihāra 4, and Sappurisadhamma 7 for 
planning, management, and evaluation. This extends to utilizing Saṅgahavatthu 4 for developing 
quality content and media production, and finally, employing Tisikkhā and Satipaṭṭhāna 4 to 



674 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

develop the potential of personnel and students, as well as to build participatory networks for 
practical propagation. 
Involvement to Buddhadhamma: This research applies the following doctrinal principles: The 
Four Paths of Accomplishment (Iddhipāda 4), the Four Divine Abodes (Brahmavihāra 4),  
the Seven Qualities of a Good Person (Sappurisadhamma 7), the Four Bases of Social Harmony 
(Saṅgahavatthu 4), the Threefold Training (Tisikkhā), and the Four Foundations of Mindfulness 
(Satipaṭṭhāna 4). This study aligns with the objectives of the journal, specifically Group 2: 
Applied Buddhism, by demonstrating the integration of Buddhist principles with moder n 
information technology. 
Conclusions: This research demonstrates that the Mahachulalongkornrajavidyalaya University has 
implemented a systematic and practical approach to propagating Buddhism via social media. This 
involves a transition from traditional formats to accessible communication styles that align with 
the behaviors of the audience in the digital age. These operations are driven by five key factors: 
1) Policy support and management; 2) Personnel readiness; 3) Technological infrastructure; 4) 
Audience understanding and content adaptation; and 5) Strong network building. Furthermore, 
the integration of Dhamma principles into the propagation process serves as a crucial mechanism 
that ensures the effectiveness and sustainability of these efforts, ultimately serving as a model 
for other Buddhist organizations. 
Keywords: Format, Propagation of Buddhism, Social Media 
 
บทนำ 
  การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นภารกิจสำคัญที่ดำเนินมาอย่างยาวนานและสำคัญอย่างยิ่งต่อความมั่นคง
ของพระพุทธศาสนา ช่วยให้พุทธศาสนิกชนมีความรู้ ความเข้าใจ และเข้าถึงหลักธรรมของพระพุทธศาสนาอย่าง
ถูกต้อง (Phrakhrutheerasatpaisal & Phrabaidika Saengtham Supano, 2025) การเผยแผ่ในสมัยนั้น 
เน้นวิธีการสื่อสารที่หลากหลาย ทั้งการเทศนา การสนทนา และการเล่าเรื่องเปรียบเทียบ เพื่อให้สอดคล้องกับผู้ฟัง 
แต่ละกลุ ่มและนำไปปฏิบัติได้จริง (Phra Phromkunaphon (P.A. Payutto), 2010) ซึ ่งหลักการนี ้ยังคงมี
ความสำคัญและทำให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองและแพร่หลายมาจนถึงปัจจุบัน 
  ในยุคดิจิทัล เทคโนโลยีีสารสนเทศและสื่อสังคมออนไลน์ เช่น Facebook, YouTube และ TikTok ได้้เข้ามา
มีบทบาทในชีวิตประจำวันและกลายเป็นเครื่องมือสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา (Boonti, 2012) สื่อเหล่านี้
ช่วยให้ผู้คน โดยเฉพาะคนรุ่นใหม่เข้าถึงหลักธรรมคำสอนได้อย่างสะดวก รวดเร็ว และเปิดโอกาสให้เกิดการเรียนรู้
ในวงกว้าง ยังส่งเสริมให้เกิดการศึกษาอย่างต่อเนื่องและสร้างสังคมแห่งการเรียนรู้ที ่ไร้ขีดจำกัด  (Marija & 
Dragovic, 2020) ถึงแม้สื่อโซเชียลมีเดียจะเป็นเครื่องมือที่มีศักยภาพ แต่ยังมีความท้าทายที่ต้องเผชิญ โดยเฉพาะ
ปัญหา “ความคลาดเคลื่อนของข้อมูล” ที่มักปรากฏในรูปแบบของการตัดทอนพุทธพจน์ให้สั้นกระชับจนสูญเสีย
บริบทและความหมายที่แท้จริง หรือการสร้างคำคมปลอมโดยอ้างอิงรูปภาพและชื่อของพระสงฆ์ผู้ใหญ่เพื่อเรียก
ยอดไลก์ (Clickbait) ซึ่งสร้างความสับสนทางปัญญาแก่ผู้รับสาร อีกทั้งยังต้องเผชิญกับ “การแข่งขันกับเนื้อหาอื่น” 
ในโลกออนไลน์ ซึ่งเนื้อหาธรรมะที่เน้นความสงบและสาระ ต้องต่อสู้กับกระแสความบันเทิง ข่าวสารดราม่า หรือคลิป
วิดีโอสั้นที่กระตุ้นเร้าอารมณ์และดึงดูดความสนใจได้รวดเร็วกว่าตามกลไกของอัลกอริทึม ส่งผลให้เนื้อหาทาง
ศาสนาอาจถูกเบียดบังจนจมหายไปในกระแสข้อมูลข่าวสาร ( Information Overload) และยากต่อการเข้าถึง
กลุ่มเป้าหมายหากขาดกลยุทธ์ที่เหมาะสม (Damjub, 2019) 



675 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

  มหาว ิทยาล ัยมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย ในฐานะสถาบันการศ ึกษาด ้านพระพุทธศาสนา 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 2017) ได้ตระหนักถึงความสำคัญและศักยภาพของสื่อดิจิทัล 
จึงนำมาใช้เป็นเครื่องมือในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในหลากหลายรูปแบบ ทั้งการถ่ายทอดสดบรรยายธรรม  
การผลิตสื่อวิดีโอและการใช้สื่อสร้างสรรค์อื่น ๆ เช่น อินโฟกราฟิกที่เข้าใจง่าย (Phra Phromkunaphon (P.A. 
Payutto), 2010) การใช้สื่อดิจิทัลนี้ถือเป็นก้าวสำคัญที่ช่วยให้พระพุทธศาสนาเข้าถึงกลุ่มคนรุ่นใหม่ได้อย่างกว้างขวาง 
และยังเป็นการส่งเสริมให้ผู้คนหันมาสนใจศึกษาและปฏิบัติธรรมมากขึ้น ซึ่งส่งผลดีต่อสังคมโดยรวม (Chatvisut, 2019) 
  จากการทบทวนพัฒนาการของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน จะเห็นได้ว่า สื่อสังคม
ออนไลน์เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพและมีบทบาทสำคัญต่อการสื่อสารหลักธรรมแก่สังคม โดยเฉพาะในยุค
ดิจิทัลที่สื่อโซเชียลมีเดียเข้ามามีบทบาทอย่างกว้างขวาง แม้ว่าสื่อเหล่านี้ จะเปิดโอกาสให้พระพุทธศาสนาเข้าถึง 
กลุ่มคนรุ่นใหม่ได้สะดวกและรวดเร็ว แต่ก็มีความท้าทายหลายประการที่ต้องเผชิญ หนึ่งในนั้น  คือ ปัญหาข้อมูล 
ที่อาจคลาดเคลื่อนหรือบิดเบือนจากความเป็นจริง นอกจากนี้ การควบคุมเนื้อหาที่ผิดเพี้ยนก็เป็นเรื่องที่ยาก และ
เนื้อหาทางพระพุทธศาสนายังต้องแข่งขันกับเนื้อหาอื่น ๆ ที่น่าสนใจอีกมากมายบนแพลตฟอร์มเดียวกัน การวัดผล
ความสำเร็จของการเผยแผ่ยังไม่มีมาตรฐานที่ชัดเจน (Damjub, 2019) อีกทั้ง งานวิจัยที่ผ่านมามักมุ่งศึกษา 
เพียงประสิทธิภาพของการใช้สื่อดิจิทัล แต่ยังขาดการบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับการบริหารจัดการสื่อ
ในเชิงระบบ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของมหาวิทยาลัยฯ เพื่อหาแนวทาง
ที่เหมาะสมและมีประสิทธิภาพในการนำสื่อดิจิทัลมาใช้ประโยชน์สูงสุดต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  เพื่อศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ - 
ราชวิทยาลัย เพื่อวิเคราะห์ปัจจัยที่มีผลต่อการใช้สื่อโซเชียลมีเดียในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของมหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และเพื่อนำเสนอแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  1. รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยผู้วิจัยได้ทำการศึกษาค้นคว้า
ข้อมูลในด้านเนื้อหาเอกสาร (Documentary Research) และการเก็บข้อมูลภาคสนาม โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก 
(In-depth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ซึ่งผู้วิจัยบูรณาการข้อมูลโดยใช้วิธีการตรวจสอบ
สามเส้าด้านข้อมูล (Data Triangulation) โดยเริ่มจากการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง (Documentary 
Research) ทั้งจากพระไตรปิฎกและทฤษฎีทางนิเทศศาสตร์ เพื่อสังเคราะห์องค์ความรู้มาสร้างเป็นกรอบแนวคิด
และพัฒนาแบบสัมภาษณ์ จากนั้นเมื่อได้ข้อมูลภาคสนามจากการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth Interview) ผู้วิจัย 
ได้นำข้อมูลดังกล่าวมาจัดลำดับความสำคัญและเปรียบเทียบย้อนกลับไปยังข้อมูลทางเอกสารที ่ศึกษาไว้  
เพื่อตรวจสอบความสอดคล้องระหว่างหลักการทางทฤษฎีกับสภาพความเป็นจริงในทางปฏิบัติ ซึ่งกระบวนการ
เชื่อมโยงและวิเคราะห์ข้อมูลร่วมกันอย่างเป็นระบบนี้ ช่วยยืนยันความถูกต้อง และทำให้ผลการวิจัยมีความสมบูรณ์
น่าเชื่อถือยิ่งขึ้น จากนั้นนำข้อมูลผลการวิจัยมาวิเคราะห์เพื่อนำเสนอต่อไป 
  2. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง/ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลสำคัญแบบเจาะจง 
จำนวน 20 ท่าน ได้แก่ 1) ผู้บริหารระดับสูง คือ ผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับการกำหนดนโยบายการเผยแผ่ธรรมะ   
2) ผู้เชี่ยวชาญด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มีประสบการณ์ในการเผยแผ่มาไม่น้อยกว่า 3 ปี 3) ผู้เกี่ยวข้อง  
ด้านการใช้สื่อดิจิทัล คือ ผู้ที่ทำงานหรือหน้าที่เกี่ยวข้องกับสื่อดิจิทัลโดยตรง และ 4) คณาจารย์/เจ้าหน้าที่/นิสิต 
คือ ผู้ที่อยู่ในมหาวิทยาลัยและมีส่วนร่วมในกิจกรรมการเผยแผ่ 



676 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

  3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง มีเนื้อหาสาระและคำถามเกี่ยวกับ
รูปแบบ ปัจจัย ข้อดีและข้อเสีย หลักธรรม และแนวทางในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และมีการตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือ โดย 1) การหาความเที่ยงตรง
ของเนื้อหา (Content Validity) ให้ผู้ทรงคุณวุฒิ หรือผู้เชี่ยวชาญด้านการวิจัยอย่างน้อย 3 ท่าน ตรวจสอบความถูกต้อง
และครบถ้วนของแบบสัมภาษณ์ และ 2) การทดลองใช้ (Pilot Study) นำแบบสัมภาษณ์ไปใช้กับกลุ่มตัวอย่างบางส่วน 
ที่ไม่ได้อยู่ในกลุ่มตัวอย่างจริง เพื่อตรวจสอบความเข้าใจในคำถาม และปรับปรุงแก้ไขก่อนการเก็บข้อมูลจริง 
  4. การเก็บรวบรวมข้อมูล มีหนังสือขอความอนุเคราะห์ในการเก็บข้อมูลและขอเข้าสัมภาษณ์  
เพื่อทำวิทยานิพนธ์ จากหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ส่งไปยังผู้ให้ข้อมูลสำคัญ และรอการนัดหมายเพ่ือเข้าสัมภาษณ์ 
  5. สถิติที่ใช้ในการวิจัยและการวิเคราะห์ข้อมูล โดยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) เกี่ยวกับ
รูปแบบ ปัจจัย ข้อดีและข้อเสีย หลักธรรม และแนวทางในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื ่อโซเชียลมีเดีย 
ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย โดยการถอดความบทสัมภาษณ์ (Transcription) การอ่านและ 
ทำความคุ้นเคยกับข้อมูล การจัดหมวดหมู่ข้อมูล (Categorization) หาข้อสรุปหรือประเด็นสำคัญ (Theme 
Development) และนํามาสรุปผลแบบบรรยายเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  1. ผลการศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬา - 
ลงกรณราชวิทยาลัย พบว่า มหาวิทยาลัยฯ ในฐานะสถาบันการศึกษาด้านพระพุทธศาสนาชั้นนำของประเทศ  
มีรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียมาอย่างต่อเนื่อง โดยมีพัฒนาการจากรูปแบบพื้นฐาน  
ในอดีตจนถึงการประยุกต์ใช้อย่างหลากหลายในปัจจุบัน สามารถสรุปได้ 3 ประการ ดังนี้ 
   1.1 ช่องทางการเผยแผ่ เริ่มจากการเผยแพร่ข่าวสารทางศาสนาผ่านเว็บไซต์ของมหาวิทยาลัย 
และการโพสต์ธรรมะสั ้น ๆ ผ่าน Facebook หรือการใช้ YouTube เผยแพร่คลิปวิดีโอการบรรยายธรรม  
การสอนหนังสือ และการสัมมนาทางวิชาการที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา แต่ในปัจจุบันได้ขยายช่องทางสู่แพลตฟอร์ม
ที่หลากหลายมากขึ้น เช่น TikTok, Line Official, Facebook Live, YouTube Live และ Podcast มีการตั้งเพจ
และช่องอย่างเป็นทางการ เช่น MCU-TV Channel รวมถึงการสร้างกลุ่มสนทนาออนไลน์เพื่อการปฏิสัมพันธ์  
แบบกลุ่มย่อย 
   1.2 รูปแบบของเนื้อหาที่เผยแผ่ ในอดีตเน้นการเผยแพร่วิดีโอการบรรยายธรรมะและการสอน
เต็มรูปแบบ หรือการถ่ายทอดสดกิจกรรมวันสำคัญ เช่น งานสวดมนต์ข้ามปี  วันวิสาขบูชา และปาฐกถาธรรม 
ต่อมาได้มีการพัฒนาเน้ือหาให้หลากหลายมากขึ้น ทั้งเชิงเนื้อหาสาระและเชิงสร้างแรงบันดาลใจ 
   1.3 ลักษณะของการมีส่วนร่วม จากเดิมเป็นการสื ่อสารแบบทางเดียว โดยผู ้ชมมีบทบาท  
เพียงรับชมรับฟังเท่านั้น แต่ในปัจจุบันเปลี่ยนมาใช้แนวทางการสื่อสารแบบมีส่วนร่วม เปิดโอกาสให้ถาม -ตอบ
ในไลฟ์สด หรือใต้โพสต์ มีการจัดกิจกรรมให้ผู้ชมร่วมสนุก และส่งเสริมให้นิสิตและบุคคลทั่วไปผลิตสื่อร่วมกับ
มหาวิทยาลัยฯ โดยมกีารฝึกอบรมการผลิตสื่ออย่างสร้างสรรค์ให้แก่ผู้เผยแผ่รุ่นใหม่ 
  จากผลการวิจัยอภิปรายได้ว่า การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬา-
ลงกรณราชวิทยาลัย มีพัฒนาการจากการนำเสนอธรรมะในลักษณะดั้งเดิม ผ่านช่องทางออนไลน์แบบจำกัด  
สู่รูปแบบใหม่ที่มีความหลากหลาย ทั้งด้านเนื้อหา เทคนิคการสื่อสารและช่องทางการเข้าถึง โดยมีลักษณะเด่น คือ 
เข้าถึงง่าย เหมาะกับยุคสมัย เน้นการเชื่อมโยงธรรมะกับชีวิตจริง ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของนิสิต บุคลากรและ
ประชาชน ใช้หลักธรรมเป็นกรอบในการสื่อสาร ผสมผสานระหว่างการสื่อสารทางเดียวและแบบโต้ตอบ รูปแบบ
ดังกล่าวสามารถนำไปต่อยอดในการพัฒนาแนวทางการเผยแผ่ขององค์กรอื่น ๆ ได้อย่างเหมาะสมกับยุคสื่อดิจิทัล 



677 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

การที่มหาวิทยาลัยฯ พัฒนารูปแบบจากสื่อสารทางเดียวมาเป็นแบบมีส่วนร่วมนั้น สะท้อนให้เห็นถึงการนำ  
หลักการเผยแผ่ของ Phra Thammapitok (P.A. Payutto) (2000) ที่เน้นการทำให้ผู้คนเข้าใจและนำไปปฏิบัติได้จริง 
เพราะการมีปฏิสัมพันธ์จะช่วยให้ธรรมะเข้าถึงชีวิตประจำวันของผู้คนได้มากขึ้น 
  2. ผลการวิเคราะห์ปัจจัยที่มีผลต่อการใช้สื่อโซเชียลมีเดียในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของมหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สามารถแบ่งได้ 5 กลุ่ม คือ 
   2.1 ปัจจัยด้านนโยบายและการบริหารจัดการ คือ ผู้บริหารต้องมีวิสัยทัศน์ที่กว้างไกลและเปิดใจ
ยอมรับการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยี พร้อมสนับสนุนทั้งนโยบาย งบประมาณ การฝึกอบรมทักษะบุคลากร  
และจัดตั้งหน่วยงานเฉพาะเพ่ือขับเคลื่อนการเผยแผ่ธรรมะออนไลน์อย่างจริงจัง 
   2.2 ปัจจัยด้านบุคลากร คือ บุคลากรต้องมีความรู้ความเข้าใจในหลักทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง
ควบคู่ไปกับทักษะด้านเทคโนโลยีและการสื่อสาร สามารถนำเสนอธรรมะให้เข้าใจง่ายและน่าสนใจ รวมถึงมีแรงจูงใจ
และความศรัทธาในการเผยแผ่เป็นสำคัญ 
   2.3 ปัจจัยด้านโครงสร้างพื้นฐานและเทคโนโลยี คือ การเผยแผ่ธรรมะอย่างมีประสิทธิภาพ  
ต้องอาศัยโครงสร้างพื้นฐานที่ดี เช่น ระบบอินเทอร์เน็ตที่เสถียร รวมถึงอุปกรณ์สำหรับการถ่ายทำและตัดต่อ  
ที่ทันสมัย เพื่อสร้างสรรค์สื่อที่มีคุณภาพสูงและเป็นมืออาชีพ 
   2.4 ปัจจัยด้านเนื้อหาและพฤติกรรมของผู้รับสาร คือ การเข้าใจพฤติกรรมของผู้รับสาร โดยเฉพาะ 
คนรุ่นใหม่ที่ชอบสื่อที่สั ้น กระชับ และเข้าใจง่าย การผลิตเนื้อหาจึงต้องปรับให้สอดคล้องกับแต่ละแพลตฟอร์ม   
และเชื่อมโยงหลักธรรมเข้ากับชีวิตประจำวันได้อย่างสร้างสรรค์ 
   2.5 ปัจจัยด้านการมีส่วนร่วมและเครือข่ายความร่วมมือ คือ การสร้างความร่วมมือกับหน่วยงาน
ภายนอก เช่น วัด โรงเรียน หรือองค์กรทางศาสนา รวมถึงการประสานงานภายในมหาวิทยาลัยจะช่วยขยายขอบเขต
การเผยแผ่ให้กว้างขวางและมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น 

 
Figure 1 The Impact Factors on the Use of Social Media in the Dissemination of Buddhism 

 



678 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

  จากผลการวิจัยอภิปรายได้ว่า ปัจจัยที่มีผลต่อการใช้สื ่อโซเชียลมีเดียในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  
ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ต้องอาศัยทั้งการสนับสนุนเชิงนโยบายและการบริหารจัดการ  
ความพร้อมของบุคลากร โครงสร้างพื้นฐานทางด้านเทคโนโลยี การทำความเข้าใจกับผู้ชมและปรับตัวด้านเนื้อหา  
และการสร้างเครือข่ายที่เข้มแข็ง ซึ่งเป็นรูปแบบการเผยแผ่ธรรมะยุคใหม่ที่ตอบโจทย์ยุคดิจิทัล ทำให้การเผยแผ่ธรรมะ
ประสบความสำเร็จได้อย่างยั่งยืน สอดคล้องกับแนวคิดของ Phrakhruwinaithon Panya Payawro (Srisamut) & 
Sapphet (2021) ที่ได้กล่าวว่า เพื่อให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคดิจิทัลมีประสิทธิภาพ คณะสงฆ์ไทยควร
ส่งเสริมให้พระสงฆ์ศึกษาและพัฒนาทักษะด้านเทคโนโลยีสารสนเทศ รวมถึงจัดให้มีการฝึกอบรมการใช้
คอมพิวเตอร์และอินเทอร์เน็ตในการเผยแผ่ธรรมะ นอกจากนี้ ควรมีการกำหนดแนวปฏิบัติที่ ชัดเจนในการใช้
เทคโนโลยีและสนับสนุนให้วัดที่มีความพร้อมเป็นศูนย์การศึกษาและปฏิบัติธรรมผ่านระบบ E-Learning และเป็น
ศูนย์การเรียนรู้ การใช้ช่องทางโซเชียลมีเดียต่าง ๆ เช่น Facebook, LINE, YouTube และเว็บไซต์ ในการเผยแพร่
เนื้อหาธรรมะในรูปแบบที่หลากหลาย เช่น ภาพนิ่ง วิดีโอสั้น หรือการไลฟ์สดกิจกรรมทางศาสนา ควรสอดแทรก
หัวข้อธรรมและอธิบายให้เข้าใจง่าย เพื่อให้พุทธศาสนิกชนสามารถเข้าถึงธรรมะได้สะดวกยิ่งขึ้นและนำหลักธรรม
ไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตอย่างมีความสุข 
  3. แนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พบว่า มี 5 ขั้นตอน คือ 1) การวางแผนเชิงยุทธศาสตร์และการบริหารจัดการ 2) การพัฒนาเน้ือหาและการผลิตสื่อ
คุณภาพ 3) การพัฒนาศักยภาพบุคลากรและนิสิต 4) การสร้างเครือข่ายและส่งเสริมการมีส่วนร่วม และ 5) การประเมินผล
และการวัดผลลัพธ์อย่างเป็นรูปธรรม นอกจากนี้ มหาวิทยาลัยฯ ควรนำหลักธรรมมาบูรณาการเข้ากับขั้นตอนการทำงาน
อย่างเป็นระบบ โดยใช้หลักอิทธิบาท 4, พรหมวิหาร 4 และสัปปุริสธรรม 7 เพื่อวางแผนการบริหารจัดการและ  
การประเมินผล จากนั้นนำหลักสังคหวัตถุ 4 มาใช้ในการพัฒนาเนื้อหาและการผลิตสื่อให้มีคุณภาพ และสุดท้าย  
ใช้หลักไตรสิกขา และสติปัฏฐาน 4 ในการพัฒนาศักยภาพบุคลากรและนิสิต รวมถึงการสร้างเครือข่าย ให้เกิด 
การมีส่วนร่วม เพื่อให้การเผยแผ่เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ 
  จากผลการวิจัยอภิปรายได้ว่า มหาวิทยาลัยฯ ควรนำหลักธรรมมาบูรณาการกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
ผ่านสื่อโซเชียลมีเดียอย่างเป็นระบบ โดยเริ่มจากการวางแผนเชิงยุทธศาสตร์บูรณาการกับภารกิจหลักของมหาวิทยาลัย  
ควรมีการกำหนดกลุ่มเป้าหมายที่ชัดเจน รวมถึงการส่งเสริมให้นิสิตมีส่วนร่วมในการผลิตสื่อ และควรให้การส่งเสริม 
การพัฒนาศักยภาพบุคลากรอย่างต่อเนื่อง นอกจากนี้ มหาวิทยาลัยฯ ควรให้ความสำคัญกับการสร้างเครือข่าย
ความร่วมมือกับหน่วยงานภายในและภายนอก รวมถึงการประเมินผลการทำงานอย่างเป็นระบบทั้งในเชิงปริมาณ
และเชิงคุณภาพ เพื่อให้การเผยแผ่ธรรมะบรรลุเป้าหมายที่แท้จริงและทันสมัยอยู่เสมอ สอดคล้องกับงานวิจัยของ 
Watana & Liu (2022) ที่พบว่า พระสงฆ์ไทยได้นำหลักไตรสิกขาและมัชฌิมาปฏิปทามาเป็นแนวทางในการใช้และ
ควบคุมสื่อโซเชียลมีเดียอย่างมีสติ เพื่อป้องกันไม่ให้ตกเป็นเหยื่อของสื่อ พร้อมทั้งสร้างเน้ือหาที่มีคุณธรรม ใช้ภาษา
ที่เข้าใจง่าย มีระบบ และมีการกำหนดนโยบายที่ชัดเจน เพื่อบูรณาการธรรมะเข้าสู่โลกออนไลน์ได้อย่างมีคุณภาพ
และมีประสิทธิภาพ   
  โดยสรุป ผลการวิจัยชี้ให้เห็นว่ารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่หลากหลายของมหาวิทยาลัยฯ  
ไม่ได้เกิดขึ้นโดยบังเอิญ แต่เกิดจากปัจจัยสำคัญ 5 ประการ ที่ทำงานร่วมกันอย่างเป็นระบบ และการบูรณาการ
หลักธรรมในทุกขั้นตอนการดำเนินงาน คือ หัวใจสำคัญที่ทำให้การเผยแผ่มีความยั่งยืนและมีคุณค่า ซึ่งสามารถ  
เป็นต้นแบบให้กับองค์กรทางพุทธศาสนาอ่ืน ๆ ได้อย่างแท้จริง 
 
 
 
 



679 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากผลการวิจยัเรื่องนี้ ได้พบองค์ความรู้ใหม่ ซึ่งสามารถแสดงเป็นรูปโมเดล ได้ดังนี้ 

 

Figure 2 The Synthesized Knowledge from the Research 
 

  จาก Figure 2 แสดงองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยเรื่อง “การศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  
โดยใช้สื ่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” โดยมีรายละเอียด  ดังนี ้ แนวทาง 
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ประกอบด้วย   
5 ขั้นตอน คือ 1) Strategic Planning and Management (การวางแผนเชิงยุทธศาสตร์และการบริหารจัดการ) 
2) Content Development and Quality Media Production (การพัฒนาเนื้อหาและการผลิตสื่อคุณภาพ)  
3) Capacity Building for Personnel and Students (การพ ัฒนาศ ักยภาพบุคลากรและนิส ิต)  
4) Network Building and Participation Promotion (การสร้างเครือข่ายและส่งเสริมการมีส่วนร่วม)  
และ 5) Concrete Evaluation and Outcome Measurement (การประเมินผลและการวัดผลลัพธ์ 
อย่างเป็นรูปธรรม) นำมาบูรณาการกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ประกอบด้วย 3 องค์ประกอบ คือ 
 
 



680 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

   Component 1: Intent and Direction of Dissemination (การกำหนดเจตนาและแนวทาง 
การเผยแผ่) คือ การนำหลักอิทธิบาท 4, พรหมวิหาร 4 และสัปปุริสธรรม 7 มาบูรณาการกับการดำเนินการ
ขั ้นตอนการวางแผนเชิงยุทธศาสตร์และการบริหารจัดการ และขั ้นตอนการประเมินผลและการวัดผลลัพธ์  
อย่างเป็นรูปธรรม 
   Component 2: Content Design and Communication Model (การออกแบบเนื้อหา 
และรูปแบบการสื่อสาร) คือ การนำหลักสังคหวัตถุ 4 มาบูรณาการกับการดำเนินการขั้นตอนการพัฒนาเนื้อหา  
และการผลิตสื่อคุณภาพ 
   Component 3: Ethical Promotion and Personnel Development (การส่งเสริมจริยธรรม
ผู้เผยแผ่และการพัฒนาบุคลากร) คือ การนำหลักไตรสิกขาและหลักสติปัฏฐาน 4 มาบูรณาการกับการดำเนินการ
ขั้นตอนการพัฒนาศักยภาพบุคลากรและนิสิต และขั้นตอนการสร้างเครือข่ายและส่งเสริมการมีส่วนร่วม 
  โมเดลนี้เป็นองค์ความรู้เชิงนวัตกรรมที่บูรณาการหลักธรรมเข้ากับกระบวนการทำงานในยุคดิจิทัล  
อย่างเป็นระบบ เริ ่มจากการกำหนดเจตนาและแนวทางการเผยแผ่ (ด้านบน) นำไปสู ่การออกแบบเนื ้อหา 
และรูปแบบการสื่อสาร (ด้านขวา) และนำไปสู่การส่งเสริมจริยธรรมผู้เผยแผ่และการพัฒนาบุคลากร (ด้านซ้าย) 
จากนั้นจะวนกลับไปสู่การประเมินผล (Evaluation) ที่เป็นส่วนหน่ึงของ Strategic Planning โดยมีการนำผลที่ได้
ไปปรับปรุงการกำหนดเจตนาและแนวทางการเผยแผ่ในรอบถัดไป 
 
สรุปและข้อเสนอแนะ 
  การวิจัยเรื ่องนี ้ สรุปได้ว ่า การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้สื ่อโซเชียลมีเดียของมหาวิทยาลัย  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้แสดงให้เห็นถึงการพัฒนาอย่างต่อเนื ่อง จากรูปแบบการสื ่อสารทางเดียว  
ไปสู่การสื่อสารสองทางที่เน้นการมีส่วนร่วมมากขึ้น โดยใช้ช่องทางที่หลากหลาย เช่น Facebook, YouTube และ 
TikTok รวมถึงการสร้างสรรค์เนื้อหาที่เข้าถึงง่ายและสอดคล้องกับชีวิตจริงของผู้คน โดยปัจจัยสำคัญที่ทำให้  
การเผยแผ่ประสบความสำเร็จนั้นประกอบด้วย นโยบายและการบริหารจัดการที่มีวิสัยทัศน์กว้างไกล บุคลากร  
ที่มีความรู ้ควบคู่กับทักษะด้านเทคโนโลยี โครงสร้างพื้นฐานที่ทันสมัย ความเข้าใจพฤติกรรมของผู ้รับสาร  
และการสร้างเครือข่ายความร่วมมือ นอกจากนี้ ยังพบว่า  การบูรณาการหลักธรรมสำคัญทางพระพุทธศาสนา 
เข้ากับทุกขั้นตอนของการเผยแผ่ ตั ้งแต่การวางแผน การผลิตเนื ้อหา และการพัฒนาบุคลากร เป็นแนวทาง  
ที่สำคัญในการทำให้การเผยแผ่ธรรมะในยุคดิจิทัลมีความยั่งยืนและมีประสิทธิภาพ องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จึงเป็น
โมเดลที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์เชิงระบบของการนำหลักธรรมมาเป็นรากฐานในการขับเคลื่อนการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาผ่านสื่อสังคมออนไลน์อย่างเป็นรูปธรรม ในส่วนของข้อเสนอแนะ ผู้วิจัยแบ่งข้อเสนอแนะ ได้ดังนี้ 
1) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ได้แก่ 1.1) มหาวิทยาลัยฯ ควรกำหนดนโยบายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านสื่อ
โซเชียลมีเดียอย่างเป็นทางการ โดยระบุเป้าหมาย กลุ่มเป้าหมาย ช่องทางหลักและแนวทางการประเมินผล เพื่อให้
การดำเนินงานมีทิศทางที่ชัดเจนมากยิ่งขึ้น 1.2) ควรจัดตั้งศูนย์กลางการเผยแผ่ธรรมะดิจิทัล (Digital Buddhist 
Propagation Center) ในระดับคณะหรือมหาวิทยาลัย เพื่อเป็นหน่วยงานหลักในการพัฒนาเนื้อหา ประสานความร่วมมือ
ระหว่างพระสงฆ์ นักวิชาการ และนิสิต พร้อมทั้งทำหน้าที่บริหารจัดการข้อมูลและระบบเผยแพร่ และ 1.3) ภาครัฐ 
เช่น กระทรวงวัฒนธรรม หรือสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ควรมีนโยบายส่งเสริมและสนับสนุนด้านงบประมาณ 
ทรัพยากรบุคคล และการฝึกอบรมด้านเทคโนโลยีแก่พระสงฆ์และผู้ที่เกี่ยวข้องในการเผยแผ่ธรรมะผ่านสื่อดิจิทัล  
2) ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ ได้แก่ 2.1) มหาวิทยาลัยฯ สามารถใช้ผลการวิจัยนี้เป็นแนวทางในการพัฒนา
รูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสื่อโซเชียลมีเดีย ให้ครอบคลุมและมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะ 
การส่งเสริมให้คณาจารย์และนิสิตมีส่วนร่วมในการผลิตสื่อธรรมะเชิงสร้างสรรค์ 2.2) หน่วยงานหรือองค์กร  
ทางพุทธอื่น ๆ สามารถนำแนวทางของมหาวิทยาลัยฯ ไปปรับใช้ในบริบทของตน เช่น การจัดอบรมพระนักเทศน์



681 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.672-681 

ด้านเทคโนโลยี การจัดตั้งทีมงานผลิตสื่อธรรมะ หรือการเชื่อมโยงเครือข่ายเผยแผ่ธรรมะออนไลน์ระหว่างวัด  
และมหาวิทยาลัย และ 2.3) คณะ หรือภาควิชา ควรบูรณาการหลักสูตรโดยเน้นการสื่อสารธรรมะในยุคดิจิทัล 
เพื่อให้นิสิตมีทักษะในการเผยแผ่อย่างมีประสิทธิภาพและมีจริยธรรม  และ 3) ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัย 
ครั้งต่อไป ได้แก่ 3.1) ควรศึกษาการเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยสื่อโซเชียลมีเดียของ
มหาวิทยาลัยสงฆ์ในประเทศไทย 3.2) ควรศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างลักษณะของเนื้อหาธรรมะในโซเชียลมีเดีย
กับระดับการมีส่วนร่วมของผู้รับสาร และ 3.3) ควรศึกษาการพัฒนารูปแบบการสื่อสารธรรมะอย่างสร้างสรรค์
สำหรับนิสิตในยุคดิจิทัล 
 
References 
Chatvisut, M. (2019). Online Social Media and Propagation of Buddhism. Journal of Buddhist 

Studies, 10(2), 521-531. 
Damjub, W.  (2019). Social Media for Teaching and Learning in the 21st Century. Journal of Liberal 

Arts, Maejo University, 7(2), 143-159. 
Marija, D. C. & Dragovic, A.   (2020) .  The Social Media and Religion -  New Challenges.  New York, 

United States of America: Routledge. https://doi.org/10.47054/RDC201043dch 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  ( 2017) .  History of Buddhism.  Bangkok, Thailand: 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Phra Phromkunaphon ( P. A.  Payutto) .  ( 2010) .  Buddhism.  Bangkok, Thailand:  Mahachulalong 

kornrajavidyalaya University. 
Phra Thammapitok (P.A.  Payutto) .  (2000) .  Dictionary of Buddhism, Compiled Edition.  Bangkok, 

Thailand: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Phrakhrutheerasatpaisal & Phrabaidika Saengtham Supano. ( 2 0 2 5 ) .  GUIDELINES FOR THE 

PROPAGATION OF BUDDHISM IN THE DIGITAL AGE. MCU Ubonratchathani Journal of 
Buddhist Studies, 7(1), 2223-2236. 

Phrakhruwinaithon Panya Payawro (Srisamut) & Sapphet, B.  ( 2021) .  THE MANAGEMENT ON 
BUDDHISM DISSEMINATION IN DIGITAL ERA.  Journal of Social Science and Buddhistic 
Anthropology, 6(4), 423-433. 

Boonti, M. (2012). Marketing Strategy Analysis for Vintage Fashion Business Through On-line Social 
Media. [Unpublished Master's thesis]. Chiang Mai University. Chiang Mai, Thailand. 

Watana, S.  & Liu,  Y. ( 2021) .  Thai Buddhism and Online Social Media.  Journal of MCU Social 
Development, 6(2), 10-22. 

 



682 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

บทความวิจัย (Research Article) 

 
รูปแบบการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 

ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม 
MODEL FOR CREATING A PEACEFUL SOCIETY THROUGH THE FIVE 

PRECEPTS VILLAGE PROJECT IN COMMUNITIES OF AMPHAWA DISTRICT, 
SAMUT SONGKHRAM PROVINCE 

 
สุมาล ีบุญเรือง*, สุรพล สุยะพรหม 

Sumalee Boonrueang*, Surapon Suyaprom 
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระนครศรีอยุธยา ประเทศไทย 

Faculty of Social Sciences Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si Ayutthaya, Thailand 
*Corresponding author E-mail: sumalee31130@hotmail.com 

 
Received 7 November 2025; Revised 26 December 2025; Accepted 29 December 2025 

 

บทคัดย่อ 
ความเป็นมาและวัตถุประสงค์ : โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 มีจุดเริ ่มต้นจากแนวคิดในที ่มหาเถรสมาคม  
ได้มอบหมายให้คณะสงฆ์พิจารณาการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนามาเป็นเครื่องมือในการพัฒนาชุมชน  
และสังคมไทยให้สงบสุข โดยเฉพาะการส่งเสริมการปฏิบัติตามศีล 5 ซึ่งเป็นศีลพื้นฐานในพระพุทธศาสนาที่เน้น 
การมีชีวิตอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบ เช่น การลดปัญหาความขัดแย้ง ไม่ทำร้ายร่างกายและลดความรุนแรง  
อาสาป้องกันอุบัติเหตุในชุมชน ศีล 5 เป็นกลไกพัฒนาจิตและสังคมที่ผสมผสานศาสนธรรมกับการพัฒนา  
เชิงโครงสร้าง งานวิจัยน้ีมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาสภาพทั่วไปของการสร้างสังคมสันติสุข รูปแบบการมีส่วนร่วมของ
ชุมชนและกลไกการขับเคลื่อนการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5  
วิธีดำเนินการวิจัย: การวิจัยครั้งนี้มีวิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
ได้แก่ พระสงฆ์ ผู้นำชุมชน ตัวแทนผู้ปกครอง ผู้บริหารโรงเรียน และตัวแทนนักเรียน จำนวน 25 ราย เลือกแบบเจาะจง 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง เก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก  
วิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนาวิเคราะห์ 
ผลการวิจัย: พบว่า สภาพทั่วไปของสังคมสันติสุข มีศีล 5 เป็นหลักธรรมพื้นฐานที่ช่วยกำกับพฤติกรรมมนุษย์   
ให้มีความรับผิดชอบต่อตนเอง ผู้อื่น และสังคม เน้นการงดเว้นการเบียดเบียน การลักขโมย การประพฤติผิดทางเพศ 
การพูดเท็จ และการดื่มสุราและเสพสิ่งเสพติด ซึ่งเป็นรากฐานของความสงบสุขและความปลอดภัยในชุมชน 
ผลการวิจัยพบว่า 1) กระบวนการสร้างสังคมสันติสุข คือ 1.1) การให้ความรู้และสร้างความตระหนัก 1.2) การมีส่วนร่วม
ของชุมชน 1.3) การสนับสนุนจากคณะสงฆ์และองค์กรท้องถิ่น 1.4) การประเมินผลและติดตามความคืบหน้า  
1.5) การรักษาความยั่งยืน 1.6) ผลลัพธ์ของโครงการ 2) รูปแบบการมีส่วนร่วม พบว่า ด้านสันติสุขแห่งชีวิต  
ด้านทรัพย์สิน ด้านครอบครัว ด้านข้อมูลข่าวสาร โดยชาวบ้านจะต้องร่วมคิด ร่วมทำรวมถึงร่วมดูแลซึ่งกันและกัน 
จะทำให้เกิดความสงบสุขนำไปสู่ความปลอดภัยในการดำรงชีวิตรวมถึงความอบอุ่นในครอบครัวและชุมชน และ
ด้านสติปัญญาการใช้ปัญญาในการแก้ปัญหา และ 3) กลไกลการขับเคลื่อน พบว่า การสร้างเครือข่ายระหว่าง
หมู ่บ้านเกิดจากการแลกเปลี ่ยนเรียนรู้ ในพื ้นที ่ไปสู่พื ้นที ่อื ่น การสร้างพันธมิตรระหว่างคณะสงฆ์ ภาครัฐ  
และภาคประชาชนร่วมมือแบบบูรณาการ การร่วมมือกันในระหว่างส่วนราชการที่เกี่ยวข้อง  



683 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

ความเกี ่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา: การสร้างสังคมสันติสุข สอดคล้องกับหลักธรรม  
ทางพระพุทธศาสนา คือ ศีล 5 ประกอบด้วย ปาณาติปาตา อทินนาทานา กาเมสุมิจฉาจารา มุสาวาทา และสุราเมรย
มัชชะปะมาทัฏฐานา เป็นการมุ่งเน้นการพัฒนาพฤติกรรมและจิตสำนึกทางศีลธรรมของบุคคล เพื่อให้สามารถอยู่
ร่วมกับผู้อื่นในสังคมได้อย่างสงบสุขและยั่งยืน ในการพัฒนาพฤติกรรมของคนในชุมชนให้มีวินัยในตนเอง การไม่
เบียดเบียนผู้อื่นและการอยู่ร่วมกันอย่างเคารพกติกาสังคม ส่งผลให้เกิดสันติสุขในระดับบุคคล ครอบครัวและชุมชน 
สรุป: รูปแบบการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 มีความสำคัญในการสร้างจิตสำนึกคุณธรรม
ในการดำเนินชีวิต ทำใหชุ้มชนเกิดความสงบสุข ประชาชนมีคุณธรรมจริยธรรม ลดปัญหาความรุนแรง เกิดความเข้มแข็ง
ในระดับครอบครัวและชุมชน การมีส่วนร่วมทุกภาคส่วน บ้าน วัด โรงเรียน รัฐ เอกชน ร่วมกันขับเคลื่อนชุมชนเข้มแข็ง
และสังคมสันติสุข 
คำสำคญั: สังคมสันติสุข, กลไกการขับเคลือ่น, การมีส่วนร่วมของชุมชน, โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 
 
Abstract 
Background and Objectives: The Five Precepts Village Project originated from an idea of the 
Sangha Supreme Council, which assigned the Buddhist Sangha to consider applying the 
principles of Buddhism as a tool for the development of the Thai community and society 
toward a peaceful society. In particular, it promotes the observance of the Five Precepts, which 
are the basic precepts in Buddhism that emphasize living together in a peaceful society, such as 
reducing conflicts, refraining from physical harm, and decreasing violence, as well as promoting 
volunteer-based accident prevention in the community. The Five Precepts function as a mechanism 
for mental and social development that integrates Buddhist teachings with structural 
development. This study aimed to examine the general conditions of peaceful society-building, 
patterns of community participation, and the driving mechanisms for creating a peaceful society 
according to the Five Precepts Village Project. 
Methodology: This study employed a qualitative research design. The key informants consisted 
of Buddhist monks, community leaders, parent representatives, school administrators, and 
student representatives, totaling 25 participants. The informants were selected through 
purposive sampling. The research instrument was a structured interview guide. Data were 
collected through in-depth interviews and analyzed using descriptive analysis. 
Main Results: It was found that the general conditions of a peaceful society were based on the 
Five Precepts, which serve as fundamental Dhamma principles that help regulate human 
behavior and promote responsibility toward oneself, others, and society. The emphasis is placed 
on refraining from harm to others, stealing, sexual misconduct, lying, and the consumption of 
alcohol and addictive substances, which form the foundation of peace and safety in the 
community. The results showed that: 1) The process of creating a peaceful society consisted of: 
1.1) Educating and raising awareness; 1.2) Encouraging community participation; 1.3) Receiving 
support from monastic communities, the Sangha Order, and local organizations; 1.4) Evaluation 
and monitoring of progress; 1.5) Preserving sustainability; and 1.6) Assessing project outcomes;  
2) The community participation model revealed that in aspects of peace in life, property, family, 
and information, villagers must think together, act together, and take care of one another, which 



684 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

will bring peace, safety, and warmth to families and the community. In terms of wisdom, 
villagers applied wisdom to solve problems; and 3) Regarding the driving mechanism, it was 
found that the creation of networks between villages resulted from the exchange of learning 
within local areas first, then expanded to other areas. Building alliances between the Sangha Order, 
the government, and other sectors integrated cooperation among the relevant government 
departments.  
Involvement to Buddhadhamma: Building a peaceful society aligns with the fundamental 
principles of Buddhism, specifically the Five Precepts (Pañca Sīla), which consist of Pāṇātipātā, 
Adinnādānā, Kāmesu Micchācārā, Musāvādā, and Surāmerayamajja Pamādaṭṭhānā.  
These principles focus on developing individuals' behavior and moral awareness so that they 
can live peacefully and sustainably with others in society. They also promote the development 
of self-discipline among community members, non-harm toward others, and coexistence based 
on respect for social rules and regulations, resulting in peace at the individual, family,   
and community levels. 
Conclusions: The model of creating a peaceful society according to the Five Precepts Village 
Project is important in fostering moral consciousness in daily life, leading to peaceful 
communities, morally and ethically grounded citizens, and a reduction in violence.  It also 
contributes to strengthening families and communities. Participation from all sectors, including 
households, monasteries, schools, and both public and private sectors,  jointly drives the 
development of strong communities and a peaceful society. 
Keywords: Peaceful Society, Drive Mechanism, Community Involvement, Five Precepts Village Project  
 
บทนำ 
  พระพุทธศาสนากับสังคมไทยอยู่คู ่กันมาเป็นระยะเวลาอันยาวนาน หลักธรรมคำสอนและความเชื่อ
ตลอดจนแนวปฏิบัติตนตามหลักศาสนา กระทั่งในยุคสมัยใหม่ที่เข้าไปสู่กระแสแห่งยุคโลกาภิวัฒน์ที่กำลังมี   
การเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ทั้งด้านภาษา วัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี ค่านิยม หรือแม้แต่จิตใจของคน
ในสังคมในปัจจุบัน ล้วนมีการเปลี ่ยนไปตามยุคตามสมัย (Phra Thepwethi (Prayut Payutto), 1982)  
ประกอบกับสังคมไทยเป็นสังคมพุทธประชาชนชาวไทยส่วนใหญ่แล้วนับถือพระพุทธศาสนาเป็นรากฐานใน  
การดำเนินชีวิตของคนไทย ในปัจจุบันพฤติกรรมและอารมณ์ของบุคคลในสังคมไทยนับว่ามีปัญหารุนแรง  เช่น 
ปัญหาพิษสุราเรื ้อรัง สิ ่งเสพติด การฆ่าคน ปัจจุบันในการรักษาศีลของคนในสังคมไทยลดลง ดังปรากฏว่า  
มีคดีความเกี่ยวกับการละเมิดศีล 5 อยู่เป็นจำนวนมาก เช่น คดีข่มขืน คดีอาชญากรรม คดีฉ้อโกง ปล้นฆ่า และลักขโมย 
เป็นต้น (Phrakhru Supphatthanakanchanakit (Supphin Supphattho/Kringkanchana), 2016) 
พระพุทธศาสนามองในทัศนะของคนรุ่นใหม่ มีมุมมองที่หลากหลายว่าเป็น ศาสนา หรือเป็นปรัชญา หรือว่าเป็นเพียง
วิถีครองชีวิตแบบหนึ่ง มนุษย์ในสังคมโลกมีวัฒนธรรมและภูมิปัญญารวมทั้งหลักศาสนา เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตที่
แตกต่างกันไปตามจารีต ประเพณี ศาสนา และวัฒนธรรมของสังคมนั้น ๆ ตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
ทั้งด้านการพัฒนาทางกายและการพัฒนาทางจิตใจ (Somdet Phra Buddhaghosacariya (P. A. Payutto), 2019) 
  หลักศีล 5 เพื่อสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ที่เป็นโครงการโดยมหาเถรสมาคม
กำหนดขึ้นเพื่อประสงค์ให้เกิดความสมัครสมานสามัคคีในหมู่คนไทยด้วยกันและมอบหมายให้คณะสงฆ์บูรณาการ
ร่วมกับภาครัฐ ภาคประชาชนดำเนินการซึ ่งพิจารณาเห็นว่า โรงเรียนเป็นสถานที ่สำคัญรองจากครอบครัว  



685 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

เพื่อทำหน้าที่หลักในการจัดกิจกรรมการเรียนการสอนให้แก่สมาชิกในสังคม โดยให้การศึกษาและอบรมสั่งสอน 
เพื ่อพัฒนาบุคคลให้เจริญงอกงามด้านความรู ้ ความสามารถ มีค ุณธรรม ศีลธรรม วัฒนธรรมอันดีงาม                    
มีความซื่อสัตย์สุจริต เสียสละ และพอใจที่จะฝึกฝนร่วมกัน กระทำภารกิจต่าง ๆ เพื ่อประโยชน์ของสังคม           
โดยส่วนรวม รวมทั้งกระบวนการถ่ายทอดความรู้ ทั้งสายสามัญและสายอาชีพ ศีลธรรมและวัฒนธรรมที่สำคัญ    
เป็นเครื่องช้ีแนวทางให้ประพฤติปฏิบัติ และใช้ความรู้ให้เป็นประโยชน์แก่สังคม ซึ่งการปฏิบัติต่อส่วนรวมในทางที่ดี 
ก่อให้เกิดทักษะความคล่องแคล่ว ความชำนาญในการปฏิบัติตามในแนวทางที่เหมาะสมตามขอบเขตศีลธรรม      
ทั้งความประพฤติภายนอกและคุณธรรมภายใน (Seehampai, 1992) ในทางพระพุทธศาสนาถือเป็นศาสนา        
ที่เกิดขึ้นมาแล้วมากกว่าพันปี นับตั้งแต่ที ่พระพุทธองค์ทรงตรัสรู ้ และได้ประกาศพุทธธรรม ซึ่งเป็นคำสอน           
ที่เป็นบรมสัจจะหรือความจริงอันประเสริฐที่เกี่ยวกับโลกและชีวิตที่พระพุทธองค์ทรงค้นพบ และนำมาสั่งสอน      
เพื่อประโยชน์เพื่อความสุขของมวลมนุษยชาติ (Kosonniratwong, 1998) พระสงฆ์มีอิทธิพลต่อสังคมทั้งใน      
ด้านประเพณี วิถีชีวิต ความเชื่อ ทัศนคติ ดังนั้น ผู้คนในสังคมที่นับถือพระพุทธศาสนาจึงให้ความเคารพเสมอมา     
จึงนับได้ว่าพระสงฆ์เป็นแรงศรัทธาที่อยู่เหนือจิตใจของชาวไทยอยู่มาก คำสั่งสอนของพระสงฆ์จึงเท่ากับว่า        
เป็นความศักดิ์สิทธิ์ที่ติดอยู่ในจิตใจของชาวไทย ดังนั้น คำสอนในเรื่องการนำหลักศีล 5 เพื่อสร้างสังคมสันติสุข 
ขจัดความขัดแย้งด้วยสันติวิธีหรือการไม่ใช้ความรุนแรงเป็นสำคัญ ด้วยเหตุนี้หลักศีล 5 จึงสร้างสังคมสันติสุข 
(Department of Religious Affairs, Ministry of Education, 1997) 
  ปัจจุบันสังคมไทยประสบกับปัญหาหลากหลายด้าน ทั้งความรุนแรงทางสังคม การขาดความสามัคคี 
รวมถึงปัญหาความเสื่อมถอยของคุณธรรมและจริยธรรม ซึ่งล้วนส่งผลกระทบต่อความสงบสุขของประชาชน     
และการพัฒนาประเทศ เป็นจุดกำเนิดที ่มหาเถรสมาคมได้มอบหมายให้คณะสงฆ์พิจารณานำหลักธรรม            
ของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำชาติได้มีหลักธรรมคำสอนที่มุ่งเน้นให้บุคคลประพฤติปฏิบัติเพื่อความ
สงบสุขทั้งส่วนตนและสังคม โดยเฉพาะ ศีล 5 อันเป็นหลักพื้นฐานในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ  ในขณะเดียวกัน
จังหวัดสมุทรสงครามพบปัญหาในการขับเคลื่อนรณรงค์ให้ประชาชนเข้าร่วมโครงการ เนื่องจากขาดความเข้าใจ    
ในการดำเนินงานตามนโยบาย การเข้าใจผิดของประชาชนในการเข้าร่วม ในระยะแรก  ๆ ประชาชน ไม่เข้าใจ      
การเข้าร่วมโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 จึงไม่กล้าเข้าร่วมโครงการ สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ร่วมกับ
คณะสงฆ์ หน่วยงานราชการ สถานศึกษา องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น องค์กรภาคเอกชน กำนัน ผู้ใหญ่บ้าน และ
องค์กรเครือข่ายชาวพุทธ ได้ขับเคลื่อนโครงการ ซึ่งประชาชนในจังหวัดสมุทรสงครามมีจำนวนประชากรทั้งสิ้น 
194,376 คน ยอดผู้สมัครเข้าร่วมโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 จำนวน 157,975 คน คิดเป็น 82% จากจำนวน
ประชากรทั้งหมด (The Five Precepts Observance Project, 2025) 
 จากสภาพปัญหาและความสำคัญดังกล่าว จึงสนใจศึกษาวิจัยเรื ่อง รูปแบบการสร้างสังคมสันติสุข        
ตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม ซึ่งเป็นพื้นที่ที่มีการดำเนิน
โครงการฯ นี้อย่างต่อเนื่อง และมีความหลากหลายของชุมชน ทั้งเชิงวัฒนธรรมและเศรษฐกิจ ทำให้เป็นพื้นที่
ต้นแบบที่เหมาะสมในการศึกษากระบวนการสร้างสังคมสันติสุข โดยอาศัยหลักศีล 5 เป็นกรอบแนวทางในการพัฒนา 
เพื่อทำความเข้าใจสภาพทั่วไปของการสร้างสังคมสันติสุข การมีส่วนร่วมของภาคส่วนต่าง ๆ ที่ส่งผลต่อการสร้างสังคม
สันติสุข อันจะนำไปสู่การเสนอรูปแบบที่สามารถนำไปใช้เป็นแนวทางพัฒนาและขยายผลในพื้นที่อื่นได้อย่างยั่งยืน 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาสภาพทั่วไปของการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษา
ศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม เพื่อศึกษารูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคม
สันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม  และเพื่อศึกษากลไก  
การขับเคลื่อนรูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชน  
ในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม 



686 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องนี้ มีวิธีดำเนินการวิจัย ตามลำดับขั้นตอน ดังนี้ 
  รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) (Patton, 2015) ด้วยการวิจัยเชิง
พรรณนาโดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) 
  ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ บุคคลในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับโครงการ
หมู่บ้านรักษาศีล 5 ประกอบด้วย 1) กลุ่มพระสงฆ์ จำนวน 6 รูป 2) กลุ่มผู้นำชุมชน จำนวน 7 คน 3) กลุ่มตัวแทน
ผู้ปกครอง จำนวน 6 คน และ 4) กลุ่มผู้บริหารโรงเรียนและตัวแทนนักเรียน จำนวน 6 คน รวมเป็นจำนวนทั้งหมด 
25 ราย ที่เป็นผู้ที่มีประสบการณ์ตรงหรือเกี่ยวข้องกับประเด็นวิจัย มีความรู้ ความเชี่ยวชาญ หรือบทบาทในชุมชน 
สามารถถ่ายทอดข้อมูลได้ชัดเจนและตรงประเด็น ไดค้ัดเลือกผู้ให้ข้อมูลสำคัญแบบเจาะจง  
  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ (Interview) ผู้วิจัยใช้การสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง 
(Structured Interview) มีข้อคำถามลักษณะปลายเปิดเพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงลึก โดยมีขั้นตอนการสร้างเครื่องมือที่ใช้
ในการวิจัย ดังนี้ 1) ศึกษาวิธีการสร้างแบบสัมภาษณ์ที่ใช้ในการเก็บข้อมูลจากเอกสาร ตำราและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
เพื่อเป็นแนวทางในการกำหนดกรอบแนวคิดในการสร้างแบบสัมภาษณ์ที่ตรงและถูกต้องแล้ว 2) ศึกษาแนวคิด 
ทฤษฎีและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 โดยพิจารณา    
ถึงรายละเอียดต่าง ๆ เพื่อให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ในตัวแปรตามด้านเนื ้อหาของการวิจัยที ่กำหนดไว้           
ซึ่งแบบสัมภาษณ์ชุดนี้มี 4 ส่วน ได้แก่ ส่วนที่ 1 ข้อมูลพื้นฐานของผู้ตอบแบบสัมภาษณ์ ส่วนที่ 2 แนวคำถาม
เกี่ยวกับสภาพทั่วไปของการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา 
จังหวัดสมุทรสงคราม ส่วนที่ 3 รูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้าน
รักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม และ ส่วนที่ 4 กลไกลการขับเคลื่อนรูปแบบ         
การมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา 
จังหวัดสมุทรสงคราม 3) นำเสนอผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน เพื่อทดสอบความตรงเชิงเนื้อหา (Content Validity) 
โดยให้ผู้เชี่ยวชาญตรวจสอบความสอดคล้องตามวัตถุประสงค์และเป้าหมายของการวิจัย 4) นำผลการตรวจสอบมา
คำนวณหาค่าความสอดคล้องระหว่างข้อคำถามกับวัตถุประสงค์หรือนิยาม (IOC: Item Objective Congruence 
Index) เกณฑ์การพิจารณาคัดเลือกตามวัตถุประสงค์ที่มีคะแนนเฉลี่ยตั้งแต่ 0.60 ถึง 1.00 ซึ่งแสดงว่าจุดประสงค์นั้น
วัดได้ครอบคลุมเนื้อหา หรือข้อสอบนั้นวัดได้ตรงตามวัตถุประสงค์ และถ้าข้อใดได้คะแนนเฉลี่ยต่ำกว่า 0.60        
ไดน้ำไปปรับปรุงแก้ไข เพราะว่ามีความสอดคล้องกันต่ำ และปรับปรุงเครื่องมือการวิจัยตามข้อเสนอแนะของผู้เชี่ยวชาญ 
เพื่อจัดทำแบบสัมภาษณ์ (Interview Form) ฉบับสมบูรณ์ และ 5) จัดทำเครื่องมือการวิจัยฉบับสมบูรณ์และ
นำไปใช้ในการวิจัย 
  การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึกกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ    
ซึ่งผู้วิจัยใช้เวลาในการเก็บรวบรวมข้อมูล ตั้งแต่เดือน ตุลาคม พ.ศ. 2567 ถึง มิถุนายน พ.ศ. 2568 รวมระยะเวลา 
11 เดือน ด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) เป็นขั้นตอนรวบรวมข้อมูลจากการลงพื้นที่ภาคสนาม 
โดยการสัมภาษณ์กลุ่มผู ้ให้ข้อมูลสำคัญ ซึ ่งดำเนินการตามขั้นตอน ดังนี ้ 1) ทำหนังสือขอความอนุเคราะห์            
ในการเก็บรวบรวมข้อมูลจากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อขออนุญาตเข้าทำการเก็บรวบรวมข้อมูล   
2) ผู้วิจัยเป็นผู้ลงพื้นที่เก็บรวบรวมข้อมูลเพื่อใช้คำถามที่ถูกสร้างขึ้นมาไปสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูล สำคัญ ซึ่งเป็น
บุคคลที่มีความเกี่ยวข้องทางตรงและทางอ้อม หรือมีบทบาทและเกี่ยวข้องกับรูปแบบการสร้างสังคมสันติสุข     
ตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม โดยผู้ให้ข้อมูลสำคัญได้อนุญาติ
ให้มีการบันทึกเสียง ซึ่งผู้วิจัยได้นำมาถอดเทปและรักษาเป็นความลับอย่างเคร่งครัดตามระเบียบในด้านจริยธรรม
การวิจัย และ 3) นำคำตอบและได้บันทึกข้อมูลจากการสัมภาษณ์ไว้เป็นที่เรียบร้อยแล้ว นำไปวิเคราะห์รวบรวม
และเรียบเรียงรายละเอียดต่าง ๆ ให้ถูกต้อง  



687 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

  การวิเคราะห์ข้อมูล ได้ดำเนินการด้วยการวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ คือ รวบรวมคำตอบ         
และข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญมาวิเคราะห์เชิงเนื้อหาแบบตีความ สังเคราะห์เนื้อหา
และเรียบเรียงให้มีความสละสลวย รัดกุมเข้าใจง่าย แยกออกเป็นแต่ละด้านตามลำดับ และตรวจสอบความถูกต้อง
ของข้อมูล (Data Triangulation) เป็นที่เรียบร้อยแล้ว 
 
ผลการวิจัยและอภิปรายผล 
  รูปแบบการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัด
สมุทรสงคราม เป็นกลไกการขับเคลื่อนทางศาสนาและสังคม เพื่อสร้างความสงบสุขและความสามัคคีในชุมชน    
เป็นการวิจัยบนรากฐานของการใช้สติปัญญาที่ตั ้งอยู่บนฐานข้อมูลและเหตุผลเชิงวิชาการ ผ่านการวิเคราะห์ 
สังเคราะห์ และถอดแบบความรู้จากการสัมภาษณ์เชิงลึก ทำให้เกิดการสร้างสรรค์สิ่งใหม่  ๆ รวมถึงการสร้างสังคม
สันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชน โดยมีวัด บ้าน โรงเรียน ซึ่งในพื้นที่ประชาชนส่วนใหญ่มีอาชีพ
ทำสวน กิจกรรมที่ส่งเสริมให้หมู่บ้าน ก็จะมีความเกี่ยวข้องกันกับหน่วยงานในพื้นที่ทั้งหมด ซึ่งทำให้กิจกรรม      
และโครงการต่าง ๆ สามารถที่จะลงพื้นที่ปฏิบัติได้สะดวก เพราะปัจจุบันการเดินทางเข้าแต่ละพื้นที่ของหมู่บ้าน    
ไปได้ง่าย มีหอกระจายเสียงของหมู่บ้านที่จะประชาสัมพันธ์บอกข่าวสารต่าง  ๆ ให้ประชาชนได้ทราบ และได้รับ
ความร่วมมือจากประชนชนในชุมชนได้เป็นอย่างดี ได้เข้ามาร่วมกิจกรรมในโครงการต่าง ๆ ที่ทางหน่วยงานภาครัฐ 
และภาคเอกชน ซึ่งเข้ามาเปิดการอบรมในวิชาชีพต่าง ๆ ที่ประชาชนในชุมชนสามารถนำความรู้ที่ได้ไปพัฒนา     
ต่อยอดในอาชีพของตนเองได้ อีกทั้งวัดยังเป็นศูนย์กลางของชุมชนที่อำนวยความสะดวกด้านสถานที่ให้กับ
หน่วยงานภาครัฐ และประชนชนในชุมชน ในการประกอบพิธีทางศาสนาตั้งแต่เกิดจนตาย และยังเป็นศูนย์กลางที่
อบรมคุณธรรมและจริยธรรมแก่หน่วยงานภาครัฐ และทำให้ประชาชนในชุมชน และหมู่บ้านให้มีส่วนร่วมในการทำ
วิจัยและได้ผลการวิจัย ซึ่งพบผลการวิจัยและสามารถอภิปราย ได้ดังนี ้
  1. สภาพทั่วไปของการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา 
จังหวัดสมุทรสงคราม เป็นการทำงานร่วมกันกับทุกภาคส่วนในสังคม ดังนี้ 1) การให้ความรู้และสร้างความตระหนัก 
อันดับแรกเป็นการเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับศีล 5 อย่างถูกต้องและสามารถเข้าใจง่าย เพื่อให้ชาวบ้านหรือชุมชน
เล็งเห็นถึงประโยชน์ของการรักษาศีลในการดำรงชีวิตประจำวัน ไม่เพียงแค่การท่องจำหรือประกอบพิธีกรรม      
ทางศาสนา แต่ที่สำคัญ คือ เป็นการสร้างจิตสำนึกที่ดีงามร่วมกัน 2) การมีส่วนร่วมของชุมชน โครงการประสบ
ความสำเร็จได้ อยู่ที่การเข้ามามีส่วนร่วมของคนในชุมชน เริ่มตั้งแต่ผู้นำชุมชน เยาวชน ไปจนถึงครัวเรือนแต่ละ
หลังคาเรือน การมีกิจกรรมร่วมกัน อย่างเช่น การทำความสะอาดบริเวณรอบ ๆ หมู่บ้าน การจัดกิจกรรมส่งเสริม
ด้านคุณธรรม ทำให้เกิดความสามัคคีร่วมกัน 3) การสนับสนุนจากคณะสงฆ์และองค์กรท้องถิ่น คณะสงฆ์มีบทบาท
ที่สำคัญในการเป็นที่ปรึกษาและเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ โดยให้คำแนะนำและหลักธรรมแก่โรงเรียนและชุมชน 
ในขณะที ่องค์กรปกครองส่วนท้องถิ ่น เช่น อบต. หรือเทศบาล มีบทบาทในการสนับสนุนด้านทรัพยากร             
และการประสานงาน เพื่อให้โครงการดำเนินไปอย่างราบรื่นและต่อเนื ่อง เพื่อให้โครงการมีความยั่งยืนและ        
เกิดผลลัพธ์ที่เป็นรูปธรรม จึงต้องมีการดำเนินงานอย่างเป็นระบบ 4) การประเมินผลและติดตามความคืบหน้า   
การวัดผลที่ชัดเจนทำให้ทราบถึงความสำเร็จของโครงการว่ามีอะไรเปลี ่ยนแปลงไปบ้าง เช่น สถิติ เรื ่องของ
อาชญากรรมที ่ม ีจำนวนลดลง การลดลงของปัญหาความขัดแย้งในชุมชน หรือการเพิ ่มขึ ้นของกิจกรรม             
ด้านสาธารณประโยชน์ และ 5) การรักษาความยั่งยืนของโครงการขึ้นอยู่กับชาวบ้านที่สามารถนำหลักศีล 5 ไปใช้
เป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตประจำวันได้จริง ไม่ใช่ เพียงแค่การเข้าร่วมโครงการตามวาระ แต่เป็นการเห็นคุณค่า      
และรักษาศีลด้วยความเต็มใจ แสดงให้เห็นว่า การรณรงค์ให้ประชาชนมีความตระหนักในการรักษาศีล 5 เป็นกลไก
สำคัญในการขับเคลื่อนโครงการ โดยเริ่มจากการให้ความรู้และสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับหลักศีล 5 ในฐานะ         
แนวทางการดำเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ การมีส่วนร่วมของชุมชนช่วยทำให้การรณรงค์มิได้เป็นเพียง



688 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

การสื่อสารจากภายนอก แต่เป็นกระบวนการที่ประชาชนร่วมกันคิด ร่วมกันปฏิบัติ และเป็นแบบอย่างซึ่งกันและกัน 
ขณะเดียวกันการสนับสนุนจากคณะสงฆ์และองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น โดยเฉพาะบทบาทของคณะสงฆ์ในฐานะ
ผู้นำทางจิตใจ มีส่วนสำคัญในการเผยแผ่และตอกย้ำคุณค่าของการรักษาศีล 5 อย่างต่อเนื่อง นอกจากนี้ การประเมินผล
และติดตามความคืบหน้าของการรณรงค์ช่วยให้ชุมชนเห็นผลลัพธ์ของการปฏิบัติ และสามารถปรับรูปแบบ         
การดำเนินงานให้เหมาะสมกับบริบทพื้นที่ สุดท้าย ความยั่งยืนของโครงการขึ้นอยู่กับชาวบ้านในชุมชนที่สามารถ
นำหลักศีล 5 ไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้จริง สอดคล้องกับ PhramahaNikorn Paladsung & Zumitzavan 
(2017) ที่ได้ศึกษาเรื่อง การรักษาศีล 5 กับการสร้างสันติสุขในสังคมไทยให้ยั่งยืน กรณีศึกษาหมู่บ้านรักษาศีล 5     
ในจังหวัดขอนแก่น ที่พบว่า การรณรงค์ให้เกิดการตระหนักในการักษาศีล 5 มาปฏิบัติในการดำรงชีวิต โดยมุ่งให้มี
การประกาศการรักษาศีล 5 ต้นแบบขึ้น เพื่อให้เกิดผลอย่างชัดเจนและเพื่อให้เข้าถึงหลักการสร้างสันติสุขด้วย
หลักการประพฤติปฏิบัติตามหลักการรักษาศีล 5 เนื่องจากการรักษาศีล 5 เปรียบเสมือนหลักประกันชีวิตที่ทำให้
เกิดความสงบสุขในสังคม คือ หมู่บ้านต้นแบบ โดยชุมชนได้สร้างข้อบังคับร่วมกัน จึงทำให้ประชาชนในหมู่บ้าน
ปฏิบัติตามกฎของหมู่บ้าน ซึ ่งทำให้เกิดความสงบสุขในชุมชน นอกจากนี้  หน่วยงานหรือองค์กรทั ้งภาครัฐ          
และเอกชนควรมุ่งการส่งเสริมพัฒนาและปลูกฝังให้เกิดครอบครัวตัวอย่างและชุมชนหมู่บ้านต้นแบบ โดยให้เน้น
สมาชิกขององค์กรปฏิบัติตามหลักการรักษาศีล 5 ตามแนวการใช้ชีวิตประจำวันให้มีความเป็นผู้ที่ตั้งอยู่ในการรักษา
ศีล 5 เป็นนิจ รวมถึงการเข้าวัดรักษาศีลเพื่อเป็นหลักในการรักษาคุณธรรมและจริยธรรมให้แก่สมาชิกในชุมชนหรือ
ประชาชนอย่างยั่งยืนต่อไป  
 2. รูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชน
ในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม มีดังนี้ 1) สันติสุขแห่งชีวิต (ศีลข้อ 1) ชุมชนมีส่วนร่วมในการส่งเสริม   
ความเมตตาและงดเว้นการเบียดเบียนชีวิต ไม่ว่าจะคนหรือสัตว์ ร่วมกันรณรงค์ไม่ล่าสัตว์ในพื้นที่ชุมชน มีกิจกรรม
ปล่อยนกปล่อยปลาเพื่อสร้างจิตสำนึกรักชีวิตการดูแลผู้สูงอายุและผู้ด้อยโอกาสในชุมชน  2) ทรัพย์สิน (ศีลข้อ 2) 
ร่วมกันสร้างความซื่อสัตย์สุจริตและเคารพในกรรมสิทธิ์ของผู้อื่น  การจัดตั้งกฎระเบียบชุมชนเรื่องการไม่ลักขโมย
หรือฉ้อโกง การช่วยเหลือดูแลทรัพย์สินของเพื่อนบ้าน การรณรงค์ให้ซื้อขายอย่างเป็นธรรมและไม่เอาเปรียบกัน  
3) ครอบครัว (ศีลข้อ 3) ส่งเสริมความรักและความอบอุ่นในสถาบันครอบครัว โดยรักษากฎกติกาของสังคม     
และไม่ประพฤติผิดในกาม การจัดกิจกรรมเสริมสร้างความสัมพันธ์ในครอบครัว เช่น วันครอบครัว การให้คำปรึกษา   
แก่คู่รักหรือครอบครัวที่มีปัญหา การสร้างค่านิยมที่เคารพซึ่งกันและกันในเรื่องความสัมพันธ์ส่วนตัว 4) ข้อมูลข่าวสาร 
(ศีลข้อ 4) ร่วมกันสร้างสังคมแห่งสัจจะและความน่าเชื่อถือ โดยการใช้ข้อมูลข่าวสารอย่างถูกต้องและรับผิดชอบ 
การตรวจสอบและไม่ส่งต่อข่าวปลอม ในกลุ่มโซเชียลมีเดียของชุมชน การส่งเสริมให้ผู้คนพูดความจริงและรักษาคำพูด 
การจัดเวทีพูดคุยเพื่อรับฟังความคิดเห็นอย่างตรงไปตรงมา และ 5) สติปัญญา (ศีลข้อ 5) สนับสนุนให้ทุกคนรักษา
ความมีสติและไม่ตกอยู ่ในความประมาท ด้วยการหลีกเลี ่ยงอบายมุข  การจัดตั ้งกฎระเบียบปลอดเหล้าใน           
งานเทศกาลหรืองานบุญ การจัดกิจกรรมที่สร้างสรรค์และใช้เวลาว่างให้เป็นประโยชน์ เช่น การเล่นกีฬา หรือการฝึกสมาธิ 
การให้ความรู้เกี่ยวกับโทษของการดื่มสุราและสิ่งเสพติดอื่น ๆ ชี้ให้เห็นว่า หลักศีล 5 เป็นฐานสำคัญในการสร้างสังคม
สันติสุขของชุมชน โดยก่อให้เกิดสันติสุขในมิติด้านชีวิต ทรัพย์สิน ครอบครัว ข้อมูลข่าวสาร และสติปัญญา         
ผ่านรูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนในการดำเนินโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 อย่างเป็นระบบ กล่าวคือ การยึดถือ
หลักไม่เบียดเบียนและละเว้นอบายมุขช่วยเสริมสร้างความปลอดภัยและความสงบใจในชีวิต การดำรงความซื่อสัตย์
สุจริตช่วยคุ้มครองทรัพย์สินและสร้างความไว้วางใจ การประพฤติชอบต่อกันส่งเสริม  ความอบอุ่นของครอบครัว 
การยึดมั ่นความจริงทำให้การสื ่อสารในชุมชนโปร่งใสและลดความขัดแย้ง และการฝึกสติ ช่วยพัฒนาปัญญา              
ในการตัดสินใจอย่างมีเหตุผล สอดคล้องกับ Siriworasakun & Inthaprom (2018) ที่ได้ศึกษาเรื่อง รูปแบบ       
การขับเคลื ่อนนโยบาย หมู ่บ้านรักษาศีล 5 ให้ประสบความสำเร็จ ที่พบว่า ประสิทธิผลในการดำเนินงาน และ          
การขับเคลื่อนนโยบายหมู่บ้านรักษาศีล 5 ซึ่งประชาชนในชุมชนได้มีการสมัครเข้าร่วมโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 



689 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

หลังการดำเนินนโยบายหมู่บ้านรักษาศีล 5 ประชาชนในชุมชนมีการบำเพ็ญประโยชน์เพื่อสังคม และหลังการดำเนิน
นโยบายหมู่บ้านรักษาศีล 5 ประชาชนในชุมชนละเว้นการดื่มสุราเมรัยและเครื่องดองของมึนเมา  
  3. กลไกการขับเคลื่อนรูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้าน
รักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม เป็นการทำงานร่วมกันของทุกภาคส่วน โดยมีกลไก
สำคัญ ดังนี้ 1) การสร้างเครือข่ายระหว่างหมู่บ้าน โดยการแลกเปลี่ยนเรียนรู้และแบ่งปันประสบการณ์ระหว่าง
หมู่บ้านที่เข้าร่วมโครงการเป็นสิ่งสำคัญ การที่แต่ละชุมชนได้เห็นตัวอย่างความสำเร็จจากหมู่บ้านอื่น ได้ช่วย       
สร้างแรงบันดาลใจและเป็นกำลังใจในการดำเนินโครงการต่อไป 2) การสร้างพันธมิตรระหว่างคณะสงฆ์ ภาครัฐ 
และภาคประชาชน คือ หัวใจสำคัญของการขับเคลื่อน คณะสงฆ์ เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณและเผยแผ่หลักธรรม 
ภาครัฐ เช่น อบต. และหน่วยงานราชการ สนับสนุนด้านนโยบายและงบประมาณ ส่วนประชาชน เป็นผู้ลงมือปฏิบัติ
และเป็นเจ้าของโครงการอย่างแท้จริง การทำงานร่วมกันของทั้งสามฝ่ายนี้ทำให้โครงการมีความเข้มแข็งและมีพลัง 
3) การพัฒนาเครือข่ายผู้นำชุมชน โดยการสร้างผู้นำที่มีวิสัยทัศน์และมีจิตอาสาเป็นสิ่งจำเป็น ผู้นำชุมชนเหล่านี้    
ทำหน้าที ่เป็นแกนหลักในการขับเคลื ่อนและเป็นตัวอย่างที่ดีให้แก่ชาวบ้าน การพั ฒนาศักยภาพของชุมชน           
ได้อย่างต่อเนื่องจะช่วยให้โครงการดำเนินไปอย่างราบรื่นและยั่งยืน 4) การสนับสนุนจากสื่อมวลชนและเทคโนโลยี 
สื่อมวลชนมีบทบาทสำคัญในการเผยแพร่ข่าวสารและสร้างการรับรู้ในวงกว้าง ขณะเดียวกันการใช้เทคโนโลยี      
และช่องทางออนไลนไ์ดช้่วยให้การสื่อสารหลักธรรมและผลงานของโครงการเข้าถึงคนรุ่นใหม่ได้มากขึ้น 5) การติดตาม
และประเมินผล การวัดผลอย่างเป็นระบบช่วยให้ได้ทราบว่าโครงการประสบความสำเร็จมากน้อยแค่ไหน และ        
ควรปรับปรุงส่วนใดบ้าง การใช้ข้อมูลจากการประเมินผลมีผลทำให้การขับเคลื่อนมีประสิทธิภาพและตรงจุดมากขึ้น 
และ 6) การขยายผลสู่ระดับประเทศ เมื่อโครงการประสบความสำเร็จในระดับชุมชนแล้ว ก็สามารถนำไปขยายผล
สู่ชุมชนอ่ืน ๆ และพัฒนาเป็นนโยบายระดับประเทศได้ เพื่อให้หลักธรรม กล่าวคือ ศีล 5 กลายเป็นรากฐานที่มั่นคง    
ของสังคมไทยโดยรวมในอนาคต สอดคล้องกับ Uppakhun (2021) ที่ได้วิจัยเรื่อง ปัจจัยที่ส่งผลต่อประสิทธิผล   
ของโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ในเขตอำเภอเมือง จังหวัดสกลนคร ซึ่งพบว่า การพัฒนาโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 
พระสงฆ์และผู้นำของชุมชนควรชักชวนชาวบ้าน ในหมู่บ้านของตนเอง ตั้งสัตย์ปฏิญาณว่าจะไม่ละเมิดจะไม่คุกคาม
ต่อชีวิตและทรัพย์สินของผู้อื่น ควรส่งเสริมให้มีการงดหรือไม่รับประทานเนื้อสัตว์ในวันพระ อาทิตย์ละ 1 วัน หรือ
งดในช่วงเทศกาลกินเจ และควรปลูกจิตสำนึกให้ประชาชนยึดมั่นในคุณธรรมและจริยธรรม เข้าวัด รักษาศีล 5 อยู่เสมอ 
มหาเถรสมาคมและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรส่งเสริมการดำเนินโครงการอย่างต่อเนื่อง ทั้งในด้านงบประมาณ วัสดุ
อุปกรณ์ และสถานที่ให้มีความเพียงพอ ควรขอความร่วมมือจากองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นในแต่ละพื้นที่           
มาให้การสนับสนุนในการดำเนินโครงการ ควรมีการบูรณาการกับชุมชนในการขับเคลื่อนโครงการ ให้ประชาชนเข้า
มามีส่วนร่วมในโครงการ โดยยึดหลัก บวร “บ้าน วัด โรงเรียน” ควรมีการจัดต้ังคณะกรรมการระดับชุมชน ชักชวน
ผู ้นำชุมชนให้มีส่วนร่วมในโครงการและเผยแผ่ ข้อมูลข่าวสารต่าง  ๆ เพื ่อให้สามารถขับเคลื ่อนโครงการ               
ให้ประชาชนได้เข้ามามีส่วนร่วมในทุกการปฏิบัติ และควรมีการประเมินผลระหว่างการปฏิบัติงานและนำผล     
การประเมินมาพัฒนางานอย่างต่อเนื่อง และสอดคล้องกับงานวิจัยของ Mongkolkeha (2018) เรื่อง ผลสัมฤทธิ์
ของโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 กรณีศึกษาอำเภอเมือง จังหวัดเลย ซึ่งพบว่า ได้รับการสนับสนุนโครงการจากทั้ง
ภาครัฐและเอกชน มีคณะทำงานที่คอยประสานงานและติดตามประเมินผลโครงการอย่างต่อเนื่อง การเข้าร่วม
โครงการส่งผลให้ผู้เข้าร่วมโครงการมีการพัฒนาที่ดีขึ้นในการรักษาศีล 5 การทำทาน และการนั่งสมาธิ ผู้เข้าร่วม
โครงการได้บำเพ็ญประโยชน์ต่อส่วนรวมมากขึ้น ส่งผลให้ปัญหาอาชญากรรมในสังคมลดน้อยลงอย่างเห็นได้ชัด     
ในส่วนของข้อควรปรับปรุงของการดำเนินโครงการ ได้แก่  การประชาสัมพันธ์ โครงการยังไม่ทั ่วถึงรวมทั้ ง            
ยังขาดงบประมาณและบุคลากรไม่เพียงพอ เมื่อมองโดยภาพรวมแล้วจะพบว่า ผลสัมฤทธิ์ที่เกิดขึ้นจากการดำเนิน
โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 เป็นพื้นฐานที่สำคัญในการสร้างความสงบสุขให้เกิดขึ้นในชุมชนได้จริง 
 



690 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

องค์ความรู้ใหม่ 
  การวิจัยเรื่อง “รูปแบบการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ของชุมชนในอำเภออัมพวา 
จังหวัดสมุทรสงคราม” สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้จากการวิจัย โดยนำศีล 5 เป็นฐานรากของการสร้างสังคม
สันติสุข การพัฒนามนุษย์ด้วยศีลธรรม คือ ศีล 5 เป็นเครื ่องมือขัดเกลาจิตใจให้มีเมตตา ซื ่อสัตย์ สุจริต                
มีความรับผิดชอบ และมีสติ นำไปสู่สังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 ดังนี้ 1) การสร้างสังคมสันติสุข
ตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 การให้ความรู้และสร้างความตระหนัก โดยปลูกฝังคุณธรรม นำหลักศีล 5           
มาประยุกต์ในชีวิต รวมถึงการมีส่วนร่วมของชุมชนการเปิดโอกาสให้ทุกคนร่วมคิด ร่วมทำ ร่วมรับผิดชอบ อีกทั้ง
ต้องได้รับการสนับสนุนจากคณะสงฆ์และองค์กรท้องถิ่น ผู้นำทางศีลธรรมและกลไกเชิงนโยบายสนับสนุน  รวมถึง
การประเมินผลและติดตามความคืบหน้า มีการตรวจสอบ ปรับปรุง และพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ในการรักษาความยั่งยืน 
และผลลัพธ์ของโครงการ ชุมชนมีความสงบสุข ลดปัญหาสังคม เกิดความสามัคคีและความมั่นคงยั่งยืน 2) รูปแบบ
การมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุข ในการดำเนินชีวิตตามหลักศีล 5 ด้วยการสร้างความสงบสุข     
ทั้งกายและใจ รวมถึงทรัพย์สิน การเคารพสิทธิ ไม่เบียดเบียนหรือลักขโมย ทำให้ชุมชนปลอดภัย  โดยเฉพาะ
ครอบครัว มีการประพฤติดีในครอบครัว สร้างความอบอุ่นและความเข้มแข็ง อีกทั้ง ข้อมูลข่าวสาร การพูดความจริง 
สื่อสารอย่างสร้างสรรค์ ลดความขัดแย้งในสังคม ตลอดทั้งการละเว้นสิ่งมึนเมา ทำให้เกิดสติและปัญญา นำไปสู่     
การพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน และ 3) กลไกการขับเคลื่อนโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 การสร้างเครือข่ายระหว่าง
หมู่บ้านแลกเปลี่ยนเรียนรู้และเสริมพลังร่วมกัน การสร้างพันธมิตรระหว่างคณะสงฆ์ ภาครัฐ และภาคประชาชน 
บูรณาการความร่วมมือทุกภาคส่วน การพัฒนาเครือข่ายผู้นำชุมชน เสริมศักยภาพผู้นำให้เป็นแกนนำขับเคลื่อน 
การสนับสนุนจากสื่อมวลชนและเทคโนโลยีประชาสัมพันธ์ สร้างการรับรู้ และกระจายข้อมูล การติดตามและประเมินผล 
ตรวจสอบความก้าวหน้าและปรับปรุงพัฒนาโครงการ การขยายผลสู ่ระดับประเทศ ขับเคลื่อนจากท้องถิ่น         
ไปสู ่สังคมส่วนรวม ที ่ม ีความสงบสุขลดปัญหาทางสังคมเกิดความสามัคคี มีสันติสุขแห่งชีวิตอย่างยั ่งยืน        
สามารถเขียนเป็น Figure 1 ได้ดังนี ้
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Figure 1 Community Peace Model 



691 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

สรุปและข้อเสนอแนะ 
  ผลการวิจัยเรื ่องนี้ชี ้ให้เห็นสภาพทั่วไปของการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5        
ของชุมชนในอำเภออัมพวา จังหวัดสมุทรสงคราม มีดังนี ้ การสร้างสังคมสันติสุข เป็นกระบวนการสำคัญ            
โดยมีการให้ความรู ้และสร้างความตระหนักแก่ประชาชนเกี ่ยวกับศีล 5 การเปิดโอกาสให้ชุมชนมีส่วนร่วม           
ในการวางแผนและดำเนินกิจกรรม การสนับสนุนจากคณะสงฆ์และองค์กรท้องถิ่น การติดตามและประเมินผล
อย่างต่อเนื่อง ตลอดจนการสร้างกลไกเพื่อรักษาความยั่งยืน ผลลัพธ์จากกระบวนการนี ้คือ ชุมชนเกิดความสงบสุข 
ประชาชนมีคุณธรรมจริยธรรม ลดปัญหาความรุนแรงและอาชญากรรม และเกิดความเข้มแข็งในระดับครอบครัว
และชุมชน รูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนมีส่วนร่วมใน 5 มิติสำคัญ ได้แก่ สันติสุขแห่งชีวิตประชาชนประพฤติตน
ตามหลักศีล 5 ส่งผลต่อความสงบสุขภายในตนเอง ทรัพย์สินการเคารพสิทธิและทรัพย์สินของผู้อื่น สร้างความปลอดภัย
และความไว้ใจในชุมชน ครอบครัว การรักษาคุณธรรมในครอบครัว สร้างความอบอุ ่นและความเข้มแข็ง          
ข้อมูลข่าวสาร การสื่อสารที่จริงใจ ลดความเข้าใจผิดและความขัดแย้ง  สติปัญญา การมีสติและการใช้ปัญญา        
ในการดำเนินชีวิต ช่วยพัฒนาการเรียนรู้และการตัดสินใจที่ถูกต้อง และกลไกการขับเคลื่อนรูปแบบการมีส่วนร่วม
ของชุมชนในการสร้างสังคมสันติสุขตามโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 เป็นกลไกขับเคลื่อนโครงการเกิดจากการสร้าง
เครือข่ายระหว่างหมู่บ้าน การสร้างพันธมิตรระหว่างคณะสงฆ์ ภาครัฐ และภาคประชาชน การพัฒนาเครือข่าย   
ผู้นำชุมชน การสนับสนุนจากสื่อมวลชนและเทคโนโลยี การติดตามและประเมินผล เพื่อปรับปรุงและพัฒนา
โครงการให้มีประสิทธิภาพ กลไกเหล่านี้ยังช่วยให้โครงการขยายผลไปสู่ระดับประเทศ ทำให้แนวคิดและการปฏิบัติ
ของหมู่บ้านรักษาศีล 5 เป็นแบบอย่างสำหรับชุมชนอื่น โดยมีข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ได้แก่ 1) ควรส่งเสริม      
การให้ความรู้และสร้างความตระหนักแก่ประชาชน เพื่อให้ชุมชนมีความเข้าใจในหลักศีล 5 หรือหลักธรรมหมวด
อื่น ๆ เช่น หลักสาราณียธรรม หรือหลักสังคหวัตถุธรรมและสามารถประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวัน 
ครอบครัวและชุมชน 2) ควรเสริมสร้างการมีส่วนร่วมและความร่วมมือของชุมชนและพันธมิตร โดยพัฒนาผู้นำชุมชน 
สร้างเครือข่ายระหว่างหมู่บ้าน และประสานความร่วมมือระหว่างคณะสงฆ์ ภาครัฐ และภาคประชาชน รวมถึง        
ใช้สื่อมวลชนและเทคโนโลยีสนับสนุน และ 3) ควรจัดระบบติดตามและประเมินผล พร้อมสร้างกลไกความยั่งยืน       
ของโครงการ เพื่อปรับปรุงพัฒนาโครงการให้มีประสิทธิภาพและสามารถขยายผลสู่ระดับประเทศ ทำให้ชุมชน        
เกิดสังคมสันติสุขอย่างยั่งยืน ข้อเสนอแนะเชิงวิจัยต่อไป ควรมีการศึกษาวิจัยเชิงเปรียบเทียบเพิ่มเติมสำหรับ      
การดำเนินการโครงการนี ้ในพื ้นที ่อื ่น ๆ ในอำเภอหรือจังหวัดที ่แตกต่างกันออกไป เพื ่อเพิ ่มประสิทธิภาพ           
ของโครงการให้บังเกิดประโยชน์สูงสุดสืบไป 
 
References 
Department of Religious Affairs, Ministry of Education. (1997). Factors Contributing to the Abbot's 

Success in Developing the Temple into a Community Center.  Bangkok, Thailand:  The 
Religious Affairs Printing House. 

Kosonniratwong, M. (1998). Buddhadhamma: Theory and technical to give consultation. Bangkok, 
Thailand: Suweeriyasan. 

Mongkolkeha, S. (2018). Achievement of the Keeping Five-Precepts in Villages Project (the Project) 
applied in Amphur Mueng, Loei Province, Thailand.  Pathumthani University Academic 
Journal, 10(1), 82-91. 

Patton, M.  Q.  ( 2015) .  Qualitative Research Evaluation Methods.  California, United States of 
America: Sage Publication. 



692 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.682-692 

Phra Thepwethi (Prayut Payutto). (1982). Buddhism and Thai Society 2nd ed. Bangkok, Thailand: 
Komol Keemthong Foundation. 

Phrakhru Supphatthanakanchanakit (Supphin Supphattho/Kringkanchana). (2016). A Study on the 
Development of Working Model of Kanchanaburi Sangka on the Five Precepts Undertaking 
Village Project. [Doctoral dissertation, Mahachulalongkornrajavidyalaya University] .  Thai 
Digital Collection. https://www.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type= 
title&titleid=488591. 

PhramahaNikorn Paladsung & Zumitzavan, V. (2017). The Investigation of Five Percepts and Peace-
Making in The Society Sustainably:  A Case Study of Khon Kaen, Thailand.  Journal of 
Graduate Studies Review, 13(3), 43-56. 

Seehampai, P.  ( 1992) .  Foundations of Religious and Moral Education.  Bangkok, Thailand: 
Chulalongkorn University Press. 

Siriworasakun, W.  & Intaprom, W.  (2018) .  MODEL-DRIVEN FIVE PRECEPTS IN VILLAGES POLICY TO 
SUCCESSED. Journal of Humanities and Social Sciences Thonburi University, 12(29), 203-209. 

Somdet Phra Buddhaghosacariya (P.A. Payutto). (2019). Buddhadhamma: The Expanded Edition 
53nd ed. Bangkok, Thailand: Palidhamm Publications, Pet and Home Company Limited. 

The Five Precepts Observance Project.  (2025) .  Report of The Five Precepts Village Project Level 
Five of SamutSongkhram Province.  Bangkok, Thailand:  The Five Precepts Observance 
Project. 

Uppakhun, A.  ( 2021) .  Factors Affecting the Effectiveness of the Five Precepts Village Project in 
Mueang District, Sakon Nakhon Province. [ Master's Thesis dissertation, Sakon Nakhon 
Rajabhat University] .  SNRU e- Thesis Sakon Nakhon Rajabhat University.  https: / / gsmis. 
snru.ac.th/e-thesis/thesis_detail?r=61426423105. 

 
 



693 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

Academic Article  

 
INTERNAL BIOTECHNOLOGY OF THE SELF: A PSYCHONEUROIMMUNOLOGICAL 

MODEL LINKING CONTEMPLATIVE PRACTICES TO MOLECULAR AGING 
 

Phramaha Pattaradech Siripattanayan1*, Phra Vajraphuttibundit Preeda Buamuang1,  
Direk Nunklam1, Pairat Chimhad1, Pattarakorn Kongthep2, Phra Thirapong Thiramanus3  

1Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, 
Nakhon Si Thammarat, Thailand 

2Police General Hospital, Royal Thai Police, Bangkok, Thailand 
3Dhammakaya Temple (Wat Phra Dhammakaya), Pathum Thani, Thailand 

*Corresponding author E-mail: 6703104005@mcu.ac.th 
 

Received 20 November 2025; Revised 16 December 2025; Accepted 21 December 2025 
 

Abstract 
Background: The relentless global pursuit of longevity has catalyzed profound advancements in biomedical 
sciences. However, a paradox remains: While the human lifespan has extended, the healthspan,  
the functional period of life spent in good health, has not kept pace. Contemporary gerontology 
largely operates within a materialist, reductionist paradigm, prioritizing "External Pharmacology" 
such as senolytics, gene editing, and stem cell therapies, to repair the cumulative cellular damage. 
However, this approach frequently treats aging organisms as purely mechanical entities, neglecting 
the significant impact of psychosocial stressors and existential distress on physiological decline. 
Current evidence in Psychoneuroimmunology (PNI) indicates that psychological states are not 
merely epiphenomena but potent drivers of biological aging processes through allostatic load 
and immunosenescence mechanisms. Specifically, chronic psychological stress, driven by 
maladaptive cognitive patterns, triggers the dysregulation of the Hypothalamic Pituitary Adrenal (HPA) 
axis and the Sympathetic Nervous System (SNS), leading to a systemic pro-inflammatory state 
known as "Inflammaging." Consequently, there is a critical need for integrative models that address 
the "Upstream" psychological causes of this "Downstream" cellular pathology to bridge the 
widening gap between biological longevity and existential well-being. 
Involvement to Buddhadhamma: To address the critical gap between biological longevity and 
existential well-being, this article situates itself within the domain of Applied Buddhism, specifically 
focusing on Buddhist innovations in health science. We propose a novel framework termed "Internal 
Biotechnology," implemented through the methodology of "Buddhist Therapeutics." This approach 
reinterprets the classical "Threefold Training" (Tri-Sikkhā) not merely as religious praxis, but as a 
precise Buddhist innovation in bio-regulatory processes. The framework posits a causal 
transduction from mental cultivation to cellular resilience: 1) Morality (Sīla) functions as a 
behavioral regulation mechanism that reduces psychosocial stress exposure and prevents the 
onset of allostatic load by fostering social safety signals; 2) Concentration (Samādhi) acts as an 
autonomic regulation mechanism that enhances vagal tone and parasympathetic dominance, 

mailto:6503204007@mcu.ac.th


694 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

inducing a physiological relaxation response that counteracts the catabolic effects of chronic 
sympathetic arousal; and 3) Wisdom (Paññā) serves as a cognitive regulation mechanism that 
alters the perception of stress through interoception and equanimity, effectively uncoupling the 
psychological experience of adversity from the physiological stress response. By systematically 
extinguishing the "Three Poisons" (Akusala Mūla, Greed, Hatred, and Delusion), this Applied 
Buddhism model demonstrates how the practitioner activates a "Restorative Metabolic Switch." 
This process downregulates chronic HPA axis activation and systemic "Inflammaging," while potentially 
upregulating restorative mechanisms, such as DNA repair, NAD+ conservation, and telomerase activity. 
Thus, this section elucidates how the cessation of mental defilements (Kilesa) translates into 
genomic stability, proposing a systematic methodology for human development that aligns with 
contemporary scientific needs. 
Conclusions: This synthesis challenges the prevailing biocentric view of aging, suggesting that 
consciousness is a fundamental determinant of molecular vitality. Through the application of 
"Buddhist Therapeutics," this " Internal Biotechnology" framework offers a non-invasive, sustainable, 
and empowering modality for healthspan extension, shifting the paradigm from treating aging as 
inevitable decay to viewing it as a malleable process influenced by mental discipline.  
The integration of these disciplines suggests that longevity is not merely a matter of preserving 
the flesh through external intervention but is intrinsically linked to the cultivation of wisdom.  
By reframing spiritual development as a potent, autogenous biotechnology, this model offers a 
holistic roadmap for the 21st century, where the pursuit of Nirvana and the preservation of 
biological youthfulness converge into a unified science of human thriving. 
Keywords: Internal Biotechnology, Buddhist Therapeutics, Psychoneuroimmunology, Epigenetic Aging, 
Contemplative Science 
 
Introduction 
  Throughout history, the quest for longevity has spurred innovation across cultures, ranging 
from ancient alchemical elixirs to modern biotechnological ventures (Phramaha Wichit Akkhachito 
et al., 2022). In the 21st century, this aspiration has bifurcated into two distinct pathways.  
The prevailing biomedical paradigm predominantly focuses on "External Pharmacology," treating 
the aging organism as a mechanical entity requiring extrinsic repair through interventions such as 
senolytics and gene therapies (Covarrubias et al., 2021). While promising, this reductionist 
approach often overlooks the "Upstream" psychosocial drivers of physiological decline.  
This creates a critical gap in our understanding: How subjective consciousness influences objective 
cellular health. To address this, this article proposes a novel framework termed "Internal Biotechnology," 
implemented through the methodology of "Buddhist Therapeutics." Instead of viewing spiritual 
cultivation merely as a religious pursuit, we posit that the Threefold Training functions as a precise 
bio-regulatory system. This study hypothesizes that this "Autogenous Biotechnology" can mitigate 
"Inflammaging" by directly modulating the HPA axis and restoring cellular resilience, effectively 
bridging the divide between biological longevity and existential well-being. 



695 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

  In contrast, Buddhist teachings advocate for what can be understood as "Internal Pharmacology." 
Here, the goal is a fulfilling life culminating in the cessation of suffering (Nirvana), achieved by 
extinguishing the mental "Fires" of greed, anger, and delusion (Thanissaro Bhikkhu, 1993).  
This perspective aligns with the maxim: "Mind is The Forerunner... All Things Are Led by The Mind" 
(Phrabrahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2016). Consequently, spiritual purification is not merely 
ritualistic but serves as primary medicine for well-being (Salguero, 2017). The alleviation of mental 
distress is posited not just as spiritual liberation but also as a physiological necessity for sustaining life. 
  This article proposes that the Buddhist path constitutes a profound "Autogenous Biotechnology" 
that can modulate molecular substrates. This hypothesis is grounded in Psychoneuroimmunology (PNI), 
which studies bidirectional communication between the mind, nervous system, and immune function. 
PNI provides a scientific basis for understanding how subjective mental states translate into 
objective cellular health. We propose a novel framework termed "Internal Biotechnology," 
implemented through a methodology we refer to as "Buddhist Therapeutics." This approach 
suggests that the mental cultivation of the Threefold Training (Tri-Sikkhā) directly counters 
"Inflammaging," the chronic, low-grade inflammation characteristic of aging. By systematically 
reducing the psychological "Three Poisons," one effectively reduces the biological "Fire" of 
inflammation, transforming the body from a vessel of stress into a vessel of resilience. This paper 
elaborates on the "Internal Biotechnology" framework, demonstrating how "Buddhist Therapeutics" 
reinterprets the Threefold Training not just as a path to spiritual enlightenment but as a systematic, 
non-pharmacological intervention for biological restructuring. We hypothesize that Threefold 
Training functions as an effective mechanism for mitigating "Inflammaging" by directly modulating 
the HPA axis and reducing cellular stress markers. 
 
Biological Mechanisms of Senescence: Targets for Psychosocial Intervention 
  Recent shifts in medical aging research have moved beyond simple wear-and-tear theories 
to identify intricate biological pathways that are susceptible to intervention. This study delineates 
four major lines of inquiry aligned with Buddhist perspectives, demonstrating how mental states 
may influence one's physical destiny. 
  1. NAD+ Metabolism and Sirtuins 
  NAD+ (Nicotinamide Adenine Dinucleotide) is a crucial coenzyme found in all living cells 
that declines significantly with age, impairing the sirtuin protein family (SIRT1-7), often referred to 
as "Guardians of The Genome" (Covarrubias et al., 2021) ; ( Imai & Guarente, 2016). Sirtuins require 
NAD+ to repair DNA and regulate cellular function. However, chronic inflammation upregulates 
enzymes such as CD38, which aggressively consume NAD+, creating a deficit that accelerates aging. 
While pharmacological restoration remains a subject of debate due to complexity and 
bioavailability issues, mind-body practices may offer a "Metabolic Switch." By reducing the 
metabolic demand of chronic stress responses, meditation may conserve the NAD+ pool, ensuring 
that energy is available for cellular repair rather than for fighting constant, low-level stress. 
   



696 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

  2. Epigenetic Clocks 
  "Biological Age," quantified by DNA methylation patterns, offers greater depth than 
chronological age. It measures the rate at which a person ages internally, independent of their 
birth year. Chronic stress accelerates the accumulation of these methylation markers, effectively 
advancing the "Horvath Clock" (Horvath, 2013). A landmark study by Chaix et al. (2017) 
demonstrated that meditation acts as a buffer against age-related acceleration. Importantly,  
this protective effect was dose-dependent on the total years of practice, and sporadic practice 
yielded fewer benefits than sustained discipline. This aligns with the Buddhist concept of bhāvanā 
(Cultivation), suggesting that benefits manifest through consistent, lifelong practice rather than 
immediate intervention. 
  3. Telomere Maintenance 
  Telomeres, the protective caps on chromosomes, shorten with each cell division, a process 
significantly accelerated by psychological stress and cortisol exposure (Blackburn et al., 2015).  
When telomeres become critically short, cells undergo senescence or apoptosis. Rigorous meta-
analyses have indicated that meditation supports telomere length preservation by potentially 
enhancing telomerase activity (Hoge et al., 2013); (Dasanayaka et al., 2022); (Santosa et al., 2024). 
Crucially, these benefits are predominantly observed in long-term practitioners rather than 
novices in short-term trials. This supports the Threefold Training model, which prioritizes profound, 
sustained transformation over temporary symptom relief, suggesting that the "Biological Dividend"  
of practice compounds over decades of practice. 
  4. The Gut-Brain Axis 
  The gut-brain axis connects the central nervous system to the gastrointestinal microbiota 
and serves as a critical highway for immune signaling (Cryan et al., 2019). Long-term deep 
meditation has been shown to significantly alter microbial signatures, promoting diversity and 
reducing pathogenic bacteria (Sun et al., 2023). Conversely, psychological stress increases gut 
permeability (Leaky Gut), allowing toxins (Lipopolysaccharides) to enter the bloodstream and 
trigger systemic inflammation (Zannas et al., 2015). By calming the mind, practitioners may 
physically "Seal" the gut barrier and prevent this cascade of toxicity. 
  Summary: These four domains are interconnected through stress and inflammation. 
Chronic psychological stress activates the Hypothalamic Pituitary Adrenal (HPA) axis (Obeyesekere, 2002), 
elevating cortisol and driving "Inflammaging." This insidious inflammation depletes NAD+, disrupts 
the microbiome, and shortens the telomeres. Therefore, addressing the psychological roots of 
stress via Buddhist practice offers a unified therapeutic approach that targets the upstream cause 
rather than merely the downstream symptoms. 

 



697 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

 

Figure 1 Foundations of Cellular Aging 
 

  In Figure 1 the Psychoneuroimmunological Transduction Model of Buddhist Therapeutics. 
This schematic illustrates the proposed "Internal Biotechnology" framework: 1) Threefold Training 
(Input): Sīla (Morality) reduces psychosocial stress exposure; Samādhi (Concentration) enhances 
vagal tone and parasympathetic dominance; and Paññā (Wisdom) facilitates cognitive reappraisal, 
uncoupling stress perception from physiological reactivity; 2) The Restorative Switch (Mechanism): 
These practices collectively downregulate the HPA axis (Cortisol) and inhibit the mTOR pathway 
while activating the Vagus Nerve and AMPK pathway; and 3) Molecular Outcomes (Output):  
The metabolic shift promotes four key anti-aging domains: 1) Preservation of Telomere length;  
2) Deceleration of the Epigenetic Clock (DNA Methylation); 3) Conservation of NAD+ pools via reduced 
inflammation (CD38 Inhibition); and 4) Restoration of Gut Microbiota diversity (Gut-Brain Axis). 

 
Buddhist Therapeutics: The Threefold Training as Bio-Restructuring 
  If Buddhism is medicine, the Noble Eightfold Path is the prescription (Bodhi, 2010); (Granoff, 2011). 
Condensed into the Threefold Training: Sīla, Samādhi, and Paññā, this framework represents a 
practical psychobiological intervention that remodels the practitioner's physiology. 
  Sīla (Ethical Conduct): The Discipline of the Social Environment 
  Sīla functions as "Mental Hygiene," neutralizing external stressors through ethical behavior 
and harm reduction. Biologically, this manifests as prosocial behavior and compassion, which are 
potent antidotes to social stress. Research indicates that self-compassion and practices such as 
Loving-Kindness Meditation are associated with attenuated inflammatory responses, specifically 
lower levels of C-Reactive Protein (CRP) and Interleukin-6 (IL-6) during psychosocial stress (Breines et al., 



698 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

2014) ; ( Le Nguyen et al., 2019) ; ( Pace et al., 2009). By reducing guilt, remorse, and interpersonal 
conflict, Sīla acts as a behavioral "Circuit Breaker." It creates a safe psychological environment that 
downregulates the HPA axis, preventing the initial spark of inflammation that typically arises from 
social friction and anxieties. 
  Samādhi (Concentration): The Quieting of the Nervous System 
  Samādhi, or Focused Attention (FA) meditation, establishes a stable physiological foundation. 
Neurologically, it strengthens top-down regulation from the prefrontal cortex and activates the 
Parasympathetic Nervous System (PNS) via the Vagus Nerve. This "Vagal Tone" shift moves the 
body from a sympathetic "Fight-Or-Flight" state to a restorative "Rest-and-Digest" mode, significantly 
improving Heart Rate Variability (HRV) (Tolahunase et al., 2017). Conceptually, this can be visualized 
as the vagus Nerve acts as a brake on the heart and inflammation reflex. This physiological quieting is 
essential; Without it, the body remains in a catabolic state in which cellular repair mechanisms 
are suppressed. Samādhi provides the metabolic calmness required for regeneration. 
  Paññā (Discernment): Reflections on Self and Stress 
  Wisdom (Paññā), developed through Vipassanā or Open Monitoring (OM), fosters 
interoception, which is the refined awareness of internal bodily states. This is linked to increased 
connectivity in the insula and anterior cingulate cortex (Kaliman et al., 2014). By observing stress-producing 
mental states non-judgmentally, practitioners disrupt the reactivity feedback loop. Instead of 
reacting to a thought with immediate hormonal panic, the practitioner observes it as a transient event. 
This cognitive reappraisal is the mechanism that likely confers long-term cellular protection, such 
as telomere maintenance, by preventing psychological "Secondary Stress" (The Stress About Being Stressed) 
that typically follows physical or emotional pain (Nicholson, 2022). It effectively uncouples 
psychological triggers from biological damage. 
 
The Restorative Metabolic Switch Hypothesis 
  We propose a "Restorative Metabolic Switch Hypothesis." The human body operates on a 
finite bioenergetic budget (i.e., Energy Homeostasis). Chronic stress prioritizes immediate survival 
(Fight-or-Flight), diverting resources away from "Luxury" long-term maintenance processes, such 
as DNA repair, immune surveillance, and autophagy. Deep contemplative practice acts as a master switch, 
suspending the resource-heavy stress response and redirecting energy toward restorative programs 
(Crosswell et al., 2024). This explains why inflammation, mitochondrial function, and telomeres 
improve concurrently; They are downstream beneficiaries of a fundamental metabolic re-prioritization. 
The energy wasted on ruminative anxiety is now invested in cellular longevity. 
  Furthermore, this metabolic shift is likely mediated by the antagonism between two 
signaling pathways: mTOR (Mechanistic Target of Rapamycin) and AMPK (AMP-Activated Protein Kinase). 
Chronic psychological stress typically drives mTOR activation, which promotes cellular growth and 
resource consumption at the expense of maintenance, a state analogous to accelerated aging. 
Conversely, the physiological quiescence achieved during deep Samādhi mimics a state of metabolic 
conservation, similar to caloric restriction. We hypothesize that this state activates AMPK, which 



699 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

inhibits mTOR, thereby inducing autophagy and mitochondrial biogenesis. Thus, the cessation of 
mental proliferation (Papañca) is not merely a cognitive event but also a bioenergetic signal that 
permits the organism to transition from a catabolic state of "Constant Defense" to an anabolic 
state of "Deep Repair." 
 
Limitations and Future Directions 
  This model has several limitations. First, much of the existing research is correlational, 
making causal inferences challenging. Second, publication bias and small sample sizes have 
historically plagued this field (Dunne & Schubert, 2021). To address this, future research should 
move beyond simple associations. Recommendations for Future Research: 1) Longitudinal Clinical Trials: 
Studies should focus on integrated Threefold Training practice rather than isolated mindfulness 
techniques to understand the synergistic effects of ethics, concentration, and wisdom; 2) Advanced 
Biomarkers: Future studies should utilize sophisticated markers, such as DNA methylation 
(Epigenetic Clocks) and gene expression profiles (Transcriptomics), rather than relying solely on 
self-reports or basic cortisol measurements; and 3) Comparative Effectiveness: Research should 
compare Buddhist Therapeutics with established interventions, such as intermittent fasting or exercise, 
to validate their efficacy as distinct anti-aging modalities and determine whether combined 
approaches yield additive benefits. 
 
Conclusions 
  This study challenges the biocentric view of aging by establishing "Internal Biotechnology" 
as a viable scientific framework. Rather than reiterating the specific mechanisms of the Threefold Training, 
the synthesis presented here confirms that consciousness is a fundamental determinant of 
molecular vitality. The integration of " Buddhist Therapeutics"  into modern gerontology suggests  
a paradigm shift; longevity is not merely a matter of preserving the flesh through external 
intervention but is intrinsically linked to the cultivation of wisdom. For the future of healthcare, 
this model offers profound implications. It moves beyond the passive treatment of decay toward 
an active, empowering modality of health span extension that is sustainable and accessible.  
We envision a future where " Contemplative Hygiene"  becomes a pillar of public health policy, 
parallel to diet and exercise. Ultimately, this research proposes that the pursuit of Nirvana and 
the preservation of biological youthfulness converge into a unified science of human thriving, 
revealing that in the 21st century, the most potent anti-aging intervention may be the cultivation 
of the mind itself. 
 
References 
Blackburn, E. H., Epel, E. S. & Lin, J. (2015). Human telomere biology: A contributory and interactive 

factor in aging, disease risk, and protection. Science, 350(6265), 1193-1198. https://doi.org/ 
10.1126/science.aab3389. 



700 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

Bodhi, B.  ( 2010) .  The Noble Eightfold Path The Way to the End of Suffering.  Kandy, Sri Lanka: 
Buddhist Publication Society. 

Breines, J.  G. , Thoma, M.  V. , Gianferante, D. , Hanlin, L. , Chen, X.  & Rohleder, N.  ( 2014) .  Self-
compassion as a predictor of interleukin- 6 response to acute psychosocial stress.  Brain, 
Behavior, and Immunity, 37, 109-114. https://doi.org/10.1016/j.bbi.2013.11.006. 

Chaix, R. , Alvarez-López, M.  J. , Fagny, M. , Lemee, L. , Regnault, B. , Davidson, R.  J. , Lutz, A.  & Kaliman, P. 
(2017). Epigenetic clock analysis in long-term meditators. Psychoneuroendocrinology, 85, 210-214. 
https://doi.org/10.1016/j.psyneuen.2017.08.016. 

Covarrubias, A.  J. , Perrone, R. , Grozio, A.  & Verdin, E.  (2021) .  NAD+  metabolism and its role in 
cellular processes during aging.  Nature Reviews Molecular Cell Biology, 22, 119-141. 
https://doi.org/10.1038/s41580-020-00313-x. 

Crosswell, A. D., Mayer, S. E., Whitehurst, L. N., Picard, M., Zebarjadian, S. & Epel, E. S. (2024). Deep 
Rest: An Integrative Model of How Contemplative Practices Combat Stress and Enhance 
the Body’s Restorative Capacity.  Psychological Review, 131( 1) , 247- 270. 
https://doi.org/10.1037/rev0000453. 

Cryan, J.  F. , O'Riordan, K.  J. , Cowan, C.  S.  M. , Sandhu, K.  V. , Bastiaanssen, T.  F.  S. , Boehme, M. , 
Codagnone, M. G., Cussotto, S., Fulling, C., Golubeva, A. V., Guzzetta, K. E., Jaggar, M., Long-
Smith, C. M., Lyte, J. M., Martin, J. A., Molinero-Perez, A., Moloney, G., Morelli, E., Morillas, 
E., O'Connor, R., Cruz-Pereira, J. S., Peterson, V. L., Rea, K., Ritz, N. L., Sherwin, E., Spichak, 
S., Teichman, E. M., van de Wouw, M., Ventura-Silva, A. P., Wallace-Fitzsimons, S. E., Hyland, 
N., Clarke,  G. & Dinan, T. G. ( 2019) .  The microbiota- gut- brain axis.  Physiological 
Reviews, 99(4), 1877-2013. https://doi.org/10.1152/physrev.00018.2018. 

Dasanayaka, N. N., Sirisena, N. D. & Samaranayake, N. (2022). Impact of Meditation-Based Lifestyle 
Practices on Mindfulness, Wellbeing, and Plasma Telomerase Levels: A Case-Control 
Study. Frontiers in Psychology, 13, 846085. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.846085. 

Dunne, P.  J.  & Schubert, C.  (2021) . Editorial: New Mind-Body Interventions That Balance Human 
Psychoneuroimmunology.  Frontiers in Psychology, 12, 706584.  https: / /doi.org/10.3389/ 
fpsyg.2021.706584. 

Granoff, P. (2011). The Buddha as the Greatest Healer: The Complexities of a Comparison. Journal 
Asiatique, 299(1), 5-22. https://doi.org/10.2143/JA.299.1.2131058. 

Hoge, E. A., Chen, M. M., Orr, E., Metcalf, C. A., Fischer, L. E., Pollack, M. H., DeVivo, I. & Simon, N. M. 
(2013) .  Loving-Kindness Meditation practice associated with longer telomeres in women. 
Brain, Behavior, and Immunity, 32, 159-163. https://doi.org/10.1016/j.bbi.2013.04.005. 

Horvath, S.  (2013) .  DNA methylation age of human tissues and cell types.  Genome Biology, 14, 
3156. https://doi.org/10.1186/gb-2013-14-10-r115. 

Imai, S. -I. & Guarente, L. (2016). It takes two to tango: NAD+ and sirtuins in aging/longevity control. 
npj Aging and Mechanisms of Disease, 2, 16017. https://doi.org/10.1038/npjamd.2016.17. 

Kaliman, P. , Álvarez-López, M.  J. , Cosín-Tomás, M. , Rosenkranz, M.  A. , Lutz, A.  & Davidson, R.  J. 
(2014). Rapid changes in histone deacetylases and inflammatory gene expression in expert 



701 

 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

meditators.  Psychoneuroendocrinology, 40, 96-107.  https://doi.org/10.1016/ j.psyneuen. 
2013.11.004. 

Le Nguyen, K.  D. , Lin, J. , Algoe, S.  B. , Brantley, M.  M. , Kim, S.  L. , Brantley, J. , Salzberg, S.  & 
Fredrickson, B.  L.  ( 2019) .  Loving- kindness meditation slows biological aging in novices: 
Evidence from a 12- week randomized controlled trial.  Psychoneuroendocrinology, 108, 
20-27. https://doi.org/10.1016/j.psyneuen.2019.05.020. 

Nicholson, H. (2022). Buddhism, Cognitive Science, and the Doctrine of Selflessness: A Revolution 
in Our Self-Conception. London, United Kingdom: Routledge. https://doi.org/10.4324/978100 
3303893. 

Obeyesekere, G.  ( 2002) .  Imagining Karma: Ethical Transformation in Amerindian, Buddhist, and 
Greek Rebirth.  California, United States of America:  University of California Press. 
https://doi.org/10.1525/california/9780520232204.001.0001. 

Pace, T. W. W., Negi, L. T., Adame, D. D., Cole, S. P., Sivilli, T. I., Brown, T. D., Issa, M. J. & Raison, 
C.  L.  ( 2009) .  Effect of compassion meditation on neuroendocrine, innate immune, and 
behavioral responses to psychosocial stress.  Psychoneuroendocrinology, 34( 1) , 87- 98. 
https://doi.org/10.1016/j.psyneuen.2008.08.011. 

Phrabrahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2016). Buddhadhamma. Bangkok, Thailand: Buddhadhamma 
Foundation. 

Phramaha Wichit Akkhachito, Khammuangsaen, B.  & Phramaha Phocana Suvaco.  ( 2022) .  The 
Ayussa-Dhamma for Promoting Healthy Life.  SAU JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES & 
HUMANITIES, Southeast Asia University, 5(2), 277-289. 

Salguero, C.  P.  (2017) .  Buddhism and Medicine: An Anthology of Premodern Sources.  New York, 
United States of America: Columbia University Press. 

Santosa, I. G. N. P. E., Jawi, I. M., Bakta, I. M., Yasa, I. W. P. S., Wirawan, I. M. A., Lesmana, C. B. J., 
Kandarini, Y. , Purnamawati, S. & Brahmantya, I. B. Y. (2024) . The effect of meditation on 
telomerase and stem cells.  International Journal of Research in Medical Sciences, 12( 9) , 
3491-3499. https://doi.org/10.18203/2320-6012.ijrms20242638. 

Sun, Y. , Ju, P. , Xue, T. , Ali, U. , Cui, D.  & Chen, J.  (2023) .  Alteration of faecal microbiota balance 
related to long- term deep meditation.  General Psychiatry, 36( 1) .  https: / / doi. org/ 
10.1136/gpsych-2022-100893. 

Thanissaro Bhikkhu.  ( 1993) .  Adittapariyaya Sutta: The Fire Sermon.  California, United States of 
America: Access to Insight. 

Tolahunase, M. , Sagar, R.  & Dada, R.  (2017) .  Impact of Yoga and Meditation on Cellular Aging in 
Apparently Healthy Individuals: A Prospective, Open-Label Single-Arm Exploratory Study. 
Oxidative Medicine and Cellular Longevity, 2017( 1) , 7928981.  https: / / doi.org/ 10.1155/ 
2017/7928981. 

 

 



702 

 
 

Vol.10 No.4 October-December 2025 pp.693-702 

Zannas, A. S., Arloth, J., Carrillo-Roa, T., Iurato, S., Röh, S., Ressler, K. J., Nemeroff, C. B., Smith, A. 
K., Bradley, B., Heim, C., Menke, A., Lange, J. F., Brückl, T., Ising, M., Wray, N. R., Erhardt, A., 
Binder, E. B. & Mehta, D. (2015). Lifetime stress accelerates epigenetic aging in an urban, 
African American cohort: relevance of glucocorticoid signaling.  Genome Biology, 16, 266. 
https://doi.org/10.1186/s13059-015-0828-5. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


