
หลักธรรมท่ีปรากฏในธรรมบทเร่ืองพระจักขุบาลเถระท่ีมีอิทธิพลต่อความ

เช่ือและวัฒนธรรมเพื่อการประยุกต์ใช้ในสังคมไทยยุคปัจจุบัน* 

THE DOCTRINES IN DHAMMAPADA, STORY OF THERA CAKKHUPALA 
INFLUENCING THE BELIEFS AND CULTURES FOR APPLYING TO THAI 

SOCIETY IN MODERN TIMES 
 

พระมหาธีระวัฒน์ ธิติโชติ (กมลวิบูลย์)1, จตุภูมิ แสนคำ2 และ จุมพล สุยะต๊ะ3 

Phramaha Theerawat Thitichoti (Kamoonviboon)1, Jatuphoom Saenkham2 and Jumpol Suyata3 

1-3มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
1-3Mahamakut Buddhist University, Thailand 

Email: nk_pps@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
บทความเรื่องนี้มุ่งนำเสนอหลักธรรมที่ปรากฏในธรรมบทเรื่องพระจักขุบาลเถระที่มี

อิทธิพลต่อความเช่ือและวัฒนธรรมเพื่อการประยุกต์ใช้ในสังคมไทยยุคปัจจุบัน มีวัตถุประสงค์ 

3 ประการคือ 1) เพื่อศึกษาความหมาย ความสำคัญของคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท 2) เพื่อศึกษา

หลักธรรมจากเรื่องพระจักขุบาลเถระที่มีอิทธิพลต่อความเช่ือ และวัฒนธรรมในสังคมไทย  

3) เพื่อศึกษาแนวทางในการนำหลักธรรมที่ได้มาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนาสังคมไทยในยุคปัจจุบัน  

 จากการศึกษาได้ข้อสรุปว่า 1) คัมภีร์อรรถกถาธรรมบท เป็นการนำบทพระธรรมที่

พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้เป็นพระคาถาย่อ ๆ มาอธิบายขยายความให้เข้าใจง่าย สามารถเข้าถึง

ผู้อ่านได้ทุกระดับช้ัน เป็นแม่แบบที่สำคัญในการปฏิบัติตนตามขนบธรรมเนียมประเพณีของ

หลายภูมิภาคทั่วโลกที่รับอารยธรรมอินเดีย 2) หลักธรรมที่ปรากฏในเรื่องพระจักขุบาลที่มี

อิทธิพลต่อความเช่ือและวัฒนธรรมไทยมี 3 เรื่อง คือ ความเช่ือเรื่องเทวดา ความเช่ือเรื่องการ

อธิษฐาน และความเช่ือเรื่องกรรม 3) หลักธรรมที่ได้สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนา

สังคมไทยได้ โดยใช้สติปัญญาเป็นเครื่องกำกับ 

คำสำคัญ: ธรรมบท, พระจักขุบาลเถระ, ความเช่ือและวัฒนธรรมไทย 

 
* Received 30 November 2023; Revised 18 December 2023; Accepted 29 December 2023 



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 103 

 

Abstract  
The study of the doctrines in Dhammapada, story of Thera Cakkhupala 

influencing the beliefs and cultures for applying to Thai society in Modern times 

has 3 purposes which are to study 1) the meaning and the importance of the 

commentary Dhammapada doctrine, 2) dharmic principles in the story of Thera 

Cakkhupala which influence the beliefs and cultures in Thai society, 3) the 

guideline for improvising Thai society in Modern times. 
As the consequences, 1) the commentary Dhammapada doctrine is the 

explanation of the Dhamma that the Lord Buddha preached in the form of a 

short verse to make it easier for all caste and the important model for behavior 

of people in the Indianized states all around the world; 2) There are 3 dharmic 

principles in the story of Thera Cakkhupala influening Thai beliefs and cultures 

which are gods, wishes, and deeds; 3) the dharmic principles can apply to 

improvise Thai society under intelligence control.  

Keywords: Dhammapada, Thera Cakkhupala, Thai beliefs and cultures  

บทนำ 
 ธรรมบท หรือ ธมฺมปท เป็นเทศนาประเภทร้อยกรองของพระพุทธเจ้าที่ทรงแสดงแก่
บุคคลช้ันต่างระดับ มีตั้งแต่บรรพชิต คฤหัสถ์ นักปราชญ์ ชาวบ้านธรรมดา จนกระทั่งเด็กเล็กๆ 
ก็มี เนื้อหาธรรมะจึงมีหลายระดับทั้งสูงและต่ำคละกันไป ธรรมบทนั้นโดยความหมายก็คือ บท
แห่งธรรม, บทธรรม, ข้อธรรม เมื่อกล่าวโดยแยกศัพท์ “ธมฺม” หมายถึง สภาพที่ทรงไว้, 
ธรรมดา, ธรรมชาติ, ความดี, ความถูกต้อง, แบบแผน คำว่า “ธรรม” ตัวเดียวในภาษาบาลีมี
ความหมายมากมายหลายประการ แต่โดยทั่วไปเมื่อพูดถึงคำว่า “ธรรม” ความสำนึกของ
คนเรามักมุ่งไปที่คุณงามความดี เมื่อรวมกับคำว่า “ปท” ซึ่งหมายถึง ทางเดิน, หนทาง, อุบาย 
จึงรวมความหมายได้ว่า ทางแห่งความดี หลักธรรมในคัมภีร์พระธรรมบทนี้เป็นหัวข้อสั้นๆ แต่
ลึกซึ้งกินใจผู้ฟัง ส่วนใหญ่มัก เตือนสติไม่ให้ประมาทในการบำเพ็ญความดี 



104| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

 สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (อุปสมมหาเถร) (2545) อธิบายการเรียกช่ือหรือการตั้งช่ือใน
คัมภีร์พระธรรมบทมี 3 ลักษณะคือ 1) ส่วนใหญ่ตั้งตามช่ือสาระทางธรรมที่กล่าวในวรรค เช่น 
หมวดที่กล่าววิเคราะห์เรื่องจิต เรียกว่า จิตตวรรค หมวดที่กล่าวถึงเรื่องความรัก เรียกว่า ปิย
วรรค เป็นต้น 2) ตั้งตามลักษณะวิธีการเปรียบเทียบ เช่น หมวดพระคาถาที่กล่าวเปรียบเทียบ
แนวทางการปฏิบัติธรรมกับดอกไม้ เรียกว่า ปุปผวรรค หมวดที่กล่าวเปรียบเทียบกับช้าง
เรียกว่า นาควรรค เป็นต้น 3) ตั้งช่ือตามลักษณะวิธีการจัดรวมบทพระคาถา กล่าวคือ หมวดที่
มีการรวมบท คาถากล่าวถึงสิ่งตรงกันข้ามกันเป็นคู่ เรียกว่า ยมกวรรค เช่น ในบทพระคาถา
แรกของยมกวรรคนี้ กล่าวถึงเรื่องทุกข์ว่า  
 
  มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา  มโนเสฏฺฐา มโนมยา  
  มนสา เจ ปทุฏฺเฐน  ภาสติ วา กโรติ วา  
  ตโต นํ ทุกฺขมนฺเวติ  จกฺกํว วหโต ปทํ. (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550) 
       “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า   มีใจเป็นใหญ่ สําเร็จแล้วด้วยใจ,  
  ถ้าบุคคลมีใจร้าย พูดอยู่ก็ดี ทําอยู่ก็ด,ี ทุกข์ย่อมไปตามเขา  

เพราะเหตุนั้น  ดุจล้อมหมุนไปตามรอยเท้าโค ผู้นําแอกไปอยู่  ฉะนั้น.”  
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550) 
 

บทพระคาถาที่ 2 กล่าวถึงเรื่องสุข เป็นคู่กับบทพระคาถาแรกว่า  
  มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา  มโนเสฏฺฐา มโนมยา  
  มนสา เจ ปสนฺเนน ภาสติ วา กโรติ วา  
  ตโต นํ สุขมนฺเวติ  ฉายาว อนุปายินี.  

(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550) 

 
       “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า   มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จแล้วด้วยใจ,  
  ถ้าบุคคลมีใจดี พูดอยู่ก็ดี ทำอยู่ก็ด,ี    ความสุขย่อมไปตามเขา  
  เหมือนเงาติดตามตัวเขาไป ฉะนั้น.”  

(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550) 
 



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 105 

 

  นอกจากนี้พระคาถาธรรมบทไดม้ีการแปลเป็นภาษาต่างๆ จำนวนมาก มีปรากฏในรูป
ของภาษาสันสกฤตก็มี ดังตัวอย่างนี้  
 

มนะปูรฺวงฺคมา  ธรฺมา   มนะศฺรษฺฏา มโนมยา  
  มนสา เจตฺปฺรทุษฺเฏน   ภาษเต วา กโรติ วา  

ตตเอน ทุะขมนฺเวติ   จกฺรมิว วหตะ ปทมฺ.  
(สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (อุปสมมหาเถร) (2545) 

 
 เรื่องเล่าที่มาในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทเป็นแม่แบบที่สำคัญในการปฏิบัติตนตาม
ขนบธรรมเนียมประเพณี เพราะในเรื่องเล่าในที่มาในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทจะเป็นเรื่องของ
การประพฤติตนให้อยู่ในกรอบแห่งศีลธรรม จริยธรรม ซึ่งเป็นเรื่องของการประพฤติปฏิบัติตาม
หลักทางพระพุทธศาสนา คนไทยนิยมยึดมั่นในขนบธรรมเนียมประเพณี เพราะมีความเช่ือ
ความศรัทธาในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา และเป็นบรรทัดฐานในการประพฤติ
ปฏิบัติ เมื่อประพฤติดีย่อมไปสูส่วรรค์ ประพฤติช่ัวย่อมไปสู่นรก ดังนั้น วัฒนธรรมประเพณีและ
พิธีกรรมต่าง ๆ ของไทยนั้นรับมาจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาทั้งนั้น และแสดงถึงวิถีการ
ดำเนินชีวิตของคนไทยในแต่ละภาคส่วน คติความเช่ือ พิธีกรรม ขนบธรรมเนียม และประเพณี
ของไทยล้วนมาจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
 ในบทความนี้ ผู้เขียนได้นำเรื่องพระจักขุบาลเถระ ที่ปรากฎในคัมภีร์อรรถกถาธรรม
บทภาคที่ 1 มาเป็นหัวข้อในการศึกษาหลักธรรม พิธีกรรม ความเช่ือทางพระพุทธศาสนา 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี สภาพสังคม เพื่อสะท้อนให้เห็นภาพลักษณ์ในสังคมปัจจุบันที่ได้รับ
อิทธิพลจากธรรมบทเรื่องนี้อย่างไร และสามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนาสังคมในยุค
ปัจจุบัน ได้อย่างไร 

ความเป็นมาและความสำคัญของคัมภีร์ธรรมบท 
 ธรรมบทเป็นอรรถกถาที่พระอรรถกถาจารย์แต่งข้ึนโดยมีนิทานประกอบเพื่ออธิบาย
ความแห่งหลักธรรม 434 คาถา ในขุททกนิกาย พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 25 เรื่องที่แต่งอธิบาย
ในอรรถกถามีทั้ งหมด 302 เรื่อง แต่ละเรื่องประกอบด้วยหลักธรรม คติธรรม และ
สารประโยชน์มากมาย 



106| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

 สำหรับระยะเวลาอายุของธรรมบท เรายังไม่สามารถกำหนดลงไปให้แน่นอนได้ แต่ก็
เช่ือกันตามความคิดเห็นของพระพุทธโฆษาจารย์ว่า เกิดข้ึนเมื่อคราวทำสังคายนาร้อยกรองพระ
ธรรมวินัยครั้งแรกหรือทีเ่รยีกว่าปฐมสังคีติซึ่งจดัทำโดยวิธีการท่องจำหรือมุขปาฐะ ภายหลังจงึมี
การจารึกลงในใบลานเป็นลายลักษณ์อักษรในรัชสมัยของพระเจ้าวัฏฏคามินีแห่งศรีลังกาเมื่อ
ประมาณ 88 ถึง 76 ปีก่อนคริสตกาล 
 เกี่ยวกับอรรถกถาธรรมบทนั้น วิลเฮล์ล ไกเกอร์ (Wilhelm Geiger, 1968 : 25) ได้
กล่าวไว้ในหนังสือวรรณคดีและภาษาบาลีของเขาว่า เมื่อพระโมคคัลลีบุตรติสสเถระได้ทำ
สังคายนาครั้งที่ 3 เสร็จเรียบร้อยแล้ว พระมหินทเถระได้นำเอาพระไตรปิฎกและอรรถกถาไป
ยังประเทศศรีลังกาเพื่อเผยแผ่พระพุทธศาสนาจนชาวศรีลังกาเลื่อมใสและออกบวชในพุทธ
ศาสนาเป็นจำนวนมาก เมื่อพระมหินทเถระนำพระไตรปิฎกและอรรถกถาไปยังประเทศลังกา
แล้ว ได้มีการแปลพระไตรปิฎกและอรรถกถาเป็นภาษาสิงหล พระเถระชาวลังกาผู้แตกฉานใน
พระไตรปิฎกได้แต่งคาถาเป็นภาษาสิงหนจนกล่าวได้ว่า ยุคนี้พระพุทธศาสนาและวรรณคดีบาลี
ได้รุ่งเรืองในประเทศลังกา มีหลักฐานดังที่พระเรวตเถระผู้เป็นพระอุปัชฌาย์ของพระพุทธโฆษา
จารย์ได้กล่าวกับพระพุทธโฆษาจารย์เมื่อคราวที่ท่านแต่งคำภีร์อรรถสาลินี อรรถกถาแห่งคัมภีร์
ธัมมสังคณีเสร็จเรียบร้อยแล้วและกำลังจะเริ่มแต่งอรรถกถาแห่งปริตตสูตรว่า “มีพระไตรปิฎก
อย่างเดียวที่เก็บรักษาไว้ในชมพูทวีป อรรถกถาไม่มีเลยทั้งคำแปลอันสมบูรณ์ของนิกายต่างๆ ก็
ไม่มี สิงหลอรรถกถามีอยู่ อรรถกถาเหล่าน้ันเขียนเป็นภาษาสิงหลโดยพระมหินทเถระผู้ฉลาด
ช้ันเลิศ ท่านจงไปที่นั่น เรียนและแปลอรรถกถาเหล่านั้นเป็นภาษามาคธีเพื่อประโยชน์แก่ชน
เป็นอันมาก” 
 ตามประวัติพระพุทธโฆษาจารย์ เดิมนับถือศาสนาพราหมณ์ เกิดที่พุทธคยา ช่ือเดิมไม่
ปรากฏ ท่านไดเ้รียนรู้จนจบศิลปศาสตร์ทัง้หมดจนชำนาญในไตรเวท ชอบการโต้เถียงและได้ชัย
ชนะมาตลอดชมพูทวีป ภายหลังได้โต้วาทะกับพระเรวตเถระ ท่านไม่สามารถตอบคำถามของ
พระเรวตะได้จึงยอมเป็นลูกศิษย์และขอบวชในพระพุทธศาสนา เมื่อบวชแล้วท่านมีนามภาษา
บาลีว่า “พุทธโฆสะ” หมายความว่ามีเสียงคล้ายพระสุรเสยีงของพระพุทธเจา้ ท่านได้แต่งคัมภีร์
ญาโณทัยเป็นเล่มแรกและได้แต่งคัมภีร์อรรถสาลินี อรรถกถาคัมภีร์ธัมมสังคณี ทั้งสองเล่มนั้น
แต่งที่อินเดีย (F. Max Muller. Introduction, xxii) และเมื่อท่านจะเริ่มแต่งอรรถกถาปริตต
สูตรท่านไม่มีคัมภีร์อรรถกถาสำหรับค้นคว้าในอินเดีย พระเรวตเถระพระอุปัชฌาย์จึงแนะนำให้
ท่านเดินทางไปศึกษาอรรถกถาที่เป็นภาษาสิงหลในเกาะลังกา เพราะว่าที่เกาะลังกานั้นมีคัมภีร์



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 107 

 

อรรถกถาและหนังสือเกี่ยวกับพุทธศาสนาฝา่ยเถรวาทมากมาย ดังนั้น เมื่อท่านศึกษาสำเร็จแล้ว
จึงได้แปลอรรถกถาเหล่าน้ันเป็นภาษามคธ (G.P. Malalasekara, 1958 : 81) 
 ในระหว่างที่พระพุทธโฆษาจารย์เดินทางไปยังเกาะลังกา ตรงกับสมัยของพระมหานา
มะ ประมาณ ค.ศ. 410 - 432 หรือประมาณ พ.ศ. 963 เมื่อท่านเดินทางไปถึงมหาวิหารเมือง
อนุราธปุระจึงได้แจ้งความประสงค์ของตนให้พระภิกษุสงฆ์ในมหาวิหารทราบ ท่านเหล่าน้ันจึง
ได้ให้คาถาภาษาบาลี 2 คาถา เพื่อให้พระพุทธโฆษาจารย์แต่งอธิบายเป็นการทดสอบภูมิความรู้
ด้วย ท่านจึงได้แต่งหัวข้อย่อยพระไตรปิฎกเป็นคัมภีร์เล่ม 1 ช่ือวิสุทธิมรรคจนเป็นที่พอใจของ
ภิกษุเหล่านั้น ครั้นแล้วพระพุทธโฆษาจารย์จึงได้ใช้ห้องสมุดแห่งมหาวิหาร แปลอรรถกถา
เหล่าน้ันเป็นภาษามคธทั้งหมดแล้วจึงเดินทางกลับชมพูทวีป 
 วรรณกรรมบาลีทีพ่ระพุทธโฆษาจารย์แต่งและแปลนั้นจัดเป็น 2 ประเภทคืออรรถกถา
และวรรณกรรมดั้งเดิม ธัมมปทัฏฐกถาหรืออรรถกถาธรรมบทนั้นเป็นอรรถกถาธิบายความพระ
ธรรมบทซึ่งพระพุทธโฆษาจารย์เป็นผู้แต่งและแต่งข้ึนภายหลังอรรถกถาชาดก วิลเฮล์ล ไกเกอร์ 
(Wilhelm Geiger) มีมติว่า ไม่น่าจะเป็นไปได้ที่พระพุทธโฆษาจารย์แต่งอรรถกถาธรรมบท 
และนักวิชาการหลายท่านก็ไม่ยอมรับว่า คัมภีร์นี้เป็นผลงานของพระพุทธโฆษาจารย์ เพราะ
ลีลาสำนวนและวิธีการอธิบายหลักธรรมต่างจากเรื่องอื่นที่ท่านเป็นผู้แต่งในคำนำของ ธัมม
ปทัฏฐกถาฉบับโรมัน  
 คัมภีร์ธรรมบทมีเฉพาะคาถาที่เป็นร้อยกรองไม่มีเรื่องราวที่แต่งเป็นร้อยแก้ว เช่ือกันว่า
พระพุทธเจ้าตรัสเป็นคาถาไว้ ส่วนอรรถกถาธรรมบทมีทั้งคาถาและเรื่องราวที่แต่งเป็นร้อยแก้ว
ประกอบ เรื่องในอรรถกถาธรรมบทมีลักษณะเป็นเรื่องของพระพุทธศาสนามากกว่าชาดก ตัว
ละครในเรื่องส่วนใหญเ่ปน็สาวกของพระพุทธเจา้ทั้งนั้น แต่เรื่องชาดกก็มีปรากฏอยู่ในอรรถกถา
ธรรมบทบ่อยครั้งเหมือนกัน ลักษณะการเขียนอรรถกถาธรรมบทได้รับอิทธิพลส่วนใหญ่จาก
นิบาตชาดก วิมานวัตถุ เปตวัตถุ สุตตันตนิบาตและวินัยปิฎก เรื่องทุกเรื่องในอรรถกถาธรรมบท
ประกอบด้วย 4 ส่วนคือ 1) ปัจจุบันนวัตถุ เริ่มเรื่องด้วยพวกภิกษุสนทนากันในโรงธรรมกลา่วถึง
บุคคลและกรรมของเขา พระพุทธเจ้าทรงทราบจึงเสด็จมาตรัสแสดงธรรมเทศนา 2) อดีตวัตถุ 
เรื่องในอดีต พระพุทธเจ้าทรงตรัสกรรมของเขาในชาติก่อนๆ ให้ภิกษุทั้งหลายฟัง 3) คาถา การ
แต่งที่มีลักษณะเป็นร้อยกรอง มีทั้งในปัจจุบันและอดีตจะมีหนึ่งคาถาหรือมากกว่าหนึ่งคาถาก็
ได้ 4) เวยยากรณะ แปลอธิบายคาถาในลักษณะคำต่อคำ 



108| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

 ธรรมบทได้มีผู้แปลเป็นภาษาต่าง ๆ หลายภาษาไม่เฉพาะแต่ในอินเดียและในประเทศ
ที่นับถือพระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังมีการแปลเป็นภาษาต่าง ๆ เผยแพร่ไปในยุโรปอีกด้วย 
ธรรมบทมีฉบับแปลเป็นภาษาปรากฤต สันสกฤตผสมและฉบับแปลเป็นภาษาสันสกฤตอย่าง
เดียว และฉบับที่แปลเป็นภาษาจีนก็ได้รับยกย่องว่าเป็นฉบับที่มีค่ามาก  
 สำหรับในประเทศไทยเคยมีการแปลธรรมบทเป็นภาษาไทยและจัดพิมพ์มาแล้วหลาย
ครั้งที่แพร่หลายคือธัมมปทัฏฐกถาภาค 1 ถึง 8 ของคณะกรรมการแผนกตำรา มหามกุฏราช
วิทยาลัย ที่จัดพิมพ์ข้ึนเพื่อเป็นคู่มือการศึกษาภาษาบาลีของคณะสงฆ์ไทย โดยจัดพิมพ์มาต้ังแต่ 
พ.ศ. 2480 และจัดพิมพ์ต่อเนื่องมาอีกมากกว่า 20 ครั้ง แต่สำนวนการแปลค่อนข้างจะรักษา
รูปศัพท์เดิมเอาไว้มาก จึงทำให้ผู้ที่ไม่คุ้นเคยกับภาษาบาลีอ่านเข้าใจยาก 

 การรวบรวมเรื่องในอรรถกถาธรรมบทมีความเกี่ยวข้องกับพระไตรปิฎก ในเรื่องพระ
จักขุบาล มีการนำเนื้อหาเกี่ยวกับดวงจิต หรือใจ มาอ้างอิงบางส่วน คือนำมาจากพระ
สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย เช่น เตนาห ภควา ปภสฺสรมิทํ ภิกฺขเว จิตฺตํ. ตญฺจ โข อาคนฺตุ
เกหิ อุปกฺกิเลเสหิ อุปกฺกิลิฏฺฐนฺติ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550 : 22) แปลว่า “เหตุน้ัน พระผู้
มีพระภาคเจ้าจึงตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย จิตน้ีผุดผ่อง แตม่ันเศร้าหมองแล้ว เหตุอุปกิเลสทั้งหลาย
ซึ่งจรมาแล” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550 : 33) เพราะฉะนั้น โดยสภาพดั้งเดิมแล้ว จิตใจนี้มี
ธรรมชาติผ่องแผ้วบริสุทธ์ิประภัสสร 
 พระพุทธเจ้าทรงประกาศคำสอนในยุคที่มีศาสดาและเจ้าลัทธิร่วมสมัยอยู่มาก การที่
พระพุทธเจ้าทรงประกาศคำสอนใหไ้ด้ผล พระองค์ทรงมีพุทธวิธีในการสอน ดังที่ปรากฏในเรื่อง
จักขุบาล เช่น การสอนแบบค่อยเป็นค่อยไป ไม่รีบร้อนปูพื้นฐานให้แน่นก่อน รอคอยเวลาที่
เหมาะสม เกิดศรัทธาทีแน่วแน่แล้วจึงสอนให้ผูเ้รยีนได้รับมรรคผลช้ันสูงข้ึนไปตามลำดับ ดังเช่น
ในตอนที่พระพุทธเจ้าจะแสดงอนุปุพพีกถาแก่ผู้ที่ยังไม่มีความรู้พื้นฐานทางพระพุทธศาสนามา
ก่อน โดยเริ่มจากการให้ทาน แล้วให้รู้จักรักษาศีล แล้วแสดงสวรรค์ที่ผู้ทำทานรักษาศีลจะได้รับ 
แล้วแสดงโทษของกาม ท้ายที่สุดก็ทรงแสดงอานิสงส์ของการออกบวช เมื่อผู้เรียนผู้ฟังเข้าใจ มี
พื้นฐานแล้วก็จะตรัสอริยสัจ 4 กล่าวคือทรงสอนให้ผู้ฟังเห็นสิ่งที่กำลังประสบอยู่ ค้นหาเหตุให้
พบแล้วแก้ปัญหาที่เหตุนั้น จึงทำให้ผู้ฟังเข้าใจสิ่งที่สอนได้และเป็นการแก้ปัญหาที่ถูกต้องตาม
หลักพระพุทธศาสนา  

 



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 109 

 

ประวัติความเป็นมาโดยย่อเรื่องพระจักขุบาลเถระ 
เรื่องพระจักขุบาลเถระ เป็นนิทานธรรมบทเรื่องแรกที่พระอรรถกถาจารย์คือพระ

พุทธโฆสาจารย์ ได้รจนาไว้ ปรากฏอยู่ในยมกวัคควัณณนา โดยตั้งบทบาลีคือ มโนปุพฺพงฺคมา 
ธมฺมา ฯลฯ จกฺกํว วหโต ปทํ  เป็นบทตั้งแล้วแต่งบาลีอธิบายมีพระจักขุบาลเถระและบุพพกร
รมของท่านเป็นเนื้อเรื่องประกอบ โดยมีเรื่องย่อดังนี้  

ในเมืองสาวัตถี มีเศรษฐีช่ือว่า มหาสุวรรณ ผู้ร่ำรวยมีทรัพย์สมบัติมากแต่ไม่มีบุตร วัน
หนึ่งไปอาบน้ำที่ท่าน้ำ ตอนกลับได้เห็นต้นไม้ใหญ่ต้นหนึ่งจึงคิดในใจว่า น่าจะมีเทพเจ้าผู้ยิ่งใหญ่
รักษาอยู่ จึงให้คนไปทำความสะอาดแล้วบนบานขอให้ได้บุตร ภายหลังเขาได้บุตรชายสองคน 
คนโตช่ือว่ามหาบาล คนรองช่ือว่า จุลบาล   

เมื่อเศรษฐีผู้เป็นพ่อและแม่ตายไปหมดแล้วได้ครอบครองสมบัติต่อ ภายหลังมหาบาล
ได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า เรื่อง อนุปุพพีกถา 5 คือ 1) ทานกถา (พรรณนาทาน) 2) สีลกถา 
(พรรณนาศีล) 3)สัคคกถา (พรรณนาสวรรค์) 4)กามาทีนวกถา (พรรณนาโทษความเลวทราม
และความเศร้าหมองแห่งกามทั้งหลาย) และ 5)เนกขัมมานิสังสกถา (พรรณนาอานิสงส์ในความ
ออกไปจากกามทั้งหลาย) จึงได้สละเรือนออกบวช วันหนึ่งเข้าไปเฝ้าพระศาสดาถวายบังคมแล้ว
ทูลถามว่า “พระเจ้าข้า ในพระศาสนานี้ มีธุระกี่อย่าง พระศาสดาตรัสตอบว่า “ภิกษุ ธุระมี 2 
อย่าง คือ คันถธุระ (กับ) วิปัสสนาธุระ  เท่านั้น.” เมื่อพระมหาบาลทูลว่า ข้าพระองค์บวช
แล้วแต่เมื่อแก่ ไม่สามารถจะบำเพ็ญคันถธุระให้บริบูรณ์ได้ แต่จักบำเพ็ญวิปัสสนาธุระให้
บริบูรณ์ ขอพระองค์ตรัสบอกพระกรรมฐานแก่ข้าพระองค์เถิด ลำดับนั้น พระศาสดาได้ตรัส
บอกพระกรรมฐานตลอดถึงพระอรหัตแก่พระมหาบาล ท่านถวายบังคมพระศาสดาแล้ว นำพา
ภิกษุ 60 รูปที่จะไปกับตนแล้วออกเดินทางไปตลอดทาง 120 โยชน์ ถึงบ้านปลายแดนหมู่ใหญ่ 
ตำบลหนึ่ง และได้อยู่จำพรรษาที่หมู่บ้านนั้น อยู่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยได้เร่งความเพียร
อธิษฐานจิตสมาทานเนสัชชิกธุดงค์คือไม่ให้หลงัแตะพื้น (ไม่นอน) ตลอดพรรษา ในเดือนสุดท้าย
ก่อนออกพรรษา ปรากฏว่าดวงตามีน้ำตาไหลจากดวงตาตลอดเวลา ถ้าไม่รีบรักษาอาจทำให้
ดวงตาบอดสนิทได้ พระลูกศิษย์ที่อยู่จำพรรษาด้วย ให้หมอรักษาตามาหยอดยารักษาดวงตาให้
ท่าน โดยการรักษาน้ันหมอรักษาดวงตาให้ท่านนอนหยอดยาที่ดวงตา การรักษาจึงจะได้ผล แต่
ท่านพระมหาบาลก็ไม่ยอมเสยีสจัจาธิษฐานที่ได้ตั้งไว้ สุดท้ายดวงตาท่านก็บอดดับสนิทไปพร้อม
กับบรรลุอรหัตตผล ทำลายกิเลสาสวะดับสนิทสิ้นเช้ือไป ท่านบรรลุเป็นพระอรหันต์ประเภท
สุกขวิปัสสกะ ตั้งแต่นั้นมา ท่านได้รับสมัญญานามใหม่ว่า พระจักขุบาลเถระ 



110| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

 เมื่อเป็นดังนั้น พวกภิกษุจึงอ้อนวอนให้พระศาสดาตรัสเล่าถึงกรรมเก่าของท่าน ได้ฟัง
ว่า ในอดีตที่ทำให้ท่านตาบอดรักษาไม่หายนั้น เพราะในอดีตชาติหนึ่งของท่าน ได้เกิดเป็นหมอ
รักษาดวงตาให้กับคนทั่วไป วันหนึ่งได้ไปรักษาดวงตาให้หญิงสาวตาบอดคนหนึ่ง ซึ่งหญิงสาว
คนนั้นรักษามาหลายที่แล้วแต่ก็ไม่หาย เมื่อท่านรับรักษา หญิงสาวจึงได้ให้คำมั่นสัญญาว่า ขอ
เพียงรักษาให้ดวงตากลับมามองเห็นปกติได้ นางพร้อมด้วยลูกชายลูกสาวจะยอมตนเป็นทาส
ท่าน ต่อมา ดวงตาของนางเริ่มกลับมามองเห็นชัดแจ้งข้ึนเรื่อยๆ ใกล้หาย เริ่มคิดไม่ซื่อเพราะไม่
อยากเป็นทาสของหมอ เมื่อหมอถามว่าตาเริ่มดีข้ึนหรือยัง นางก็โกหกว่ายังไม่ดีข้ึน หมอเริ่ม
สงสัยและไม่ไว้ใจหญิงสาวคนน้ัน เมื่อรักษาแล้วถามครั้งใดก็ได้คำตอบเหมือนเดิม หมอก็เช่ือว่า
ถูกหญิงสาวคิดไม่ซื่อหลอกลวงเสียแล้ว ก็ใส่ยาหยอดตาครั้งสุดท้ายให้นางตาบอดสนิทไปเลย 
สุดท้ายหญิงสาวคนน้ันก็ตาบอดสนิทไม่กลบัมามองเหน็อีกเลย นี้เป็นบุพพกรรมในอดีตชาติของ
ท่านพระจักขุบาลเถระที่ทำให้ตาบอดสนิทในชาติปัจจุบัน 
 

หลักธรรมจากเรื่องพระจักขุบาลเถระที่ มี อิทธิพลต่อความเชื่อ วัฒนธรรม 
ประเพณี และพิธีกรรมของคนไทย 
 วัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมเป็นกระจกที่ส่องสะท้อนถึงวิถีการเป็นอยู่ของผู้คน
ในสังคมนั้น ๆ ในแต่ละภาคส่วน คติความเช่ือและพิธีกรรมขนบธรรมเนียมประเพณีของไทย
ล้วนมาจากเรื่องเล่าที่มาในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบทซึ่งเป็นแม่แบบที่สำคัญอย่างมากในการ
ปฏิบัติตนตามขนบธรรมเนียมประเพณี เพราะในเรื่องเลา่ในที่มาในคัมภีรอ์รรถกถาธรรมบท จะ
เป็นเรื่องของการประพฤติตนให้อยู่ในกรอบแห่งศีลธรรม จริยธรรม ซึ่งเป็นเรื่องของการ
ประพฤติปฏิบัติตามหลักทางพระพุทธศาสนา คนไทยนิยมยึดมั่นในขนบธรรมเนียมประเพณี 
เพราะมีความเช่ือความศรัทธา ดังนั้น ในเรื่องพระจักขุบาลเถระ ถือว่าเป็นเรื่องเล่าที่มี
หลักธรรม ความช่ือ ประเพณี พิธีกรรมที่น่าสนใจ โดยผู้เขียนได้จำแนกไว้เป็นประเด็นศึกษา
ดังนีคื้อ (1) ความเช่ือเกี่ยวกับเทวดาผู้สิงสถิตอยู่ตามสถานที่ต่าง ๆ (2) การอธิษฐานขอพรและ
การตั้งสัจจาธิษฐานของพระจักขุบาลเถระ (3) ความเช่ือเรื่องกรรม ที่ทำให้พระจักขุบาลเถระ
ตาบอด (4) แนวทางในการนำหลักธรรมที่ได้มาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนาสังคมในยุคปัจจุบัน  
 1) ความเชื่อเกี่ยวกับเทวดาผู้สิงสถิตอยู่ตามสถานท่ีต่าง ๆ 
 คนที่มีศรัทธาต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ กระทำสิ่งใดด้วยใจที่เช่ือมั่น ย่อมได้รับผลที่น่าพอใจ 
เนื้อหาและหลักธรรมเกี่ยวข้องด้วยศรัทธาและจิตที่มั่นคงในพิธีบนบานต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ  เช่ือ



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 111 

 

เกี่ยวกับเทวดาผู้สิงอยู่ตามสถานที่ต่าง ๆ เหมือนกับเศรษฐีมหาสุวรรณขอลูกชายจากต้นไม้
ศักดิ์สิทธ์ิ “มีเรื่องเล่าว่า เศรษฐีช่ือว่ามหาสุวรรณ อาศัยอยู่ในเมืองสาวัตถี เป็นคนร่ำรวยมี
ทรัพย์สมบัติมากมาย แต่ยังไม่มีลูกสืบสกุล วันหนึ่ง เขาไปอาบน้ำแล้วเดินกลับบ้าน ระหว่าง
ทางพบต้นไม้ใหญ่ต้นหนึ่ง มีกิ่งใบสมบูรณ์ เขาเช่ือว่ามีเทวดามเหศักดิ์สิงสถิตอยู่ จึงให้คนบริวาร
ทำความสะอาดรอบต้นไม้ ให้ทำรั้วกั้น เกลี่ยทรายมากลบให้เรียบ ปักธงชัยและธงแผ่นผ้าไว้ 
ประดับประดาให้สวยงามอลังการน่าศรัทธา แล้วก็อธิษฐานขอลูกจากเทวดา โดยว่า ถ้าเขาได้
ลูกชายหรือลูกสาวแล้วจะมาแก้บน ต่อมาภรรยาของเขาก็ต้ังครรภ์ มหาสุวรรณเศรษฐีก็ได้ดูแล
ภรรยาของเขาอย่างดี จนครบ 10 เดือน นางก็คลอดลูกชาย เขาได้ตั้งช่ือว่า “เด็กชายปาละ” 
เพราะเช่ือว่าอาศัยต้นไม้ที่ตนรักษาเป็นอย่างดี จึงไดลู้กชาย ต่อมา เขาก็ได้ลกูชายอีกคน ตั้งช่ือ
ว่า “เด็กชายจุลบาล” จึงเปลี่ยนช่ือลูกชายคนโตเปน็ “เด็กชายมหาบาล” เมื่อลูกขายโตพอจะมี
คู่ครองได้ พ่อแม่ก็ให้แต่งงานมีครอบครัว ครั้นพ่อแม่ตายไปแล้ว ญาติก็แบ่งสมบัติทุกอย่างให้
หลานทั้งสองคน” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550 : 3-4) 
 จะเห็นได้ว่าพิธีบนบานต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ินี ้ว่าตามวิวัฒนาการทางศาสนาแล้ว เป็นความ
เช่ือที่มีมาพร้อมกับพัฒนาการของมนุษย์ มีมาก่อนศาสนา อาจเกิดตั้งแต่ยุคที่มนุษย์ยังอยู่ใน
โลกที่เต็มไปด้วยความโหดร้ายของธรรมชาติ ต้องเผชิญกับปรากฏการณ์ทางธรรมชาติรอบตัว 
ที่ยังไม่รู้และเข้าใจ ไม่ว่าจะเป็นความมืดในยามค่ำคืน ความสว่างของดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ 
เป็นต้น มนุษย์จึงยอมรับอำนาจของธรรมชาติ (เสถียร พันธรังษี, 2534 : 17) เรียกว่า การ
ยอมรับความศักดิ์สิทธ์ิของธรรมชาติ โดยเช่ือว่าธรรมชาติศักดิ์สิทธ์ิ บริสุทธ์ิ วิเศษกว่าตน มี
อำนาจทำให้เกิด-ตาย ช่ัว-ดีได้ ควรแก่การเคารพ เซ่นสังเวย เมื่อมนุษย์เช่ือ กลัวและต้องการ
ความช่วยเหลือมากเข้า ธรรมชาติก็กลายเป็นเทพหรือพระเจ้าผู้มีอำนาจ มนุษย์ต้องเคารพยำ
เกรง ทำให้พอใจ มีความเช่ือว่ามีชีวิตในทุกสิ่ง (เสถียร พันธรังษี, 2534 : 25) คือ เช่ือว่าไม่
เพียงมนุษย์และสัตว์ที่มีชีวิต แม้แต่ต้นไม้ ภูเขา แม่น้ำ เป็นต้น ก็มีชีวิตกำกับอยู่ด้วย มีทุกอย่าง
ที่มนุษย์มี มนุษย์กับธรรมชาติจึงมีความสัมพันธ์กันมาก รู้สึกว่าธรรมชาติน่าจะชอบให้รัก ให้
อ้อนวอนเอาใจ เช่นกับมนุษย์ ต้องทำให้ถูกใจ จะได้บันดาลสิ่งที่ต้องการให้ ก่อให้เกิดการบูชา
ธรรมชาติ ติดสินบนธรรมชาติ ให้บันดาลสิ่งที่ต้องการ จนธรรมชาติเป็นเทพเจ้าและทำการบูชา
บรรพบุรุษ (เสถียร พันธรังษี, 2534 : 27) เพราะเช่ือว่าผู้มีคุณ โดยเฉพะบิดามารดา ท่านเคย
ให้ความอบอุ่นปลอดภัย เป็นบุพการี เมื่อท่านตายจากไป ยังรู้สึกผูกพัน อยากให้ท่านมาอยู่ใกล้ 
ผสมผสานกับความเช่ือเกี่ยวกับวิญญาณ โดยเช่ือว่าท่านอาจตายไปเกิดเป็นเทพ หรือวิญญาณ



112| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

ยังคงอยู่ท่านคงคุ้มครองให้โชคลาภ ความอุดมสมบูรณ์ได้ จึงเช่นสรวงบูชาด้วยสิ่งที่ท่านชอบ
ขณะมีชีวิตอยู่ เกิดเป็นประเพณีบูชาบรรพบุรุษสืบต่อมา  
 ดังนั้น ความเช่ือที่กล่าวมา จึงเป็นสิ่งที่มนุษย์ทำมานาน ไม่อาจประมาณกาลได้ ฝังอยู่
ในสายเลือด อยู่ในจิตใต้สำนึกของมนุษย์ ไม่อาจจะลืมเลือนลบล้างได้ สมัยพุทธกาลก็ยังมีอยู่
อย่างเหนียวแน่น ดังที่เศรษฐีช่ือว่ามหาสุวรรณได้เช่ือว่าต้นไม้ใหญ่มีเทวดาอาศัยอยู่ จึงได้ทำ
การบนบานต่อต้นไม้ที่คิดว่าเป็นที่สิงสถิตของสิ่งศักดิ์สิทธ์ิที่ตนนับถือ แม้ในปัจจุบัน คนก็ยังเช่ือ
และปฏิบัติเหมือนกับที่บรรพบุรษุทำ อีกทั้งความเช่ือทางศาสนาพราหมณ์ที่เช่ือเกี่ยวกับเทพเจา้ 
ทางพระพุทธศาสนาที่เช่ือเกี่ยวกับเทวดา จึงไม่ใช่เรื่องแปลก งมงาย ไร้เหตุผล สังคมไทยต้อง
อยู่กับธรรมชาติที่ไม่มีความแน่นอน จึงเช่ือว่าธรรมชาติศักดิ์สิทธ์ิให้คุณให้โทษได้ในธรรมชาติ ไม่
ว่าจะเป็นต้นไม้ ภูเขา หรือจอมปลวก ก็มีเทวดาสิงสถิตอยู่ สามารถบันดาลสิ่งที่ต้องการได้ การ
บูชาบรรพบุรุษผู้ล่วงลับไปแล้ว ก็ยังทำอยู่ในสังคมไทย ซึ่งความเช่ือและการบนบานอ้อนวอน
เป็นสิ่งที่ยากจะลบเลือนออกไปจากสังคมไทย การจะปฏิเสธความเช่ือต่าง ๆ ในสังคมไทย โดย
จะให้ยึดหลักเหตุผลอย่างเดียวคงไม่ได้ เพราะในชีวิตประจำวันของเราถูกสอนถูกกล่อมเกลา
ด้วยระบบความเช่ือเริ่มตั้งแต่ในสถาบนัครอบครัว คนไม่มีลูกก็ไปบนบานขอลูก ขอเพศชายเพศ
หญิงให้ลูก ขอให้ลูกสมบูรณ์แข็งแรง ซึ่งความเช่ือเหล่าน้ีเข้ามามีบทบาทในการดำเนิน ชีวิตเป็น
อย่างมาก ทำให้สังคมไทยมีความเช่ือการบนบานทำให้เกิดการเคารพนับถือเจ้าพ่อเจ้าแม่ต่าง ๆ 
มากมายเกิดข้ึน 
 2) การอธิษฐานขอพรและการตั้งสัจจาธิษฐานของพระจักขุบาลเถระ   
 การอธิษฐานขอพรของเศรษฐีมหาสวุรรณเพื่อขอลกูจากต้นไม้ หรือแม้แต่การตั้งใจด้วย
สัจจาธิษฐานด้วยการสมาทานเนสัชชิกังคธุดงค์ไม่หลับนอนตลอดภายในพรรษาของพระจักขุ
บาลเถระนั้นก็มีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมไทยด้วยเช่นกัน เห็นได้จากสังคมไทยที่มีการตั้งใจอธิฐาน
ขอพรต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ิต่าง ๆ ดังที่กล่าวมาแล้วนั้น แต่การอธิษฐานของพระจักขุบาลเถระเป็น
การตั้งใจเพื่อที่จะทำสิ่งนั้น หาได้เป็นการอธิษฐานอ้อนวอนเพื่อให้สิ่งศักดิ์สิทธ์ิได้ช่วยให้ตน
ประสบความสำเร็จไม่ การที่พระจักขุบาลเถระได้ต้ังใจอธิษฐานก็คือการมุ่งมั่นเพื่อจะทำสิ่งนั้น 
ๆ ด้วยตนเองให้ประสบความสำเร็จถึงจุดมุ่งหมายสูงสุดของตนคือความเป็นแห่งพระอรหันต์ 
ตามแนวทางพุทธศาสนา ทั้งนี้ได้มีผู้ให้ความหมายของการอธิษฐานไว้ ดังนี้ 
 อธิษฐานในพระไตรปิฎกหมายถึงธรรม หรือสิ่งที่ควรตั้งไว้ในใจ มี  4 ประการคือ  
1) ปัญญาธิษฐาน (ธรรมที่ควรตั้งไว้ในใจคือปัญญา) 2) สัจจาธิษฐาน (ธรรมที่ควรตั้งไว้ในใจคือ



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 113 

 

สัจจะ) 3) จาคาธิษฐาน (ธรรมที่ควรตั้งไว้ในใจคือจาคะ) 4. อุปสมาธิษฐาน (ธรรมที่ควรตั้งไว้ใน
ใจคืออุปสมะ) (ที.ปา. 11/311/290) 

พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม ได้นิยามคำว่า “อธิษฐาน” หมายถึง 
ความตั้งใจมั่น, การตัดสินใจเด็ดเดี่ยว, ความมั่นคงเด็ดเดี่ยว, แน่วแน่ในทางดำเนินจุดมุ่งหมาย
ของตน ในภาษาไทยมักใช้ในความหมายว่า ความตั้งใจมุ่งผลอย่างใดอย่างหนึ่ง , ความตั้งจิต
ปรารถนา (พระธรรมปิฎก (ป .อ . ปยุตโต) , 2543 : 364) ส่ วนในพจนานุกรม ฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน ได้นิยามความหมายของ “อธิษฐาน” ว่า หมายถึง การตั้งใจมุ่งผลอย่างใด
อย่างหนึ่ง, ตั้งจิตปรารถนา, ตั้งจิตขอร้องต่อสิ่งที่ตนถือว่าศักดิ์สิทธ์ิเพื่อผลอย่างใดอย่างหนึ่ง 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542 : 1325) อีกทั้งพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2555 : 331) ได้
กล่าวถึงเรื่องอธิษฐานกับการอ้อนวอนไว้ว่า เวลาน้ี คนไทยทั่วไปก็เข้าใจคลาดเคลื่อนผิดพลาด
ไปในความหมายของ “อธิษฐาน” มักนึกถึงอธิษฐานในความหมายที่เป็นการอ้อนวอนปรารถนา 
ซึ่งจะเห็นว่า ความหมายแรกตรงกับความหมายของคำสอนทางพระพุทธศาสนา ส่วนในสอง
ความหมายหลังเป็นความหมายในภาษาไทยหรือตามความเข้าใจของคนไทย  
 สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี  (2534 : 75-76) ทรงให้
ความหมายของอธิษฐานตามคำสอนทางพระพุทธศาสนาไว้ว่า 1) การยืนหยัดอยู่กับสิ่งใดสิ่ง
หนึ่ง 2) การกำหนดความตั้งใจ รวมทั้งความคิดหรือความรู้สึกของตนเองอยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง
อย่างมั่นคง 3) การตั้งใจปฏิบัติการหรือดำเนินการอย่างหนึ่งอย่างใดตามที่ตนเองกำหนดอย่าง
มั่นคง 
 สรุปได้ว่า คำว่า อธิษฐาน มีความหมายที่ตรงกันคือการตั้งจติปรารถนาโดยมีความแน่ว
แน่ เด็ดเดี่ยว และมีจุดมุ่งหมายเพื่อผลอย่างใดอย่างหนึ่ง การขอความสำเร็จสมหวังจากสิ่ง
ศักดิ์สิทธ์ิ เหมือนจะไม่ต่างจากการมีความตั้งใจให้ไปถึงจุดหมาย ในพระพุทธศาสนาเรียกการ
ตั้งเป้าหมายเพื่อให้ไปถึงนั้นว่า “อธิษฐาน” ดังเช่นเศรษฐีมหาสุวรรณผู้เป็นบิดาของนายมหาปา
ละได้เช่ือว่าการอธิษฐานเพื่อบนบานขอพรให้ได้ลูกจากสิ่งศักดิ์สิทธ์ิที่ตนนับถือจะมีโอกาสที่จะ
ประสบผลสำเร็จได้ และการอธิษฐานนั้นก็ประสบความสำเร็จจริง ๆ อย่างไรก็ตาม หากสิ่ง
ศักดิ์สิทธ์ิสามารถช่วยดลบันดาลให้แก่ผู้ที่บนบานศาลกล่าวได้จริง คงต้องมีเงื่อนไข หรืออยู่
ภายใต้กฎแห่งกรรมก็ได้ เพราะมนุษย์ทุกคนบนโลกไม่มีใครสามารถหนีกฎแห่งกรรมได้ การ
อธิษฐานด้วยความเข้าใจในเรื่องไหน ๆ ก็ตาม ก็ไม่ได้ขัดแย้งกับหลักการทางพระพุทธศาสนา
อย่างรุนแรง เพราะผู้อธิษฐานเพื่อบนบานเปน็เพยีงกุศโลบายหรือเครื่องมือในการทำบญุและให้



114| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

กำลังใจในการทำสิ่งต่าง ๆ เพื่อให้ประสบความสำเร็จ หรือการตั้งใจอธิษฐานด้วยจิตใจที่แน่ว
แน่อย่างพระจักขุบาลเถระที่ตัวเองตั้งสัจจาธิษฐานสมาทานเนสัชชิกธุดงค์ สมาทานการนั่งเป็น
วัตร คือ ต้องลุกขึ้นเดินจงกรมใหไ้ด้ยามหนึ่งในบรรดายามทั้งสามแห่งราตรี เพราะในสี่อิริยาบถ
นั้น อิริยาบถนอนย่อมไม่สมควรแก่ผู้บำเพ็ญเนสัชชิกังคธุดงค์ ท่านจึงไม่นอนตลอดภายใน
พรรษาจนต้องตาบอดพร้อมกับได้บรรลุพระอรหันต์ จึงเป็นความสำเร็จที่เกิดจากการกระทำ
ของตัวเองด้วยแรงอธิษฐานหรือความตั้งใจแน่วแน่  
 3) ความเชื่อเรื่องกรรมท่ีทำให้พระจักขุบาลเถระตาบอด 

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาสอนให้พุทธศาสนิกชนเช่ือในเรื่องของกรรม คือ  เมื่อ
กระทำการเช่นใด ก็ย่อมได้รับผลเช่นน้ัน สิ่งที่เกิดข้ึนกับชีวิตของแต่ละคนจึงเป็นเรื่องของวิบาก
กรรมที่ตัวเองทำไว้ ในทางพระพุทธศาสนาก็ได้ให้ความหมายและมุมมองเกี่ยวกับหลักกรรม 
ดังนี ้ 

 พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม ได้ให้ความหมายของกรรมว่า หมายถึง 
การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาทางกายก็ตาม ทางวาจาก็ตาม ทางใจก็ตาม ซึ่งประกอบด้วย
กุศลกรรมและอกุศลกรรม โดยที่กุศลกรรม หมายถึง กรรมที่ เป็นกุศลหรือกรรมดี และ  
อกุศลกรรม หมายถึง กรรมที่เป็นอกุศลหรือกรรมช่ัว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 
2556 : 60) ดังมีในพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวเจตนาว่าเป็นกรรม บุคคลคิดแล้วจึง
ทำกรรมด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ” (องฺ.ฉก. 22 /63/577) หมายถึง กรรมที่บุคคลทำโดยมี
เจตนา ดังนั้น กรรมจึงเกิดจากการกระทำของตัวเราเอง ไม่ใช่มีใครมากำหนด การกระทำดี 
เรียกว่า กรรมดีหรือบญุ การกระทำช่ัว เรียกว่า กรรมช่ัวหรือบาป ในการกระทำทุกอย่างย่อมมี
ผล เรียกว่า วิบาก ที่บุคคลผู้กระทำจะต้องเป็นผู้รับ ดังมีข้อความว่า “บุคคลหว่านพืชเช่นใด 
ย่อมได้รับผลเช่นน้ัน ผู้ทำกรรมดี ย่อมได้ผลดี ผู้ทำกรรมช่ัว ย่อมได้ผลช่ัว” (ส.ส. 15/256/374) 
นอกจากนั้น การแสดงทัศนะเรื่องกรรมนี้ได้มีผู้ให้ความหมายไว้อีกว่า ตามคำสอนเรื่องกรรม
ของพระพุทธศาสนาเถรวาท มนุษย์ล้วนเป็นไปตาม “กรรมลิขิต” ไม่ใช่ “พรหมลิขิต”หรือ 
“พระเจ้าลิขิต” และสามารถแก้ไขหรือกำหนดวิถีชีวิตใหม่ได้ ซึ่งจากคำสอนน้ีเองทำให้มนุษย์มี
สถานภาพสูงส่ง เพราะสามารถกำหนดวิถีชีวิตตนเองว่าจะเป็นไปอย่างไร ไม่ต้องอาศัยการอ้อน
วอนและการดลบันดาลจากสิ่งอื่นใด ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในอาหารสูตรว่า เรามี “อารัพภ
ธาตุ” คือความริเริ่มหรือการเริ่มต้นใหม่ (ส.ม. 19/232/164) ซึ่งแสดงนัยว่า เราสามารถเลือก
หรือกำหนดวิถีชีวิตของตัวเองได้ (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552 : 267) 



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 115 

 

ในเรื่องพระจักขุบาลนั้นท่านได้ตั้งสัจจาธิษฐานสมาทานเนสัชชิกธุดงค์ตลอดไตรมาส 
คือไม่หลับตานอนตลอดภายในพรรษา เมื่อเดือนแรกผ่านไป โรคตาก็เกิดข้ึน น้ำตาไหลออกจาก
ดวงตาทั้งสองข้าง ท่านก็ยังคงบำเพ็ญสมณธรรมตลอดราตรี หมอได้ปรุงยาหยอดตาให้กับพระ
จักขุบาลและบอกให้ท่านนอนหยอด แต่ท่านได้ถือสัจจะว่าจะไม่นอนตลอดพรรษา จึงได้นั่ง
หยอดตา โรคตาจึงไม่หาย ท่านก็ไม่ทำตามคำแนะนำของหมอ หมอจึงบอกเลิกไม่รักษาท่านอีก
ต่อไป ส่วนพระจักขุบาลยังคงรกัษาสจัจะเหมือนเดิมจึงได้กล่าวเตือนตนเองว่า “แนะปาลิตะผู้มี
อายุ ท่านจงว่ามาก่อน ท่านจักเห็นแก่จักษุหรือจักเห็นแก่พระพุทธศาสนา ก็ในสังสารวัฏอันมี
ที่สุดอันใครตามค้นไปก็รู้ไม่ได้ การคณนานับตัวท่านผู้บอดด้วยจักษุหามีไม่ และพระพุทธเจ้า
ทั้งหลายก็ล่วงไปหลายร้อยหลายพันพระองค์แล้ว ในพระพุทธเจ้าเหล่าน้ัน พระพุทธเจ้าแม้แต่
พระองค์เดียวก็กำหนดไม่ได้ ท่านได้ผูกใจไว้เดี๋ยวนี้เองว่า จักไม่นอนจนตลอด 3 เดือนภายในฤดู
ฝนนี้  เหตุฉะนั้ น  จัก ษุของท่ านฉิบหายเสียหรือแตกเสียก็ตามเถิด ท่ านจงทรงแต่
พระพุทธศาสนาไว้เถิดอย่าเห็นแก่จักษุเลย” เมื่อกล่าวสอนภูตกายได้ภาษิตคาถาเหล่านี้ว่า 
“จักษุที่ท่านถือว่าของตัวเสื่อมไปเสียเถิด หูก็เสื่อมไปเสียเถิด กายก็เป็นเหมือนกันอย่างนั้นเถิด , 
แม้สรรพสิ่งอันอาศัยกายนี้ก็เสื่อมไปเสียเถิด ปาลิตะ เหตุไฉนท่านจึงประมาทอยู่ ” (มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2550 : 12-15) นี้เป็นสาเหตุที่ทำให้ท่านตาบอดเนื่องด้วยการปฏิบัติตัวของท่าน
ที่เป็นอัตตกิลมถานุโยคคือการทรมานตนให้ลำบากจนทำให้ดวงของท่านต้องบอด แต่ในเรื่อง
ตอนท้ายพระพุทธเจ้าตรัสเล่าถึงกรรมของพระจักขุบาลถึงการที่ดวงตาของท่านบอดก็เพราะว่า
เกิดจากกรรมในอดีตของท่าน กล่าวกันว่าในอดีตชาติท่านพระจักขุบาลได้เคยเป็นหมอรักษา
ดวงตา ท่านได้รักษาดวงตาให้หญิงคนหนึ่งซึ่งบอดมานาน หญิงคนน้ันได้ทำสัญญาไว้กับท่านว่า 
ถ้ารักษาดวงตาหายจะยอมเป็นคนรับใช้ตลอดชีวิต ท่านพระจักขุบาลจึงรักษาจนดวงตาหาย 
สามารถมองเห็นดี แต่หญิงคนน้ันกลับบอกว่า ดวงตาของนางมองไม่เห็นและปวดมากกว่าเดิม 
เพราะกลัวว่าจะได้เป็นคนใช้ตลอดชีวิต ท่านพระจักขุบาลทราบว่า หญิงคนนี้ลวง จึงได้ปรุงยา
หยอดตาให้นางอีก ทำให้ดวงตาของหญิงนั้นบอดดังเดิม ด้วยผลกรรมนั้นในชาตินี้จักขุของท่าน
พระจักขุบาลจึงบอด (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550 : 28-29) แต่อีกนัยหนึ่ง กรรมที่บุคคลทำ 
ถ้าไม่มีเจตนาก็ไม่ถือว่าเป็นกรรม ดังเช่นในตอนที่พระจักขุบาลเถระได้เดินจงกรมอยู่ ณ ที่
จงกรมแห่งหนึ่ง ด้วยตาที่บอดสนิทก็ได้เหยียบแมลงเม่าตายเป็นอันมาก เหล่าภิกษุได้เดินทาง
มาเพื่อจะเยี่ยมท่าน และได้เห็นกรรมของพระจักขุบาลเถระทำไว้ จึงได้พากันตำหนิติเตียน 



116| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

เรื่องทราบถึงพระพุทธเจ้า พระองค์ได้ตรัสถึงความไม่มีเจตนาของพระอรหันต์ ในอันที่จะทำให้
สัตว์เหล่าน้ันตาย (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550 : 27-28) 

 

แนวทางในการนำหลักธรรมที่ได้มาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนาสังคมในยุคปัจจุบัน  
 ในยุคปัจจุบัน มนุษย์เรียนรู้ที่จะปรับตัวให้อยู่รอดในสภาพแวดล้อมนั้น ๆ และเมื่อไหร่
ก็ตามที่สภาพแวดล้อมเปลี่ยนแปลงไปหรือมีเหตุการณ์อย่างใดอย่างหนึ่งเกิดข้ึนที่ส่งผลกระทบ
อย่างมากต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ มนุษย์เราก็จะมีการปรับตัวใหม่อีกครั้งเพื่อความอยู่รอด 
ดังนั้น การใช้ชีวิตประจำวันจึงจำเป็นจะต้องป้องกันตัวเองเพื่ออยู่รอดด้วยการปรับหาวิธีการ
ดำรงชีวิตแบบใหม่ จนกลายเป็นปกติและควบคู่ไปกับการเสริมภูมิต้านทานด้วยหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา โดยนำหลักธรรมที่ได้จากอรรถกถาธรรมบทเรื่องพระจักขุบาลเถระมา
ประยุกต์ใช้ในยุคปัจจุบัน โดยมีประเด็นสรุปได้ดังนี้   
 1) ความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ที่จริงนั้นความเช่ือนี้มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตคนไทยใน
ปัจจุบัน เพราะเมื่อตนประสบทุกข์ แต่ไม่สามารถที่จะหาที่พึ่งได้ จึงได้หันหน้าไปพึ่งสิ่งต่าง ๆ 
เช่ือว่าไม่เพียงมนุษย์และสัตว์ที่มีชีวิต แม้แต่ต้นไม้ ภูเขา แม่น้ำ เป็นต้น ก็มีชีวิตกำกับอยู่ด้วย มี
ทุกอย่างที่มนุษย์มี มนุษย์กับธรรมชาติจึงมีความสัมพันธ์กันมาก เหตุน้ัน เมื่อมนุษย์มีความเช่ือ
ว่าภูตผีเทวดาหรือสิ่งศักดิ์สิทธ์ิมีจริง จึงได้ขอพรวิงวอนสิ่งศักดิ์สิทธ์ิเหล่านั้นโดยหวังว่า สิ่ง
ศักดิ์สิทธ์ิที่ตนบูชาน้ันจะบันดาลให้ผลตามที่ปรารถนาได้ ซึ่งความเช่ือเหล่านี้เข้ามามีบทบาทใน
การดำเนินชีวิตเป็นอย่างมาก ทำให้สังคมไทยมีความเช่ือเรื่องการบนบานทำให้เกิดการเคารพ
นับถือต้นไม้ เจ้าพ่อเจ้าแม่ต่าง ๆ มากมายเกิดข้ึน แสดงให้เห็นว่า ตรงนี้เป็นความเช่ือที่มา
พร้อมกับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และชาวพุทธไทยก็นำมาผนวกเข้า จนปัจจุบันน้ีเป็นความเช่ือ
ของชาวพุทธไทยกระแสหลักไปแล้ว ทั้งที่ความจริง การอธิษฐานเช่นน้ันอาจจะผิดหลักการทาง
พระพุทธศาสนาก็ได้ เพราะ พระพุทธศาสนาสอนให้อธิษฐานต่อเทวดาและสิ่งศักดิ์สิทธ์ิอื่น เช่น 
อธิษฐานต่อเทวดา เพื่ออ้างเป็นสักขีพยานเพื่อจะทำหรือเพื่อเป็นกำลังใจในการทำ เหมือนที่
พระโพธิสัตว์ทรงอ้างพระแม่ธรณีในการทำความดีเพื่อชนะมาร อย่าปล่อยให้สถานการณ์ต่างๆ 
ทำให้จิตใจของพุทธศาสนิกชนอ่อนแอไขว้เขว จนลืมหลักการสำคัญของพระพุทธศาสนา 
 2) การอธิษฐาน แสดงให้เห็นความแตกต่างระหว่างอธิษฐานขอและอธิษฐานทำอย่าง
แรกเป็นแนวคิดเทวนิยม อย่างหลังเป็นแนวคิดอเทวนิยม พระพุทธศาสนาเป็นแนวคิดอเทวนิ
ยม อย่างแรกเราได้รับอิทธิพลจากศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เพราะเศรษฐีมหาสุวรรณอธิษฐานขอ
ลูกนั้น ขอภายใต้อิทธิพลของพราหมณ์ก่อนพระพุทธศาสนา ส่วนการอธิษฐานของพระจักขุบาล



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 117 

 

เถระนั้น เป็นการอธิษฐานเพื่อทำตามหลักการทางพระพุทธศาสนา เหมือนเช่นที่พระโพธิสัตว์
ทรงอธิษฐานบำเพ็ญพระบารมีตลอด 4 อสงไขย แสนกัป 
 3) แนวคิดเรื่องกรรม คนไทยนั้นมีความเช่ือเรื่องกรรมทั้งที่ เป็นกุศลกรรมและ
อกุศลกรรม โดยศาสนาพุทธได้นำเอาคำสอนเรื่องกรรมเข้าเกี่ยวข้อง ถ้าหากไม่สอนเรื่องของ
กรรมแล้ว พุทธศาสนาก็ไม่อาจดำรงอยู่ในภาวะที่เหมาะสมของตนต่อไปได้ ตามหลักคำสอน
ของศาสนาพุทธสอนในเรื่องของการทำกรรมดี เช่น เราทำกรรมดีย่อมได้ดี ทำกรรมช่ัวย่อมได้
ช่ัว แต่คนไทยกลุ่มหนึ่งก็มองว่า ทำกรรมดีไม่ได้ดี ทำกรรมช่ัวได้ดีมีถมไป ฉะนั้นเรื่องกรรมและ
การให้ผลของกรรมจึงมีลักษณะสลับซับซ้อน ละเอียดอ่อนยากที่คนทั่วไปจะเข้าใจได้อย่าง
ถูกต้อง ดังเช่นพระจักขุบาลเถระได้เสวยผลกรรมเก่าของตน แม้ว่าบรรลุพระอรหันต์แล้วแต่ก็
ยังไม่สามารถพ้นจากกรรมเก่าของตัวเองได้ หรือมองอีกมุมหนึ่งคือกรรมที่ส่งอาจจะเป็นส่วนที่
ตนเองสร้างขึ้นมาก็มี การรับรู้สุขหรือทุกข์ย่อมเป็นผลมาจากการกระทำของตนเอง ไม่มีใครมา
บันดาลให้เราเสวยสุขหรือทุกข์ได้ ดังนั้น คำสอนเรื่องของกรรมก็ยังมีอิทธิพลต่อความเช่ือของ
คนไทยอยู่ไม่น้อย 

บทสรุป 
 จากการศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏในธรรมบทเรื่องพระจักขุบาลเถระที่มีอิทธิพลต่อ
ความเช่ือและวัฒนธรรมเพื่อการประยุกต์ใช้ในสังคมไทยยุคปัจจุบัน สรุปได้ว่า พระธรรมบท 
เป็นคัมภีร์อรรถกถาที่พระอรรถกถาจารย์ได้นำหัวข้อธรรมที่ปรากฏในรูปของคาถาใน
พระไตรปิฎกมาอธิบายขยายความเพื่อให้เข้าใจความหมายที่แฝงนัยลึกซึ้งในพระคาถาน้ัน ๆ ได้
ง่ายข้ึน โดยอาศัยเค้าโครงเรื่องราวที่ปรากฏในสมัยพุทธกาลและใกล้เคียง หรือเรื่องราวที่เคย
ปรากฏในอดีตมาอธิบายพระคาถา เป็นคัมภีร์ที่ทรงคุณค่าในหลายด้าน เช่น ด้านประวัติศาสตร์ 
รัฐศาสตร์ สังคมศาสตร์ โหราศาสตร์ วัฒนธรรม ประเพณี แนวคิด ความเช่ือ และมีอิทธิพลต่อ
แนวคิด ความเช่ือ วัฒนธรรมประเพณี ของหลายภูมิภาคทั่วโลก ที่รับพระพุทธศาสนาจากอารย
ธรรมอินเดีย โดยเฉพาะในสังคมไทย ซึ่งมีการศึกษา เรียนรู้ เผยแผ่คัมภีร์อรรถกถาตั้งแต่
ระดับช้ันช้ันสูง สู่ชนช้ันล่างมานานหลายร้อยปี ยิ่งมีความคุ้นเคย แนบแน่น และเกี่ยวโยงกับ
คัมภีร์ดังกล่าวมากมาย แทรกซึมสู่ความเช่ือ วัฒนธรรม ประเพณีท้องถ่ินในรูปแบบต่าง ๆ 
ผสานเป็นวิถีชีวิตอันทรงคุณค่าที่มีอัตลักษณ์เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน แต่จะอย่างไรก็ดี 
การศึกษาเรียนรู้หรือการสืบทอดความเช่ือที่ผสานแนวคิดในคัมภีร์ธรรมบท ต้องใช้สติปัญญา
เป็นเครื่องกำกับอย่างยิ่ง เพราะคัมภีร์นี้ ผสานแนวคิด และวิถีชีวิตของประชุมชนในท่ามกลาง     



118| Journalof Social Sciences Mahamakut BuddhistUniversity Vol.6 No.2 (November–December 2023) 

พหุวัฒนธรรม การจะเช่ือ หรือนำความเช่ือไปใช้ ควรต้องพิจารณาไตร่ตรองให้ถ่ีถ้วน มิฉะนั้น 
จะกลายเป็นนำความเช่ือภายนอกมาปนเปื้อนความเช่ือหลักของตนจนเสียรูปทรงและ
ความหมายเดิม 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป .อ. ปยุตโต) , (2543), พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์ . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่  24). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  

_______. (2555). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: ธรรมะอินแทรนด์ . น. 331 ยังไม่มี ใน
บรรณานุกรม 

มหามกุฏราชวิทยาลัย,  (2550). ธมฺมปทฏฐกถา (ปฐโม ภาโค). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2550). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช
วิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมราชบัณฑิตสถาน พุทธศักราช 2542. กรุงเทพมหานคร: บริษัท
นามีบุ๊คส์พับลิเคช่ัน จำกัด. 

วัชระ งามจิตรเจริญ , (2552). พุทธศาสนาเถรวาท. (พิมพ์ครั้งที่  2). กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา. (2534). ทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (อุปสมมหาเถร), (2545). งานวิจัยการศึกษาเชิงวิเคราะห์ พระคาถา
ธรรมบท. กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 

เสถียร พันธรังษี, (2534).  ศาสนาโบราณ. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย.   

F. Max Muller. (1973). The Dhammapada : A Collection of Verses, Delhi : Motilal 
Banarsidass, Introduction. 



      วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 119 

 

G.P. Malalasekara, ( 1958). The Pali Literature of Ceylon, Colombo : M.D. 
Gunasena & Co. Ltd. 

Wilhelm Geiger, (1968). Pali Literature and Language, Delhi: Oriental Books 
Reprint.  


