
78 
 

การแปลกับความเปน็สมัยใหม่ของจีน 
Translation and Modernity in China 

 

รัชกฤช วงษ์วิลาศ1 
Ratchakrit Wongwilas 

 

บทคัดย่อ 

 บทความน้ีมุ่งอภิปรายบทบาทของการแปลกับความเป็นสมัยใหม่ในสังคมจีน

ช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 การศึกษากิจกรรมการแปลงานตะวันตก

ของจีนจากนักแปลคนส าคัญในช่วงเวลาดงักล่าว ได้แก่ เหยียนฟู่ และหลินซู ได้แสดงให้

เราเห็นปฏิสัมพันธ์อันซับซ้อนระหว่างวัฒนธรรมท้องถิ่นกับวัฒนธรรมต่างชาติ เน่ืองจาก

งานแปลถูกน ามาใช้ทั้งในฐานะที่เป็นพื้นที่แห่งการน้อมรับ “ความเป็นสมัยใหม่” จาก

โลกตะวันตก และก็เป็นพื้นที่แห่งการต่อต้าน “อ านาจครอบง าทางวัฒนธรรม” ของโลก

ตะวันตกไปพร้อมกันด้วย 

ค ำส ำคัญ:  1. การแปล 2. ความเป็นสมัยใหม่ของจีน  

3. ช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงต้นศตวรรษที ่20 4. เหยยีนฟู่ 5. หลินซู 

  

 

                                                             
1 อาจารย์ประจ าสาขาวิชาภาษาจีน คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ อีเมล์ ratchakritcu78@gmail.com 

mailto:ratchakritcu78@gmail.com


79 
 

Abstract 

 This paper discusses the role of translation and modernity in China 

from the late 19th to early 20th century. This present study on translations 

of Western texts by two prominent Chinese translators at the time—Yan 

Fu and Lin Shu— reveals a complicated relationship between Chinese 

local culture and foreign cultures as translation is a tool for China to 

simultaneously adopt Western “modernity” and resist the domination of 

Western “cultural hegemony”.  

Keywords: 1. translation 2. modernity in China  

3. late 19th - early 20th century 4. Yan Fu 5. Lin Shu      

บทน า 

 “ความเป็นสมัยใหม่” (modernity) และ “กระบวนการท าให้เป็นสมัยใหม่” 

(modernization) ถือเป็นแนวทางพัฒนาสังคมกระแสหลักของจีนในช่วงปลาย

ศตวรรษที่ 19 จนถึงต้นศตวรรษที่ 20 แนวคิดเหล่าน้ีก่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลง 

อย่างมากในสังคมจีน ทั้งในเชิงวัตถุและในเชิงความรู้สึกนึกคิดของผู้คน อย่างไรก็ดี 

“ความเป็นสมัยใหม่” ที่ผู้คนพูดถึงน้ัน มิใช่สิ่งที่ก่อก าเนิดขึ้นมาได้เองภายใต้ระบบสงัคม

และวัฒนธรรมท้องถิ่นของจีน หากแต่เป็นสิ่งที่เผยแพร่ส่งต่อมาจากชาติตะวันตก การที่

จะท าให้แนวคิดจากต่างชาติต่างภาษาได้เข้าไปอยู่ในส านึกหรือการรับรู้ของประชาชน

น้ัน การแปลถือเป็นเคร่ืองมือส าคัญที่ขาดมิได้ 



80 
 

 บทความน้ีมุ่งอภิปรายบทบาทของการแปลกับความเป็นสมัยใหม่ในสังคมจีน 

ช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 อันถือเป็นช่วงเปลี่ยนผ่านทางสังคม 

ที่ส าคัญ เน่ืองจากเป็นช่วงที่เต็มไปด้วยความขัดแย้งทางแนวคิดและคุณค่าทางสังคม

ระหว่างจารีตเดิมและค่านิยมใหม่ โดยบทความจะประกอบด้วย 3 ส่วนหลัก ดังน้ี  

ส่วนแรก ผู้ เขียนจะท าการอภิปรายเก่ียวกับแนวคิดเร่ือง “ความเป็นสมัยใหม่”  

ในบริบทสากล เปรียบเทียบกับ “ความเป็นสมัยใหม่” ในบริบทของประเทศจีนว่ามี

ความเหมือนหรือต่างกันอย่างไร ส่วนที่สอง ผู้เขียนจะอภิปรายถึงบทบาทของการแปล

ในประวัติศาสตร์จีน เพื่อแสดงให้เห็นว่าการแปลมีความส าคัญต่อ “กระบวนการท าให้

เป็นสมัยใหม่” อย่างไร และส่วนที่สาม ผู้ เขียนจะอภิปรายถึงนักแปลคนส าคัญ 

ในประวัติศาสตร์จีนช่วงปลายศตวรรษที่ 19 และต้นศตวรรษที่ 20 ได้แก่ เหยียนฟู่  

(严复 Yan Fu) และหลินซู (林纾 Lin Shu) เพื่อแสดงให้เห็นว่ากระบวนการท างาน

แปลมิได้เป็นกิจกรรมที่โปร่งใส หากแต่เต็มไปด้วยความเป็นการเมือง และยังสามารถ

แสดงให้เห็นปฏิสัมพันธ์อันซับซ้อนระหว่างวัฒนธรรมท้องถิ่นกับวัฒนธรรมต่างชาติได้

อีกด้วย 

“ความเป็นสมัยใหม่” และ “ความเป็นสมัยใหม่ของจีน” 

 “ความเป็นสมัยใหม่” เป็นรูปแบบทางวัฒนธรรมที่มีจุดเร่ิมต้นมาจากโลก

ตะวันตก ในช่วงกลางศตวรรษที่ 19 แนวคิดดังกล่าวได้ส่งผลกระทบต่อประเทศต่างๆ 

ทั่วโลกอันเป็นผลสืบเน่ืองจากลัทธิจักรวรรดินิยมของชาติตะวันตก และได้กลายเป็น

แนวทางพัฒนาสังคมที่ยากจะปฏิเสธได้ไปในที่สุด อย่างไรก็ดี ในกระบวนการรับเอา



81 
 

แนวคิด “ความเป็นสมัยใหม่” ไปปรับใช้ของประเทศต่างๆ ทัว่โลกก็อาจมีรายละเอียด

และบริบทที่แตกต่างกันออกไป ดังน้ัน เราจึงควรต้องท าความเข้าใจเสียก่อนว่า  

“ความเป็นสมัยใหม่” ในบริบทสากลคืออะไร และ “ความเป็นสมัยใหม่ของจีน”2 มี 

โฉมหน้าเช่นใด ทว่า นิยามหรือค าอธิบายเก่ียวกับ “ความเป็นสมัยใหม่” กลับมีความ

ซับซ้อน ดั่งที่ ธเนศ อาภรณ์สุวรรณ ได้เสนอไว้ว่า 

[…] การอภิปรายในประเด็นของความเป็นสมัยใหม่ อาจ

กระท าได้ทั้งในเร่ืองของความคิด มโนทัศน์ วัฒนธรรม วาทกรรม

และภาษา กับอีกด้านคือในทางวัตถุและระบบที่สร้างสิ่ง ใหม่ๆ 

ออกมา ในความเป็นจริงเราคงไม่อาจปฏิเสธสภาวะทั้งสองด้าน 

ที่ด ารงอยู่ในความเป็นสมัยใหม่ได้ ในที่น้ีนักวิชาการและผูศ้ึกษา

คงต้องเลือกให้น้ าหนักในการอภิปรายและถกเถียงไปยังมิติด้าน

ใดด้านหน่ึงมากกว่า เพราะแต่ละด้านก็มีเน้ือเร่ืองและความ

เป็นมาที่สลับซับซ้อนไม่น้อยอยู่แล้ว (ธเนศ อาภรณ์สุวรรณ, 

2560, น. 8)    

                                                             
2 “ความเป็นสมัยใหม่ของจีน” เป็นประเด็นที่มีความซับซ้อนและมีข้อถกเถียงอยู่มาก ข้ึนอยู่กับจุดยืนหรือมุมมองของ 
ผู้อภิปราย โดยในบทความน้ีผู้เขียนจะขออภิปรายถึง “ความเป็นสมัยใหม่ของจีน” จากมุมของวรรณกรรมศึกษาเป็น
หลัก เน่ืองจากวรรณกรรมศึกษาเป็นวงการที่มีความเกี่ยวเน่ืองกับการแปลและความเป็นสมัยใหม่มากที่สุดวงการหน่ึง 
อีกทั้งยังเป็นสาขาเช่ียวชาญเฉพาะของผู้เขียนบทความด้วย 



82 
 

 ค าว่า “สมัยใหม่” เป็นค าที่มีนัยยะเชิงเวลาอย่างเห็นได้ชัด ค าว่า “สมัยใหม่” 

หรือ “modern” ในภาษาอังกฤษ มีที่มาจากค าว่า  “modo” ในภาษาละติน  

ซ่ึงมีความหมายว่า “ปัจจุบันขณะ” เป็นค าที่ใช้เพื่อแยกให้เห็นความแตกต่างเชิง 

เวลาระหว่าง “อดีต” และ “อนาคต” (ลู่หยางและหวังอ้ี, 2015, น. 21) ธัญญา  

สังขพันธานนท์ (2560, น. 161-162) กล่าวว่า ยุคสมัยใหม่เป็นศตวรรษของการ

เปลี่ยนแปลงและการโต้แย้งเก่ียวกับความเปลี่ยนแปลง เป็นยุคที่ศาสนาเร่ิมมีบทบาท

ลดน้อยลงไปจากที่เคยมีมาก่อน ในขณะที่เศรษฐกิจเติบโตขึ้น ยุคสมัยใหม่ได้รับการ

สร้างสีสันด้วยความก้าวหน้าทางด้านวิทยาการ การเปลี่ยนแปลงด้านเทคโนโลยีอันเป็น

องค์ประกอบที่ส าคัญของการก่อร่างสร้างอนาคต ความเป็นสมัยใหม่เป็นยุคที่ มีการ

เปลี่ยนแปลงทางประวัติศาสตร์ที่ยาวนานโดยแรงกระตุ้นของวิทยาศาสตร์และ

เทคโนโลยี ที่มีพลังในการครอบง าอย่างแผ่ไพศาล น่ันคือการสร้างจิตวิญญาณของ

เศรษฐกิจแบบทุนนิยมการตลาด สิ่งน้ีสอดคล้องกับที่ธีรยุทธ บุญมี (2552, น. 21-81) 

ได้อภิปรายถึงลักษณะส าคัญของสังคมสมัยใหม่ที่เกิดขึ้นในโลกตะวันตกไว้  4 ประการ 

ซ่ึงสามารถสรุปโดยสังเขปได้ดังน้ี 

 1. ยุคสมัยใหม่เป็นยุคที่ชาติตะวันตกปลดเปลื้องตัวเองออกมาจากกรอบของ 

ยุคศาสนา 

 2. เกิดการปฏิวัติและการปฏิรูปทางสังคมขนานใหญ่ 4 คร้ัง ได้แก่ การเกิด

ความคิดแบบมนุษยนิยม การปฏิรูปศาสนาในยุโรประหว่างคาทอลิกกับโปรเตสแตนต์ 

การปฏิรูปทางความคิดที่เลิกใช้ศาสนาเป็นค าตอบของทุกอย่าง แต่กลับมาให้คุณค่ากับ



83 
 

ปรัชญาแบบเหตุผลนิยม/ประจักษ์นิยม และการปฏิวัติทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี

ที่น าไปสูก่ารปฏิวัติอุตสาหกรรม 

 3. ยุคสมัยใหม่มีการเชื่อมโลกทั้งหมดเข้าด้วยกัน โดยมีระบบเศรษฐกิจแบบ

ทุนนิยม อุตสาหกรรมนิยมมารองรับ ซ่ึงเป็นที่ทราบกันดีในนามของระบบอาณานิคม 

 4. เกิดรูปแบบการเมืองการปกครองแบบใหม่ขึ้น  เช่น ระบบรัฐ-ชาติ  

ประชาธิปไตย และลัทธิชาตินิยม เป็นต้น 

 จะเห็นได้ว่า ค าว่า “สมัยใหม่” เป็นแนวคิดเชิงเวลาที่ใช้แยกระหว่างสิ่ง “เก่า” 

และ “ใหม่” ในประวัติศาสตร์มนุษยชาติ โดยแนวคิดเร่ือง “ความเป็นสมัยใหม่”  

มักถูกน าไปเชื่อมโยงเข้ากับส านึกของการพัฒนา ความก้าวหน้า และการตื่นรู้อย่าง 

แยกไม่ออก อาจกล่าวได้ว่าปรากฏการณ์ต่างๆ  ที่มาพร้อมกับแนวคิด เ ร่ื อง  

“ความเป็นสมัยใหม่” เป็นจุดเปลี่ยนคร้ังส าคัญของอารยธรรมมนุษย์   

 เน่ืองจากยุโรปหรือตะวันตกประสบความส าเร็จในการสร้างอ านาจแบบ

สมัยใหม่ ที่ มีพลานุภาพและประสิทธิภาพเหนือกว่าของบรรดากษัตริย์และ 

พระจักรพรรดิทั้ งหลายในดินแดนและอาณาจักรนอกตะวันตกทั่วโลกนับแต่น้ัน 

เป็นต้นมา ท าให้ความเป็นสมัยใหม่ถูกเข้าใจว่าคือความเป็นตะวันตกไปโดยปริยาย 

(ธเนศ อาภรณ์สุวรรณ, 2560, น. 6) ทว่า การรับแนวคิดสมัยใหม่แบบตะวันตกมาปรับ

ใช้ของแต่ละสังคมเองก็มีบริบทเฉพาะ ทั้งยังไม่ใช่กระบวนการที่น้อมรับเอามาโดยดุษณี 

หากแต่เต็มไปด้วยการปะทะสังสรรค์ คัดง้าง และต่อรองอยู่ในน้ันด้วย  

 ส าหรับประเทศจีน ค าถามท่ีว่ากระบวนการท าสังคมให้เป็นสมัยใหม่เร่ิมต้นขึน้

เม่ือใดน้ันยังเป็นที่ถกเถียงกันมากในวงวิชาการ ในบทความน้ีผู้เขียนได้ยึดตามข้อเสนอ



84 
 

ที่ว่า  ความเป็นสมัยใหม่ของจีนน่าจะเร่ิมที่ช่วงเหตุการณ์สงครามฝิ่นค ร้ังที่  1  

(ค.ศ. 1840) เป็นต้นมา เน่ืองจากเป็นเหตุการณ์ที่ท าให้เกิดการปะทะกันระหว่าง

วัฒนธรรมตะวันตกกับวัฒนธรรมท้องถิ่นของจีนอย่างรุนแรงและชัดเจนเป็นคร้ังแรก 

ในประวัติศาสตร์ แน่นอนว่ากระบวนการท าสังคมให้เป็นสมัยใหม่ที่เกิดขึ้นในจีนย่อมมี

ชาติตะวันตกเป็นต้นแบบ การเรียนรู้จากชาติตะวันตกเป็นสิ่งจ าเป็นที่เลี่ ยงไม่ได้

กระบวนการท าสังคมให้เป็นสมัยใหม่ของจีนเองก็เร่ิมจากระดับของวัตถุก่อน แล้วจึง

ค่อยแผ่ขยายไปสู่ระดับความคิด ซ่ึงเป็นพัฒนาการแบบเดียวกับที่เกิดขึ้นในโลก

ตะวันตกที่เร่ิมจากการปฏิรูปในด้านวิทยาศาสตร์ช่วงศตวรรษที่ 17 มาก่อนที่จะขยาย

ขอบเขตไปสู่ขบวนการตื่นรู้ทางปัญญาในช่วงศตวรรษที่ 18 ที่เร่ิมหันมาให้คุณค่ากับ

สิทธิมนุษยชนและคุณค่าของมนุษย์ (ลู่หยางและหวังอ้ี, 2015, น. 22) ในช่วงแรก จีนมี

เพียงความคิดที่ว่าต้อง “เรียนรู้วิทยาการล้ าหน้าจากฝร่ังเพื่อรับมือฝร่ัง” (师夷长技

以制夷) ซ่ึงการ “เรียนรู้” ในที่น้ีมุ่งเน้นแต่เพียงองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์และ

เทคโนโลยีเท่าน้ัน ต่อมาวิกฤตการณ์ทางการเมืองและสังคมที่รุนแรงขึ้นในช่วงปลาย

ศตวรรษที่ 19 ท าให้กลุ่มปัญญาชนตระหนักได้ว่าจะต้องแสวงหาหนทางใหม่ในการ

พัฒนาสังคม แนวคิดเร่ืองการ “เปิดปัญญาประชาชน” (开民智) หรือ “การตื่นรู้ทาง

ความคิด” (思想启蒙) จึงได้เกิดขึ้น    

 ถึงแม้จะมีเส้นทางการพัฒนาไปสู่ความเป็นสมัยใหม่คล้ายกับในโลกตะวันตก  

แต่ “ความเป็นสมัยใหม่ของจีน” ก็ไม่ได้มีลักษณะแบบเดียวกับ “ความเป็นสมัยใหม่” 

ของโลกตะวันตกไปเสียทั้งหมด ดั่งที่นักวิชาการด้านวรรณคดีจีน เช่น หยางเหลียนเฟิน 

(杨联芬 Yang Lianfen) (2003, pp. 7-8) พยายามชี้ให้เห็นว่า แม้ความเป็นสมัยใหม่



85 
 

ของจีนจะมีจุดก าเนิดมาจากตะวันตกก็จริง แต่ก็ไม่ได้มีลักษณะเหมือนความเป็น

สมัยใหม่ของตะวันตกเสียทีเดียว ประการแรก ความเป็นสมัยใหม่ในโลกตะวันตกเป็น

แนวคิดเชิงเวลาที่มีลักษณะเดินเป็นเส้นตรงไม่ย้อนกลับ ในขณะที่เมื่อแนวคิดเร่ืองความ

เป็นสมัยใหม่ได้เข้ามาสู่สังคมจีนแล้ว แม้จะเป็นการเปลี่ยนผ่านในเชิงเวลาเช่นกัน  

แต่กลับมีลักษณะของการเปลี่ยนผ่านเชิงพื้นที่มากกว่า กล่าวคือ ในความเห็นของหยาง 

ความเป็นสมัยใหม่แบบตะวันตกที่จีนรับมาน้ัน ไม่ได้มีความเก่ียวโยงใดๆ กับวัฒนธรรม

ดั้งเดิมของจีน ดังน้ัน การเปลี่ยนจากยุคจารีตมาสู่ยุคสมัยใหม่ของจีนจึงเป็นการรับรู้

ผ่านพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่เปลี่ยนไป มากกว่าจะเป็นเร่ืองของเวลาทางประวัติศาสตร์ 

อีกประการหน่ึง หยางมองว่าความเป็นสมัยใหม่ส าหรับโลกตะวันเป็นสิ่งที่สิ้นสุดไปแล้ว 

ซ้ ายังมักตกเป็นวัตถุแห่งการวิพากษ์ของกลุ่มหลังสมัยใหม่นิยม (postmodernism)  

อีกด้วย ในทางกลับกัน ความเป็นสมัยใหม่ส าหรับสังคมจีนกลับมีลักษณะแบบ “สิ่งที่ยัง

มาไม่ถึง” มีนัยยะของ “อนาคต” หรือ “อุดมคติ” ในขณะที่สังคมจีนเพิ่งเร่ิมหันมาให้

ความสนใจและอภิปรายกันถึงคุณค่าความเป็นสมัยใหม่แบบตะวันตก  เช่น 

ประชาธิปไตย ความเท่าเทียม หรือเสรีภาพน้ัน ในโลกตะวันตกกลับเร่ิมตั้งค าถามกับ 

ส่ิงเหล่าน้ีเสียแล้ว การอธิบายความเป็นสมัยใหม่ของสังคมจีนในแง่ที่มีลักษณะของ  

“สิ่งที่ยังมาไม่ถึง” เช่นน้ี สอดคล้องกับค าอธิบายของ รานา มิตเตอร์ (Rana Mitter)  

ที่กล่าวว่า  

โดยทั่วไป “สมัยใหม่” ถูกใช้ในฐานะค าย่อของ “เม่ือไม่

นานมาน้ี” ดังน้ันการศึกษาเก่ียวกับจีน “สมัยใหม”่ จะเก่ียวข้อง



86 
 

กับประวัติศาสตร์ของมันตลอดช่วงศตวรรษที่ผ่ านมาหรือ 

นานกว่าน้ันเล็กน้อย [...] ความเป็นสมัยใหม่น้ันเปลี่ยนแปลงไป

เร่ือยๆ และมโนทัศน์ต่างๆ ของจีนต่อความเป็นสมัยใหม่ก็

เปลี่ยนแปลงเช่นกัน [...] กระทั่งในทุกวันน้ี ค าถามที่ว่าจีน

สมัยใหม่มีหน้าตาเป็นอย่างไรก็ยังคงเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงใน

เวลาเดียวกัน (มิตเตอร์, 2558, น. 32, 39-40)  

 ส าหรับวงการวรรณกรรมศึกษาของจีนน้ัน ค าถามที่ว่า “วรรณกรรมจีน

สมัยใหม่เร่ิมต้นเม่ือใด” ก็ยังเป็นข้อถกเถียงที่อภิปรายกันอย่างกว้างขวาง โดยทั่วไป 

วงวิชาการมักถือเอาว่าเหตุการณ์วันที่  4 พฤษภาคม ค.ศ. 1919 (五四运动)3 เป็น

หมุดหมายส าคัญที่แสดงให้เห็นว่าสังคมจีนได้เปลี่ยนผ่านมาสู่ยุคสมัยใหม่อย่างเป็น

ทางการแล้ว ดังน้ัน ค าอธิบายกระแสหลักจึงมักบอกว่า วรรณกรรมจีนสมัยใหม่เองก็มี

จุดเร่ิมต้นจากชัยชนะของเหตุการณ์ดังกล่าวเป็นต้นมาเช่นกัน ทว่า ค าอธิบายเช่นน้ี

                                                             
3 เหตุการณ์วันที่ 4 พฤษภาคม ค.ศ. 1919  เป็นขบวนการวัฒนธรรมและการเมืองที่มีนักศึกษาในกรุงปักกิ่งเป็นหัวแรง
ส าคัญ ชนวนเหตุส าคัญที่ท าให้เกิดขบวนการดังกล่าวคือ หลังสิ้นสุดสงครามโลกครั้งที่ 1 มีการประชุมเพื่อท า
สนธิสัญญาสันติภาพข้ึนที่ประเทศฝรั่งเศส หรือที่รู้จักกันในนามสนธิสัญญาแวร์ซาย ตามหลักการจีนสมควรได้รับพื้นที่
ในมณฑลซานตงคืนจากประเทศเยอรมนี ทว่าที่ป ระชุมกลับเห็นชอบให้ยกพื้นที่ดังกล่าวไปอยู่ในการปกครอง 
ของประเทศญี่ปุ่น จึงท าให้เกิดความไม่พอใจข้ึนในหมู่ประชาชนชาวจีน จนกลายเป็นการเดินขบวนประท้วงในที่สุด 
การเดินขบวนที่มีวาระทางการเมืองเรื่องดินแดนน้ีได้ถูกน าไปควบรวมกับขบวนการเรียกร้องวัฒนธรรมใหม่ 
และขบวนการเรียกร้องวรรณกรรมใหม่ ซึ่งมีการเคลื่อนไหวมาอยู่ก่อนแล้ว ท าให้ค าว่า “ยุค 4 พฤษภาคม” ไม่ได้เป็น
เพียงค าที่ระบุถึงเหตุการณ์ที่เกิดข้ึนในวันที่ 4 พฤษภาคม ค.ศ. 1919 เท่าน้ัน หากแต่เป็นค าเรียกช่วงเวลาตั้งแต่  
ค.ศ. 1915-1921 โดยประมาณ 

  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%92%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B9%88%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%8D%E0%B8%8D%E0%B8%B2%E0%B9%81%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B8%8B%E0%B8%B2%E0%B8%A2


87 
 

ไม่ได้เป็นสิ่งที่นักวิชาการจ านวนหน่ึงพอใจนัก มีความพยายามของนักวิชาการส่วนหน่ึง

ที่ต้องการชี้ให้เห็นว่า พัฒนาการของวรรณกรรมจีนในช่วงกลางถึงปลายศตวรรษที่ 19 

มาจนถึงต้นศตวรรษที่ 20 ช่วงก่อนเหตุการณ์ 4 พฤษภาคม น้ันถูกละเลยและไม่ได้รับ

การศึกษาเท่าที่ควร ทั้งๆ ที่ช่วงเวลาดังกล่าวคือช่วงที่แนวคิด “ความเป็นสมัยใหม่” 

ก าลังเร่ิมลงหลักปักฐานและเร่ิมเจริญงอกงามขึ้นในสังคมจีน ด้วยเหตุน้ีจึงได้เกิดงาน

เขียนทางวิชาการจ านวนหน่ึงที่พยายามกลับไปศึกษาและชี้ให้เห็นความเป็นสมัยใหม ่

ที่เกิดขึ้นในงานวรรณกรรมช่วงดังกล่าว เช่น หนังสือเร่ือง จากปลายราชวงศ์ชิงถึง  

4 พฤษภา: การถือก าเนิดของความเป็นสมัยใหม่ในวรรณกรรมจีน 《晚清至五四：

中国文学现代性的发生》ของหยางเหลียนเฟิน ที่ขึ้นต้นเน้ือหาหน้าแรกของ

หนังสือด้วยข้อความว่า “ช่วงเวลาที่ความเป็นสมัยใหม่ของวรรณกรรมจีนได้ถือก าเนิด

ขึ้นน้ัน ชัดเจนว่าคือช่วงสุดท้ายของยุคปลายราชวงศ์ชิง” (หยางเหลียนเฟิน, 2003,  

น. 1) หรือในบทความเรื่อง ความเป็นสมัยใหม่ท่ีถูกกดทับ: ไม่มีปลายราชวงศ์ชิงแล้วจะ

มี 4 พฤษภาคมได้อย่างไร 《被压抑的现代性：没有晚清何来五四？》ของ

หวังเต๋อเวย (王德威 Wang Dewei) ที่เสนอว่า การกลับมาพิจารณาถึงที่มาที่ไปของ

วรรณกรรมจีนอีกคร้ังในช่วงปลายศตวรรษที่ 20 พวกเราควรจะให้ความส าคัญกับการ

ท าความเข้าใจช่วงปลายราชวงศช์ิงเสียใหม่ รวมไปถึงความริเร่ิมสร้างสรรค์ของช่วงเวลา

ดังกล่าวที่ มีมาก่อนและมีมากกว่าช่วงเหตุการณ์ 4 พฤษภาคม ความหมายของ 

“สมัยใหม่” น้ัน ผู้คนต่างอธิบายกันไปต่างๆ นานา หากเราค้นหาเอาความไปถึงที่สุด 

แล้วมองว่าสมัยใหม่คือการมีส านึกรู้ตัวที่ต้องการจะแสวงหาสิ่ง ใหม่และความ

เปลี่ยนแปลง หรือมองว่าเป็นกลวิธีสร้างสรรค์งานที่ให้ความส าคัญกับปัจจุบัน  



88 
 

ลดบทบาทของสิ่งโบราณ เช่นน้ัน ความพยายามต่างๆ ของเหล่านักประพันธ์นวนิยาย

ในช่วงปลายราชวงศ์ชิงก็น่าจะเข้าข่ายน้ัน (หวังเต๋อเวย, 1998, น. 3, 7)   

 อย่างไรก็ดี ถึงแม้ความเป็นสมัยใหม่ของจีนที่เร่ิมมีพัฒนาการมาตั้งแต่ช่วง

ปลายราชวงศ์ชิงน้ันจะเกิดขึ้นจากความต้องการของชาวจีนเองด้วย  ทว่า การจะท า

ความเข้าใจกระบวนการดังกล่าวไม่สามารถท าได้โดยการให้ความสนใจกับความ

เปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมท้องถิ่นของจีนแต่อย่างเดียว ในทางกลับกัน ต้องท าความ

เข้าใจการปะทะสังสรรค์ของความรู้และอ านาจที่มาพร้อมกับลัทธิจักรวรรดินิยมของ

ตะวันตกในช่วงศตวรรษที่ 19 ควบคู่ไปด้วย (น.7) ด้วยเหตุน้ี การแปลจึงเป็นพื้นที่หน่ึง

ที่ควรค่าแก่การศึกษามากที่สุด เน่ืองจากการแปลเป็นเคร่ืองมือส าคัญในการสื่อสาร 

ข้ามวัฒนธรรม ดังน้ัน ย่อมเป็นพื้นที่ที่จะเกิดการปะทะสังสรรค์ของข้อมูล ความรู้ และ

อ านาจระหว่างภาษาและวัฒนธรรมต้นทางกับภาษาและวัฒนธรรมปลายทางอย่างเลีย่ง

ไม่ได้  

การแปลในประวัติศาสตร์จีน: การแปลในฐานะเครื่องมือแห่ง “การท าให้เป็น

สมัยใหม่” 

 ดั่งที่กล่าวไปแล้วว่า การแปลเป็นเคร่ืองมือส าคัญที่ขาดไม่ได้ในการสื่อสาร 

ข้ามวัฒนธรรม ในประวัติศาสตร์จีนน้ัน ได้เกิดกระแสการแปลคร้ังส าคัญขึ้นทั้งสิ้น  

3 คร้ัง คร้ังแรกคือขบวนการแปลพระไตรปิฎกที่เกิดขึ้นตั้งแตช่่วงปลายราชวงศ์ฮ่ันจนถงึ

ช่วงต้นราชวงศ์ซ่ง ซ่ึงกินระยะเวลายาวนานร่วมพันกว่าปี การแปลเอาแนวคิดทาง

พระพุทธศาสนาเข้ามาในคร้ังน้ันได้ส่งผลกระทบต่อสังคมจีนอย่างมากในหลายด้าน   



89 
 

เช่น ปรัชญาความคิด ความเชื่อท้องถิ่น ประเพณีสังคม ภาษาและวรรณกรรม เป็นต้น 

คร้ังที่สองคือกระแสการแปลความรู้ทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีของตะวันตกในช่วง

ปลายราชวงศ์หมิงถึงช่วงต้นราชวงศ์ชิง โดยมีกลุ่มครูสอนศาสนานิกายเยซูอิตที่มาจาก

ยุโรปเป็นก าลังหลักในการแปล การแปลคร้ังน้ีไม่เพียงส่งอิทธิพลโดยตรงต่อชนชั้น 

ขุนนางของจีนในยุคสมัยน้ันเท่าน้ัน ในทางอ้อม การแปลคร้ังน้ียังได้น าองค์ความรู้ 

ที่สร้างความตื่นตัวมาสู่กลุ่มปัญญาชนผู้ใฝ่หาหนทางปฏิรูปประเทศให้เป็นสมัยใหม่

ในช่วงสองศตวรรษต่อมาด้วย และคร้ังที่สามคือกระแสการแปลศาสตร์และวิทยาการ

ตะวันตก ซ่ึงท ากันอย่างแพร่หลายในช่วงปลายราชวงศ์ชิง  โดยมีปัญญาชนจีนใน

ช่วงเวลาดังกล่าวเป็นก าลังส าคัญ (กวนอ้ายเหอ, 2013, น. 367-368) จะเห็นได้ว่า  

ทุกคร้ังที่เกิดกระแสการแปลแพร่หลายขึ้นในสังคมจีน ย่อมจะเกิดผลกระทบในวงกว้าง

ต่อวัฒนธรรมท้องถิ่นของจีนตามมาเสมอ หากเชื่อว่าภาษาคือภาชนะและพาหนะของ

วัฒนธรรม การแปลภาษาต่างประเทศก็เปรียบเสมือนกระบวนการน าวัฒนธรรมของ

ชาติภาษาต้นทางเข้ามาสู่วัฒนธรรมของชาติภาษาปลายทางด้วยไม่มากก็น้อย 

 หลังเกิดเหตุการณ์สงครามฝิ่น (คร้ังที่ 1 ค.ศ. 1840-1842 และคร้ังที่ 2 ค.ศ. 

1856-1860) ประเทศจีนตกอยู่ในสภาพย่ าแย่และอ่อนแอ ปัญญาชนจีนที่มีบทบาท

ส าคัญ เช่น หลินเจ๋อสวี (林则徐 Lin Zexu) และเว่ยหยวน (魏源 Wei Yuan) ได้

เสนอว่าต้อง “เรียนรู้วิทยาการล้ าหน้าจากฝร่ังเพื่อรับมือฝร่ัง” พวกเขาได้ลงมือแปล

หนังสือความรู้วิทยาการต่างๆ จากโลกตะวันตกมาสู่สังคมจีน ไม่ว่าจะเป็นความรู้ด้าน

การเมือง เศรษฐศาสตร์ ภูมิศาสตร์ หรือประวัติศาสตร์ แม้ความคิดของพวกเขาจะไม่ได้

รับการตอบสนองเท่าที่ควร อีกทั้งสิ่งที่แปลมายังเป็นเพียงความรู้ในระดับพื้นฐานเทา่น้ัน 



90 
 

แต่งานแปลและข้อเสนอของพวกเขาเป็นสิ่งที่สอดคล้องกับความต้องการของยุคสมัย 

ถือเป็นการบุกเบิกเส้นทางแห่งการเรียนรู้โลกตะวันตกในช่วงปลายราชวงศช์ิง และสร้าง

คุณูประการอย่างมากต่อคนรุ่นหลังที่ต้องการแสวงหาเส้นทางน าชาติจีนสู่ความเข้มแขง็ 

กระทั่งเกิด “ขบวนการเรียนรู้วิทยาการตะวันตก”4 ขึ้น กลุ่มผู้ขับเคลื่อนในขบวนการ

ดังกล่าวได้สืบต่อและพัฒนาแนวคิดของหลินเจ๋อสวีและเว่ยหยวน โดยเสนอแนวคิด 

“ตัวเป็นจีน ใช้ของตะวันตก”(中学为体，西学为用) ในที่น้ีหมายความว่า แม้จะ

เรียนรู้และรับเอาความรู้ทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีจากโลกตะวันตกมาใช้อย่าง

กว้างขวางแล้ว แต่ในเชิงค่านิยมและความคิดยังคงยึดถือจารีตแบบลัทธิขงจื๊ออย่าง

เหนียวแน่น ด้วยเหตุน้ี งานแปลในช่วงดังกล่าวจึงเน้นไปที่การแปลหนังสือที่ให้ความรู้

เชิงวิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี และอุตสาหกรรม ด้วยความเชื่อที่ว่าความรู้เหล่าน้ีจะช่วย

ให้ประเทศเข้มแข็งและม่ังคั่ ง ได้   และเ ม่ือจีนพ่ายแพ้ให้แก่ญี่ปุ่ นในสงคราม 

ทางทะเล (หรือที่เรียกว่าสงครามจีน-ญี่ปุ่น คร้ังที่ 1) ใน ค.ศ. 1894 จึงท าให้เกิด  

“การปฏิรูปร้อยวัน”5 ขึ้น ในช่วงเวลาน้ี นอกจากกลุ่มปัญญาชนจะให้ความสนใจกับ

                                                             
4 ขบวนการเรียนรู้วิทยาการตะวันตก (ค.ศ. 1861-1895) ชนช้ันปกครองในราชส านักชิงเริ่มเห็นความส าคัญของการ
เรียนรู้วิทยาการจากตะวันตก โดยเฉพาะอย่างย่ิงความรู้ในเชิงวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี เพื่อน ามาใช้พัฒนาประเทศ
ให้เข้มแข็งและม่ังคั่ง จึงได้ส่งคนจีนจ านวนหน่ึงไปร่ าเรียนยังโลกตะวันตก ช่วงเวลาประมาณ 30 ปีของขบวนการเรียนรู้
วิทยาการตะวันตกน้ี ประเทศจีนได้พัฒนาไปในด้านต่างๆ ที่เป็นรูปธรรม เช่น การท าเหมืองแร่ เรือกลไฟ ทางรถไฟ  
โทรเลข เป็นต้น นอกจากน้ียังมีการก่อตั้งกองทัพเรือแบบสมัยใหม่ และเปิดโรงเรียนระบบตะวันตกมากข้ึนด้วย  
5 การปฏิรูปร้อยวัน (ค.ศ. 1898) ความพ่ายแพ้ของจีนต่อญี่ปุ่นในสงครามทางทะเลในค.ศ. 1894 ท าให้จีนตกอยู่ใน
สถานะ “ชายป่วยแห่งเอเชีย” สิ่งน้ีท าให้ปัญญาชนจีนตระหนักว่าการปรับเปลี่ยนประเทศให้เป็นสมัยใหม่แต่เพียงทาง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีน้ัน ไม่เพียงพอต่อการช่วยชาติให้พ้นภัย การปรับเปลี่ยนระบบการเมืองการปกครองและวิถี
ความเช่ือให้เป็นสมัยใหม่ก็มีความส าคัญไม่แพ้กัน ด้วยเหตุน้ี จึงได้เกิดขบวนการปฏิรูปที่เรียกร้องการเปลี่ยนแปลงทาง
ระบบการเมืองการปกครองและแนวคิดข้ึน ทว่า สุดท้ายกลุ่มปฏิรูปก็พ่ายแพ้ให้แก่กลุ่มอ านาจเก่าฝ่ายอนุรักษ์นิยมของ



91 
 

ความรู้ทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีเช่นในยุคก่อนหน้าแล้ว  ยังเ ร่ิมหันมาให้ 

ความสนใจกับระบบการเมืองการปกครองของตะวันตกด้วย ดังน้ัน ในช่วงน้ีจึงเร่ิมมี 

การสนับสนุนให้แปลงานชิ้นส าคัญในทางสังคมศาสตร์ของตะวันตก ทั้งด้านการเมือง

การปกครอง กฎหมาย เศรษฐศาสตร์ และประวัติศาสตร์ เหล่าปัญญาชนมุ่งหวังจะใช้

งานแปลมาช่วยชาติให้พ้นภัย ท าให้การแปลกลายเป็นกิจกรรมส าคัญอันเป็นส่วนหน่ึง

ของการปฏิ รูป หนังสือแปลในยุคสมัยน้ันจึง มีคุณค่าเชิงวัฒนธรรมอย่างมาก  

กระแสนิยมแปลงานตะวันตกที่ เกิดขึ้นไม่เพียงเป็นปรากฏการณ์ที่ สอดรับกับ

สถานการณ์ทางการเมืองและความจ าเป็นของยุคสมัยเท่าน้ัน หากแต่ยังแสดงให้เห็น

ด้วยว่า ความรับรู้เก่ียวกับโลกตะวันตกของชาวจีนน้ันเร่ิมต้นจากระดับวัตถุมาก่อน  

แล้วจึงเคลื่อนไปสู่ระดับแนวคิด ในภายหลังกลุ่มปัญญาชนฝ่ายปฏิรูปยังยกเอา  

“การเปิดปัญญาประชาชน” ขึ้นเป็นเป้าหมายส าคัญประการหน่ึงของขบวนการอีกด้วย 

และเพื่อการน้ี นวนิยายถูกมองว่าเป็นสื่อกลางในการน าความตื่นรู้ไปสู่ประชาชนที่

เหมาะสมและง่ายต่อการท าความเข้าใจมากที่สุด ด้วยเหตุน้ี จึงได้เกิดกระแสการแปล

วรรณกรรมตะวันตกขึ้นในช่วงปลายศตวรรษที่  19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 (หยางลี่หัว, 

2011, น. 190-193) 

 ช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงช่วงต้นศตวรรษที่ 20 สถานะของนวนิยายในสังคม

จีนได้เคลื่อนจากชายขอบเข้าสู่ศูนย์กลาง จากที่เคยถูกมองว่าเป็นศิลปะชั้นรอง ไม่มี

คุณค่าเท่ากวีนิพนธ์ ในช่วงเวลาดังกล่าว นวนิยายกลับได้รับการยอมรับและยกระดับ

                                                             
พระนางซูสีไทเฮา เน่ืองจากช่วงเวลาของขบวนการปฏิรูปด าเนินมาได้ทั้งหมด 103 วัน เหตุการณ์ดังกล่าวจึงถูกเรียกว่า 
“การปฏิรูปร้อยวัน”  



92 
 

ขึ้นมามีสถานะเหนือกวีนิพนธ์ หยางเหลียนเฟินได้อภิปรายถึง “ความเป็นสมัยใหม่”  

ที่ถูกน าเข้ามาผ่านนวนิยายแปลของจีนในช่วงน้ีว่ามีปรากฏให้เห็นใน 2 ระดับ ได้แก่ 

ระดับภาษาและระดับรูปแบบ (น. 182-185) ดังน้ี 

 1. ในระดับภาษา จะสะท้อนผ่านการใช้ค าศัพท์และรูปประโยค เช่น เร่ิมมี

การใช้ค าสองพยางค์หรือหลายพยางค์ (ค าศัพท์ในภาษาจีนโบราณมักเป็นค าพยางค์

เดียว) ค าทับศัพท์ ค าศัพท์ใหม่ ส่วนรูปประโยคเร่ิมมีการใช้รูปประโยคแบบญี่ปุ่นหรือ

แบบยุโรป เช่น มีการใช้เคร่ืองหมายวรรคตอนในประโยค เป็นต้น  

 2. ในระดับรูปแบบ สะท้อนผ่านทางมุมมองการเล่าเร่ืองและเวลาในการ 

เล่าเร่ือง เช่น เร่ิมมีการใช้มุมมองการเล่าเร่ืองแบบบุรุษที่หน่ึง แสดงให้เห็นว่าเร่ิมมี

ส านึกเร่ืองความเป็นปัจเจกบุคคลปรากฏขึ้นในงานวรรณกรรม ผู้เขียนไม่ได้มีบทบาท

เป็นพระเจ้าของตัวบทท่ีสามารถเผยแสดงเร่ืองราวทุกอย่างได้เสมอไป ส่วนเวลาในการ

เล่าเร่ืองก็เร่ิมใช้การเล่าเร่ืองแบบสลับช่วงเวลาไปมา ไม่จ าเป็นต้องเล่าเร่ืองแบบที่เวลา

เดินเป็นเส้นตรง 

 จะเห็นได้ว่า ช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงช่วงต้นศตวรรษที่  20 น้ัน แนวคิด

เร่ือง “ความเป็นสมัยใหม่” ของตะวันตกได้หลั่งไหลเข้ามาสู่สังคมจีนโดยมีการแปลเป็น

ช่องทางส าคัญ ปรากฏการณ์ดังกล่าวไม่ได้เกิดขึ้นแต่เพียงในสังคมจีนเท่าน้ัน หากแต่

เกิดขึ้นในประเทศต่างๆ ที่ไม่ใช่ประเทศตะวันตกเช่นเดียวกัน ดังน้ัน การแปลจึงเป็น

หน่ึงในปัจจัยพื้นฐานที่มีบทบาทส าคัญอย่างยิ่งต่อ “กระบวนการท าให้เป็นสมัยใหม่” 

อย่างไม่ต้องสงสัย แน่นอนว่า หากต้องการอภิปรายเก่ียวกับบทบาทของการแปลกับ 

“ความเป็นสมัยใหม่” ผลงาน กลวิธีการท างาน และแนวคิดของนักแปลในช่วงเวลา



93 
 

ดังกล่าวเป็นสิ่งที่จะไม่พูดถึงไม่ได้ เน่ืองจากนักแปลคือผู้เล่นที่มีบทบาทส าคัญที่สุดใน

กระบวนการดังกล่าว 

จากเหยียนฟู่ถึงหลินซู: จากทฤษฎีสู่ภาคปฏิบัติ 

 หากกล่าวถึงบุคคลที่มีบทบาทส าคัญและโดดเด่นที่สุดในวงการแปลของสังคม

จีนช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 เหยียนฟู่และหลินซูจะต้องเป็นสองชื่อ

แรกที่ถูกพูดถึงอย่างไม่ต้องสงสัย การอภิปรายถึงแนวคิดและกระบวนการท างานของ

บุคคลทั้งสองจะสามารถช่วยให้เราเห็นถึงอุดมคติเ ก่ียวกับงานแปลของสังคมจีน 

ตลอดจนการเมืองของการแปลในช่วงยุคสมัยดังกล่าวได้เป็นอย่างดี  

 1. เหยียนฟู่กับทฤษฎีการแปล: ถูกต้อง-สื่อความ-งามตามแบบแผน 

 เหยียนฟู่ (ค.ศ.1854-1921) เป็นทหารเรือรุ่นแรกที่ราชส านักชิงส่งไปศึกษาที่

ประเทศอังกฤษในปี 1876 ผลงานแปลที่โดดเด่นของเขาคือหนังสือวิชาการต่างๆ ของ

โลกตะวันตก ซ่ึงมีเน้ือหาหลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นด้านปรัชญา เศรษฐศาสตร์ นิติศาสตร์ 

ตรรกศาสตร์ สังคมศาสตร์ และการเมืองการปกครอง เป็นต้น แต่งานแปลชิ้นส าคัญ

ที่สุดและส่งอิทธิพลต่อสังคมจีนที่สุดของเขาคือหนังสือชื่อ ทฤษฎีวิวัฒนาการ《天演

论》ซ่ึงแปลมาจาก Evolution and Ethics ของ โทมัส เฮนร่ี ฮักซ์ลี่ย์ (Thomas 

Henry Huxley) เม่ือปี 1898 โดยหนังสือเล่มน้ีได้น าเอาแนวคิด “ผู้เหมาะสมที่สุดคือ 

ผู้อยู่รอด” (Survival of the fittest) ของลัทธิดาร์วินทางสังคม (Social Darwinism) 

เข้ามาสู่สังคมจีน การเข้ามาของแนวคิดดังกล่าวได้ปรับเปลี่ยนกระบวนทัศน์และความ

เข้าใจของปัญญาชนจีนต่อสถานการณ์ที่สังคมจีนก าลังเผชิญอยู่ ณ ขณะน้ันเป็นอย่าง



94 
 

มาก แนวคิดน้ีท าให้กลุ่มปัญญาชนตืน่ตัวและตอ้งการพัฒนาชาติจีนให้เขม้แข็ง เพื่อที่จะ

ได้เป็น “ผู้อยู่รอด” 

 นอกจากจะเป็นนักแปลแล้ว อีกบทบาทที่ส าคัญของเหยียนฟู่คือการเป็น 

นักทฤษฎีด้านการแปล ทฤษฎีการแปลที่เขาเสนอต่อสังคมจีนเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลอย่าง

มากมาจวบจนปัจจุบัน ทว่าอาจจะมีการตีความแตกต่างกันไปบ้างตามยุคสมัยหรือ

จุดยืนของแต่ละบุคคล เหยียนฟู่เสนอว่างานแปลในอุดมคติต้องมีคุณสมบัติ 3 ประการ 

ได้แก่ “ถูกต้อง” (信) คือการซ่ือสัตย์ต่อต้นฉบับ “สื่อความ” (达) คือการถ่ายทอดเอา

จิตวิญญาณเดิมของต้นฉบับออกมาให้ได้ ให้ความส าคัญกับความหมายและเน้ือหา

มากกวา่การใช้ส านวนโวหาร ในที่สุดแล้วจุดมุ่งหมายก็เพื่อให้ตัวบทแปลสามารถบรรลุ

สิ่งที่เรียกว่า “ถูกต้อง” ได้ และสุดท้ายงานแปลควรจะ “งามตามแบบแผน” (雅) ใน

ที่น้ีหมายถึงการใช้ค าศัพท์และรูปประโยคแบบภาษาจีนโบราณสมัยก่อนราชวงศ์ฮ่ัน   

เหยียนฟู่มีความเห็นว่าการใช้ภาษาเช่นน้ีจะท าให้ส านวนแปลสละสลวย และจะช่วยให้ 

“สื่อความ” ได้ดียิ่งขึ้น (กวนอ้ายเหอ, 2013, น. 376) 

 อย่างไรก็ดี ดูเหมือนเหยียนฟู่เองก็ตระหนักดีว่าการแปลงานให้ได้มาตรฐานทัง้ 

3 ข้อ ตามที่เขาเสนอไว้น้ันไม่ใช่เร่ืองง่าย โดยจะเห็นได้จากข้อความที่เขาเขียนไว้ใน 

ค าน าของหนังสือเร่ือง ทฤษฎีวิวัฒนาการ ว่า 

“译事三难：信、达、雅。求其信，已大难

矣！顾信矣，不达，虽译，犹不译也，则达尚焉。

海通以来，象寄之才，随地多有；而任取一书，责

其能与于斯二者，则已寡矣！其故在浅尝一也；偏



95 
 

至二也，辨之者少，三也。” (อ้างถึงใน กนกพร นุ่มทอง, 

2554, น. 10) 

กล่าวคือ การแปลยากอยู่สามประการ คือ ต้องถูกต้อง สื่อความ งามตาม

แบบแผน การแปลให้ตรงตามต้นฉบับน้ันเดิมก็เป็นเร่ืองยากอยู่แล้ว แต่หากมุ่งเน้นให้

ตรงตามต้นฉบับโดยละเลยการท าให้ส านวนแปลอ่านเข้าใจง่าย  ต่อให้แปลออกมาก็

เท่ากับมิได้แปล เห็นได้ชัดว่าการสื่อความให้เข้าใจน้ันเป็นเร่ืองส าคัญ นับแต่มีการ

ติดต่อกับต่างประเทศเป็นต้นมา ผู้ที่มีความสามารถด้านการแปลหาได้ในทุกที่ แต่ทว่า 

หากหยิบหนังสือแปลเล่มใดมาดูสักเล่ม จะหาที่ทั้งตรงตามต้นฉบับและทั้งใช้ส านวนสื่อ

ความน้ันน้อยนัก สาเหตุประการแรกคือ ผู้แปลอ่านต้นฉบับเพียงคร่าวๆ ไม่ละเอียด 

สาเหตุประการที่สองคือ ไม่ได้ท าการวิเคราะห์ต้นฉบับในทุกด้าน สาเหตุประการที่สาม

คือ ไม่สามารถเข้าใจต้นฉบับได้อย่างแท้จริง (กนกพร นุ่มทอง, 2554, น. 10-11)   

 จะเห็นได้ว่า ในกระบวนการท างานแปลย่อมมีอุปสรรคที่อาจจะท าให้ตัวบท

แปลไม่สามารถบรรลุมาตรฐานทั้ง 3 ประการที่เหยียนฟู่เสนอมาได้ ข้อสังเกตที่น่าสนใจ

คือ แม้แต่งานแปลเร่ือง ทฤษฎีวิวัฒนาการ ของเหยียนฟู่เองก็ ไม่ได้เป็นการแปลที่

ถูกต้องตามต้นฉบับทั้งหมดแบบ “อุดมคติ” ของทฤษฎีการแปลที่เขาเสนอไว้  

อย่างไรก็ตาม มาตรฐานว่าด้วย “ถูกต้อง” และ “สื่อความ” ของเหยียนฟู่ดูจะ

ได้รับการยอมรับอย่างไร้ข้อกังขา หากแต่มาตรฐานว่าด้วย “งามตามแบบแผน” กลับ

เป็นที่ถกเถียงมาโดยตลอด เช่น “หากต้นฉบับไม่งาม จะแปลให้งามได้อย่างไร และควร

หรือไม่ที่จะต้องแปลให้งาม เพราะหากแปลสิ่งที่ไม่งามให้งาม ก็ย่อมเท่ากับถ่ายทอด



96 
 

คลาดเคลื่อนไปจากต้นฉบับ” (น. 11) ซ่ึงอาจมองได้ว่าการแปลสิ่งที่ไม่งามให้งามอาจ

ท าให้ตัวบทแปลไม่ “ถูกต้อง” และ “สื่อความ” ตามมาตรฐานที่ตัวเขาเองได้เสนอไว้ 

 การอภิปรายเก่ียวกับทฤษฎีการแปลของเหยียนฟู่แสดงให้เราเห็น “อุดมคติ” 

ต่อการแปลของสังคมจีนตั้งแต่ช่ วงปลายศตวรรษที่  19 เป็นต้นมา ในทางหน่ึง  

“อุดมคติ” ที่ว่า ได้แสดงให้เห็นความคาดหวัง ความใฝ่ฝัน และมาตรฐานที่สังคมมีต่อ

การแปล หากเราย้อนกลับไปดูแนวคิดเร่ืองการแปลในสังคมจีนจะเห็นได้ว่า เดิมสังคม

จีนมองตัวบทแปลและต้นฉบับเป็นเหมือนด้านหน้าและหลังของงานปักสะดึงกรึงไหมที่

ด้านหน้ามีลวดลายอันวิจิตร แต่เม่ือพลิกมาด้านหลังก็จะเห็นลวดลายเดียวกันแต่มี

ปลายเส้นด้ายเส้นไหมท่ีมองไม่เห็นจากด้านหน้า ค าว่า “แปล” หรือ fanyi (翻译) ใน

ภาษาจีนก็เกิดจากตัวอักษรสองตัวคือ fan (翻) ที่แปลว่า “พลิก” และ yi (译)  

ที่หมายถึงการแปลหรือตีความ แนวคิดที่เชื่อมโยงงานแปลกับต้นฉบับไว้กับการพลิก

กลับด้านน้ีไม่ได้มองงานแปลกับต้นฉบับว่ามีความสัมพันธ์ในแนวสูงต่ า  ไม่ได้มองว่ามี

ใครอยู่เหนือหรือต่ ากว่าใคร (แพร จิตติพลังศรี, 2560, น. 71-72) ทฤษฎีการแปลของ

เหยียนฟู่ได้แสดงให้เห็นว่า กระบวนทัศน์เก่ียวกับการแปลในสังคมจีนตั้งแต่ช่วงปลาย

ศตวรรษที่ 19 เร่ิมมีแนวโน้มที่จะเปลี่ยนไปคล้ายกับสังคมตะวันตก ที่มุ่งให้ความส าคัญ

กับ “ความเท่าตรง” หรือ “สมมูลภาพ” (equivalence) ในงานแปล ซ่ึงวิธีคิดเช่นน้ีจะ

จัดวางตัวบทแปลและต้นฉบับไว้ในความสัมพันธ์แบบสูงต่ า โดยบทแปลมักถูกมองว่าอยู่

ต่ ากว่าเสมอ เน่ืองจากเป็นการยากที่บทแปลจะขึน้ไปเทียบเท่าหรือท าได้เหมือนตน้ฉบบั 

แต่ในอีกทาง “อุดมคติ” กลับมีนัยของการไปไม่ถึงหรือไม่สามารถท าได้จริง ดั่งที่ตัว 

เหยียนฟู่เองก็ยอมรับว่าทฤษฎีที่ เขาเสนอน้ันเป็นสิ่งที่ยากจะท าได้อย่างสมบูรณ์  



97 
 

หรือหากลองมาดูปรากฏการณ์จริงที่เกิดขึ้นในช่วงยุคสมัยดังกล่าวก็จะพบว่า ในขณะที่

ทฤษฎีการแปลว่าด้วย “ถูกต้อง-สื่อความ-งามตามแบบแผน” ของเหยียนฟู่ได้รับการ

ยอมรับและมีอิทธิพลอย่างมากในสังคมจีน แต่นักแปลนวนิยายจ านวนมากในยุคน้ัน

กลับให้ความส าคัญกับการแปลงานให้ “งามตามแบบแผน” มากที่สุด แทนที่จะแปล

งานโดยเน้นความ “ถูกต้อง” เป็นส าคัญ นักแปลจ านวนมากไม่ได้รู้สึกว่าเป็นเร่ืองผิด 

ที่จะตีความใหม่หรือเขียนแก้เร่ืองราวบางอย่างในบทแปลให้ต่างจากต้นฉบับ โดยมัก

อ้างว่าสิ่งที่ท าไปน้ัน “ไม่ได้ผิดจากเจตนาเดิมของผู้แต่ง” (กวนอ้ายเหอ, 2013, น. 370) 

ความขัดแย้งระหว่างทฤษฎีกับภาคปฏิบัติของการแปลที่เกิดขึ้นน้ีเป็นเคร่ืองตอกย้ าว่า 

ทฤษฎีการแปลของเหยียนฟู่ในฐานะ “อุดมคติ” ของการแปลเป็นสิ่งที่ท าไม่ได้หรือไป

ไม่ถึง อย่างไรก็ด ีสิ่งที่เราควรอภิปรายต่อไปคือสาเหตุที่ซ่อนอยู่เบื้องหลังปรากฏการณ์

ดังกล่าว เหตุใดนักแปลจ านวนมากแม้จะยอมรับในทฤษฎีของเหยียนฟู่ แต่กลับเจตนา 

ที่จะเลือกน ามาปฏิบัติเพียงบางส่วนเท่าน้ัน 

 2. หลินซูกับการแปลนวนิยายตะวันตก: การเมืองในภาคปฏิบัติการของ

การแปล 

 หลินซู (ค.ศ.1852-1924) เป็นนักแปลผู้มีชื่อเสียงในช่วงปลายราชวงศ์ชิง 

ได้รับการอบรมสั่งสอนเก่ียวกับกวีนิพนธ์โบราณมาตั้งแต่เด็ก มีความสามารถทางศิลปะ

รอบด้านทั้ งทางการประพันธ์และวาดเขียน งานแปลเ ร่ือง  The Lady of the 

Camellias 《巴黎茶花女遗事》ในปี 1899 ของเขาได้รับการตอบรับอย่างดีจาก

นักอ่านชาวจีน ท าให้เขามีชื่อเสียงจนเป็นที่ รู้จักขึ้นมา อาจกล่าวได้ว่า หลินซูเป็น 

นักแปลนวนิยายที่มีชื่อเสียงที่สุดแห่งยุคสมัย งานแปลของเขามีคุณูปการต่อคนรุ่นหลัง



98 
 

อย่างมาก กวนอ้ายเหอ (关爱和 Guan Aihe) นักวิชาการด้านวรรณคดีจีน ได้อธิบาย

ถึงคุณค่าทางประวัติศาสตร์ของนวนิยายแปลของหลินซูเอาไว้  ดัง น้ี (2013,  

น. 379-380) 

 2.1 งานแปลของเขามีอิทธิพลต่อสังคมเป็นที่ประจักษ์ชัด สามารถเปลี่ยน

ทัศนคติเชิงลบที่ขุนนางจีนมีต่อวรรณกรรมต่างชาติได้ในเบื้องต้น ช่วยสร้างบรรยากาศ

ของการแปลงานนวนิยายต่างประเทศ ท าให้ประเภทและรูปแบบของนวนิยายในช่วง

ปลายราชวงศ์ชิงมีความหลากหลายมากขึ้น  

 2.2 เขาแปลนวนิยายโดยใช้รูปแบบภาษาที่เลียนแบบภาษาโบราณ แต่เรียบ

ง่าย อ่านได้ลื่นไหล เป็นการช่วยยกระดับสถานะทางสังคมวัฒนธรรมและทาง

วรรณกรรมของนวนิยายเป็นอย่างมาก 

 2.3 เขาแปลนวนิยายโดยใช้ภาษาจีนโบราณที่ไม่ยึดติดอยู่ในกรอบ จึงท าให้

เกิดความเปลี่ยนแปลงทางภาษาและรูปแบบโดยไม่รู้ตัว ภาษาของเขาทั้งรับเอาข้อโดด

เด่นและรูปแบบของภาษาโบราณตามขนบมา  แต่ก็ก้าวข้ามกฎข้อบังคับต่างๆ  

ของภาษาโบราณไปพร้อมๆ กัน เขาท าการเปลี่ยนแปลงไวยากรณ์และรูปประโยค 

ในส่วนที่จ าเป็น น าภาษาพูดของชาวบ้าน ค าต่างประเทศ รวมถึงรูปประโยคของ

ภาษาต่างประเทศเข้ามาใช้ในงานแปล 

 2.4 งานแปลเร่ือง The Lady of the Camellias ซ่ึงถือเป็นผลงานชิ้นเอก

ของหลินซูมีคุณูประการในแง่ที่ท าให้เกิดรูปแบบการเล่าเร่ืองแบบสมัยใหม่ขึ้น มีอิทธิพล

อย่างมากต่อวิธีการเล่าเร่ืองของนวนิยายจีนในช่วงปลายราชวงศ์ชิงจนถึงช่วงต้น

สาธารณรัฐ 



99 
 

 2.5 นวนิยายแปลของหลินซูส่งอิทธิพลโดยตรงต่อแนวทางการสร้างสรรค์งาน

วรรณกรรมของนักเขียนจีนสมัยใหม่6 อาทิ หลู่ซว่ิน (鲁迅 Lu Xun) เป็นต้น 

 เป็นที่ทราบกันดีว่าวิธีการแปลงานของหลินซูน้ันมีลักษณะเฉพาะ กล่าวคือ 

หลินซูไม่มีความรู้ภาษาต่างประเทศ แต่กลับมีผลงานแปลวรรณกรรมต่างประเทศ

มากกว่า 100 เร่ือง หลินซูจะท างานร่วมกับผู้เชี่ยวชาญภาษาต่างประเทศ ให้ช่วย

ถ่ายทอดเร่ืองราวในตัวบทวรรณกรรมออกมาผ่านการบอกเล่า  ส่วนตัวเขาจะน ามา 

เรียบเรียงเป็นภาษาจีนที่สละสลวย กลวิธีการแปลเช่นน้ีเป็นการแปลที่ไม่ได้ให้

ความส าคัญกับต้นฉบับและผู้แต่ง หากแต่ให้ความส าคัญกับผู้อ่านฉบับแปล สิ่งทีผู่้แปล

ให้ความส าคัญคือความคาดหวัง ความสนใจ และรสนิยมในการเสพงานของผู้อ่าน 

ดังน้ันจึงมักได้รับการตอบรับที่ดีจากกลุ่มผู้อ่าน (ถูปิงหลาน, 2012, น. 124-125) หาก

น างานแปลของหลินซูมาเทียบกับต้นฉบับจะพบว่า มีหลายจุดในตัวบทแปลที่มีการ 

ตัดทอน ตอ่เติม หรือตีความเน้ือหาบางอย่างให้แผกไปจากตัวบทต้นฉบับ ตวัอย่างหน่ึง

ที่ชัดเจนและน่าสนใจคือ ตัวอย่างจากงานวิจัยของถูปิงหลาน (涂兵兰 Tu Binglan)  

ที่ได้ลองเปรียบเทียบความตอนหน่ึงจากนวนิยายเร่ือง David Copperfield ระหว่าง

ต้นฉบับของชาลส์ ดิกคินส์ (Charles Dickens) กับตัวบทแปลของหลินซูไว้ ดังน้ี  

On which Mr.  Micawber delivered an eulogium 

on Mrs.  Micawber’ s character, and said she had ever 

                                                             
6  ค าว่า “นักเขียนจีนสมัยใหม่” ในที่น้ีหมายถึงนักเขียนที่มีช่ือเสียงเป็นที่รู้จักตั้งแต่ช่วงเหตุการณ์ 4 พฤษภาคม ค.ศ. 
1919 เป็นต้นมา 



100 
 

been his guide, philosopher, and friend, and that he 

would recommend me, when I came to marrying – time 

of life, to marry such another woman, if such another 

woman could be found. (2012, น. 136)   

密考伯遂历称其妻嘉言懿行，为世贤女，能相

夫教子共处患难，且谓余曰：“汝论娶者，所要亦当

如吾妻。惟不审闺秀中更有贤类吾妻者否？”  ( อ้ า ง

แล้ว) 

 จากตัวอย่างบทตัดตอนที่ยกมา ถูปิงหลานได้วิเคราะห์ให้เห็นว่ า ตัวบท

ต้นฉบับก าลังบรรยายถึงคู่สามีภรรยาที่รักกันมากคู่หน่ึง จากประโยคที่ว่า “she had 

ever been his guide, philosopher, and friend” ในต้นฉบับ  จะเห็นได้ ว่ า ใน

ความสัมพันธ์ของทั้งคู่น้ัน ฝ่ายสามีได้จัดวางภรรยาให้อยู่ในสถานะที่เท่าเทียมกัน หรือ

อาจจะจัดวางเธอไว้ในสถานะที่สูงกว่าในบางคร้ังเสียด้วยซ้ า  ทว่าในส านวนแปลของ

หลินซู ข้อความน้ีกลับถูกแปลว่า “其妻嘉言懿行，为世贤女，能相夫教子共

处患难” (ภรรยาของเขางามทั้ งวาจาและกิริยา  เป็นหญิงดี มีคุณธรรมและ

ความสามารถ สามารถช่วยสามีสั่งสอนบุตร มีทุกข์ร่วมต้าน) เห็นได้ชัดว่าในบทแปล

ของหลินซูน้ัน ภาพความสัมพันธ์ระหว่างคู่สามีภรรยาในเร่ืองได้ถูกตีความใหม่โดยมีวิธี

คิดเก่ียวกับ “ผู้หญิงที่ด”ี แบบวัฒนธรรมจีนจารีตเป็นพื้นฐาน ภรรยาในบทแปลถูกจัด

วางให้เป็นผู้ตาม เป็นผู้ที่อยู่ในสถานะรองกว่าสามี (น. 136) 



101 
 

 ปรากฏการณ์เช่นที่เกิดขึ้นในการแปลของหลินซูคือสิ่งที่หยางเหลียนเฟิน

เรียกว่าการ “ตีความผิด” ในทัศนคติของหยาง วัฒนธรรมและความคิดสมัยใหม่ของ

ตะวันตกที่มีอิทธิพลอย่างมากต่อประเทศจีนในศตวรรษที่  20 น้ัน เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นผ่าน

กระบวนการ “ตีความผิด” อย่างต่อเน่ือง การ “ตีความผิด” ดังกล่าวมีทั้งส่วนที่เกิดขึ้น

โดยไม่รู้เน้ือรู้ตัว และส่วนที่เกิดขึ้นโดยเจตนา การ “ตีความผิด” ของหลินซูมีส่วนช่วย

อย่างมากให้กลุ่มขุนนางในช่วงปลายราชวงศ์ชิงสามารถท าความเข้าใจและเปิดใจ

ยอมรับนวนิยายตะวันตกได้ โดยการ “ตีความผิด” ดังกล่าวได้สะท้อนออกมาให้เห็น

ด้วยกัน 2 ประการ ได้แก่ ประการแรก หลินซูใช้ขนบวรรณกรรมของปัญญาชนจีนยุค

จารีตเป็นพื้นฐานในการท าความเข้าใจวรรณกรรมตะวันตก เขาพยายามมองหาจุดร่วม

ทางสุนทรียะในงานวรรณกรรมตะวันตกกับของจีน ใช้ประสบการณ์ของคนจีนไปท า

ความเข้าใจและอธิบายเน้ือหาของวรรณกรรมตะวันตกในจุดที่พอเทียบเคียงกับของจีน

ได้ ประการที่สอง หลินซูใช้หลักศีลธรรมของลัทธิขงจื๊อเข้ามาอธิบายวรรณกรรม

ตะวันตกและวิถีประชาจารีตของตะวันตกซ่ึงแท้จริงแล้วมีความแตกต่างจากของจีน  

ท าให้ผู้อ่านชาวจีนสามารถเข้าใจและยอมรับสิ่งเหล่าน้ีได้ (หยางเหลียนเฟิน, 2003,  

น. 96-97) จะเห็นได้ว่า ตัวอย่างบทวิเคราะห์จากงานวิจัยของถูปิงหลานที่ยกมาข้างต้น 

สามารถแสดงให้เห็นการ “ตีความผิด” ตามค าอธิบายของหยางเหลียนเฟินได้เป็น 

อย่างดี  

 อย่างไรก็ตาม ถึงแม้จะเกิดการ “ตีความผิด” ขึ้น แต่เราก็ไม่สามารถปฏิเสธได้

ว่า ความคิดหรือชุดคุณค่าแบบสมัยใหม่ที่สอดแทรกอยู่ในวรรณกรรมตะวันตกเอง

จะต้องถูกหลินซูซึมซับไปไม่มากก็น้อย กล่าวคือ ในขณะที่หลินซูก าลังแปลงาน



102 
 

วรรณกรรมตะวันตกอยู่น้ัน ตัวเขาเองก็ก าลังเข้าสู่กระบวนการปรับเปลี่ยนความคิดให้

เป็นสมัยใหม่ไปด้วย ถึงแม้งานแปลของหลินซูจะยังไม่สามารถช่วยเผยแพร่แนวคิด

สมัยใหม่อย่างแนวคิดมนุษยนิมหรือแนวคิดปัจเจกชนนิยมได้อย่างสมบูรณ์แบบ  

แต่อย่างน้อยที่สุด การ “ตีความผิด” ที่เกิดขึ้นในงานแปลของเขากลับกลายเป็นวิธีช่วย

ลดช่องว่างระหว่างจีนกับตะวันตกได้อย่างมีประสิทธิภาพ (2003, น. 102) อาจกล่าว

โดยสรุปได้ว่า แม้วรรณกรรมแปลของหลินซูยังไม่อาจจัดเป็นวรรณกรรม “สมัยใหม่” 

ของสังคมจีนได้ ทว่า การ “ตีความผิด” ของเขากลับช่วยเปิดพื้นที่ให้คนรุ่นต่อมา

สามารถเดินไปสู่ “ความเป็นสมัยใหม่” ได้ในที่สุด ด้วยเหตุน้ี วรรณกรรมแปลของหลินซู

จึงถือว่ามีบทบาทส าคัญต่อ “ความเป็นสมัยใหม่” ของจีนอย่างไม่อาจปฏิเสธได้ 

 ส าหรับบริบทยุคอาณานิคมน้ัน นักวิชาการแนวหลังอาณานิคมได้พยายาม

ชี้ ให้ เห็นว่า  ประเทศเจ้าอาณานิคมมักแปลงานของประเทศใต้อาณานิคมไป  

โดยถ่ายทอดให้ภาพลักษณ์และวัฒนธรรมของประเทศใต้อาณานิคมมีลักษณะเป็น  

“ผู้อ่อนแอ” แต่ในขณะเดียวกัน ประเทศใต้อาณานิคมก็แปลงานของประเทศเจ้าอาณา

นิคมเช่นกัน และน่าเชื่อได้ว่ามีเจตนาที่จะใช้งานแปลเหล่าน้ีเป็นพื้นที่ต่อสู้กับอ านาจ

ครอบง าทางวัฒนธรรมของประเทศเจ้าอาณานิคมด้วย ดั่งเช่นที่ ทักษ์ เฉลิมเตียรณ  

ได้อภิปรายถึงการแปลของไทยในยุคอาณานิคมไว้ว่า 

การแปลจากภาษาต่างชาติมาเป็นภาษาไทยน้ันโดยมาก

แล้วเป็นการถอดความ ไม่ใช่การแปลแบบค าต่อค า ความถูกต้อง

แม่นย าที่จ าเป็นส าหรับการแปลตามหลักวิชาการน้ันไม่ ใช่ 



103 
 

ข้อค านึงของงานแปลสว่นใหญ่ในยุคแรก ผู้แปลได้ถือวิสาสะอยา่ง

มากในการเพิ่มเติม ตัดทอน หรือปรับเปลี่ยนเร่ืองราวที่พวกเขา

แปล [...] 

 […] 

การแปล การตีความ และการเขียนใหม่ เป็นกระบวนการ

ฉวยรับเอาสิ่งที่ถูกเปลี่ยนมาเป็นของตนเอง นักแปลไทยไม่ได้มอง

ตัวเองเป็นช่างช านาญการทางภาษา แต่เป็นศิลปิน ผู้แต่ง และ

ผู้ประพันธ์ [...] นักเขียน/นักแปลไทยคนแรกๆ น้ัน ถือวิสาสะ

อย่างเต็มที่ในการเพิ่มเติมเร่ืองราวและความคิดของตัวเองเข้าไป 

ซ่ึงเกินเลยไปจากเน้ือหาที่มีอยู่ในนิยาย 

อีกวิธีหน่ึงในการอธิบายเก่ียวกับการแปลอย่างเป็นทฤษฎี  

ก็คือการมองการแปลว่าเป็นการแปลงความรู้ให้เป็นภาษาถิ่น 

(vernacularisation) หรือท าให้ เป็นท้องถิ่น ( localization) 

กล่าวคือเป็นการเปลี่ยนสิ่งที่เป็นต่างชาติให้กลายเป็นไทย [...]  

ในกระบวนการน้ี สิ่งที่เป็นต่างชาติจะถูกกระเทาะ (fractured) 

ถูกจัดเ รียงใหม่ (restated) และถูกถ่ายทิ้ ง (drained) เอา

นัยส าคัญดั้งเดิมทิ้งไป ก่อนที่จะถูกน ามาประกอบกันขึ้นเป็น

ตัวตนใหม่ 

การแปลยังเป็นหนทางหน่ึงในการให้การศึกษาแก่ผู้ อ่าน 

เก่ียวกับวัฒนธรรมอ่ืนๆ อีกด้วย [...] ส าหรับชาวสยามแล้ว  



104 
 

การแปลคือการฉวยรับความรู้ของตะวันตกที่ช่วยเสริมแรงให้

สยามในแง่ส านึกของความม่ันใจในตนเอง การเป็นส่วนหน่ึงของ

โลกสากล รวมถึงในแง่ความเข้าใจต่อคุณประโยชน์และหลุมพราง

ของความทันสมัย อันจะช่วยให้เตรียมพวกเขาให้พร้อมรับมือกับ

ตะวันตกที่คืบใกล้เข้ามา ถึงแม้จะเห็นได้ชัดว่าตะวันตกมีความ

เหนือกว่าในหลายๆ ด้าน แต่ก็ไม่จ าเป็นที่ชาวสยามจะต้องรู้สึก

ด้อยกว่าโดยสิ้นเชิง การเจริญรอยตามตะวันตกไม่จ าเป็นต้อง

หมายความว่าจะยอมศิโรราบต่อตะวันตก “การรู้จักตะวันตก” 

ผ่านการแปลสามารถเป็นยุทธศาสตร์ที่ได้ผลในการช่วยเตรียม

ความพร้อมให้ชาวสยามส าหรับการต่อต้านอ านาจครอบง าของ

ตะวันตกได้ (ทักษ์ เฉลิม-เตรียรณ, 2558, น. 77-81)     

 จากค าอธิบายข้างต้นจะเห็นได้ว่ากิจกรรมการแปลที่มองผ่านกรอบแนวคิด

แบบหลังอาณานิคมเผยให้เราเห็นว่า ปรากฏการณ์ร่วมของการแปลในชาติอาณานิคม

ประการหน่ึงคือ ผู้แปลไม่ได้ให้ความส าคัญกับความถูกต้องเท่าตรงระหว่างตัวบทแปล

กับต้นฉบับ แต่มองตัวเองเป็นศิลปินที่ก าลังสร้างงานศิลปะ และในบริบทของยุคอาณา

นิคม ในทางหน่ึงงานแปลถูกใช้เป็นเคร่ืองมือของการเผยแพร่แนวคิด “สมัยใหม่” จาก

โลกตะวันตก เป็นการเรียนรู้จาก “ความเป็นอ่ืน” เพื่อรับมือกับ “ความเป็นอ่ืน” 

เหมือนแนวคิด “เรียนรู้วิทยาการล้ าหน้าจากฝร่ังเพื่อรับมือฝร่ัง” ที่เกิดขึ้นในสังคมจีน

ตั้งแต่ช่วงกลางศตวรรษที่ 19 แต่ในอีกทางหน่ึงการตีความผิดหรือการเขียนแก้เน้ือหา



105 
 

ในงานแปลก็ถูกใช้เป็นเคร่ืองมือต่อต้านอ านาจครอบง าทางวัฒนธรรมของตะวันตกด้วย 

น่ีอาจเป็นค าตอบว่า เหตุใดทฤษฎี “ถูกต้อง-สื่อความ-งามตามแบบแผน” ของเหยียนฟู่

แม้จะได้รับการยอมรับแต่กลับไม่ถูกน ามาปฏิบัติจริงเท่าที่ควร แม้กระทั่งในงานแปล

ของเหยียนฟู่เอง ตามท่ีได้กล่าวถึงไปแล้วก่อนหน้าน้ี  

 การอภิปรายถึงการแปลนวนิยายตะวันตกของหลินซูได้แสดงให้เราเห็นว่า  

การแปลไม่ได้เป็นกิจกรรมที่โปร่งใส หากแต่เต็มไปด้วยการเมือง การแปลเป็นสนาม

ต่อสู้ของความสัมพันธ์เชิงอ านาจ ในกระบวนการแปล สัญญะทางวัฒนธรรมที่แตกต่าง

กันจะได้มาปะทะสังสรรค์กัน โดยมีอุดมการณ์ของผู้แปลเป็นตัวก าหนดว่าจะน าเสนอ

ออกมาอย่างไร สิ่งใดในต้นฉบับที่ต้องการคงไว้ ตัดออก หรือตีความใหม่ ภาคปฏิบัติการ

ของการแปลมีเหตุปัจจัยหลากหลายและซับซ้อนที่คอยก าหนดวิธีการท างานของผู้แปล 

ด้วยเหตุน้ี จึงไม่อาจปฏิบัติตามหรือถูกจ ากัดได้ด้วยทฤษฎีหรือ “อุดมคติ” ของบุคคลใด

บุคคลหน่ึงได้เสมอไป แม้ทฤษฎีหรือ “อุดมคติ” ดังกล่าวจะได้รับการยอมรับอย่าง

กว้างขวางเพียงใดก็ตาม  

บทสรุป 

 แนวคิดเร่ือง “ความเป็นสมัยใหม่” ที่หลั่งไหลไปสู่ภูมิภาคต่างๆ ทัว่โลกในช่วง

ศตวรรษที่ 19 อาจเรียกได้ว่าเป็น “อ านาจครอบง าทางวัฒนธรรม” รูปแบบหน่ึง ในการ

เลือกรับแนวคิดดังกล่าวมาปรับใช้ของแตล่ะสังคมก็มีเงื่อนไขและวิธีการที่แตกต่างกันไป 

จึงส่งผลให้ “ความเป็นสมัยใหม่” ของแต่ละสังคมอาจไม่ได้มีโฉมหน้าเหมือนกับความ

เป็นสมัยใหม่ของตะวันตกเสียทีเดียว   



106 
 

 จะเห็นได้ว่าในประวัติศาสตร์จีนน้ัน การแปลมีบทบาทส าคัญมาโดยตลอด 

ในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 การแปลเป็นหน่ึงในเคร่ืองมือพื้นฐาน 

ที่มีความส าคัญอย่างยิ่งต่อ “กระบวนการท าให้เป็นสมัยใหม่” การแปลเปรียบเสมือน

ประตูบานใหญ่ที่เปิดทางให้  “ความเป็นสมัยใหม่” ได้หลั่งไหลเข้าไปในส านึกของ

ประชาชนชาวจีน การศึกษาการแปลงานตะวันตกของจีนในช่วงเวลาดังกล่าวได้แสดง

ให้เราเห็นปฏิสัมพันธ์อันซับซ้อนระหว่างวัฒนธรรมท้องถิ่นกับวัฒนธรรมต่างชาติ  

เน่ืองจากงานแปลถูกน ามาใช้ทั้งในฐานะที่เป็นพื้นที่แห่งการน้อมรับ  “ความเป็น

สมัยใหม่” จากโลกตะวันตก และก็เป็นพื้นที่แห่งการต่อต้าน “อ านาจครอบง าทาง

วัฒนธรรม” ของโลกตะวันตกไปพร้อมกันด้วย อย่างไรก็ดี เน่ืองด้วยข้อจ ากัดหลาย

ประการ ในบทความน้ีสิ่งที่ผู้เขียนได้อภิปรายไปยังคงจ ากัดอยู่เพียงการโต้กลับอ านาจ

ครอบง าของโลกตะวันตกผ่านภาษาในบทแปลเป็นหลัก ทว่าการโต้กลับอ านาจครอบง า

ของตะวันตกไม่ได้มีแค่เร่ืองของภาษาในบทแปลเท่าน้ัน หากแต่อาจจะกระท าผ่าน

ช่องทางอ่ืนได้ด้วย เช่น การ “เลือก” แปลงานก็ถือเป็นพื้นที่แห่งการต่อสู้พื้นที่หน่ึง

เช่นกัน 

 



107 
 

บรรณานุกรม 

กนกพร นุ่มทอง. (2554). ต ารา การแปลภาษาไทยเป็นภาษาจีน. พิมพ์คร้ังที่ 2.  

  กรุงเทพฯ: สถาบันขงจื๊อมหาวิทยาลยั เกษตรศาสตร์. 

กวนอ้ายเหอ. (2013). 中国近代文学史 (ประวัติรรณคดีจนียุคใกล้). ปักก่ิง: 

ส านักพิมพ ์Zhonghua Book. 

ถูปิงหลาน. (2012). 清末译者的翻译伦理研究 (1898-1911) (การศึกษา

จริยธรรมการแปลของนักแปลในช่วงปลายสมัยราชวงศ์ชงิ (1898-1911)). 

ฉางซา: ส านักพิมพ์หหูนานเหรินหมิน. 

ทักษ์ เฉลิมเตยีรณ. (2558). เปิดพื้นที่อยา่งใหม่ในท าเนียบวรรณกรรมไทย. ใน  

ทักษ์ เฉลิมเตยีรณ. อ่านจนแตก: วรรณกรรม ความทันสมัย และความเป็น

ไทย (พงษเ์ลิศ พงษ์วนานต์, ผูแ้ปล) (น. 66-103). กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์อ่าน. 

ธัญญา สงัขพันธานนท์. (2560). แว่นวรรณคดี ทฤษฎีร่วมสมัย. พิมพ์คร้ังที ่2.  

  กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์นาคร. 

ธีรยุทธ บญุมี. (2552). โลก Modern & Post Modern. พิมพ์คร้ังที่ 5. กรุงเทพฯ:  

  สายธาร. 

ธเนศ อาภรณ์สุวรรณ. (2560). บทน า: จากความเป็นสมัยใหม่สูค่วาม (ไม่) เป็น 

  สมัยใหม่. ใน ธเนศ อาภรณ์สุวรรณ. ความ (ไม่) เป็นสมัยใหม่: ความ 

  เปลี่ยนแปลงและย้อนแยง้ของไทย (น. 3-26). กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์. 

แพร จติติพลงัศรี. (2560). วรรณกรรมกับการแปล. ใน คณาจารย์ภาควิชาวรรณคด ี



108 
 

เปรียบเทียบ. วรรณคดีทัศนา 2: วรรณกรรมข้ามศาสตร์ (น. 65-94). 

กรุงเทพฯ: โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 

มิตเตอร์, รานา. (2558). จีนสมัยใหม่: ความรู้ฉบับพกพา. แปลโดย กิตติพงศ์ สนธิ

สัมพันธ์. พิมพ์คร้ังที่ 2. กรุงเทพฯ: โอเพ่นเวลิด์. 

ลู่หยางและหวังอ้ี. (2015). 文化研究导论  (ปริทศัน์วัฒนธรรมศึกษา). เซ่ียงไฮ้: 

ส านักพิมพ์มหาวิทยาลยัฟู่ตั้น. 

หยางลี่หัว. (2011). 中国近代翻译家研究  (การศึกษานักแปลจีนยุคใกล้). เทยีน

จิน: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลยัเทยีนจิน.  

หยางเหลียนเฟิน. (2003). 晚清至五四：中国文学现代性的发生 (จากปลาย

ราชวงศ์ชิงถึง 4 พฤษภา: การถือก าเนิดของความเป็นสมัยใหม่ในวรรณกรรม

จีน). ปักก่ิง: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลยัปักก่ิง. 

หวังเต๋อเวย. (1998). 被压迫的现代性——没有晚清，何来五四？(ความเป็น

สมัยใหม่ท่ีถูกกดทับ: ไม่มีปลายราชวงศ์ชงิแล้วจะมี 4 พฤษภาคมได้อย่างไร). 

ใน หวังเต๋อเวย. 想象中国的方法：历史·小说·叙事 (วิธีการจินตนาการ

ประเทศจีน: ประวัตศิาสตร์ นวนิยาย เร่ืองเล่า). ปักก่ิง: ส านักพมิพ ์SDX 

Joint Publishing. 

 
 


