
บทวิจารณ์ หนังสือเรื่อง “ม(า)นุษย์โรแมนติค”

ของ ธเนศ วงศ์ยานนาวา

Book Review: Manut Romantic (Romantic Human) 

ชื่อหนังสือ:	 หนังสือเรื่อง “ม(า)นุษย์โรแมนติค”
ผู้แต่ง:	 รองศาสตราจารย์ธเนศ  วงศ์ยานนาวา
ผู้จัดพิมพ์: 	 ส�ำนักพิมพ์ศยาม
ปีที่พิมพ์:	 2556

หนงัสอืเรือ่ง “ม(า)นษุย์โรแมนตคิ” ถอืได้เป็นหนงัสอืในกลุม่สงัคมวทิยาและมานษุยวทิยา 
ตามการจัดกลุ่มข้อมูลทางบรรณานุกรมของห้องสมุดแห่งชาติ แต่หนังสือเล่มดังกล่าวกลับ
พยายามสะท้อนถงึข้อเสนอและการสร้างการถกเถยีงในสาขาวชิาสงัคมวทิยาและมานษุยวทิยา
ที่สะท้อนถึงกรอบและข้อจ�ำกัดของความเป็นวิชา/วินัย (discipline) อันเป็นกฎเกณฑ์หรือ	
ข้อบังคับในการสร้างปริมณฑลของสาขาวิชา รวมทั้งยังแสดงให้เห็นถึงพลังของมานุษยวิทยา
ผ่านอ�ำนาจการอธิบายผู้คนจากทัศนะคนใน (insider’s view) จนเกิดเป็นค�ำกล่าวติดตลก	
ในสมัยสงครามโลกครั้งที่หนึ่งว่า อะไรคือครอบครัวของพวกอินเดียแดงในทวีปอเมริกา ค�ำตอบ

พสุธา  โกมลมาลย์ 

Pasutar  Kamolmal

นักศึกษาปริญญาเอก สาขาวิชาสังคมวิทยา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
Ph.D. Student, Department of Sociology and Anthropology, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Khon Kaen University
	



KKU International Journal of Humanities and Social Sciences138

KKUIJ  6 (1) : January - April  2016

ที่ได้คือ ครอบครัวอินเดียแดงประกอบไปด้วยพ่อแม่ลูกและนักมานุษยวิทยาอเมริกันหนึ่งคน 
และครัน้เม่ือสงัคมชนเผ่าหาได้น้อยลง ดนิแดนอย่างปาปัวนวิกนิกีเ็ป็นสวรรค์ของนกัมานษุยวทิยา 
ดังนั้นครอบครัวเดียวของปาปัวนิวกินี ก็ประกอบไปด้วยพ่อแม่ลูกและนักมานุษยวิทยาหนึ่งคน 
เพียงแต่หลากหลายเชื้อชาติ

ในหนังสือ “ม(า)นุษย์โรแมนติค” ประกอบไปด้วยบทความหกเรื่อง คือ (1) ม(า)นุษย์
โรแมนตคิกบัหลากหลายวธิคีวามคดิ: ชาตนิีค้งอยูด้่วยกนัไม่ได้ (2) มนษุย์โรแมนตคิกบัการบรโิภค 
“ภาพ” เสร ี(3) ประวตัศิาสตร์และสหวทิยาการ: ชาตน้ีิเราคงรกักนัไม่ได้ (4) อาณาเขตสาธารณะ/
ประชาสังคม และนักมานุษยวิทยากับคนชายขอบ (5) ชาติพันธุ์วรรณาในความเป็นซับเจคต	์
ของนักมานุษยวิทยา: “จริยธรรม” ระหว่างการหาความจริงและการสร้างความจริง และ (6) 
จาก ‘ประเพณีประดิษฐ์’ สู่ความหลากหลายของ ‘วัฒนธรรมศึกษา’ อาทิ ‘วัฒนธรรมสายตา’ 
อย่างไรก็ตาม ใจความส�ำคัญของหนังสือเล่มนี้ในเชิงวิชาการเกือบทั้งหมด ถูกกล่าวถึงไว้ในส่วน
ของบทท่ีหน่ึง ซ่ึงตัวของอาจารย์ธเนศเองก็ได้ยอมรับ ตลอดทั้งกล่าวว่าตนเองได้เสนอ	
ความส�ำคัญของหนังสือเล่มนี้ไว้ในส่วนของบทที่หนึ่ง2 ที่ว่าด้วย ม(า)นุษย์โรแมนติคกับ	
หลากหลายวิธีความคิด: ชาตินี้คงอยู่ด้วยกันไม่ได้

ประเด็นหลักประเด็นหนึ่งที่หนังสือเล่มนี้พยายามจะตั้งค�ำถามก็คือ การท�ำความเข้าใจ
ความหมาย ความจริง รวมถึงปรากฏการณ์ต่างๆ ที่เกิดข้ึน โดยประเด็นการท�ำความเข้าใจ	
ความหมายถูกสะท้อนผ่านเรื่องของการตั้งค�ำถาม ผ่านเรื่องที่เป็นนามธรรมอย่างเช่น	
ความ “โรแมนติค” (ซึ่งเป็นประโยคแรกของหนังสือเล่มนี้ที่กล่าวว่า อะไรคือโรแมนติค) ที่ธเนศ
พยายามที่จะสื่อสารออกมาว่ามันเป็นเรื่องของระดับนามธรรม ที่ไม่สามารถหาค�ำตอบได้	
อย่างแน่นอน โดยเฉพาะในรูปแบบที่อยู่ในสถานะของวัตถุวิสัย (objectivity) เนื่องจากความ
เป็นนามธรรมเป็นระบบคดิท่ีอ้างองิกบัส�ำนกึแห่งความเป็นตวัตน ทีเ่ช่ือมต่อกบัสถานะทางชนชัน้
ท่ีมีแรงปรารถนาบางอย่างด�ำเนินไปพร้อมกับบริบทที่ก�ำกับด้วยเวลาและสถานที่ (อ้างอิง	
จากหน้า 11) ซึ่งจะต้องพิจารณาความโรแมนติคจากบริบท (context) ของโรแมนติคมากกว่า
ที่จะแสวงหาความเป็นสากลของความโรแมนติค (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 13) 

2 	 ค�ำสัมภาษณ์อาจารย์ธเนศ วงศ์ยานนาวา ในงานเปิดตัวหนังสือม(า)นุษย์โรแมนติค วันที่ 22 มีนาคม 2556 ณ ร้าน Bookmoby 
Readers’ Caf’e ติดตามบทสัมภาษณ์ทางระบบออนไลน์ได้ใน http://prachatai.com./jourmal/2013/03/45910



บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “ม(า)นุษย์โรแมนติค” 139

วารสารนานาชาติ มหาวทิยาลยัขอนแก่น สาขามนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ 6 (1) : มกราคม - เมษายน  2559

ประเดน็ความแตกต่างของความโรแมนตคิทีเ่ป็นระดบันามธรรม ท่ีต้องเข้าใจผ่านบรบิท
ที่น�ำมาสู่ความแตกต่างเหล่านี้ อาจารย์ธเนศจึงน�ำมาสู่การตั้งค�ำถามกับกรอบวิชา (discipline) 
ของมานุษย์วิทยา3 ที่เป็นส่วนหนึ่งของสภาวะสมัยใหม่ ที่พยายามย้อนกลับไปแสวงหาสารัตถะ
ของความเป็นมนษุย์ท่ีหามีไม่ในธรรมชาต ิแต่กลบัมอียูใ่นวฒันธรรมทีบ่่งบอกถงึความยิง่ใหญ่ได้
ตามความหมายของค�ำว่าวัฒนธรรม4 (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 19) ผ่านวิธีการลงศึกษา	
ภาคสนาม ซึ่งเป็นวิธีการหลักของนักมานุษยวิทยา เพ่ือให้ได้ความจริงจากพ้ืนที่และกลุ่มชน	
ที่ตนเองมุ่งไปท�ำการศึกษา (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 21) 

อย่างไรกต็าม กรอบวธิกีารศกึษาข้อมลูจากการลงพืน้ทีภ่าคสนาม ทีเ่สมอืนประหนึง่การ
เข้าไปสัมผัสกับความเป็นจริงจากปรากฏการณ์จริงในสังคมและชุมชนที่ตนเข้าไปศึกษา 	
กก่็อให้เกดิปรากฏการณ์แห่งข้อถกเถียงว่าด้วยความจรงิจากงานการศกึษา อย่างเช่น ข้อถกเถยีง
ระหว่าง Margaret Mead กบั Derek Freeman ซึง่เป็นการถกเถยีงกนัถงึเรือ่งของความสภาวะ
เป็นจริงของสังคมและวัฒนธรรมในสังคมชาวซามัว (Samao) ประเด็นของการถกเถียงเริ่มขึ้น
จากงานเขียนของ Mead ในช่วงทศวรรษที่ 1920 ในเรื่องปัญหาของวัยรุ่นอเมริกันสมัยนั้น 	
ที่ Mead พยายามที่จะแสดงให้เห็นว่าปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นเป็นปัญหาทางวัฒนธรรม มากกว่า
ที่จะเป็นปัญหาทางจิตวิทยาที่เป็นสากล ซึ่ง Mead ได้ยกตัวอย่างเปรียบเทียบกับสังคมซามัว	
ท่ีไม่มีปัญหาของเด็กวัยรุ่น ไม่มีปัญหาช่องว่างระหว่างวัย ไม่มีปัญหาเรื่องสองมาตรฐาน ฯลฯ 
เพราะสังคมซามัวมีเสรีภาพทางเพศมากกว่าสังคมอเมริกันท่ีมีแต่การกดทับทางเพศ จากงาน	
การศึกษาของ Mead ภาพของสังคมซามัวจึงเป็นภาพที่เป็นสังคมที่อ่อนโยน ช่วงชีวิตในวัยรุ่น
เป็นช่วงชีวิตที่ไม่มีปัญหา สภาพการณ์ดังกล่าวท�ำให้ปัญหาของวัยรุ่นกลายเป็นเร่ืองของ
ปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมมากกว่าที่จะเป็นปัญหาสากล (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 22-23)

ขณะเดียวกัน ภายใต้ภาพของสังคมซามัวท่ีสงบและสันติ อันเป็นภาพที่ถูกเสนอโดย 
Mead ในงานของ Freeman กลับใหภ้าพของสังคมซามัวที่แปลกแตกต่างออกไป และพยายาม
จะกล่าวว่า ภาพของสังคมซามัวท่ี Mead ได้สร้างขึ้นน้ันเกิดข้ึนจากการเข้าใจสังคมซามัวที	่
ผิดพลาด สังคมของซามัวไม่ได้เป็นสังคมท่ีอ่อนโยน แต่เป็นพวกที่รุนแรงและก้าวร้าว (ธเนศ 	
วงศ์ยานนาวา, 2556: 24) และเป็นสังคมที่มีการแข่งขันแก่งแย่งกันอย่างเข้มข้น และจบลง	
ด้วยการใช้ความรุนแรงเช่นเดียวกันกับที่เกิดขึ้นในสังคมอื่นๆ (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 25) 

3 	 งานเขียนหลักของหนังสือเล่มนี้ เป็นเรื่องของการพยายามเผยให้เห็น เบื้องหลังของจารีตการแสวงหาความรู้ในสาขาวิชา
มานุษยวิทยา ที่ท�ำการศึกษาวัฒนธรรมผ่านกรอบมุมมองที่เป็นกรอบของวิชา ซึ่งสุดท้ายท่ีสุดธเนศพยายามจะแสดงให้เห็นถึง
ความแตกต่างของค�ำอธิบายต่อปรากฎการณ์เดียวกัน ทั้งในส่วนที่เป็นของนักมานุษยวิทยาด้วยกันเอง เห็นชัดจากข้อถกเถียง
ระหว่าง Mead กับ Freeman หรือนักมานุษยวิทยากับสาขาวิชาอื่น ๆ  ซึ่งสะท้อนออกมาในส่วนของข้อถกเถียงของ ahlins 
กับ Obeyesekere

4	 ค�ำว่า “วัฒนธรรม” เป็นค�ำที่ธเนศใช้เปรียบเทียบในความหมายที่คล้ายคลึงกันกับค�ำว่าโรแมนติค ท่ีแสดงให้เห็นถึงระดับของ
ความเป็นนามธรรมของค�ำดังกล่าว ที่ต้องวิเคราะห์หรือท�ำความเข้าใจในบริบทที่มันเกิดขึ้น



KKU International Journal of Humanities and Social Sciences140

KKUIJ  6 (1) : January - April  2016

ภาพของสังคมซามัวที่สุดแสนจะสงบสุขและโรแมนติค และชีวิตของวัยรุ่นที่มีเสรีภาพ
และสนุกสนานกับเร่ืองเพศ ในทัศนะของ Freeman ไม่มีทางที่จะสามารถเกิดขึ้นได้เพราะ	
ในสังคมซามัวมีพิธีกรรม Taupos ที่เกี่ยวกับความบริสุทธิ์ทางเพศของเจ้าสาว ซึ่งในสังคมซามัว
ถอืว่าเป็นเรือ่งทีส่�ำคญัมาก แต่ในงานการศกึษาของ Mead กลบัละเลยเรือ่งดงักล่าวและให้ภาพ
ที่ว่าฝ่ายหญิงนั้นสามารถท่ีจะบอกกับหัวหน้าเผ่าของตนได้อย่างไม่อายว่าไม่ใช่หญิงที่บริสุทธิ ์
ส�ำหรับ Freeman ข้อเสนอของ Mead ว่าฝ่ายหญิงสามารถประกาศว่าตนเองไม่บริสุทธ์ินั้น	
ไม่น่าจะเป็นไปได้ 

ในประเด็นนี้ ธเนศ พยายามชี้ให้เห็นว่า การโต้เถียงกันในการศึกษาสังคมเช่นนี ้	
แสดงให้เห็นถึงสภาวะของความเป็นวัตถุวิสัย (objectivity) ที่ถูกยกขึ้นมาแสดงให้เห็นพลังการ
อธิบายความจริงเชิงปรากฏการณ์ ท่ีเป็นพลังแฝงเร้นในเชิงอัตวิสัย (subjectivity) อันแสดง	
ให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างความเป็นวัตถุวิสัยและอัตวิสัยที่ไม่สามารถแยกออกจากกันได ้	
หากแยกเบื้องหลังปรากฏการณ์ของการถกเถียงออกเป็นส่วนๆ จะพบว่าปรากฏการณ์ในสังคม
ซามัวในฐานะของวัตถุวิสัยของการศึกษาถูกอธิบายจากมุมมองอัตวิสัยของการศึกษาสองชุด 	
ชุดหนึ่งเป็นชุดท่ีอ้างอิงอยู่กับแนวคิดแบบสัมพัทธนิยม (relativism) ที่มีตัวแทนของอัตวิสัย	
ในแบบนี้คือ Mead ขณะที่ข้อถกเถียงอีกชุดหนึ่งเป็นข้อถกเถียงภายใต้สังกัดแบบธรรมชาต	ิ
และชีววิทยาที่มีตัวแทนของอัตวิสัยแบบนี้คือ Freeman (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 28-29) 
ธเนศชี้ว่า การอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมของซามัวที่แตกต่างกันนั้น เป็นผลที่เกิดขึ้นจาก
บริบทที่ห้อมล้อมการอธิบายทางวิชาการสองส่วน คือ หนึ่ง-เส้นทางของความเป็นศาสตร์ที	่
แตกต่างกัน และเป็นกรอบครอบง�ำทางความคิดภายใต้ร่มของการเป็นสาขาวิชาและความเป็น
ศาสตร์ท่ีเกิดข้ึนในปลายศตวรรษท่ี 19 โดยเฉพาะในประเด็นของการแยกพรมแดนของความ
เป็นศาสตร์ออกจากกัน อันก่อให้เกิดอ�ำนาจอธิปไตยภายใต้อาณาเขตของสาขาวิชาตน

ส่วนที่สอง-คือการห้อมล้อมทางบริบทของสาขาวิชาและการถกเถียงท่ีเกิดขึ้น ที่มักมี	
การแบ่งแยกฝ่ายทั้งที่เห็นด้วยและคัดค้านซ่ึงเกี่ยวพันถึงผลที่มากเกินไปกว่าเรื่องของหลักฐาน 
ข้อมูล ห้องทดลอง หรอืกรอบความคดิท่ีเป็นประเดน็ท่ีหนึง่ แต่มนัหมายรวมถงึการเกีย่วข้องกบั
วิถีชีวิต ค่านิยม ผลประโยชน์ และการเมืองอันเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลที่อยู่เหนือภายนอกขอบเขต	
ในความเป็นสาขาวชิา (extra-disciplines) ซึง่ล้วนแต่เป็นปัจจยัส�ำคญัในการก�ำหนดหรอืชัดจงู
ความสนใจท่ีท�ำให้ใครหรือกลุ่มใดจะสนับสนุนหรือคัดค้านกับใครในประเด็นใด (ธเนศ 	
วงศ์ยานนาวา, 2556: 31) ในแง่นี้เห็นได้ชัดว่ากลุ่มเสรีนิยมหัวก้าวหน้าในสังคมอเมริกัน	
ต่างชื่นชมและเห็นด้วยกับผลงานของ Mead ซึ่งมุ่งวิพากษ์วิจารณ์ความเป็นสังคมอเมริกันที่ถือ
ตนว่ามีเสรีภาพกว่าสังคมอื่นๆ แต่กลับมีเสรีภาพทางเพศที่น้อยกว่าสังคมโลกที่สามที่ล้าหลัง 	
แต่ขณะเดียวกันงานของ Mead กลับไม่เป็นที่ถูกใจในกลุ่มของชนชั้นน�ำของซามัว เนื่องจาก	



บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “ม(า)นุษย์โรแมนติค” 141

วารสารนานาชาติ มหาวทิยาลยัขอนแก่น สาขามนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ 6 (1) : มกราคม - เมษายน  2559

ให้ภาพของสังคมซามัวที่ไร้แล้วซึ่งจริยธรรมเรื่องเพศที่ขัดกับหลักค�ำสอนทางศาสนา จนน�ำไปสู่
การสร้างสารคดีเรื่อง Margaret Mead and Samoa (1988) ที่เป็นความพยายามในการแก้ไข
ภาพลักษณะของชาวซามัวที่วาดไว้โดย Mead อันเป็นการปลดปล่อยและการสารภาพผิด	
เพื่อปกป้องความเป็นซามัวที่บริสุทธิ์5

ปรากฏการณ์การถกเถียงระหว่าง Freeman และ Mead ที่เกิดขึ้นมาทั้งหมด หากสรุป
และพยายามยกระดบัการถกเถยีงให้ขึน้สูร่ะดบันามธรรมอีกครัง้ กอ็าจกล่าวได้ว่าปรากฏการณ์
ท่ีเกิดข้ึนเป็นเรื่องของการต่อสู้ทางความคิดที่วางอยู่บนฐานความคิดท่ีแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง 
และถูกขยายผลและน�ำไปใช้ประโยชน์ทางการเมืองหรือในการช่วงชิงที่อยู่นอกขอบข่ายการ
จ�ำกัดของสาขาวิชา สิ่งที่เกิดขึ้นสะท้อนเรื่องราวของการศึกษาวัฒนธรรมของวงการวิชาการ 	
ทีถู่กสร้างขึน้ภายใตค้วามเป็นกรอบวิชาที่แตกต่าง ภายใต้เงื่อนไขของสังคมแต่ละสังคม อนัเห็น
ได้จากข้อเสนอของสองนักคิดที่ให้ความจริงคนละด้าน ซึ่งความจริงที่เป็นอมตะย่อมไม่สามารถ
ที่จะไปด้วยกันได้กับวัฒนธรรมสัมพัทธนิยม กรอบการศึกษาในยุคสมัยใหม่ท่ีแบ่งแยกความ	
เป็นศาสตร์ จึงเป็นขีดจ�ำกัดที่ก�ำหนดมุมมองของการเข้าถึงความจริง ที่บีบบังคับให้มองและ
เข้าใจหรือถูกก�ำหนดความเข้าใจต่อปรากฏการณ์ที่แตกต่างกัน

นอกจากนี้ อีกประเด็นหนึ่งที่ท�ำให้เกิดข้อถกเถียงที่ไม่สามารถลงรอยกันได้ทางวิชาการ
ก็คือ ปัญหาการอ่านที่หลุดออกไปจากตัวบริบทของการอ่าน และความเป็นองค์ประธาน 	
(subject) ของผู้อ่านที่ถูกวิจารณ์แบบหลุดออกนอกบริบท ซึ่งสะท้อนออกมาในวิวาทะระหว่าง 
Marshall Sahlins กบั Gananath Obeyesekere ในสงครามการถกเถยีงเรือ่งการท�ำให้กปัตนั 
James CooK กลายมาเป็นเทพเจ้า ที่วิวาทะครั้งนี้แสดงให้เห็นถึงความแตกต่างที่สัมพันธ์	
กับพื้นฐานและภูมิหลังของนักวิชาการจากศรีลังกาและนักวิชาการอเมริกันผิวขาว

ประเด็นการถกเถียงเริ่มต้นขึ้นจากการที่ Sahlins ระบุว่าการที่ชาวฮาไวอิคิดว่ากัปตัน 
Cook เป็นเทพเจ้าหรือเป็น akua เกิดขึ้นภายใต้การอธิบายการตายของกัปตัน Cook ที่สัมพันธ์
กบัต�ำนานของพวกชาวฮาไวอ ิทีอ่ธิบายการตายของกัปตัน Cook เทยีบเท่าการตายของเทพเจ้า 
Lono ผูท้ีม่าจากต่างแดน ซึง่แม้ว่าสาเหตุการตายทีแ่ท้จรงิของกปัตนั Cook อาจตายด้วยอบัุตเิหตุ
กต็าม แต่มนัสมัพันธ์กบัต�ำนานทีเ่ป็นกรอบคดิในการอธบิายปรากฏการณ์ของชาวฮาไวอิ 

กรอบการน�ำเสนอการก้าวขึน้มาเป็นเทพเจ้าหลงัจากการตายของกปัตนั Cook ท่ี Sahlins 
ใช้เป็นรปูแบบการวเิคราะห์ “ต�ำนาน” (myth) ตามกรอบขนบโครงสร้างนยิม (Structuralism) 
ทีก่รอบของต�ำนานเป็นเสมอืนกรอบวิธีคิดในการอธิบายปรากฏการณ์ทางสงัคม ภายใต้โครงสร้าง

5	 ประเด็นนี้อ่านเพิ่มเติมได้ในหนังสือ “ม(า)นุษย์โรแมนติก” หน้า 34-40



KKU International Journal of Humanities and Social Sciences142

KKUIJ  6 (1) : January - April  2016

ทางวัฒนธรรมของสังคมหนึ่งๆ ซึ่งภายใต้กรอบคิดแบบนี้การตายของกัปตัน Cook จึงถูกยกขึ้น
เป็นเทพเจ้าเพราะการตายของกัปตัน Cook ที่เกิดข้ึนมีส่วนท่ีสัมพันธ์และเหมือนกับต�ำนาน	
ที่เป็นเรื่องเล่าของสังคมของชาวฮาไวอิ กรอบการอธิบายในแนวของโครงสร้างนิยมที่ Sahlins 
ใช้เป็นสิง่ท่ีสามารถท�ำความเข้าใจได้ในการอธบิายทกุวัฒนธรรมอันเป็นสากล (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 
2556: 53) ซึ่ง Sahlins พยายามแสดงให้เห็นความเป็นสากลของแนวความคิดแบบนี้ อันเป็น
สิ่งเฉพาะพิเศษที่ตรงกันข้ามกับกรอบความคิดที่เน้นคุณลักษณะเฉพาะหรือความพิเศษของ	
แต่ละสังคมเป็นอย่างมาก

กรอบการใช้แนวความคิดการวิเคราะห์การขึ้นมาเป็นเทพเจ้าตามแนวโครงสร้างนิยม 	
ที่มีความเป็นสากลของ Sahlins เช่นนี้เองที่ถูกวิจารณ์โดย Obeyesekere ที่มองว่าแนวความ
คิดดังกล่าวเป็นกรอบความคิดของพวกชาวยุโรปผิวขาวท่ียึดตนเองเป็นศูนย์กลาง (Eurocen-
trism)6 ซึ่งหมายถึงการละเลยประสบการณ์เฉพาะแบบท่ีแตกต่างที่อาจส่งผลต่อการอ่าน	
และการตีความปรากฏการณ์ที่ผิดพลาด

ในการออกมาวพิากษ์งานของ Sahlins ของ Obeyesekere เขาพยายามเน้นความสนใจ
ในประเด็นที่ว่า เฉพาะการตายของกัปตัน Cook เท่านั้นที่ท�ำให้เขากลายเป็นเทพ โดยก่อนหน้า
น้ีเขามเีพียงสถานะของความเป็นหวัหน้าเท่านัน้ไม่ได้มคีวามเป็นเทพแต่อย่างใด Obeyesekere 
เสนอว่าการที ่Cook กลายมาเป็นเทพเจ้านัน้เป็นผลมาจากความฝันเฟ่ืองและการจิตนาการภาย
ใต้กรอบคิดของคริสต์ศาสนา โดยเฉพาะในประเด็นของบริบทของการตีพิมพ์เรื่องราวโดย	
ชาวยโุรป  (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 58) แนวทางการวเิคราะห์ของ Obeyesekere มคีวามแตกต่าง
จาก Sahlins โดยสิ้นเชิงเนื่องจาก Obeyesekere ใช้กรอบการวิเคราะห์คือการกระท�ำของ
บุคคลที่อยู่ในฐานะของผู้กระท�ำการ (agent) กับกรอบข้อจ�ำกัดเชิงโครงสร้าง (structural 
constraints) ซึ่งเป็นวิธีคิดภายใต้กรอบของเหตุผลของการกระท�ำของผู้คนท่ามกลางข้อจ�ำกัด
ต่างๆ ทีเ่กดิขึน้ อนัจะน�ำไปสูร่ปูแบบของการปฏิบัตกิารรปูแบบต่างๆ ทีเ่หมาะสมกบัสถานการณ์
ภายใต้บริบทหนึ่งๆ (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 63) 

รปูแบบส�ำคญัที ่Obeyesekere ใช้เสรมิในการท�ำความเข้าในชาวฮาไวอ ิคอื ประสบการณ์
พิเศษทางประวัติศาสตร์ที่เขามีร่วมกับชาวฮาไวอิ โดยเฉพาะเร่ืองของประสบการณ์การ	
ล่าอาณานิคมของจักรวรรดินิยมอังกฤษ ซึ่งท�ำให้ Obeyesekere แตกต่างอย่างสิ้นเชิงกับ 
Sahlins ตรงทีส่ามารถสร้างค�ำอธิบายจากมุมมองทีเ่ป็นสากล แต่ในมมุมองของ Obeyesekere 
กบัใช้มมุองทีม่ลีกัษณะเฉพาะทีแ่ตกต่าง ซึง่ให้ภาพของสถานการณ์ทีช่าวฮาไวอต้ิองพบเจอ และ

6	 ประเด็นนี้อาจเทียบเคียงได้กับเรื่องของการสร้างความเป็นตะวันออก (Orientalizing) ของ Edward Said



บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “ม(า)นุษย์โรแมนติค” 143

วารสารนานาชาติ มหาวทิยาลยัขอนแก่น สาขามนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ 6 (1) : มกราคม - เมษายน  2559

ในบริบทต่างๆ ที่ชาวฮาไวอิต้องพบเจอนั้นเอง ที่เป็นประสบการณ์และสถานการณ์ที่ก่อให้เกิด
ปรากฏการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้น ซึ่งเป็นจุดยืนในแบบของความคิดแบบเหตุผลนิยม (Rationality) 
(ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 67-81)

ข้อถกเถียงต่างๆ ที่เกิดขึ้นระหว่าง Sahlins และ Obeyesekere ก็คล้ายกับข้อถกเถียง
ของ Freeman และ Mead ที่วางอยู่บนฐานคิดที่แตกต่างกันในกรอบของวิธีการท�ำความเข้าใจ
และการอธบิายปรากฏการณ์ทางสงัคม เพราะในมติขิองการถกเถยีงกนันัน้ แนวความคดิทีเ่ป็นก
รอบการท�ำความเข้าใจความจริงของ sahlins วางอยู่บนฐานคิดในแบบมานุษยวิทยาที่มี	
ความสนใจในเร่ืองของความเป็นวัฒนธรรม ที่เป็นกรอบก�ำหนดในการอธิบายปรากฏการณ	์
ทางสังคม ซึ่งแตกต่างจากแนวทางการอธิบายปรากฏการณ์ของ Obeyesekere ที่วางอยู่บน
ฐานคดิแบบชวีวทิยาและคณุลกัษณะของความเป็นสากล ท่ีมปีฏบัิตกิารของเหตผุลอยูเ่บ้ืองหลงั 
(Practical Rationality) (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 82)

ปัญหาต่างๆ รวมทั้งข้อถกเถียง กระทั่งข้อขัดแย้งที่เกิดขึ้น อาจจะสามารถสรุปได้ว่ามัน
เป็นปัญหาที่ซ่อนอยู่เบื้องหลังของความเป็นสาขาวิชา ที่ผลิตสร้างนักวิชาการที่มีมุมมอง	
ต่อปรากฏการณ์ และสถานการณ์ภายใต้มมุมองเช่นนัน้ตามกรอบวนิยัของวชิา โดยข้อเสนอของ
นักวิชาการเป็นการพยายามท�ำความเข้าใจว่า ท�ำไมคนพื้นเมืองถึงกระท�ำแบบน้ี ท�ำไมมนุษย์	
ถึงกระท�ำแบบนั้น แต่ปัญหาคือ ความเข้าใจคนอื่นๆ นั้นจะเป็นไปได้อย่างไร เพราะผลลัพธ์ของ
ค�ำอธิบายปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น ก็ล้วนถูกพัฒนาและถูกก�ำกับความคิดความเชื่อ และ
มุมมองภายใต้กรอบของการเป็นสาขาวิชาที่นักวิชาการถูกผลิตขึ้น ซึ่งล้วนแต่น�ำไปสู่ผลลัพธ์
อย่างหนึง่กค็อื “ผูศ้กึษารู้ดกีว่าผูถู้กศกึษา” และถ้าจะกล่าวง่าย ๆ  คอื ถงึแม้ว่า X จะเป็นผูก้ระท�ำ 
แต่ Y ในฐานะผูศ้กึษากลับรูด้กีว่า X ว่าท�ำไม X ถึงท�ำแบบนัน้ (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2556: 109)

การคุยกันไม่รู้เรื่อง หรืออย่างที่ชื่อบทที่หนึ่งในหนังสือได้ตั้งว่า “ม(า)นุษย์โรแมนติคกับ
หลากหลายวิธีความคิด: ชาตินี้คงอยู่ด้วยกันไม่ได้” จึงเป็นเรื่องที่เป็นนิรันดร และการคุยกันไม่รู้
เร่ืองนั้นอาจเป็นสิ่งที่น่ากลัว เพราะมันอาจจะท�ำให้ไม่สามารถท่ีจะเข้าใจหรือน�ำไปสู่การ	
ที่จะอยู่ร่วมกันได้ และแม้ว่าการคุยกันไม่รู้เรื่องจะน�ำมาสู่การขัดแย้ง แต่ความน่ากลัวในความ
ขัดแย้งกลับกลายเป็นเงื่อนไขที่ส�ำคัญ ที่มันก่อให้เกิดพื้นที่สนทนาที่มีเสรีภาพในวงวิชาการ

ภาพสะท้อนจาก “ม(า)นุษย์โรแมนติคกับหลากหลายวิธีความคิด: ชาตินี้คงอยู่ด้วยกัน
ไม่ได้” แม้จะเป็นความจริงท่ามกลางปรากฏการณ์การถกเถียงภายใต้มุมมองของสาขาวิชา 	
แต่สดุท้ายกค็งต้องอยูร่่วมกนับนโลกทีเ่ป็นพหวุฒันธรรมทีห่ลากหลาย อนัเป็นทางเลอืกของการ
อยู่รอด แต่หาก “ม(า)นุษย์โรแมนติคกับหลากหลายวิธีความคิด: ชาติน้ีคงอยู่ด้วยกันได้” 	
โลกแห่งนี้คงสงบสุขแต่น่าเบื่อดังเช่นสวนอีเดนที่ขัดกับสภาพความเป็นจริงของม(า)นุษย์ ที่ล้วน
ก็มีอัตตาเป็นจุดยืนของตน



KKU International Journal of Humanities and Social Sciences144

KKUIJ  6 (1) : January - April  2016

เอกสารอ้างอิง

ธเนศ วงศ์ยานนาวา. (2556). ม(า)นุษย์โรแมนติค. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์ศยามปริทัศน์.


