


บทคัดย่อ

	 ภูเขาในที่นี้ไม่ใช่ภูเขา แต่เป็นภูเขาที่แสดงถึงความยิ่งใหญ่แห่งความศรัทธา และอยู ่บนยอดเจดีย์ตามคติ
ความเชื่อเรื่องไตรภูมิที่มีเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางแห่งจักรวาล บทความนี้เป็นการวิเคราะห์แนวคิดรูปแบบของไทย
ผ่านสัญลักษณ์ของภูเขาแห่งความศรัทธาโดยใช้ทฤษฎีแบบของเพลโต โดยการทบทวนวรรณกรรม การเกิดปรากฏการณ์ 
และการตีความด้านคติความเชื่อ ซึ่งการวิเคราะห์ทฤษฎีแบบของเพลโตกับแนวคิดของไทยสามารถน�ำมาอธิบาย
เป็นการรับรู ้เชิงรูปธรรมในโลกสมมติ และการรับรู ้เชิงปัญญาในโลกแห่งแบบ โดยแบ่งออกเป็น 4 ระดับ ได้แก่ 
1. จินตนาการ 2. ความเชื่อ 3. เหตุผล และ 4. ปัญญาที่แท้จริง การรับรู้เชิงรูปธรรมสอดคล้องกับการเข้าถึงความรู้
ในรูปแบบความรู้เชิงบริสุทธิ์ โดยใช้ตัวอย่างจากการสร้างศาสนสถานในประเทศไทยที่แสดงรูปแบบจากอิทธิพลความเชื่อ
ของภูเขาและการน้อมรับแนวคิดที่ได้มีการเปลี่ยนแปลงตามกาลเวลา

แนวคิดรูปแบบของไทย ผ่านภูเขาแห่งความศรัทธา

ตามรอยการวิเคราะห์ของเพลโต

พิมพ์วดี เอื้อมธุรพจน์
หัวหน้าส�ำนักงานพัฒนาวิชาการและวิจัย คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์และการผังเมือง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

ค�ำส�ำคัญ :	ทฤษฎีแบบ, ไตรภูมิ, รูปธรรม, นามธรรม



1. บทน�ำ

	 มนุษย์ทุกคนถูกรอบล้อมด้วยสภาวะแวดล้อม 3 อย่าง อย่างแรกเรียกว่า ภูมิวัฒนธรรม ค�ำว่า ภูมิวัฒนธรรม
ไม่ได้หมายความถึงภูมิประเทศ แต่หมายความถึงความสัมพันธ์ของคนที่มีต่อภูมิประเทศ ไม่ใช่ภูเขา แต่คนใช้ประโยชน์
จากภูเขาอย่างไร คนมีความสัมพันธ์กับภูเขาอย่างไร อย่างนี้เรียกว่าภูมิวัฒนธรรม อย่างที่สองเรียกว่า นิเวศวัฒนธรรม 
หมายความถึง ภูเขา แม่น�้ำ ทะเล ฯลฯ มนุษย์ได้เข้าไปใช้ประโยชน์จากระบบนิเวศนั้นได้อย่างไร และสุดท้ายเรียกว่า 
สังคมวัฒนธรรม ดังนั้น ถ้าได้ศึกษาวัฒนธรรมอย่างมีพลวัตแล้ว เป็นที่เข้าใจได้ว่า มนุษย์ได้อยู่ท่ามกลางสิ่งแวดล้อม
อะไร แต่ไม่ได้หมายความถึงการศึกษาสิ่งแวดล้อม แต่ศึกษาว่ามนุษย์สัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมนั้นได้อย่างไร ทั้ง 3 อย่าง 
ไม่ว่าจะเป็น ภูมิวัฒนธรรม นิเวศวัฒนธรรม หรือสังคมวัฒนธรรม ได้พบว่า มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ทั้งจาก
ปัจจัยภายในและ/หรือปัจจัยภายนอก (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2553)
	 การน�ำสัญลักษณ์ของภูเขาซึ่งไม่ใช่ภูเขาในโลกแห่งความเป็นจริง แต่เป็นภูเขาที่แสดงถึงความยิ่งใหญ่แห่ง
ความศรัทธา และอยู่บนยอดเจดีย์ตามคติความเชื่อเรื่องไตรภูมิที่มีเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางแห่งจักรวาล โดยน�ำ
สัญลักษณ์ของภูเขามาวิเคราะห์กับแนวคิดรูปแบบของไทยและประยุกต์ใช้กับทฤษฎีแบบ (Theory of Forms) ของ
เพลโต (Plato) ซึ่งเป็นทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ที่มีการผสมผสานอย่างสร้างสรรค์ในเรื่องธรรมชาติของการเลียนแบบ 
ในเรื่องเกี่ยวกับ “แบบ” (Forms) หมายความถึง วัตถุหรือสิ่งของทางกายภาพ หรือการกระท�ำต่างๆ ที่มองเห็นได้ใน
โลกของเรา เช่น “ความงาม” “ความดี” และ “ความยุติธรรม” ที่ปรากฏบนโลก โลกที่เป็นวัตถุ สิ่งของ การกระท�ำต่างๆ 
ล้วนมีส่วนร่วมใน “แบบของความเป็นนามธรรม” ซึ่ง เพลโต นักปรัชญาชาวกรีก เรียกว่า “โลกที่สามารถเข้าใจได้” 
(the Intelligible World) โลกของ “แบบ” (Forms) ที่ไม่ต้องอาศัยเรื่องของกาลเวลา ไม่ต้องอาศัยเรื่องของที่ว่าง 
เพลโตถือว่าโลกมีอยู่ 2 โลก คือ โลกแห่งวัตถุ (Material World) ซึ่งเป็นโลกที่รู้ได้ทางประสาทสัมผัส ได้แก่ ตา หู 
จมูก ลิ้น และกาย เหล่านี้ท�ำให้มนุษย์รู้จัก รูป รส กลิ่น เสียง และสัมผัส ซึ่งเพลโตถือว่าเป็นโลกแห่งผัสสะ (Sensible 
World) ซึ่งโลกแห่งวัตถุนี้เป็นสิ่งที่มีอยู่เพียงชั่วคราว มีแล้วก็เปลี่ยนแปลงไปไม่คงที่ (Subjective Reality) เป็น
โลกแห่งมายาที่ไม่จริงแท้ ซึ่งเป็นโลกแห่งความไม่สมบูรณ์ ส่วนโลกที่สมบูรณ์นั้น เพลโตเชื่อว่าเป็นโลกแห่งสัจจะแท้ 
(The Absolute Reality) ที่ไม่แปรปรวน เป็นโลกนิรันดร นั่นคือโลกแห่งแบบ (World of Forms or Pattern) 
หรือโลกเหนือประสาทสัมผัส (Transcendental World) หรือโลกแห่งมโนภาพ (World of Idea) ทฤษฎีแห่ง
มโนภาพ (Idea) หรือ “แบบ” (Forms) ของเพลโต หรือทฤษฎีแบบ (Theory of Forms) ได้อธิบายถึงธรรมชาติ
ของการด�ำรงอยู่ของสรรพสิ่งต่างๆ (ทวีเกียรติ ไชยยงยศ, 2552) ซึ่งบทความนี้ เป็นการน�ำทฤษฎีแบบมาวิเคราะห์กับ
แนวคิดรูปแบบของไทย โดยผ่านภูเขาแห่งความศรัทธาตามรอยการวิเคราะห์ของเพลโต

2. ค�ำถามการวิจัย

	 ทฤษฎีแบบของเพลโตสามารถประยุกต์ใช้กับความเชื่อและความศรัทธาของคนไทยได้อย่างไร

3. วัตถุประสงค์

	 เพื่อสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ของพื้นที่และความสัมพันธ์ทางศาสนา–จินตภาพ โดยการจ�ำลอง
เชิงพลวัตที่สามารถน�ำมาวิเคราะห์ใช้กับทฤษฎีแบบของเพลโต ทั้งเรื่องความเชื่อและความศรัทธาของคนไทย โดยน�ำ
แนวความคิดเรื่องไตรภูมิมาเปรียบเทียบกับทฤษฎีแบบตามแนวคิดของเพลโต และรูปแบบของภูเขาในเชิงสัญลักษณ์

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย286



4. วิธีวิจัย

	 1.	 การทบทวนวรรณกรรม และวิเคราะห์ รวมถึงการเปรียบเทียบเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดผ่านความเชื่อ 
		  ภูเขาในสังคมไทย
	 2.	 วิธีเชิงอุปนัยโดยการรวบรวมข้อเขียนและข้อสังเกตจากการตีความหมายของปรากฏการณ์ในลักษณะ 
		  ความสัมพันธ์ของโลกกายภาพกับมิติทางสังคม และศาสตร์อื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง

5. ทฤษฎีแบบของเพลโตต่ออิทธิพลแนวความคิด

	 เป็นเวลากว่า 2,500 ปี ที่หลักปรัชญาของเพลโตมีอิทธิพลต่อแนวความคิดในการศึกษาด้านต่างๆ เช่น ปรัชญา 
จิตวิทยา ธรรมชาติ และวิทยาศาสตร์ เพลโตเป็นนักปรัชญาและนักวิทยาศาสตร์ที่มีชื่อเสียงมากที่สุดคนหนึ่งของโลก 
เพลโตเกิดเมื่อ 427 ปีก่อนคริสต์ศักราช ที่กรุงเอเธนส์ ประเทศกรีซ เพลโตได้ศึกษาวิชาการด้านต่างๆ กับ โสเครตีส 
(Socrates) ผู้เป็นอาจารย์ ซึ่งทฤษฎีแบบ (Theory of Forms) ของเพลโต เป็นทฤษฎีที่ได้รับแนวความคิดทาง
ปรัชญามาจากโสเครตีสที่ว่า ความรู้ทั้งปวงมาจากแบบ และทฤษฎีที่ว่าด้วยแบบนี้เป็นหัวใจหลักของปรัชญาทั้งหมด
ของเพลโต แต่ทฤษฎีของเพลโตแตกต่างจากโสเครตีส เนื่องจากเพลโตได้น�ำมาขยายเนื้อหาทางอภิปรัชญาที่กว้างขวางขึ้น 
โดยแบบของเพลโตมีความเป็นอิสระและอยู่เหนือจิต และได้น�ำหลักปรัชญานี้มาพิจารณาความเป็นไปของธรรมชาติ 
ซึ่งสรุปว่า ไม่มีสรรพสิ่งใดๆ ในโลกนี้ที่มีลักษณะแน่นอนตายตัว (ทวีเกียรติ ไชยยงยศ, 2552)
	 “แบบ” ของเพลโต เป็นการอธิบายถึง วัตถุสิ่งของที่สามารถพบเห็นในชีวิตประจ�ำวัน เป็นสิ่งจ�ำลองมาจาก
ของจริงหรือต้นฉบับ สิ่งที่เป็นแม่แบบหรือต้นฉบับนั้นได้แก่ “แบบ” (Forms) หรือ “มโนคติ” (Ideas) ซึ่งใน
การศึกษาเรื่องของแบบนั้น จะต้องท�ำความเข้าใจเกี่ยวกับความรู้ (ปัญญา) ของเพลโต ตามทัศนะของเพลโตเห็นว่า 
ความรู้ (ปัญญา) อันบริสุทธิ์ เป็นความรู้ที่แท้จริง ความรู้ชนิดนี้ได้มาจาก 2 ทาง คือ ความรู้ที่ได้จากการค�ำนวณ 
และจากสัญลักษณ์ทางคณิตศาสตร์ แต่ความรู้อันบริสุทธิ์เป็นความรู้ที่เป็นความจริงสูงสุดหรือมโนคติ ซึ่งได้มาจากการ
ใช้ปัญญาหรือพุทธิปัญญา (สภาพจิตที่รับรู้มโนคติโดยตรงเป็นสภาพจิตที่บริสุทธิ์ อยู่เหนือการรับรู้ด้วยประสาทสัมผัส) 
และความรู้ที่แท้จริงตามหลักปรัชญาของเพลโตจากระดับขั้นต�่ำสุดจนถึงระดับขั้นสูงสุด ตามล�ำดับความส�ำคัญของ
เหตุผลมี 4 ประการ (Capistran, 2000) ดังต่อไปนี้
	 1.	 จินตนาการ (Imagining) คือ ภาพที่จิตรับรู้เป็นจินตภาพ การรับจินตภาพเรียกว่า จินตนาการ เพราะ 
		  ภาพที่จิตคิดเห็นเป็นแค่ภาพเหมือนหรือเงาของวัตถุ
	 2.	 ความเชื่อ (Belief) คือ หากมนุษย์เราคิดถึงใครมาก อาจสร้างจินตนาการถึงรูปร่างหน้าตา กิริยาท่าทาง 
		  ของเขา แต่ตัวเขาที่เห็นในจินตนาภาพย่อมสู้ตัวเขาที่ไปพบปะพูดคุยจริงๆ ไม่ได้ การได้พบตัวจริงถือว่า 
		  เป็นความรู้ระดับสัญชาน ซึ่งเรียกความรู้ระดับนี้ว่าความเชื่อ
	 3.	 เหตุผล (Reasoning) การท�ำให้พบสิ่งที่เป็นสากลด้วยเหตุผล
	 4.	 พุทธิปัญญา (Perfect Intelligence) หมายถึง สภาพจิตที่รับรู้มโนคติโดยตรง และจิตเป็นอิสระจากสิ่งที่ 
		  รับรู้ด้วยประสาทสัมผัส จิตเข้าถึงมโนคติได้โดยไม่ต้องผ่านสัญลักษณ์ พุทธิปัญญาเป็นความรู้ที่แท้จริง  
		  เพราะเข้าถึงความจริงสูงสุดคือมโนคติ ความรู ้จึงหมายถึงการรู ้จักมโนคติ (Ideas) เช่น แบบของ 
		  สามเหลี่ยม แบบของมนุษย์ที่แยกจากสิ่งที่เป็นวัตถุกายภาพเป็นรูปทรงสามเหลี่ยม ที่เป็น “แบบบริสุทธิ์  
		  (Pure Form)” โดยไม่ต้องใช้การอ้างอิงสัญลักษณ์จากสิ่งที่มองเห็นอีกต่อไป

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 287



6. ไตรภูมิ (Tribhumi)

	 ไตรภูมิ หรือ ไตรโลก หมายถึง สามโลก ซึ่งเป็นคติเกี่ยวกับโลกสัณฐานตามความเชื่อในพุทธศาสนา ไตรภูมิ
ประกอบด้วย กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ และไตรภูมิได้กล่าวถึง โลกมนุษย์ นรก และสวรรค์ ส�ำหรับคนไทยได้รับ
ความรู้เรื่องไตรภูมิมาพร้อมๆ กับการรับพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจําชาติ ไตรภูมิได้กล่าวถึงจักรวาลที่มีโลก
ซึ่งมนุษย์อาศัยอยู่นี้เป็นหน่วยหนึ่งของอนันตจักรวาลอันหาขอบเขตจํากัดไม่ได้ จักรวาลใดๆ ย่อมมีสภาพเหมือนกัน
ทั้งสิ้น ในจักรวาลหนึ่งๆ นั้น มีเขาพระสุเมรุเป็นแกนกลาง และมีเขาสัตตบริภัณฑ์ล้อมอยู่โดยรอบเป็นวงแหวนเจ็ดวง 
ทั้งเขาพระสุเมรุและเขาสัตตบริภัณฑ์ถูกห้อมล้อมด้วยสีทันดรสมุทรที่แผ่กว้างไปทุกทิศจนครอบจักรวาล รอบนอกของ
เขาสัตตบริภัณฑ์ในทิศใหญ่ทั้งสี่ทิศ เป็นที่ตั้งของทวีปใหญ่ 4 ทวีป และทวีปน้อยอีก 4 ทวีป ซึ่งทวีปใหญ่ทั้ง 4 ได้แก่ 
อุตตรกุรุทวีปที่ตั้งอยู่ทางทิศเหนือของเขาพระสุเมรุ บุรพวิเทหะทางทิศตะวันออก ชมพูทวีปทางทิศใต้ และอมรโคยาน
ทางทิศตะวันตก ทวีปใหญ่แต่ละทวีปเป็นที่เกิดของมนุษย์ มนุษย์แต่ละทวีปจะมีลักษณะเฉพาะของตน แต่เฉพาะใน
ชมพูทวีปเท่านั้น ที่เป็นดินแดนที่เกิดของพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระเจ้าจักรพรรดิ (พระศรีสุธรรมเมธี, 
2553)
	 ความเชื่อเรื่องไตรภูมิกับวิถีชีวิตในพุทธศาสนาของสังคมไทยมีมายาวนาน ไม่น้อยกว่า 660 ปี นับตั้งแต่ครั้ง
สมเด็จพญาลิไท (พระมหาธรรมราชาที่ 7) กษัตริย์องค์ที่ 7 แห่งกรุงสุโขทัย ทรงพระราชนิพนธ์ไตรภูมิกถาหรือไตรภูมิ
พระร่วง หนังสือฉบับนี้ได้ตกทอดเป็นมรดกความเชื่อทางพุทธศาสนาจวบจนปัจจุบัน ท�ำให้แนวความคิดและคติความ
เชื่อเรื่องภูมิจักรวาลที่มีมาก่อนพุทธกาลในศาสนาพราหมณ์หรือฮินดู ที่อธิบายถึงเรื่องไตรภูมิ เรื่องการเวียนวายตายเกิด 
บาปบุญคุณโทษ ตามแนวทางปรัชญาในพระพุทธศาสนา และเรื่องอื่นๆ ที่มีอิทธิพลต่อการสร้างสรรค์ศิลปกรรมไทย
ทุกประเภท ทั้งจิตรกรรม ประติมากรรม สถาปัตยกรรม งานประณีตศิลป์ และศิลปะพื้นบ้าน (ธนาคารกรุงเทพ จ�ำกัด 
(มหาชน), 2555) โดยผ่านเรื่องราวทางเนื้อหาด้านความเชื่อเรื่องไตรภูมิโดยตรง หรือการแสดงรูปสัญลักษณ์ เพื่อแทน
ความหมายที่เป็นภพภูมิต่างๆ รวมถึงพระพรหมในคติพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นพรหมชั้น “รูปพรหม” ในไตรภูมิ
พระร่วงฉบับกรุงธนบุรี ในคติพุทธศาสนา พระพรหมเป็นชาวสวรรค์ชั้นสูงขั้นหนึ่งที่สูงกว่าเทวดาทั่วไป เรียกว่า 
“พรหม” พระพรหมยังอยู่ในกามาวจรภพ มีการวนเวียนว่ายตายเกิด อยู่ในสวรรค์ที่เรียกว่าชั้นพรหม (พรหมภูมิ) 
พระพรหมแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ พรหมที่มีรูป เรียกว่า “รูปพรหม” มีทั้งหมด 16 ชั้น และพรหมที่ไม่มีรูป 
เรียกว่า “อรูปพรหม” มีทั้งหมด 4 ชั้น โดยอรูปพรหมจะสูงกว่ารูปพรหม (สมคิด สวยล�้ำ, 2553) อรูปพรหมเป็นพรหม
ที่ไม่มีรูป มีแต่นามขันธ์ 4 เช่น ในอรูปภูมิทั้ง ๔ ถึงแม้จะเรียกว่าภูมิ แต่ภูมินี้ไม่ปรากฏว่ามีรูปร่างสัณฐานอย่างหนึ่ง
อย่างใด เพราะเป็นภูมิที่มีแต่อากาศว่างเปล่าอยู่ ส�ำหรับอรูปพรหมนี้เป็นพรหมที่ไม่มีรูป มีแต่นามขันธ์ 4 เกิดขึ้น
ติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่นนับตั้งแต่ปฏิสนธิมา (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, 2535)

7. การน�ำทฤษฎีแบบของเพลโตมาวิเคราะห์แนวคิดเกี่ยวกับภูเขา

	 แนวคดิเกีย่วกบัภเูขานี ้ได้น�ำแนวคดิมาจากหลกัของพระพทุธศาสนา ซึง่จากการเสวนาหวัข้อ “ไตรภมู ิจกัรวาลทศัน์
ของชาวพุทธ ความเชื่อกับภูมิวัฒนธรรม” (ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม และ รุ่งโรจน์ ภิรมย์อนุกูล, 2554) ที่กล่าวถึง ภูเขาไว้
ว่าเป็นสัญลักษณ์สากลอันเป็นตัวแทนของสิ่งที่เหนือโลก หรือการเชื่อมต่อระหว่างมนุษย์กับจักรวาลอันไพศาล หรือ
การเชื่อมต่อระหว่างรูปกับนาม หรือการเชื่อมระหว่างความคิดกับความจริง หรือการเชื่อมระหว่างความศรัทธาของผู้คน

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย288



ในชุมชน ในเมือง ในเชื้อชาติ ในกลุ่มความเชื่อการเกิดขึ้นของคติปรัมปราในอดีต ที่เชื่อมความคิดกับจินตนาการ 
ซึ่งส่งผลต่อนามธรรม ส่วนรูปทรงของสถูปเจดีย์ได้รับอิทธิพลจากรูปทรงของภูเขาที่ได้รวมความศรัทธาของมนุษย์
จนกลายเป็นศูนย์รวมความเชื่อในภูมิวัฒนธรรม โดยมีการถ่ายทอดคติจักรวาลออกมาเป็นผังวัด การสร้างงาน
สถาปัตยกรรม โดยจ�ำลองเจดีย์เป็นเขาพระสุเมรุ มีวิหารทิศเป็นทวีปทั้งสี่ การสร้างซุ้มประตูโขงเป็นศูนย์กลางจักรวาล
หรือเขาพระสุเมรุที่ประดิษฐานพระพุทธรูป ซึ่งทรงประทับอยู่ที่ศูนย์กลางจักรวาล ทั้งนี้ ได้จ�ำลองภาพสันนิษฐาน
จักรวาลตามคติไตรภูมิในพุทธศาสนา (ภาพที่ 1) โดยยกตัวอย่างของ พระปรางค์ วัดอรุณราชวราราม (ภาพที่ 2) และ 
ยอดแหลมของเจดีย์ภูเขาทอง วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร (ภาพที่ 3) มาประยุกต์ใช้เพื่อการอธิบายในทฤษฎีแบบ
ของเพลโต

ภาพที่ 1 จักรวาลตามคติไตรภูมิในพุทธศาสนา
(ที่มา : 7wondersthailand, 2553. (ดัดแปลง))

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 289



	 ภาพที่ 2 ก. และ ข. แสดงภาพวัดอรุณราชวราราม และพระปรางค์วัดอรุณราชวราราม ซึ่งเป็นแบบที่มี
ความงดงามตามสถาปัตยกรรมไทยและได้สะท้อนภาพของไตรภูมิ จากส่วนเด่นชัดของสิเนรุบรรพตหรือเขาพระสุเมรุ 
และรูปทรงของพระปรางค์ เป็น “ทรงจอมแห” ที่มีโครงรูปเส้นรอบนอกเป็นลักษณะแอ่นโค้งเหมือนอาการทิ้งน�้ำหนัก
ตัวของ “แห” ที่ถูกยกขึ้น รูปทรงเช่นนี้ เคยถูกน�ำมาใช้ในการออกแบบพระเจดีย์สมัยต้นกรุงรัตนโกสินทร์ การออกแบบ 
“รูปทรงจอมแห” อยู่ที่การเน้นส่วนฐานด้วยการซ้อนชั้นจ�ำนวนนับไม่ถ้วนเพื่อเป็นการเสริมให้อาคารมีความสูงมากๆ 
จึงต้องยืดส่วนของฐานให้กว้างขึ้นกว่าปกติ และเพียงพอให้สามารถเบียดทรวดทรงอาคารให้เกิดลักษณะที่แอ่นโค้งได้
ส�ำเร็จตามรูปทรงดังกล่าว เรือนธาตุกับส่วนยอดสะท้อนถึงความสุนทรียะแห่ง “รูปทรง” ลักษณะใหม่ที่งดงามอย่าง
หมดจด

ภาพที่ 2 : วัดอรุณราชวราราม และพระปรางค์วัดอรุณราชวราราม
(ที่มา : ภาพ ก. เขียนศักดิ์ แสงเกลี้ยง, 2555 ภาพ ข. สมคิด จิระทัศนกุล, 2554. (ดัดแปลง))

ก. วัดอรุณราชวราราม ข. รูปทรงของพระปรางค์วัดอรุณราชวราราม

ภาพที่ 3 พระบรมบรรพต (ภูเขาทอง) วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร และเจดีย์ทรงระฆัง
(ที่มา : ภาพ ก. เขียนศักดิ์ แสงเกลี้ยง, 2555. ภาพ ข. พระพรหมพิจิตร, 2495. (ดัดแปลง))

ก. พระบรมบรรพต (ภูเขาทอง) ข. ลักษณะเจดีย์ทรงระฆัง

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย290



	 จากภาพที่ 3 ก. และ ข. แสดงภาพพระบรมบรรพต (ภูเขาทอง) วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร โดย สมัยรัชกาล
ที่ 4 โปรดเกล้าฯ ให้ก่อพระเจดีย์ทรงระฆังไว้บนยอดเขา เมื่อสร้างแล้วเสร็จ ได้พระราชทานนามใหม่ว่า “บรมบรรพต” 
มีขนาดวัดได้โดยรอบ 8 เส้น 5 วา สูง 1 เส้น 19 วา 2 ศอก มีบันไดเวียนขึ้นลง 2 ทาง คือทางทิศเหนือและใต้ และ
บุกระเบื้องโมเสกสีทองที่องค์พระเจดีย์ รวมทั้งสร้างพระเจดีย์องค์เล็กๆ รายรอบพระเจดีย์องค์ใหญ่ทั้ง 4 ทิศ* ภายใน
บรรจุพระบรมสารีริกธาตุในพระเจดีย์บนลูกแก้ว ซึ่งพระบรมสารีริกธาตุบนยอดพระเจดีย์ภูเขาทองเป็นการประมวล
ภาพเขียนหลังพระประธานในพระอุโบสถเรื่องไตรภูมิพระร่วง (Golfreeze, 2007)
	 จากรูปทรงของพระปรางค์วัดอรุณราชวรารามและยอดเจดีย์ภูเขาทอง ทั้งในเชิงการออกแบบ รูปแบบ แผนผัง 
และองค์ประกอบตกแต่ง สามารถตอบรับกับแนวคิดในเรื่องของ “คติจักรวาล” ตามแนวคิดของไตรภูมิ และในทฤษฎี
แบบของเพลโตที่อธิบายได้ชัดเจนว่า “แบบ” เป็นอสภาวะ แต่ “แบบ” จะอยู่แยกต่างหากจากสิ่งที่เป็นวัตถุกายภาพ 
และแบบเป็น “ตัวแทน” หลักว่าด้วย เหตุผลในจักรวาล ดังนั้น รูปทรงของพระปรางค์วัดอรุณราชวราราม และ
ยอดเจดีย์ภูเขาทอง วัดสระเกศ จึงเป็นตัวแทนของภูเขาหลอมรวมศรัทธาของผู้คนในประเทศไทย ประเด็นของภูเขา
ในทฤษฎีของ “แบบ” ที่เชื่อว่า เป็นเพียงเงาหรือภาพสะท้อน หรือลอกแบบมาจากมโนภาพในอีกทอดหนึ่ง เพราะถือว่า 
ภูเขาเป็นมโนภาพหรือโลกแห่งแบบอันเป็นรูปธรรม และภูเขาเป็นสัญลักษณ์แห่งความเป็นจริง เช่น คนกับเงา ถ้าไม่มีคน 
เงาของคนก็เกิดขึ้นไม่ได้ ภูเขาจึงถูกสมมติขึ้นมาโดยอาศัยรูปร่างสัณฐานในเชิงนามธรรม

8. ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ สิ่งแวดล้อม และอ�ำนาจเหนือธรรมชาติ

	 โครงสร้างทางสังคมโดยพื้นฐานของมนุษย์ มีองค์ประกอบของความสัมพันธ์ทางสังคมที่เกี่ยวพันของผู้คนอยู่ 
3 ประการ ได้แก่ ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติ และความสัมพันธ์ระหว่างคน
กับสิ่งเหนือธรรมชาติ ซึ่งก่อให้เกิดความรู ้สึกของการอยู ่ร ่วมกันเป็นกลุ ่มภายในพื้นที่ทางวัฒนธรรมเดียวกัน
ความสัมพันธ์ที่เชื่อมโยงและเป็นพลวัตเหล่านี้ เป็นหัวใจส�ำคัญของการอยู่ร่วมกันในสังคมของมนุษย์ในท้องถิ่นต่างๆ 
โดยเฉพาะความสัมพันธ์กับอ�ำนาจเหนือธรรมชาตินั้น คือ สิ่งที่สะท้อนให้เห็นถึงภูมิจักรวาลที่อยู ่เบื้องหลังของ
ภูมิวัฒนธรรมและสัญลักษณ์ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในสังคม และในความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับอ�ำนาจเหนือธรรมชาติ 
โดยมีสัญลักษณ์เป็นศูนย์กลางของจักรวาลของผู ้คนในท้องถิ่นเชื่อมโยงกับคนที่ต่างชุมชนและต่างเผ่าพันธุ ์อยู ่ใน
บ้านเมืองเดียวกันได้อย่างราบรื่น
	 สภาพนิเวศตามธรรมชาตินั้น ประกอบด้วย แม่น�้ำ ล�ำคลอง หนอง บึง ซึ่งเปลี่ยนแปลงไปตามฤดูกาล 
ความเข้าใจเรื่องพลวัตของธรรมชาติแวดล้อมนั้น ก่อให้เกิดความสัมพันธ์ในระบบนิเวศจากภูเขาสูงอันเป็นต้นน�้ำล�ำธาร
ไปจนถึงล�ำห้วย แม่น�้ำ และหนองบึง ที่ไหลเวียนหมุนเปลี่ยนไปตามฤดูกาล การเชื่อมโยงของระบบนิเวศเหล่านี้ท�ำให้
เกิดความสมดุลและรักษาคุณภาพของระบบนิเวศอันหลากหลายที่มิใช่มีเพียง “น�้ำ” หรือ “ปลา” แต่คือสิ่งมีชีวิตใน
ธรรมชาติรวมทั้งมนุษย์ด้วย ในนิเวศตามธรรมชาติเหล่านี้มีสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ควบคุมการใช้ทรัพยากรให้อยู่ร่วมกัน โดยมี
การก�ำหนดพื้นที่ใดพื้นที่หนึ่งให้เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ล ่วงล�้ำไม่ได้และให้ใช้ท�ำพิธีกรรมตามประเพณีในฤดูกาลที่
เกี่ยวข้องเท่านั้น สิ่งศักดิ์สิทธิ์นี้จะท�ำหน้าที่ปกปักษ์รักษาและคุ้มครองมนุษย์ เป็นรูปแบบของความสัมพันธ์ที่มนุษย์มี
ความผูกพันอยู่ร่วมกับอ�ำนาจเหนือธรรมชาติ ซึ่งเป็นสิ่งที่คนในท้องถิ่นเข้าใจร่วมกันและจดจ�ำรวมทั้งเล่าสืบต่อกันมา 
(ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม, 2554)

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 291



9. สัญลักษณ์ระหว่างรูปธรรมกับนามธรรม

	 ลักษณะความเชื่อที่เกิดขึ้นเกิดจากจินตนาการและความรู้สึกเมื่อมนุษย์ได้สัมผัสธรรมชาติที่เรียกว่า “ภูเขา” 
ซึ่งเป็นสัญลักษณ์สากลอันเป็นตัวแทนของสิ่งที่เหนือโลก หรือการเชื่อมต่อระหว่างมนุษย์ตัวเล็กๆ กับจักรวาลอันไพศาล 
บางครั้งเป็นจุดเชื่อมระหว่างรูปธรรมกับนามธรรม ความคิดกับความจริง หรือบางครั้งเป็นจุดที่สามารถสร้าง
ความศรัทธาของผู้คนในชุมชน ในอาณาจักร ในเมือง ในเชื้อชาติ ในกลุ่มความเชื่อ การเกิดขึ้นของคติปรัมปราในอดีต
เกิดจากความจริงที่มองเห็นต่อเนื่องกับความคิดกับจินตนาการ รูปทรงของสถูปเจดีย์ได้ถอดความต่อเนื่องจากรูปทรง
ของภูเขาที่หล่อหลอมความศรัทธาของผู้คน เป็นศูนย์รวมความเชื่อในภูมิวัฒนธรรม ซึ่งทั้งความใหญ่ ความสูง ความมืด
ที่เกิดจากส่วนเว้าของภูเขา และได้สอดคล้องกับทฤษฎีโลกแห่งแบบ (World of Forms) ของเพลโต ซึ่งกล่าวว่า 
โลกที่มนุษย์อาศัยอยู่ทุกวันนี้เป็นโลกที่ถูกประทับ หรือท�ำส�ำเนามาจากโลกแห่งแบบที่มีความสมบูรณ์และเป็นของจริง 
มนุษย์จะเข้าสู ่โลกแห่งแบบได้ก็ต้องใช้เหตุผล เพื่อเข้าสู ่แบบที่ยิ่งใหญ่กว่าแบบทั้งหลายนั้นคือ แบบแห่งความดี 
(Form of Goodness) ซึ่งจะเป็นเหมือนแสงอาทิตย์ที่ท�ำให้มนุษย์รู ้เช่นเห็นแจ้งต่อโลกแห่งแบบทั้งโลก ดังนั้น
ความเชื่อ จึงเป็นเพียงจินตนาการ เป็นสิ่งที่ไม่มีตัวตน ไม่มีอยู่จริง แต่ความเชื่อนั้นก็ท�ำให้มนุษย์เรามีความสุขมากขึ้น
เมื่อเราได้เชื่อและปฏิบัติตาม (สมบัติ จันทรวงศ์, 2549)

10. ผลการทบทวนวรรณกรรมน�ำมาสู่การพรรณนา

	 การทบทวนวรรณกรรมน�ำมาสู่การพรรณนาและสรุปเพื่อตอบวัตถุประสงค์ และสนับสนุนความเข้าใจเกี่ยวกับ
ประวัติศาสตร์ของพื้นที่และความสัมพันธ์ทางศาสนา–จินตภาพ โดยการจ�ำลองเชิงพลวัตของเพลโตที่มีอิทธิพลซึ่งกัน
และกันรวมถึงความขัดแย้งของกระบวนการที่ตรงกันข้ามโดยธรรมชาติ และทางเลือกของการแสดงที่สร้างขึ้น
เป็นปัจจัยภายในและภายนอกขอบเขตส�ำหรับสังคมไทยนั้น ท�ำให้ทราบถึงแนวความคิดเชิงมโนทัศน์ที่ท�ำให้เกิด
ความเปลี่ยนแปลงของสิ่งจ�ำเพาะที่เกิดขึ้นในโลกซึ่งเป็นโลกที่เกิดจากการประทับของแบบทางมโนคติของเพลโตนั้น 
แสดงออกมาในรูปแบบของความคิดที่แสดงออกมาเป็นนามธรรมของคติและความคิดที่บริสุทธิ์ เป็นการแสวงหารูปแบบ
ของสิ่งต่างๆ เช่น มโนทัศน์ของความดี มโนทัศน์ของความเป็นมนุษย์ โดยน�ำเอาบริบททางความคิดพื้นถิ่น ได้แก่ 
ภูมิศาสตร์ทางวัฒนธรรมที่น�ำเอาความเป็นเอกลักษณ์ทางพื้นที่มาผสมผสานกับความคิดทางจิตวิญญาณซึ่งเป็นรูปแบบ
ของความคิดที่มักเกิดขึ้นทั่วไปอย่างสากล โดยน�ำเอาจุดเด่นทางภูมิศาสตร์ที่มีความส�ำคัญและแสดงถึงการเชื่อมต่อ
ระหว่างมนุษย์และธรรมชาติซึ่งในที่นี้ คือ ภูเขา เข้ามามีบทบาทในการแสดงออกถึงแนวความคิดและความสัมพันธ์
ที่ผสมผสานอย่างแนบแน่นจนไม่สามารถแยกออกจากกันได้ระหว่างภูมิศาสตร์ทางวัฒนธรรมและความเชื่อของชุมชน 
(ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม, 2554)
	 ถึงแม้ว่าแนวความคิดของเพลโตเป็นแนวคิดของสังคมด้านตะวันตก แต่เป็นแนวคิดสากลที่สามารถพบ
แนวคิดนี้ได้ทั่วไปในวัฒนธรรมทั้งจากทางตะวันตกตลอดจนฝั่งตะวันออกรวมทั้งสังคมไทย ความคิดที่เป็นมโนคติ
ที่ชัดเจนที่สุดที่พบเห็นได้ คือ มโนคติเรื่องไตรภูมิที่ถูกถ่ายทอดแนวคิดเกี่ยวกับศาสนา ความดี ความชั่ว และภพภูมิ 
จนกระทั้งเรื่องการแบ่งโลกเป็นส่วนต่างๆ ตามความเชื่อจากพุทธคติ และน�ำแนวความคิดเรื่องแผนภูมิจักรวาลที่แสดง
อย่างชัดเจนในงานศิลปะ วรรณกรรม และสถาปัตยกรรม (พระสมปอง มนตชาโต, 2553) โดยภูมิจักรวาลตามไตรภูมิ
นั้นเป็นความคิดที่น�ำเสนอถึงแนวคิดของการท�ำความดี การประพฤติตนในศีลธรรมตามขนบธรรมเนียมประเพณี 

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย292



โดยกล่าวถึงบาปบุญคุณโทษ คนท�ำความดีย่อมได้รับกรรมดี คนท�ำความชั่วย่อมได้รับผลตอบแทน เช่น การแบ่งโลก
เป็น 3 ภพภูมิ คือ กามภูมิ รูปภูมิ และภูมิ (พระศรีสุธรรมเมธี, 2536) โดยแผนภูมิจักรวาลได้น�ำเอาระบบความคิดเชิง
คตินิเวศวัฒนธรรมเข้าไปเกี่ยวโยงด้วย เช่น แกนกลางของจักรวาลมีภูเขาศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นที่อยู่ของผู้ที่กระท�ำแต่กรรมดี 
นั่นคือ เขาพระสุเมรุซึ่งเป็นศูนย์กลางของจักรวาล
	 แนวคิดเรื่องภูเขาที่เป็นศูนย์กลางของจักรวาลดังกล่าวนั้น ถูกถ่ายทอดจากประเทศอินเดียสู่ดินแดนสุวรรณภูมิ 
อาณาจักรขอม อาณาจักรทวารวดี และประเทศไทยในปัจจุบัน แนวคิดนี้เป็นแก่นสารทางรูปธรรมและเป็นสิ่งเชื่อมโยง
ทางจิตวิญญาณระหว่างมนุษย์กับสิ่งที่อยู ่เหนือธรรมชาติ ท�ำให้คนไทยและคนในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้
ได้สร้างสิ่งที่เป็นตัวแทนของความศรัทธา เช่น การสร้างวัดวาอารามตามภูเขาสูงหรือในภูมิประเทศที่เป็นพื้นที่ราบ
ได้สร้างสถูปและเจดีย์ต่างๆ โดยการพัฒนารูปแบบทางความคิดที่ว่า ภูเขาหรือสิ่งก่อสร้างรูปทรงคล้ายภูเขานั้น แสดงถึง
การด�ำรงไว้ซึ่งหลักคติความเชื่อเรื่องไตรภูมิ ความเป็นศูนย์กลางของจักรวาล (ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม และ รุ่งโรจน์ ภิรมย์
อนกุลู, 2554) โดยมคีวามแตกต่างกนัไปตามบรบิททางท้องถิน่ของแต่ละพืน้ทีต่่อการพฒันารปูแบบทางสถาปัตยกรรมไทย 
เช่น การสร้างเจดีย์ทรงระฆังคว�่ำ ต่อมาได้มีการพัฒนาแนวคิดทางสถาปัตยกรรมจนสามารถพัฒนารูปแบบเป็นเจดีย์
ทรงจอมแห เช่น พระปรางค์วัดอรุณราชวราราม เพราะรูปแบบความคิดทางมโนคตินั้น เปรียบเสมือนสิ่งที่เป็นวัตถุจริง 
แต่ในทางกลับกันสิ่งที่เป็นสสารวัตถุนั้น เปลี่ยนแปลงไปตามบริบทของสิ่งที่มากระทบแนวความคิดที่เป็นมโนคติ 
เปรียบเสมือนเงาของวัตถุที่แปรเปลี่ยนรูปร่างไปตามมุมองศาของแสงที่มากระทบ ถึงแม้วัตถุต้นก�ำเนิดจะมีเพียงหนึ่งเดียว 
แต่เงาที่เกิดขึ้นบนพื้นนั้นมีมากมายหลากหลายรูปแบบขึ้นอยู่กับว่าเป็นเวลาใด แสงส่องมาในทิศทางใด
	 ดังนั้นความสัมพันธ์ของพื้นที่กับแนวความคิดคติของศาสนานั้น มีความสัมพันธ์และสอดคล้องกับแนวคิด
ทฤษฎีแบบที่เพลโตเสนอไว้ คือ รูปแบบทางกายภาพนั้นเป็นรอยประทับของแบบในมโนคติ ซึ่งมโนคติเป็นความคิดใน
ระดับสูงสุด ซึ่งผ่านการกลั่นกรองความคิดจากการการรับรู้ ผัสสะ สู่จินตนาการ สู่ความเชื่อ สู่แนวคิดเชิงเหตุผล และ
สรุปเป็นความคิดเชิงบริสุทธิ์ และสอดคล้องกับมโนคติของสังคมไทยในเรื่องราวของไตรภูมิที่เน้นเรื่องของความดีงาม 
ผ่านแผนภูมิจักรวาล และน�ำมาสู ่รูปแบบทางธรรมชาติเป็นภูเขาที่เชื่อมโยงมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ ตลอดจน
การสร้างศิลปะ และสถาปัตยกรรม ที่น�ำเสนอรูปทรงของภูเขาผ่านแนวทางสถูปเจดีย์และพระปรางค์ต่างๆ เป็นต้น 
ซึ่งรูปทรงเหล่านี้ก่อให้เกิดการรับรู้และเกิดกระบวนการคิดหาทางไปสู่หนทางแห่งปัญญา ผ่านการรับรู้เรื่องราวผ่านรูปทรง
ของภูเขาและสิ่งปลูกสร้าง และเกิดจิตนาการเชื่อมโยงกับความเชื่อ และแนวคิดเชิงเหตุผลท�ำให้สะท้อนถึงแนวทาง
ของความคิดเชิงอุดมคติ เรื่องของความคิดคติทางศาสนา ความดีงามในจิตใจ ซึ่งเมื่อความคิดเชิงมโนทัศน์มี
การเปลี่ยนแปลงตามกาลเวลา ซึ่งกรอบความคิดแบบมโนทัศน์ที่เปลี่ยนแปลงไปนั้น น�ำมาทั้งความเปลี่ยนแปลงในทาง
ที่สร้างสรรค์และท�ำลายต่อสภาพแวดล้อมทั้งเชิงนามธรรมและรูปธรรม

11. การวิเคราะห์ทฤษฎีแบบของเพลโตและแนวคิดของไตรภูมิ

	 การวิเคราะห์ทฤษฎีแบบของเพลโตกับแนวคิดของไตรภูมิ สามารถน�ำมาอธิบายเป็นการรับรู ้เชิงรูปธรรม 
(โลกสมมติ) และการรับรู้เชิงปัญญา (โลกแห่งแบบ) ได้โดยแบ่งออกเป็น 4 ระดับ ได้แก่ 1. จินตนาการ 2. ความเชื่อ 
3. เหตผุล และ 4. ปัญญาทีแ่ท้จรงิ โดยเริม่ต้นจากการรบัรูผ่้านประสาทสมัผสั ทัง้ 5 ได้แก่ ตา ห ูจมกู ลิน้ กาย และใจ 
โดยเพลโต น�ำเสนอว่า ความรู้ระดับล่างสุดคือ จินตนาการ เพราะเป็นความคิดที่เกิดจากการรับรู ้จากสิ่งแวดล้อม 
(ภาพที่ 4) 

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 293



ภาพที่ 5 การวิเคราะห์ทฤษฎี “แบบ” ทั้งแนวคิดของเพลโตและแนวคิดของไตรภูมิ

	 จากภาพที่ 4 การรับรู้ แบ่งออกเป็น 4 ระดับ โดยเริ่มจากจินตนาการ ความเชื่อ เหตุผล และปัญญาแท้จริง
ตามล�ำดับ เป็นแนวความคิดที่เรียกว่าแบบบริสุทธิ์ (Pure Form) เป็นรูปแบบของสามเหลี่ยม แบบของมนุษย์ที่แยก
ออกจากสิ่งที่เป็นวัตถุกายภาพเป็นรูปทรงสามเหลี่ยม เป็นรูปทรงที่มีโครงสร้างที่มีระเบียบมีความงาม (Tyson, 2012) 
สิ่งนี้เป็นสิ่งที่หล่อหลอมความคิดและความเชื่อทั้งในเรื่องจิตวิญญาณและหลักปฏิบัติในการด�ำรงชีวิต ซึ่งสิ่งที่พบใน
โลกปัจจุบันล้วนเกิดจากโลกแห่งแบบที่ท�ำให้สสารเกิดการรวมตัว โดยแบบที่แท้จริงท�ำให้เกิดสิ่งเฉพาะที่มีรูปร่างหรือ
รูปแบบที่ผิดเพี้ยนจึงเกิดความหลากหลายของธรรมชาติ โดยการรับรู้เชิงปัญญาเป็นการมองความว่างเปล่า การเข้าถึง
ระดับปัญญาบริสุทธิ์นั้นท�ำให้มองเห็นความจริงซึ่งไม่ยึดติดอยู่กับรูปแบบ เพลโตมองว่า แบบบริสุทธิ์ (Pure Form) 
เป็นแบบที่สะท้อนออกมาเป็นรูปธรรมนั้นเอง

ภาพที่ 4 รูปธรรม (โลกสมมติ) และเชิงปัญญา (โลกแห่งแบบ)

		  ภาพที่ 5 แสดงถึงการเกิดภาพเสมือนจากวัตถุต้นแบบ เปรียบเทียบได้กับวัตถุที่ตั้งอยู่แล้วมีแสงส่องมา 
กระทบท�ำให้เกิดเงาของวัตถุ ท�ำให้สสารมีความผิดเพี้ยนแตกต่างไปจากวัตถุต้นแบบ แนวคิดนี้สอดคล้องกับแนวคิด 
ที่น�ำเสนอความสัมพันธ์ระหว่างรูปแบบความคิดของไตรภูมิกับแนวคิดของเพลโต

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย294



	 จากภาพที่ 6 กายภาพกับแนวความคิด โดยผ่านรูปทรงของกล่องเปล่าและรูปทรงความเคลื่อนไหว ซึ่งเป็นสิ่งที่
สื่อผ่านความรู้ความเข้าใจในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับรูปธรรมและนามธรรม ดังนั้นรูปแบบทางกายภาพ จึงมีความสัมพันธ์
ทางใดทางหนึ่งกับความคิดเชิงนามธรรม ไม่ว่าจะเป็นเรื่องความเชื่อหรือมโนคติทางความคิด เช่นเดียวกับแนวความ
คิดทางระบบภูมิวัฒนธรรมที่รูปแบบทางกายภาพนั้นมีความสัมพันธ์กับรูปแบบความคิดเชิงจินตภาพได้ เช่น สัญลักษณ์
ของภูเขาซึ่งหมายถึง สิ่งที่มีความหมายเหนือธรรมชาติ จากลักษณะทางกายภาพของภูเขาแสดงให้เห็นถึงการรับรู ้
เชิงรูปธรรมสามารถส่งผลต่อความคิดเชิงนามธรรมได้

ภาพที่ 6 กายภาพกับแนวความคิด เป็นการอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างรูปธรรมและนามธรรม

ภาพที่ 7 รูปแบบทางกายภาพตามแนวคิดเพลโตและไทย

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 295



	 จากภาพที่ 7 รูปแบบทางกายภาพตามแนวคิดเพลโตและไทย เปรียบเทียบได้กับกล่องเปล่าที่ยังขาดรูปแบบ
ในการจัดเรียง ตามแบบของเพลโต ซึ่งเปรียบเทียบได้ความคิดเชิงมโนคติเรื่องไตรภูมิ ที่ฝังรากเรื่องคติความเชื่อ 
ความดีงามในสังคมที่ต้องการหล่อหลอมให้คนในสังคมเป็นคนดี โดยยึดรูปแบบแผนภูมิจักรวาลที่มีเขาพระสุเมรุ
เป็นศูนย์รวมจักรวาลสอดคล้องกับความเชื่อที่น�ำเอาภูเขามาเชื่อมโยงกับสิ่งเหนือธรรมชาติ โดยที่ผู ้คนในสังคม
สมัยก่อนได้ยึดหลักระบบไตรภูมิ และได้มีการสร้างสิ่งแวดล้อมเชิงรูปธรรมที่สร้างแนวความคิดให้สังคมรับรู้ถึงแนวคิด
ทางศาสนา ซึ่งสามารถมองได้ว่าการรับรู ้เชิงรูปธรรมสอดคล้องกับการเข้าถึงความรู ้ในรูปแบบความรู ้เชิงบริสุทธิ์ 
โดยสามารถสังเกตได้ว่า บริเวณที่มีการสร้างศาสนสถานที่ส�ำคัญๆ มักตั้งอยู่บนภูเขาสูงหรือภูเขาที่ส�ำคัญในท้องที่เพื่อ
สร้างรูปแบบทางรูปธรรมที่สามารถสื่อถึงแนวความคิดในระบบนามธรรมที่กระตุ้นให้มนุษย์พยายามแสวงหาความจริง
ในความเชื่อที่ถูกเล่าผ่านกันมาซึ่งหลักการและเหตุผลที่แฝงอยู่ในรูปแบบทางกายภาพที่ผ่านแนวความคิดของมนุษย์
ที่ต้องการแสดงออกถึงความรู้ที่แท้จริงหรือการเข้าแบบของเพลโต จึงเปรียบเทียบได้กับการเข้าถึงสภาวะอรูปพรหมใน
ระบบไตรภูมินั้นเอง

13. สรุป

	 ทฤษฎีแบบของเพลโตสามารถประยุกต์ใช้กับความเชื่อและความศรัทธาของคนไทย เพราะได้น�ำแนวความคิด
เรื่องระบบไตรภูมิเปรียบเสมือนเป็นความคิดในรูปแบบของเพลโต ซึ่งความคิดดังกล่าวนี้ได้พัฒนาต่อยอดสู่รากเหง้า
ของวัฒนธรรมตั้งแต่ดินแดนอาณาจักรขอมโบราณ พม่า ลาว และประเทศไทยในปัจจุบัน โดยการผสมผสานกับแนว
ความคิดเรื่องระบบนิเวศวัฒนธรรม ซึ่งเดิมได้รับแนวความคิดเรื่องศาสนาพุทธ เมื่อแนวความคิดเรื่องไตรภูมิและ
ระบบจักรวาลเข้ามามีอิทธิพลในดินแดนแถบที่ราบลุ่มแม่น�้ำ โดยการสร้างเจดีย์ต่างๆ เพื่อท�ำการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และ
ทดแทนการขาดหายไปของสัญลักษณ์ทางระบบนิเวศเชิงวัฒนธรรม จนน�ำมาสู่การพัฒนารูปแบบทางสถาปัตยกรรมไทย
มากมาย ทั้งเจดีย์ทรงระฆัง พระบรมบรรพต (ภูเขาทอง) วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร พระปรางค์รูปทรงจอมแห 
วัดอรุณราชวราราม กรุงเทพฯ เป็นต้น ซึ่งสิ่งปลูกสร้างต่างๆ เป็นการกระตุ้นการรับรู้ด้านผัสสะของมนุษย์ในสังคม
พระพุทธศาสนาที่หล่อหลอมระบบความคิดผ่านความเชื่อเรื่องไตรภูมิที่ถ่ายทอดกันมา โดยที่การรับรู้ทางกายภาพนี้
น�ำไปสู่การสร้างความเชื่อเพื่อที่ดึงดูดให้คนในสังคมเปิดใจรับฟังค�ำสอนขององค์สัมมาสัมพุทธเจ้าตามหลักศาสนาพุทธ
ที่เน้นแนวความคิดเรื่องศีลธรรมความดีงามเพื่อน�ำไปสู่การค้นพบแนวทางที่ค้นพบความจริงของชีวิต นั่นคือ การหลุดพ้น 
แนวความคิดดังกล่าวนี้มีความสอดคล้องอย่างยิ่งกับแนวคิดของเพลโตที่มุ่งสร้างความรู้ที่แท้จริงโดยผ่านการรับรู้ใน
เชิงรูปธรรมไปจนถึงนามธรรม เป็นแนวความคิดที่เป็นแบบบริสุทธิ์ (Pure Form) นั่นเอง เมื่อเวลาผ่านไปแนวคิดต่างๆ 
ที่เคยมีอิทธิพลต่อสังคมไทยในอดีตนั้น ได้เริ่มเลือนจางหายไป ปัจจุบันการด�ำเนินชีวิตของมนุษย์เปลี่ยนไปท�ำให้
การแสดงออกเชิงพฤติกรรมของคนในสังคมต่อสิ่งแวดล้อมและรูปแบบเชิงพื้นที่นั้นแตกต่างออกไป มนุษย์เปลี่ยน
เป้าหมายในการด�ำรงชีพไม่ใช่การขึ้นสวรรค์ในช่วงหลังความตาย แต่เป็นการหาความสุขในโลกปัจจุบัน สนใจโลกที่เป็น
แบบบริสุทธิ์ (Pure Form) น้อยลง สิ่งเหล่านี้ส่งผลถึงความเชื่อเรื่องระบบนิเวศทางวัฒนธรรม มนุษย์ไม่เคารพภูเขา
หรือมองภูเขาเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อมระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ แต่กลับมองว่าเป็นทรัพยากรชนิดหนึ่ง
ที่สามารถเปลี่ยนเป็นเงินตราและสร้างความมั่นคั่งได้ จึงลงมือท�ำลายธรรมชาติ ส่งผลให้เกิดปัญหาสิ่งแวดล้อมต่างๆ 
ส่งผลกระทบไปทั่วโลก สิ่งเหล่านี้แสดงถึงแนวความคิดที่เปลี่ยนแปลงไป และส่งผลกระทบต่อการเปลี่ยนแปลงเชิงพื้นที่
ดังที่เสนอแนวคิดมาข้างต้น

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย296



กิตติกรรมประกาศ

	 ขอขอบคุณมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ที่ได้สนับสนุนทุนเพิ่มพูนความรู้ในต่างประเทศ ประจ�ำปี 2554 ครั้งที่ 3 
เมื่อวันที่ 27 กรกฎาคม พ.ศ. 2554 เพื่อเข้าร่วมงาน The 4th SSEASR Conference, Institute of Language 
and Culture Studies (ILSC), Royal University of Bhutan, Thimphu, Kingdom of Bhutan 
อาจารย์ ดร. เขียนศักดิ์ แสงเกลี้ยง นายสุขสันต์ ชื่นอารมณ์ นายกสิณ ประสิทธิโชค นายทศธรรม สิงคาลวณิช 
นางสาวอิสรา หิรัญลักขณา และนางสาวขวัญ พิทักษ์รักษ์สันติ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์และการผังเมือง 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

* เจดีย์มุมทั้ง 4 ทิศ ถูกสร้างขึ้นในปี พ.ศ. 2509

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 297



ภาษาไทย

เขียนศักดิ์ แสงเกลี้ยง. ภาพสเก็ตช์วัดอรุณราชวรารามราชวรมหาวิหาร 

	 และภูเขาทอง, 2555. (ไฟล์ดิจิตอล).

คลังปัญญาไทย. วัดอรุณราชวรารามราชวรมหาวิหาร. (2554). สืบค้น 

	 เมื่อวันที่ 13 เมษายน 2554 จาก http://www.panyathai.or.th.

จ�ำนง ทองประเสรฐิ. ปรชัญาตะวนัตก สมยัโบราณ. กรงุเทพฯ : แพร์พทิยา,  

	 2509.

โชติ กัลยาณมิตร. สถาปัตยกรรมแบบไทยเดิม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 

	 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2539.

เดชชาต ิวงศ์โกมลเชษฐ์. ทฤษฎกีารเมอืงและสงัคม. กรงุเทพฯ : บพธิการ

พมิพ์,  

	 2524.

ทวีเกียรติ ไชยยงยศ. สุนทรียศาสตร์ส�ำหรับคนไทย (3): ทฤษฎีแบบ  

	 (Form) ของเพลโต, 2552.

ธนาคารกรุงเทพ จ�ำกัด (มหาชน). ลักษณะไทย มองเมืองไทยและคนไทย 

	 ผ่านทางวัฒนธรรม. 

สืบค้นเมื่อวันที่ 1 เมษายน 2555 จาก http://www.laksanathai.com/ 

	 book2/p315.aspx.

ธวัชชัย องค์วุฒิเวทย์ และ วิไลรัตน์ ยังรอด. ท่องเที่ยว-เรียนรู้ อยุธยา.  

	 กรุงเทพฯ : มิวเซียมเพรส, 2550.

นิธิ เอียวศรีวงศ์. ประวัติศาสตร์นิพนธ์ตะวันตก. กรุงเทพฯ: มูลนิธิ 

	 โครงการต�ำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 2525.

นธิ ิเอยีวศรวีงศ์. วฒันธรรมมลายนูอกมมุมองฟอสซลิ DeepSouthWatch.  

	 สืบค้นเมื่อวันที่ 20 เมษายน 2554. จาก http://www.deepsouth 

	 watch.org/node/856 

พรหมพจิติร, พระ. พทุธศลิปะสถาปัตยกรรมภาคต้น. กรงุเทพฯ : โรงพมิพ์ 

	 พระจันทร์, 2495.

วิทย์ วิศทเวทย์. ปรัชญาทั่วไป. กรุงเทพฯ : อักษรเจริญทัศน์, 2520.

ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม. ภูเขาศักดิ์สิทธิ์กับความเป็นสากล. เมืองโบราณ.  

	 สบืค้นเมือ่วนัที ่1 พฤษภาคม 2554 จาก http://www.siamganesh 

	 .com/muangboran10.html. 

ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม และ รุ่งโรจน์ ภิรมย์อนุกูล. ไตรภูมิ: จักรวาลทัศน์ของ 

	 ชาวพุทธ “ความเชื่อ” กับ “ภูมิสถาปัตยกรรม. (2554) บันทึกการ 

	 เสวนาทีจ่ดัขึน้โดยมลูนธิเิลก็-ประไพ วริยิะพนัธุ ์เมือ่วนัที ่22 เมษายน 

	 2554 จาก http://www.oknation.net/ 

ศรีสุธรรมเมธี, พระ. อิทธิพลของพระพุทธศาสนาเถวรวาทต่อความคิด 

	 ทางการเมืองการปกครองของพระเจ้าลิไท ศึกษาเฉพาะกรณี:  

	 ไตรภูมิพระร่วม (เตภูมิกถา). ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 

	 บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์,  

	 2553.

สมคดิ จริะทศันกลุ. รูเ้รือ่ง วดั วหิาร โบสถ์ เจดย์ี พทุธสถาปัตยกรรมไทย.  

	 กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์มิวเซียมเพรส, 2554.

บรรณานุกรม

สมคิด สวยล�้ำ. “การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมจากการตอบปัญหาเทวดา 

	 ของพระพุทธเจ้า.” ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย  

	 มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์, 2553.

สมบัติ จันทรวงศ์. บทสนทนาของเพลโต ยูไธโพร อโพโลจี ไครโต.  

	 กรุงเทพฯ : โครงการจัดพิมพ์คบไฟ, 2549.

สมปอง มนตชาโต, พระ. การศึกษาเปรียบเทียบเกณฑ์ตัดสินความดีใน 

	 ปรัชญาของเพลโตกับพุทธปรัชญาเถรวาท. ปริญญาพุทธศาสตร 

	 มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย 

	 ในพระบรมราชูปถัมภ์, 2553.

สืบ นาคะเสถียร, มูลนิธิ. ถ�้ำ – อาณาจักรแห่งความลี้ลับ. (2554)  

	 สืบค้นเมื่อวันที่ 3 มิถุนายน 2554 จาก http://www.seub.or.th

สทัธมัมโชตกิะ ธมัมาจรยิะ, พระ. ปรมตัถโชตกิะ มหาอภธิมัมตัถสงัคหฎกีา.  

	 ปริจเฉทที่ 5 เล่มที่ 1. กรุงเทพ ฯ : สนองการพิมพ์, 2535.

สุจิตต์ วงษ์เทศ. ประเพณีเดือนแปดรับหน้าฝนของคนเหนือ. (2554)  

	 สืบค้นเมื่อวันที่ 3 มิถุนายน 2554 จาก http://www.sujitwong 

	 thes.com

หนังสือพิมพ์บ้านเมือง ฉบับวันเสาร์ที่ 13 มิถุนายน 2552. สืบค้น 

	 เมื่อวันที่ 20 เมษายน 2554 จาก http://www.ryt9.com

หอสมุดและศูนย์สารสนเทศวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี, ส�ำนัก. Zabout  

	 scientst around the world. (2554)

สืบค้นเมื่อวันที่ 1 พฤษภาคม 2554 จาก http://siweb.dss.go.th/ 

	 Scientist/scientist/Plato.html

อนัธกิา (นามแฝง). ความงาม ความจรงิ ความดกีบัทฤษฎศีลิปะของเพลโต.  

	 (2554) สบืค้นเมือ่วนัที ่3 มถินุายน 2554 จาก http://hoyjubkab. 

	 exteen.com/20090603/entry-4

Golfreeze. ภูเขาทอง วัดสระเกศ ราชวรมหาวิหาร. (2007) Retrieved  

	 April 13, 2011 from http://www.kammatan.com/board/ 

	 index.php?topic=570.0

Wordpress. วัดอรุณราชวรารามราชวรมหาวิหาร กรุงเทพมหานคร.  

	 (2554) สืบค้นเมื่อวันที่ 3 มิถุนายน 2554 

	 จาก http://www.wordpress.com

7wondersthailand. ไตรภมูพิระร่วง/ ไตรภมูกิถา/ เตภมูกิถา (พญาลไิท)  

	 – สุดยอดวรรณคดีสมัยสุโขทัย. (2553) สืบค้นเมื่อวันที่ 20  

	 เมษายน 2555 จาก http://www.7wondersthailand.com.

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย298



ภาษาต่างประเทศ

Capistran, M.D. “Plato’s Divided Line Analogy”. The Raleigh  

	 Tavern Society. (2001)

Retrieved November 29, 2001 from http://www.raleightavern. 

	 org/dividedline.htm. 

Dickie, G. Introduction to Aesthetics: An Analytic Approach.  

	 (2004) Retrieved April 13, 2011 

	 from http://www.artgazine.com/shoutouts/

Gewirth, A. Political Philosophy. London : The Macmillan  

	 Company, 1965.

Harmon, M. J. Political Thought: From Plato to the Present.  

	 New York : McGraw-Hill Book, 1954. 

Hegel, G.W.F. Reason in History. (translated by Hartman, R. S.).  

	 New York : The Liberal Arts Press, 1995.

Lacewing, M. Plato’s theory of Forms. Retrieved April 13, 2011  

	 from www.alevelphilosophy.co.uk. 

Patocka, J. Plato and Europe. (translated by Lom, P.).  

	 Stanford, California : Stanford University Press, 2002.

Sahakian, W.S. History of Philosophy. New York : Barnes &  

	 Noble Books, 1968. 

Shields, C. Classical Philosophy: a Contemporary introduction.  

	 New York : Routledg, 2003.

Tyson, P. “Reasoning within the Good: An Interview with David C. 

	  Schindler”. Radical Orlhodoxy : 

Theology,Philosophy Politics. Vol. 1 No 1& 2. (August, 2012)

Wikipedia. Wat Arun from Chao Phraya River. Retrieved April 13,  

	 2011 from http://th.wikipedia.org/

ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 299



Thai Concept of Forms : A Case of Mountain Religion through Platoian 
Analysis

Pimwadee Eomthurapote
Head, Department of Academic and Research, Faculty of Architecture and Planning, Thammasat University 
Rangsit Campus, Klongluang, Patumtani 12121
e-mail: khunpim@yahoo.com

Keywords : Theory of Forms, Triphum, Concrete - Know what can be touched with the body, Abstract -
		  No image is one thing that does not know to along with concrete)

Abstract

	 The Mountain in this context is not the physical mountain, but is interpreted on huge belief of faith. 
The mountain appears on the pinnacle of Thiphum which is symbolized the Mount Meru as the center of 
the universe. This paper is the analysis of Thai concept of Forms inspired by mountain through Platoian’s 
Theory of Forms. After studying inductive reasoning from literatures, phenomena, and the interpretation of 
religious space manipulation, the analysis of Plato’s Theory of Forms could explain two perceptions of 
forms; the objective world and recognition of the intellectual world. Plato’s World of Forms also elaborates 
levels of perceptions in four levels, that are 1) Imagining 2) Belief 3) Reasoning, and 4) Perfect Intelligence. 
The perception of concrete in accrodance with the access to knowledge in the pure form. The paper raises 
cases of how monasteries in Thailand were influenced by the mountain’s concept and how the ideological 
recognition has changed over time.

หน้าจั่ว ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม และสถาปัตยกรรมไทย300



ฉบับที่ 9 (กันยายน 2555-สิงหาคม 2556) 301


