
 
 
 

บทคัดย่อ 

สถาปัตยกรรมจองวัดปะโอในคริสต์ศตวรรษท่ี 19–20 ถือกําเนิดข้ึนจากกลุ่ม
นายทุนและหัวหน้าคนงานชาติพันธ์ุปะโอท่ีมาจากประเทศพม่า ซึ่งร่ํารวยจาก
การทําป่าไม้ในบริเวณภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย  จองวัดปะโอใน
บริเวณภาคเหนือตอนบน ได้แก่ จองวัดศรีรองเมืองและวัดม่อนปู่ยักษ์ จังหวัด
ลําปาง, จองวัดหนองคํา จังหวัดเชียงใหม่, จองวัดนันตาราม จังหวัดพะเยา 
โดยนํามาเปรียบเทียบกับสถาปัตยกรรมจองวัดปะโอในเมืองสะเทิม ประเทศ
พม่า ซึ่งเป็นศูนย์กลางเดิมของชาวปะโอ  จากการศึกษาพบว่าจองวัดปะโอใน
ภาคเหนือตอนบนของไทยและสะเทิมในพม่าตอนล่าง มีลักษณะคล้ายกันใน
ความเป็นอาคารอเนกประสงค์ ซึ่งประกอบไปด้วยพ้ืนท่ีประดิษฐานพระพุทธรูป 
ท่ีจําวัดของเจ้าอาวาส ภิกษุ และสามเณร รวมถึงหอฉัน ท่ีซักล้าง และห้องน้ํา               
ตลอดจนโถงหลักท่ีใช้ในการประกอบศาสนพิธีและฟังธรรม แต่จองของวัดปะโอ
ในภาคเหนือตอนบนของไทยมักหันหน้าอาคารไปทางทิศใต้  ดังนั้นพระพุทธรูป
ภายในจองวัดปะโอบริเวณภาคเหนือตอนบนจึงประดิษฐานทางด้านทิศเหนือ  

สถาปัตยกรรมจองวัดปะโอ (ต่องสู้) ในประเทศไทย            
และเมืองสะเทิม ประเทศพม่า* 

Pa-o (Taungthu) Buddhist Monasteries in 
Thailand and Thaton, Myanmar 

 
อิสริยะ นันท์ชัย และ โชติมา จตุรวงค์ 
Itsareeya Nunchai and Chotima Chaturawong 

คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร กรุงเทพฯ 10200 ประเทศไทย 
Faculty of Architecture, Silpakorn University, Bangkok, 10200, Thailand 
 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 9 

บรรยากาศบริเวณ              
เส่งดงพยาเจาง์ (Queen 
Sein Don Monastery) 
เมืองมะละแหม่ง เมืองท่า
โบราณท่ีสาํคัญของประเทศ
พม่า ปี 2560 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ขณะที่เมืองสะเทิมในพม่าตอนล่างนั้นมักจะสร้างระเบียงอาคารทางด้านทิศเหนือ 
พระพุทธรูปภายในจองจึงประดิษฐานทางทิศใต้ ตามความเช่ือการปลูกเรือน
ของชาวมอญ ซึ่งเป็นกลุ่มชาติพันธ์ุกลุ่มใหญ่ในประเทศพม่าตอนล่าง เพราะใน
พม่าตอนล่างมีฝนตกชุกและเป็นเขตมรสุม ชาวมอญจึงปลูกบ้านเรือนด้านหลัง
ระเบียงและบันไดซึ่งตั้งอยู่ทางทิศเหนือ เพ่ือป้องกันลมพายุฝน 

คําสําคัญ: ปะโอ, ต่องสู้, จอง, สะเทิม, สังฆิกวิหาร 
 

Abstract 

The architecture of the Pa-o or Taungthu in Thailand during                     
the 19th to 20th centuries was built by merchants and headmen 
from Myanmar who were wealthy from teak trade in northern 
Thailand.  Case studies of Pa-o Buddhist monasteries in northern 



10 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

Thailand include Wat Sri Rong Muang and Wat Mon Pu Yak, Lampang; 
Wat Nong Kham, Chiang Mai; and Wat Nantaram, Phayao. In this 
study, they were compared with those of the Pa-o in Thaton, 
Myanmar, where previously was their centre. The study found 
that Pa-o Buddhist monasteries in northern Thailand and Thaton 
share similarities; they are a multi-purpose building and the 
principal architecture of the monastic compound.  A monastery 
includes a Buddha shrine; the main hall for ceremony and dharma 
preaching; sleeping areas for the abbot, monks, and novice; 
dining hall; bathrooms; and verandah.  However, Pa-o Buddhist 
monasteries in the two areas differ in directions.  Those in northern 
Thailand face their front to the south, and thus their Buddha 
shrine is located to the north.  Whereas Pa-o Buddhist monasteries 
in Thaton of Lower Myanmar often place the Buddha shrine to 
the south and face their front to the north parallel to houses of 
the Mon who have been the majority in the area.  Probably 
because Lower Myanmar has heavy rainfall and storms coming 
from the southwest, the Mon thus built their house to the rear 
of a verandah and staircase situated to the north in order to 
prevent wind and storms. 

Keywords: Pa-o, Taungthu, monastery, Thaton, vihara 
 
 

บทนํา  

ชาติพันธ์ุปะโอ คนพม่ามักรู้จักกันในนามของชาติพันธ์ุต่องสู้ โดยชาวพม่าให้
ความหมายว่าคนภูเขา (hill people) แต่ชาวปะโอไม่ชอบให้เรียกคํานี้เพราะ
ถือว่าเป็นคําไม่สุภาพ แต่ชอบให้เรียกกลุ่มชาติพันธ์ุของตนว่า ปะโอ มากกว่า  
คําว่า ปะโอ นั้นมีหลายความหมาย บ้างก็แปลว่า ผู้เกิดข้ึนก่อนใคร ซึ่งผู้รู้ชาว
ปะโอได้อธิบายว่า ปะโอมาจากคําว่า ป้ออู ซึ่งคําว่า ป้อ แปลว่า เกิดข้ึน ส่วน  
คําว่า อู นั้น แปลว่า ก่อนใคร ดังนั้นเมื่อนําคําท้ังสองมารวมกันจึงหมายถึง                   
ผู้ท่ีเกิดก่อนใคร1 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 11 

อีกหนึ่งข้อสันนิษฐานของคําว่า ปะโอ น่าจะมาจากคําว่า ผะโอ่ แปลว่า 
ผู้อยู่ป่า เพราะคําว่า อู่ แปลว่า อยู่ ในภาษาไทย  เมื่อชาวปะโออพยพมายัง
ล้านนา คนล้านนานิยมเรียกคนปะโอว่า ต่องตู่ ตามคนไทใหญ่ แต่ต่อมาเพ้ียนไป
เป็นคําว่าต่องสู้ และในสมัยอาณานิคม ชาวอังกฤษเรียกพวกเขาว่ากะเหรี่ยงดํา 
เพราะผู้หญิงส่วนใหญ่ของชาติพันธ์ุปะโอมักแต่งกายด้วยเครื่องแต่งกายท่ีมี        
สีฟ้าสีดําหรือสีเข้ม  นักภาษาศาสตร์จัดให้ชาวปะโอหรือต่องสู้2 อยู่ในกลุ่มย่อย
ของเผ่ากะเหรี่ยง (Karen) และอยู่ในกลุ่มภาษาตระกูลจีน-ธิเบต ซึ่งประกอบ               
ด้วย 11 กลุ่ม คือก๋องกะเหรี่ยง (กะเหรี่ยงสะกอ กะเหรี่ยงโปว์ กะยา บเว ปะโอ 
ปะดอง กะยอ คะฉ่ิน)  จากความเห็นของของ นิติ ภัครพันธ์ุ ในหนังสือเรื่อง 
ชวนถกชาติและชาติพันธ์ุ ได้ตั้งคําถามกับชาติพันธ์ุปะโอว่าเป็นคนกลุ่มเดียวกับ
ชาติพันธ์ุกะเหรี่ยงหรือไม่ เพราะภาษาท่ีใช้จัดอยู่ในตระกูลเดียวกัน และจาก
การเก็บข้อมูลของผู้เขียนเก่ียวกับชาติพันธ์ุกะเหรี่ยงและปะโอพบว่า ชาติพันธ์ุ
กะเหรี่ยงนั้นมีอัตลักษณ์ค่อนข้างซับซ้อน การท่ีจะระบุว่ากลุ่มคนปะโอเป็น              
ชาติพันธ์ุเดียวกับกะเหรี่ยงนั้นเห็นจะไม่ใช่ เพราะว่ากลุ่มชาติพันธ์ุท่ีถูกจัดอยู่
ในตระกูลภาษากะเหรี่ยงนั้นมีหลากหลายอย่างยิ่ง  สาเหตุท่ีชาติพันธ์ุปะโอถูกจัด
ให้อยู่ในภาษาตระกูลเดียวกับกะเหรี่ยงนั้นเพราะว่าชาวปะโอพูดภาษาตระกูลนี้ 
แต่ลักษณะของความสัมพันธ์นั้นชาวปะโออาจมีความใกล้ชิดกับชาติพันธ์ุไทใหญ่
มากกว่า การแต่งกายจึงมีลักษณะคล้ายไทใหญ่ โดยชาวปะโอจะโพกศรีษะ
เหมือนชาวไทใหญ่ ชอบการค้าขายเหมือนกัน และมีชาวปะโอจํานวนไม่น้อย                
ท่ีพูดภาษาตระกูลไตควบคู่ไปกับภาษาของตนเอง บ้างถึงกับคิดว่าพวกตนเป็น
หนึ่งในกลุ่มคนไต3 

การศึกษาที่ผ่านมาเก่ียวกับชาติพันธ์ุปะโอมักจะกล่าวในแง่ทางเศรษฐกิจ 
และแทบไม่มีการศึกษาเก่ียวกับสถาปัตยกรรมของชาติพันธ์ุปะโอหรือต่องสู้เลย 
ซึ่งปะโอเป็นนั้นเป็นชาติพันธ์ุกลุ่มหนึ่งนอกเหนือจากไทใหญ่ กระเหรี่ยง และ
พม่าท่ีได้เข้ามาทําป่าไม้ในล้านนา และต่อมาได้ผันตนเองเป็นพ่อค้าไม้สักท่ีมี
ฐานะรํ่ารวย จึงได้สร้างศาสนสถานข้ึนในบริเวณภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย 

บทความนี้มุ่งเน้นการศึกษาเปรียบเทียบลักษณะของสถาปัตยกรรม
จองวัดปะโอในช่วงปลาย พ.ศ. 2411-2497 (คริสต์ศตวรรษท่ี 19–20) ในบริเวณ
ภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย  ช่วงเวลาท่ีศึกษาตรงกับปลายสมัยราชวงศ์
คองบองของพม่าจนถึงพม่าตกเป็นเมืองข้ึนของอังกฤษ และรัชสมัยพระบาท                
สมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว ได้แก่ 



12 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

1. วัดศรีรองเมือง จังหวัดลําปาง เดิมชื่อว่า วัดท่าคร่าวน้อยพม่า 
สร้างข้ึนเมื่อ พ.ศ. 2448 โดยกลุ่มคณะศรัทธาชาวปะโอ–ไทยวน ซึ่งเป็นคู่สามี
ภรรยาที่มีเชื้อสายปะโอและไทยวนจํานวน 9 คู่ 

2. วัดม่อนปู่ยักษ์ จังหวัดลําปาง สร้างข้ึนโดยศรัทธาพ่อเฒ่านันตาแกง 
มาจากรัฐฉาน ประเทศพม่า 

3. วัดหนองคํา จังหวัดเชียงใหม่ สร้างข้ึนโดยคณะศรัทธาชาวปะโอ 
(ต่องสู้) เริ่มสร้างเมื่อ พ.ศ. 2380 

4. วัดนันตาราม จังหวัดพะเยา สร้างโดยศรัทธาพ่อเฒ่านันตาอู๋           
วงศ์อนันต์ ซึ่งเป็นชาวต่องสู้ มาจากรัฐฉาน 

จากนั้นนํามาศึกษาเปรียบเทียบกับสถาปัตยกรรมวัดปะโอ ณ เมือง
สะเทิมในพม่าตอนล่างจํานวน 3 วัด ได้แก่ 1) วัดเยาง์ไวน์  2) วัดเร็บอินเจาง์ 
และ 3) วัดนัตโจนเจาง์  เพราะในเมืองสะเทิมยังคงมีชุมชนชาวปะโอท่ีอยู่
ร่วมกับอีกหลากหลายชาติพันธุ์ โดยแต่เดิมตามตํานานของชาวปะโอเชื่อว่า 
อาณาจักรเดิมของตนอยู่ท่ีนี่ก่อนพระเจ้าอโนราธาแห่งพุกามจะเข้ามาตีเมือง
สะเทิมแตก จนชาวปะโอต้องกระจัดกระจายไปตามพ้ืนท่ีต่าง ๆ ในประเทศ
พม่า ซึ่งจากการสํารวจพบว่าในปัจจุบันยังคงหลงเหลือให้ศึกษาอยู่  
 

ความเป็นมาของชาวปะโอในประเทศไทยและการศึกษาที่ผ่านมา 

ตํานานการสร้างอาณาจักรล้านนาในช่วง พ.ศ. 1839-1898 ได้กล่าวถึงพ่อค้า
ปะโอว่าได้เข้ามาค้าขายโดยมีเชียงใหม่เป็นศูนย์กลางการค้าในสมัยนั้น และ
สมัยอาณาจักรล้านนารุ่งเรืองในช่วง พ.ศ. 1898–2068 สมัยราชวงศ์มังราย                 
ซึ่งถือว่าเป็นยุคทองของล้านนาท่ีเกิดการค้าขายระหว่างรัฐอย่างกว้างขวาง                  
ก็มีพ่อค้าจากเมืองเชียงใหม่ไปค้าขายถึงเมืองพุกาม  ยุคนั้นเมืองเชียงใหม่                   
มีฐานะเป็นศูนย์กลางทางการค้าท่ีสําคัญเพราะมีพ่อค้าจากทุกสารทิศเดินทาง      
เข้ามาค้าขาย เช่น เง้ียว ม่าน เม็ง ไทใหญ่ ฮ่อ ปะโอ ซึ่งเอกสารทางราชการ                
ยังบันทึกด้วยว่ามีการกักตัวชาวปะโอท่ีเดินทางเข้าไปค้าขายบริเวณหัวเมือง
ล้านนาในสมัยรัชกาลท่ี 3 

จากข้อมูลข้างต้นเห็นได้ว่าชาวปะโอเดินทางเข้ามาค้าขายในล้านนา
เป็นระยะเวลานานแล้ว แต่เริ่มเข้ามามีบทบาทมากข้ึนใน พ.ศ. 2428 หลังจาก
อังกฤษได้เข้ายึดครองพม่าอันเนื่องมาจากความวุ่นวายและความอ่อนแอใน
พระราชสํานักของพระเจ้าสีป๊อ (ธีบอ) ส้ินสุดลง  อังกฤษประกาศให้พม่าเป็น 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 13 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

มณฑลหนึ่งของอินเดีย ทําให้ชาวปะโอ ชาวไทใหญ่ ชาวกะเหรี่ยง และชาวพม่า
อพยพเข้ามาในหัวเมืองล้านนาเพิ่มมากขึ้น โดยมีการระบุว่าชาติพันธ์ุจากประเทศ
พม่าเข้ามาสู่ภาคเหนือตอนบนของไทยได้ 2 เส้นทางดังนี้  เส้นทางแรกคือ 
โดยสารรถไฟจากเมืองมัณฑะเลย์ลงไปทางเมืองร่างกุ้งใช้เส้นทางรถยนต์มาถึง
เมืองมะละแหม่ง  เส้นทางท่ี 2 คือจากเมืองมัณฑะเลย์ข้ามแม่น้ําสาละวินเข้าสู่
แม่ฮ่องสอนและเดินทางมายังภาคเหนือตอนบนของไทย 

ชาวปะโอส่วนใหญ่นอกจากเข้ามาทําการค้าขายอย่างอิสระระหว่างรัฐ
ภายใต้สนธิสัญญาเบาริ่งแล้ว ยังมีส่วนหนึ่งท่ีเป็นคนในบังคับอังกฤษท่ีเข้ามา
เป็นแรงงานป่าไม้และเฮดแมนในการทําการค้าไม้สักระหว่างเจ้าผู้ครองนครตาม
หัวเมืองต่าง ๆ ในล้านนา  ชาวปะโอเข้ามามากข้ึนหลังจากการทําสนธิสัญญา
เชียงใหม่ฉบับท่ี 2 ใน พ.ศ. 2426 ซึ่งเป็นสัญญาแก้ไขปัญหาสัมปทานป่าไม้
ระหว่างเจ้านายล้านนากับคนในบังคับอังกฤษ โดยมอบอํานาจแก่สยามให้เป็น
ผู้ทําสัมปทานป่าไม้แทนเจ้าครองนครท้ังหลายท่ีผูกขาดอํานาจดังกล่าวมาโดย

แผนท่ีเส้นทางการเดินทาง     
ของชาติพันธุ์จากพม่าซ่ึง
เป็นคนบังคับของอังกฤษ
เข้ามาบริเวณภาคเหนือ
ตอนบน 
ท่ีมา: สรัสวดี อ๋องสกุล, 
ประวัติศาสตร์ล้านนา, 
พิมพ์ครั้งท่ี 11 (กรุงเทพฯ:
อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับ
ลิชช่ิง, 2558), 30. 



14 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

ตลอด ซึ่งผลของการทําสนธิสัญญาเชียงใหม่ฉบับท่ี 2 นั้นทําให้บริษัทอังกฤษ 
อันได้แก่ บริษัทบริชติชบอร์เนียว บริษัทบอมเบย์เบอร์ม่า ฯลฯ เริ่มเข้ามาหา
ประโยชน์จากดินแดนป่าไม้ในล้านนามากข้ึน โดยได้รับการสัมปทานป่าไม้ใน
เขตจังหวัดลําพูน ลําปาง แพร่ น่าน เชียงใหม่ แม่ฮ่องสอน (ซึ่งขณะนั้นเป็น
เขตเดียวกับเชียงใหม่)4  ชาวปะโอท่ีเข้ามาหลังจากการทําสนธิสัญญาเชียงใหม่
ฉบับท่ี 2 จัดเป็นชาวปะโอรุ่นท่ี 2 ซึ่งนอกจากชาวปะโอแล้วยังมีแรงงานชาว
ไทใหญ่ กะเหรี่ยง และพม่าอีกด้วย โดยต่อมากลุ่มแรงงานเหล่านี้ได้พัฒนาเป็น
พ่อค้าไม้สักในภาคเหนือ 

ท้ังนี้การศึกษาประวัติศาสตร์เก่ียวกับชาติพันธ์ุของพม่าท่ีเข้ามาเป็น
คนในบังคับของอังกฤษช่วงการทําสัมปทานป่าไม้ในล้านนา โดยมากมักไม่ค่อย
กล่าวถึงกลุ่มชาติพันธ์ุปะโอนัก และรายงานการวิจัยท่ีผ่านมาเก่ียวกับชาติพันธ์ุ
ปะโอมักจะอธิบายแง่มุมทางเศรษฐกิจเท่านั้น  วิทยานิพนธ์และบทความเร่ือง 
“ว่าท่ีวัดพม่าในจังหวัดเชียงใหม่และลําปาง”5 ของ โชติมา จตุรวงค์ แม้ว่าจะ
ได้ศึกษาสถาปัตยกรรมวัดของ “ชาวปะโอ” อยู่บ้าง เช่น ผังพ้ืนและหลังคา
สังฆิกวิหารวัดศรีรองเมือง จังหวัดลําปาง ท่ีสร้างโดยชาวปะโอว่ามีลักษณะ
คล้ายร่วมกันหลายประการกับวิหารเยาง์ไวน์เจาง์ไดก์ วัดของชาวปะโอท่ี                    
เมืองสะเทิมในพม่าตอนล่าง ซึ่งสร้างใน พ.ศ. 2419 และยังมีลักษณะคล้าย
กับสังฆิกวิหารอีกหนึ่งหลังท่ีรัฐกะยินในประเทศพม่า  หากแต่ในบทความยัง
ไม่ได้กล่าวถึงรายละเอียดของตัวสถาปัตยกรรมท่ีสร้างข้ึนโดยกลุ่มชาติพันธ์ุ                  
ปะโอว่าเหมือนหรือแตกต่างจากวัดท่ีสร้างโดยกลุ่มชาติพันธ์ุพม่าและไทใหญ่
อย่างไร 

รายงานการวิจัย ศิลปกรรมและประวัติชุมชนรอบวัดพม่า–ไทใหญ่                 
ในนครลําปาง6 ท่ีจัดทําโดยศูนย์โบราณคดีภาคเหนือ คณะสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ เป็นรายงานวิจัยท่ีศึกษาประวัติศาสตร์การเข้ามาของ
ชาวพม่า ชาวไทใหญ่ในนครลําปาง และศึกษาศิลปกรรมพม่าไทใหญ่ โดยเน้น
ไปท่ีการศึกษาความเชื่อพิธีกรรมของชุมชนพม่าและไทใหญ่ในนครลําปาง  
รายงานการศึกษานี้ได้กล่าวถึงสถาปัตยกรรมวัดศรีรองเมืองว่าได้รับอิทธิพลท้ัง
พม่าและไทใหญ่ โดยระบุว่าการสร้างวิหารหรือจองรูปยอดปราสาทหลังคาซ้อน
เป็นศิลปะแบบเดียวกับพม่าและไทใหญ่ในเขตรัฐฉาน และการทําหลังคาซ้อนชั้น
มีลวดลายจําหลักไม้ท่ีนิยมในสมัยรัชกาลท่ี 6 เรียกว่าเรือนไทยติดลูกไม้ก็เป็น
อิทธิพลของส่วนกลางหรือสยามเข้าไปผสม  จากรายงานการศึกษาดังกล่าว             
จะเห็นได้ว่าไม่มีการกล่าวถึงชาติพันธ์ุปะโอ มีเพียงการกล่าวถึงสถาปัตยกรรม



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 15 

ท่ีสร้างโดยชาติพันธ์ุท่ีมาจากพม่า โดยจัดให้เป็นงานสถาปัตยกรรมรูปแบบพม่า
หรือไทใหญ่เท่านั้น 

นอกจากการศึกษาทางด้านสถาปัตยกรรมและศิลปกรรมแล้วยังมีการ
กล่าวถึงตํานานชาติพันธ์ุปะโอในบทความหรือรายงานการศึกษาที่ผ่านมาเช่น  
หนังสือ The Pa -O: Rebels and Refugees7, บทความนิทานชนเผ่าปะโอ: 
ซอจีและพญานาค8, The Pa-o People, of the Shan State, Union of 
Burma: A Sociological and Ethnographic Study of the Pa-o 
(Taungthu) People9, Pa–O National Development Organization 
(PNDO)10, Burma Art and Archaeology11 ซึ่งการศึกษาเหล่านี้ได้อธิบาย
ถึงวิถีชีวิต วัฒนธรรม ประวัติของชาติพันธ์ุ รวมไปถึงตํานานและการเมืองใน
ฐานะชนกลุ่มน้อยกลุ่มหนึ่งของชาติพันธ์ุในพม่า  นอกจากนั้นชาติพันธ์ุปะโอ               
ยังมีความสัมพันธ์ทางด้านเศรษฐกิจในประเทศไทย ดังในรายงานการวิจัยของ 
สุรีย์ฉาย สุคันธรัตน์ เรื่อง ใยข่ายเศรษฐกิจชาติพันธ์ุตองสูจากสาธารณรัฐแห่ง
สหภาพเมียนมาร์สู่ทุ่งกุลาร้องไห้ราชอาณาจักรไทย12 และ บทความของ 
Junko Koizumi เรื่อง Why the Kula Wept: A Report on the Trade 
Activities of the Kula in Isan at the End of the 19 th Century13 
โดยท้ังสองบทความได้กล่าวถึงการเข้ามาของกลุ่มปะโอในภาคอีสานว่าก่อตัว
ให้เป็นใยข่ายเศรษฐกิจระหว่างอีสานในบริเวณทุ่งกุลากับสหภาพพม่า โดยเน้น
ความสัมพันธ์ในช่วงรัชกาลท่ี 4-6  ในการวิจัยได้กล่าวถึงการเดินทางเข้ามา
ค้าขายของชาวปะโอที่คนอีสานเรียกว่า พ่อค้าเร่ชาวกุลา ซึ่งเข้ามาทําการค้าขาย
และแลกเปล่ียน บางคนได้ตั้งหลักแหล่งอยู่ในประเทศไทยอย่างถาวร และต่อมา
ในสมัยรัชกาลท่ี 5 และรัชกาลท่ี 6 ได้จดทะเบียนนามสกุลให้ชาวกุลาเหล่านี้
เป็นนามสกุลต่องสู้ หรือ ตองสูบ้าง รวมถึงยังมีการสร้างสถาปัตยกรรมปะโอ
ประจําชาติพันธ์ุ เช่น วัดทุ่งสว่างอารมณ์ ท่ีบ้านโนนใหญ่ อําเภอเข่ืองใน จังหวัด
อุบลราชธานี ซึ่งมีลักษณะคล้ายคลึงกับสถาปัตยกรรมวัดปะโอในภาคเหนือ 
โดยชาวปะโอในภาคอีสานได้มีความสัมพันธ์กับชาวปะโอในล้านนา ท้ังนี้                   
จากการเดินทางไกลและเส้นทางท่ีชาวปะโอใช้จากพม่าเข้ามายังภาคอีสาน
ของประเทศไทย ต้องผ่านทุ่งกว้างอันแห้งแล้งท่ีไม่มีต้นไม้หรือบ้านคนอยู่
บริเวณนั้น ด้วยสัมภาระที่หนักจึงทําให้ชาวปะโอถอดใจท่ีจะค้าขายในอีสาน 
เพราะเหตุนี้จึงเกิดตํานานทุ่งกุลาร้องไห้ ซึ่งกุลาในความหมายของคนอีสานคือ
คนปะโอ คนอีสานจะเรียกพ่อค้าปะโอที่เดินทางเข้ามาค้าขายในอีสานว่า กุลา 



16 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

จากการลงพ้ืนท่ีและเก็บข้อมูลภาคสนามในจังหวัดแม่ฮ่องสอนพบว่า 
แม่ฮ่องสอนเป็นจังหวัดท่ีมีชาติพันธ์ุปะโอและไทใหญ่อาศัยอยู่ร่วมกันอย่าง
หนาแน่น จะเห็นได้ว่าชาติพันธ์ุปะโอมีความผูกพันกับชาติพันธ์ุไทใหญ่มากกว่า
ชาติพันธ์ุอื่น ๆ  จากบันทึกของ Wilson เรื่อง “Thai-Shan Diplomacy in 
the 1840s and a Thai Government Survey of the Middle Salween, 
1890”14 ได้กล่าวว่าประชากรชาวแม่ฮ่องสอนส่วนใหญ่เป็นคนไต ในขณะที่
ประชากรที่อาศัยอยู่นอกเมืองจํานวนราว 2 ใน 3 เป็นคนไต และอีกครึ่งหนึ่ง
เป็นชาวปะโอ โดยชาวบ้านท่ีอยู่นอกเมืองนี้ต่างเป็นแรงงานในการทําไม้ 

ปะโอในพ้ืนท่ีจังหวัดแม่ฮ่องสอนถูกจัดให้เป็นปะโอดอย ส่วนใหญ่มัก
อพยพมาจากรัฐฉาน ประเทศพม่า เช่น ในเขตอําเภอเมืองแม่ฮ่องสอน บ้าน
ห้วยมะเขือส้ม บ้านหมอกจําแป้ และในเขตอาํเภอขุนยวม พบว่าคนปะโอและ
คนไทใหญ่อาศัยอยู่ร่วมกันเป็นจํานวนมาก  นอกจากคนปะโอดั้งเดิมท่ีเข้ามา
อาศัยอยู่ในช่วงการทําสัมปทานป่าไม้แล้ว ยังมีคนปะโอที่อพยพย้ายถ่ินเข้ามา
จากเหตุการณ์ความไม่สงบใน ค.ศ. 1995 (พ.ศ. 2538) อีกด้วย และเริ่มทยอย
เข้ามาเพ่ิมมากข้ึนเรื่อย ๆ จนเป็นชุมชนชาวปะโอและไทใหญ่ท่ีมีความหนาแน่น
มากที่สุดในประเทศไทย 

จากการสัมภาษณ์พ่อเฒ่า กอ จันระ คําทา15 หนึ่งในชาติพันธ์ุปะโอท่ี
อพยพมายังจังหวัดแม่ฮ่องสอนอันเนื่องมาจากภาวะสงครามตามชายแดนพม่า 
ทําให้ทราบว่าชาวปะโอท่ีอพยพเข้ามาต้องปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อมพ้ืนท่ี
ท่ีมีแต่ชาติพันธ์ุไทใหญ่ จึงทําให้ซึมซับวัฒนธรรมและปรับวิถีชีวิตแบบไทใหญ่ 
และจําเป็นต้องซ่อนความเป็นตัวตนของชาติพันธ์ุปะโอเอาไว้ เช่น เหตุการณ์
เมื่อปี 2534 รัฐบาลได้สํารวจประชากรชาติพันธ์ุและการให้สัญชาติ ปรากฏว่า
มีชาวปะโอจํานวนมากบอกว่าตนเองเป็นชาวไทใหญ่ เพราะชาติพันธ์ุปะโอเป็น
คนกลุ่มน้อยในประเทศไทย หากบอกว่าตนเป็นชาวปะโอจะทําให้เกิดปัญหา
ต่อการเดินทางหรือการรักษาพยาบาล แต่ปัจจุบันจะเห็นได้ว่ามีการแสดงตัวตน
ออกมามากข้ึน ดังจะเห็นได้จากการจัดงานวันชาติปะโอประมาณทุกวันท่ี 10 
มีนาคมของทุกปี เรียกเป็นภาษาปะโอว่า “แด่นสีหล่าบ่วย” หมายถึงวันเพ็ญ
เดือนมีนาคม เป็นวันท่ีสุริยะ จันดา กษัตริย์องค์แรกของชาวปะโอส้ินพระชนม์  
การจัดงานเทศกาลนี้เพ่ือต้องการแสดงความมีตัวตนของชาติพันธ์ุตนเองผ่าน
งานเทศกาลประชําชาติของตน  การปฏิสัมพันธ์ระหว่างคนปะโอและคนไทใหญ่
ในจังหวัดแม่ฮ่องสอนนั้นมักจะใช้วัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน ซึ่งจากการสัมภาษณ์ 
พระริกโต สุลาต๊ะ16 เจ้าอาวาสวัดห้วยมะเขือส้ม จังหวัดแม่ฮ่องสอน อันเป็น



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 17 

อีกพ้ืนท่ีหนึ่งท่ีมีคนปะโอและคนไทใหญ่อาศัยอยู่ร่วมกันอย่างหนาแน่น ทําให้
ทราบว่าประเพณีทางพระพุทธศาสนาของคนปะโอและชาวไทใหญ่มีลักษณะ
คล้าย ๆ กัน เช่น ประเพณีปอยส่างลอง และจุดบั้งไฟเพ่ือขอฝน ประเพณี                   
ซ่อมต่อ ซึ่งทุกคนทุกชาติพันธ์ุในหมู่บ้านห้วยมะเขือส้มจะมารวมตัวกันท่ีวัด
เพ่ือซ่อมแซมวัดและถือศีล 

จากการรวบรวมและวิเคราะห์การศึกษาที่ผ่านมาบางส่วนจะเห็นว่า 
การศึกษาเรื่องลักษณะรูปแบบทางสถาปัตยกรรมวัดของชาวปะโอนั้นยังมี
การศึกษาค่อนข้างน้อย อันเนื่องมาจากลักษณะของสถาปัตยกรรมท่ีไม่เฉพาะ               
เจาะจง และรูปแบบทางสถาปัตยกรรมไม่เป็นท่ีแน่ชัด ซึ่งอาจเป็นเพราะความ
เข้าใจท่ีมักคิดว่าชาติพันธ์ุปะโอคือชาวพม่าหรือไทใหญ่ จึงส่งผลให้ศิลปกรรม
และสถาปัตยกรรมไม่เป็นท่ีนิยมศึกษา  การศึกษาครั้งนี้จะศึกษารูปแบบท่ีอยู่
ของพระสงฆ์ หรือ จอง และการใช้สอยพ้ืนท่ีภายในอาคาร โดยมีคําถามว่า
ลักษณะท่ีแท้จริงของสถาปัตยกรรมจองวัดปะโอเป็นเช่นไร และสถาปัตยกรรม
จองในทั้ง 2 พ้ืนท่ี คือในภาคเหนือตอนบนของไทยและในเมืองสะเทิมของพม่า 
มีความแตกต่างกันหรือไม่ 
 

สถาปัตยกรรมจองวัดปะโอในภาคเหนือตอนบนและเมืองสะเทิม
ในพม่าตอนล่าง 

งานสถาปัตยกรรมจองวัดปะโอในภาคเหนือตอนบนของไทยและเมืองสะเทิม
พม่าตอนล่างท่ีถูกสร้างข้ึนในช่วงคริสต์ศตวรรษท่ี 19-20 นั้น จากการเก็บข้อมูล
ภาคสนามจะเห็นได้ว่า จองหรือวิหาร หรือบ้น หรือพนจีจองนั้น เป็นอาคารท่ี
สําคัญท่ีสุดภายในวัด เป็นอาคารอเนกประสงค์ท่ีประกอบด้วยพ้ืนท่ีประดิษฐาน
พระพุทธรูป ประกอบศาสนพิธี และที่อยู่ของพระภิกษุสงฆ์ หอฉัน และพ้ืนท่ี                
ซักล้างหรือแม้แต่ห้องน้ํา และจองของสถาปัตยกรรมวัดปะโอในเมืองสะเทิม
ประเทศพม่าตอนล่างมีลักษณะคล้ายคลึงกับสถาปัตยกรรมจองของปะโอใน
ภาคเหนือตอนบนของไทยหลายประการด้วยกัน คือเป็นอาคารยกพ้ืนสูง 2 ชั้น
สร้างตามแนวแกนทิศตะวันออก–ตะวันตก ชั้นล่างก่ออิฐถือปูนโดยใช้เป็นห้อง
เก็บของ โดยพ้ืนท่ีใช้สอยภายในจองมักแบ่งออกเป็น 4 ส่วนหลัก ๆ ด้วยกันคือ  

1. พ้ืนท่ีส่วนประดิษฐานพระประธาน อยู่ด้านหลังบริเวณโถงกลาง 
อาคารส่วนนี้จะยกพ้ืนท่ีสูงกว่าส่วนอื่น ๆ  

 



18 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2. ส่วนโถงกลาง เพ่ือประกอบศาสนพิธีและฟังธรรม 
3. พ้ืนท่ีสําหรับพระภิกษุสงฆ์และสามเณร รวมถึงห้องเจ้าอาวาส 

พ้ืนท่ีจะอยู่สูงกว่าพ้ืนท่ีของฆราวาส แต่จะอยู่ต่ํากว่าพ้ืนท่ีประดิษฐานพระพุทธรูป
ประธานเพียงเล็กน้อย มักจะอยู่ทางด้านทิศตะวันออกหรือทิศตะวันตกของ
อาคารจอง 

4. พ้ืนท่ีอเนกประสงค์ ส่วนใหญ่มักอยู่ด้านทิศตะวันตกของอาคาร
จอง ประกอบด้วยหอฉัน ห้องครัว และสุขา รวมท้ังพ้ืนท่ีซักล้าง  

ลักษณะหลังคาของอาคารจองท่ีประดิษฐานพระพุทธรูปมักมีการ                   
ซ้อนชั้นข้ึนไป 3–5 ชั้น โดยจองภาคเหนือตอนบนของไทยและท่ีเมืองสะเทิม
พม่าตอนล่างมีการซ้อนชั้นของหลังคาคล้าย ๆ กัน  การซ้อนชั้นหลังคาใน
ภาคเหนือตอนบนมักนิยมทําหลังคาทรงยวนทัดงาชิน (หลังคาจั่วซ้อนกัน 5 ชั้น) 
จากการสํารวจพบจองวัดศรีรองเมือง และจองวัดม่อนปู่ยักษ์ จังหวัดลําปาง 
รวมถึงจองวัดนันตาราม จังหวัดพะเยา ยกเว้นจองวัดหนองคํา จังหวัดเชียงใหม่ 
ท่ีหลังคาจองบริเวณที่ประดิษฐานพระพุทธรูปพระประธานเป็นรูปแบบหลังคา
ทรงมัทราส (หลังคาทรงปั้นหยา 3 ชั้น ยกคอสอง 2 ชั้น) 
 

ขวา: ผังพื้นแสดงให้เห็นถึง    
การแบ่งพื้นท่ีผังภายในจอง 
หน้าตรงข้าม: 
สถาปัตยกรรมจองวัดปะโอ
ในภาคเหนือตอนบนของไทย 
และในเมืองสะเทิม พม่า
ตอนล่าง 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 19 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



20 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

ส่วนสถาปัตยกรรมจองวัดปะโอท่ีเมืองสะเทิมในพม่าตอนล่างนั้น                   
มักมีลักษณะแตกกต่างกันออกไป ส่วนใหญ่จะเป็นรูปแบบหลังคาทรงมัทราส 
(หลังคาปั้นหยา) และประกอบกันด้วยหลังคาอีกหลายกลุ่ม เช่น หลังคาทรง
เอมทอ (หลังคามนิลา) และหลังคาเชตวัน (หลังคาจั่วยกคอสองตั้งแต่ 2 ชั้นข้ึนไป)  
ส่วนท่ีวัดเยาง์ไวน์เจาง์ไดก์จะมีลักษณะหลังคาจองท่ีประดิษฐานพระพุทธรูป
ต่างจากวัดท่ีได้ศึกษาในเมืองสะเทิม คือจะมีรูปแบบหลังคาทรงยวนทัดงาชิน
คล้ายกับท่ีวัดศรีรองเมือง จังหวัดลําปาง ในภาคเหนือของไทย ส่วนวัดนัตโจน-
เจาง์ บริเวณจองประดิษฐานพระพุทธรูปและโถงกลางมีรูปแบบหลังคาทรง                 
เชตวัน (หลังคายกคอสองจํานวน 2 ชั้น) และท่ีวัดเร็บอินเจาง์ไดก์เป็นหลังคา
ทรงเอมทอ (หลังคามนิลา)17 ซึ่งมีการเปิดจั่วของหลังคาทั้งหน้าและหลัง มีการ
ยกคอสอง 1  ชั้น และมีหลังคาซ้อนชั้นกัน 2 ชั้นลาดเอียงเป็นหลังคาคลุม                   
ลดระดับ แต่ไม่ค่อยพบเห็นหลังคาทรงปราสาทในพม่าตอนล่าง ซึ่งจะพบมาก
ในวัดพม่าบริเวณภาคเหนือตอนบนของประเทศไทยมากกว่า 

โดยปกติแล้วรูปแบบอาคารหลังคาซ้อนชั้น 2–5 ชั้นเหล่านี้ในเมือง
สะเทิมสงวนไว้สําหรับศาสนสถานหรือวังของกษัตริย์ หลังคาท่ีสูงยังช่วยรับมือ
กับการไหลของน้ําฝนในเขตมรสุม เพราะบริเวณพม่าตอนล่างมีฝนตกชุก 
หลังคาเหนือส่วนประดิษฐานพระพุทธรูปของอาคารจองในทุกวัดท้ังในภาค       
เหนือตอนบนของไทย และในเมืองสะเทิมประเทศพม่าตอนล่างท่ีได้สํารวจ           
จะซ้อนชั้นหลายชั้นและยกข้ึนสูงกว่าบริเวณกลุ่มหลังคาอื่น ๆ ของจอง 
เนื่องจากสร้างเพื่ออุทิศเป็นศาสนสถานในพระพุทธศาสนา  สันนิษฐานว่า               
มีคติการสร้างสืบเนื่องมาจากเร่ืองไตรภูมิท่ีมีการสมมติให้ผู้เป็นใหญ่ในจักรวาล
ประทับอยู่ ณ ศูนย์กลางจักรวาล โดยศูนย์กลางของจักรวาลอยู่ท่ีเขาพระสุเมรุ 
ส่วนอีกแนวความคิดหนึ่งเชื่อว่าคติการสร้างหลังคาซ้อนชั้นกันข้ึนไปเป็นชั้น ๆ 
ลดหลั่นกันอาจมีต้นแบบมาจากฉัตรท่ีประดับอยู่บนยอดของเจดีย์ เนื่องจาก
การประดับฉัตรไว้ด้านบนเป็นสัญลักษณ์เหมือนร่มท่ีใช้ปกป้องคุ้มครองสถานท่ี 
หรือส่ิงศักดิ์สิทธ์ิทางพระพุทธศาสนา เช่น บัลลังก์ษัตริย์ พระพุทธรูป พระเจดีย์18 

การสร้างสถาปัตยกรรมวัดปะโอในช่วงคริสต์ศตวรรษท่ี 19–20 ในพม่า
ตอนล่างยังได้ส่งผ่านรูปแบบของจองมายังภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย 
แต่ในเรื่องของทิศท่ีตั้งของอาคารนั้นจะแตกต่างกัน โดยอาคารจองวัดปะโอใน
ภาคเหนือตอนบนมักจะสร้างระเบียงอาคารทางด้านทิศใต้ตามแบบอย่างความ
เชื่อของไทย ดังนั้นพระพุทธรูปภายในจองวัดปะโอบริเวณภาคเหนือตอนบนจึง
ประดิษฐานทางด้านทิศเหนือ แต่ท่ีเมืองสะเทิมในพม่าตอนล่างนั้นมักจะสร้าง 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 21 

ระเบียงอาคารและบันไดทางข้ึนทางด้านทิศเหนือ ตามความเชื่อการปลูกเรือน
ของชาวมอญ เพราะในเพราะในพม่าตอนล่างมีฝนตกชุกและเป็นเขตมรสุม
ชาวมอญจึงต้องปลูกบ้านเรือนป้องกันลมพายุป้องกันลมฝน19 ดังนั้นจึงพบว่า
พระพุทธรูปในจองวัดปะโอท่ีเมืองสะเทิม ประเทศพม่าตอนล่างเกือบทุกวัด                 
ท่ีสํารวจมักจะประดิษฐานทางด้านทิศใต้ 

พระพุทธรูปประธานภายในจองวัดปะโอท้ังในภาคเหนือตอนบนของ
ไทยและในพม่าตอนล่าง ส่วนใหญ่มักจะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ประทับ
ขัดสมาธิราบหรือสมาธิเพชร ไม่นิยมมีพระรัศมี และแบบศิลปะมัณฑะเลย์ท่ี
นิยมทรงเครื่องแบบกษัตริย์ มีลักษณะพระวรกายคล้ายมนุษย์20  วัดปะโอใน
ภาคเหนือตอนบนและเมืองสะเทิมในพม่าตอนล่างมักจะมีพระพุทธรูปประธาน
ตั้งแต่ 2 องค์ ถึง 5 องค์ โดยมักประดิษฐานอยู่ทางด้านทิศเหนือหรือทางทิศใต้ 
บริเวณที่ประดิษฐานพระพุทธรูปในจองวัดปะโอบริเวณภาคเหนือตอนบนและ
จองวัดปะโอในเมืองสะเทิมประเทศพม่าตอนล่างมักจะยกระดับพ้ืนให้สูงกว่า
บริเวณพื้นท่ีส่วนอื่น ๆ ภายในจอง เพ่ือแสดงออกว่าเป็นพ้ืนท่ีสําคัญท่ีสุดภายใน
จอง โดยพ้ืนท่ีประดิษฐานพระพุทธรูปประธานมักห้ามเพศหญิงเข้าไปภายใน
บริเวณนั้น ซึ่งอาจมองได้ว่าเป็นความไม่เสมอภาคและไม่เท่าเทียมกันระหว่าง
เพศหญิงกับเพศชาย ดังท่ีมีนักมานุษยวิทยาได้ให้คําอธิบายถึงปรากฏการณ์ใน
สังคมพุทธศาสนาของเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ว่า “ความไม่เท่าเทียมของหญิง
ชายเป็นส่วนหนึ่งของความสัมพันธ์แบบลําดับชั้น ซึ่งมีอยู่ในส่ิงมีชีวิตทุกประเภท
ตามความเชื่อพระพุทธศาสนา”21 เช่น ผู้หญิงไม่สามารถบวชได้  อย่างไรก็ตาม
ในเรื่องการแบ่งแยกความเท่าเทียมของชายหญิงก็ไม่ได้สร้างความแตกแยกให้     
กับสังคม โดยผ่านการยอมรับของสตรีด้วยความเช่ือโลกนี้และโลกหน้า โดยมัก        
ปรากฏคําจารึกกัลปนาเพ่ือพระพุทธศาสนาที่มักจะอธิษฐานว่า ขอให้เกิดใหม่
เป็นเพศชายจะได้บวชในพระพุทธศาสนาจึงจะมีโอกาสเข้าถึงพระนิพพาน 

ส่วนพ้ืนท่ีจําวัดหรือท่ีอยู่ของพระภิกษุสงฆ์ สามเณร รวมถึงห้องเจ้า
อาวาสมักจะอยู่ในบริเวณด้านทิศตะวันออกหรือทางทิศตะวันตกในบริเวณพื้นท่ี
ใกล้กับพระพุทธรูปประธาน โดยในบริเวณภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย
ในพ้ืนท่ีจังหวัดลําปาง คือวัดศรีรองเมือง และวัดม่อนปู่ยักษ์ ท่ีตั้งของห้องเจ้า
อาวาสนั้นอยู่ทางทิศตะวันออกเหมือนกับท่ีตั้งห้องเจ้าอาวาสในเมืองสะเทิม
ประเทศพม่าตอนล่าง ขณะท่ีจองวัดหนองคํา จังหวัดเชียงใหม่ และจองวัด                  
นันตาราม จังหวัดพะเยา ตําแหน่งท่ีตั้งของห้องเจ้าอาวาสจะอยู่บริเวณด้าน                 
ทิศตะวันตกของจอง 



22 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 23 

ส่วนท่ีจําวัดของพระภิกษุสงฆ์และสามเณร ภายในจองวัดศรีรองเมือง
จะอยู่บริเวณด้านทิศตะวันออกและด้านหลังพระประธาน  ส่วนวัดม่อนปู่ยักษ์
จะอยู่ตําแหน่งด้านทิศตะวันออก  ขณะท่ีจองวัดหนองคํา จังหวัดเชียงใหม่จะ
อยู่ท้ังด้านทิศตะวันออก-ตะวันตก  ส่วนวัดนันตาราม จังหวัดพะเยาท่ีจําวัดจะ
อยู่บริเวณด้านทิศตะวันตก บริเวณหน้าห้องเจ้าอาวาส 

สําหรับห้องพระอาคันตุกะนั้นตําแหน่งท่ีตั้งภายในจองวัดศรีรองเมือง 
และวัดม่อนปู่ยักษ์จังหวัดลําปางจะอยู่ด้านทิศตะวันตก ส่วนในจองวัดหนองคํา
จังหวัดเชียงใหม่จะมีความแตกต่างจากสองวัดข้างต้น โดยห้องพระอาคันตุกะ
จะอยู่บริเวณระเบียงทางด้านทิศตะวันตก ขณะท่ีในอาคารจองวัดนันตาราม 
จังหวัดพะเยาไม่พบห้องพระอาคันตุกะ  ส่วนในจองวัดปะโอที่เมืองสะเทิม
บริเวณพม่าตอนล่างนั้น ตําแหน่งท่ีตั้งของห้องเจ้าอาวาส และท่ีจําวัดของ
พระภิกษุสงฆ์ และสามเณร จะอยู่ทางด้านทิศตะวันออก ซึ่งมีลักษณะแบบนี้
ในทุกวัดท่ีสํารวจ  ขณะที่ห้องพระอาคันตุกะภายในจองวัดเยาง์ไวน์เจาง์ไดก์ 
และวัดนัตโจนเจาง์จะอยู่บริเวณด้านทิศตะวันตก ส่วนวัดเร็บอินเจาง์จะอยู่ทาง             
ด้านทิศตะวันออกของอาคารจอง ซึ่งห้องพระอาคันตุกะของวัดนัตโจนเจาง์และ
วัดเร็บอินเจาง์ได้แปรสภาพไปเป็นห้องเก็บของ คงเหลือท่ีวัดเยาง์ไวนเจาง์ไดก์
ท่ียังคงใช้งานปกติตามเดิม 

ส่วนพ้ืนท่ีอเนกประสงค์ซึ่งประกอบด้วย ครัว หอฉัน และห้องสุขา
ภายในจองวัดปะโอบริเวณภาคเหนือตอนบนของไทยมักจะอยู่ตรงกันข้ามกับ
พ้ืนท่ีอยู่ของพระภิกษุสามเณร ไม่ทางด้านทิศตะวันออกก็ทางด้านทิศตะวันตก
เสมอ เช่นเดียวกันกับพม่าท่ีเมืองสะเทิมมักจะอยู่ทางด้านทิศตะวันตก แต่ท่ีวัด
หนองคําจังหวัดเชียงใหม่ของไทยปัจจุบัน จะมีพ้ืนที่อเนกประสงค์อยู่ด้านหลัง
บริเวณที่ประดิษฐานพระพุทธรูปประธาน 

นอกจากพ้ืนท่ีใช้สอยในส่วนต่าง ๆ ภายในจองท่ีกล่าวไปข้างต้นจะมี
ความสําคัญแล้วนั้น การประดับตกแต่งภายในจองวัดปะโอก็สําคัญ เพราะถือ
เป็นการแสดงถึงสถานะทางเศรษฐกิจของผู้อุปถัมภ์วัดเช่นกัน โดยการประดับ
ตกแต่งภายในจองนั้นมีหลายเทคนิคด้วยกัน เช่น เทคนิคการประดับกระจก 
เทคนิคการแกะไม้ เทคนิคปูนปั้น เทคนิคการวาดภาพจิตรกรรมฝาผนัง                      
ดังตัวอย่างต่อไปนี้  
 เทคนิคการประดับกระจกในจองวัดปะโอน้ันได้รับอิทธิพลมาจากการ
ประดับกระจกตามแบบพระราชสํานักมัณฑะเลย์ โดยนิยมประดับกระจกสีสัน
หลากหลาย ซึ่งจะเห็นได้จากเสาภายในจองหรือบริเวณฝ้าเพดานในจองวัดปะโอ 

หน้าตรงข้าม: ผังพื้นจอง      
วัดปะโอบริเวณภาคเหนือ
ตอนบนของไทย และเมือง
สะเทิมในพม่าตอนล่าง 



24 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ท้ังในบริเวณภาคเหนือตอนบน 3 จังหวัด ส่วนในเมืองสะเทิมพบเห็นได้น้อย
และกําลังจะสูญหายไป คงมีแต่ท่ีวัดเร็บอินเจาง์ไดก์ท่ีพอเหลือให้ศึกษาอยู่บ้าง  
วัดศรีรองเมือง วัดม่อนปู่ยักษ์ จังหวัดลําปาง และวัดนันตาราม จังหวัดพะเยา 
มีการตกแต่งฝ้าเพดานในบริเวณท่ีประดิษฐานพระพุทธรูปประธาน และบริเวณ
ท่ีอยู่ของสงฆ์เจ้าอาวาส โดยมักจะใช้เทคนิคประดับกระจกและเดินเส้นเป็น
ลวดลายดอกไม้และพรรณพฤกษา อาจมีรูปปั้นนูนต่ําเทวดาหรือยักษ์ประดับ
บริเวณมุมของกรอบส่ีเหล่ียมของลวดลายเหล่านั้น  การประดับลายบนฝัา
เพดานมักอยู่ในกรอบส่ีเหล่ียมจัตุรัสและส่ีเหล่ียมผืนผ้า เป็นลักษณะรูปแบบ
ของตาราง และท่ีวัดหนองคําพบการประดับกระจกบริเวณท้องเสา 

นอกจากเทคนิคประดับกระจกและการเดินเส้นสีทองแล้ว ยังมีงาน
แกะสลักไม้ท่ีได้รับความนิยมในการตกแต่งประดับศาสนสถานในจองวัดปะโอ
ความเป็นมาของงานแกะสลักของพม่านั้นไม่ชัดเจนนัก แต่พบว่างานแกะสลัก
รุ่งเรืองในมากในสมัยพระเจ้าอโนราธา ดังพบจารึกเก่ียวกับการว่าจ้างช่างสลัก
ในสมัยนั้น มีท้ังการแกะสลักพระพุทธรูปหิน การสร้างพระพิมพ์ ควบคู่ไปกับ 

การประดับกระจกภายใน
จองวัดปะโอบริเวณ
ภาคเหนือตอนบนของไทย 
และเมืองสะเทิมในพม่า
ตอนล่าง 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การหล่อพระพุทธรูปสัมฤทธ์ิ  นอกจากนี้ยังพบการแกะสลักงาช้าง แต่พบ
หลักฐานเพียงน้อยชิ้น ซึ่งอาจเป็นเพราะส่ิงเหล่านี้ผุพังไปตามกาลเวลา จึงไม่
พบร่องรอยให้เห็นมากนัก22  สําหรับเทคนิคการแกะสลักไม้ภายในจองวัดปะโอ
ในภาคเหนือตอนบนของไทย นิยมทําเป็นลวดลายเรขาคณิตประดับบริเวณ
ช่องลม ประตู ซุ้มประตูทางเข้า ซุ้มประดิษฐานพระพุทธรูป หรือหน้าต่าง                   
โดยมักนิยมทําเป็นลวดลายเรขาคณิตหรือลวดลายพรรณพฤกษาแบบซํ้ากัน
เต็มพ้ืนท่ี แต่ในเมืองสะเทิมประเทศพม่าตอนล่างนั้น นิยมแกะสลักไม้เป็นรูป
บุคคล เทวดา บะลู (ยักษ์) บริเวณช่องลม 

เทคนิคงานปูนปั้นท่ีพบในบริเวณภาคเหนือตอนบนของไทย และเมือง
สะเทิมในพม่าตอนล่างนั้น คือรูปปูนปั้นบุคคลหรือเทวดา และบะลู (ยักษ์)                   
ซึ่งเป็นรูปปั้นแบบนูนต่ําลอยตัว มักประดับบริเวณประตูหรือฝ้าเพดานร่วมกับ
ดาวเพดานท่ีใช้เทคนิคเดินเส้นสีทองลวดลายพรรณพฤกษาเต็มพ้ืนท่ี โดยมัก
ประดับอยู่บริเวณกรอบมุมของรูปดาวเพดาน สันนิษฐานว่าน่าจะได้รับอิทธิพล
มาจากศิลปะพม่าสมัยมัณฑะเลย์ 

การแกะสลักไม้ประดับ
ภายในจองวัดปะโอบริเวณ
ภาคเหนือตอนบนของไทย 
และเมืองสะเทิมในพม่า
ตอนล่าง 



26 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

สําหรับการเขียนลวดลายประดับตกแต่งภายในจองวัดปะโอพบว่า                
มักเขียนเป็นลายพรรณพฤกษา และวาดด้วยลายเส้นสีทองลงบนพื้นท่ีสีแดง  
ในบริเวณภาคเหนือตอนบนของไทยการเขียนลวดลายด้วยเส้นสีทองจะมี
หลากหลายกว่า เช่น มีทั้งหลายพรรณพฤกษา และสัตว์ และจะมีความละเอียด
กว่าภาพเขียนในจองวัดปะโอที่เมืองสะเทิมประเทศพม่าตอนล่างท่ีเน้นแต่
ลวดลายพรรณพฤกษาและเขียนแบบเรียบง่าย มีลักษณะลวดลายคล่ีคลาย
มากกว่าวัดปะโอในภาคเหนือตอนบนของไทย ซึ่งวัดปะโอบางวัดในเมืองสะเทิม
ประเทศพม่าตอนล่าง เช่น วัดเยาว์ไวน์เจาง์ไดก์ และนัตโจนเจาง์ บริเวณ                    
ท้องเสาในพ้ืนท่ีประดิษฐานพระพุทธรูปประธานเป็นลายท่ีถูกเขียนข้ึนใหม่ 

ส่วนภาพจิตรกรรมฝาผนังนั้นจากการสํารวจวัดปะโอบริเวณภาคเหนือ
ตอนบนของไทยและในเมืองสะเทิมประเทศพม่าตอนล่าง กลับพบว่ามีเพียง                
วัดม่อนปู่ยักษ์จังหวัดลําปางเท่านั้นท่ียังคงหลงเหลือภาพจิตรกรรมให้ศึกษา                 
ซึ่งเป็นภาพจิตรกรรมท่ีใช้เทคนิคตะวันตก โดยใช้สีท่ีหลากหลายในการเขียน
ด้วยเทคนิคเฟรสโก (Fresco) คือการเขียนสีลงบนปูนเปียก และมีการจัด

บน: ปูนปั้นรูปเทวดาบริเวณ
ทางเข้าห้องเจ้าอาวาส 
วัดเร็บอิน เมืองสะเทิม 
ประเทศพม่า 
ขวา: ภาพจิตรกรรมภายใน
จองวัดปะโอบริเวณภาคเหนือ
ตอนบนของไทย และเมือง
สะเทิมในพม่าตอนล่าง 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 27 

องค์ประกอบของภาพ โดยจะเห็นได้จากมุมมอง (perspective) ท่ีแตกต่างไป
จากงานจิตรกรรมแบบประเพณีนิยมท่ีเรียบแบน โดยเทคนิคนี้ได้รับอิทธิพล                
มาจากตะวันตกในสมัยท่ีพม่าตกเป็นอานานิคมของอังกฤษ และสันนิษฐานว่า
ภาพจิตรกรรมในวัดม่อนปู่ยักษ์อาจจะนํามาจากพม่าซึ่งเป็นภาพจิตรกรรมใน
สมัยราชวงศ์คองบอง23 
 

สรุป    

การสํารวจจองวัดปะโอในบริเวณภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย ได้แก่                
วัดศรีรองเมือง และวัดม่อนปู่ยักษ์ จังหวัดลําปาง วัดนันตาราม จังหวัดพะเยา 
และวัดหนองคํา จังหวัดเชียงใหม่ ได้นํามาเปรียบเทียบกับสถาปัตยกรรมวัดปะโอ
ในเมืองสะเทิม พม่าตอนล่าง ได้แก่ วัดเยาง์ไวน์เจาง์ไดก์ วัดนัตโจนเจาง์ และ
วัดเร็บอินเจาง์ เนื่องจากเมืองสะเทิมเป็นเมืองท่ีมีชาวปะโออาศัยอยู่จํานวนมาก 
และจากตํานานชาวปะโอเชื่อว่าชาติพันธ์ุของตนถือกําเนิดและมีถ่ินฐานเดิม                 
อยู่ท่ีเมืองสะเทิม 

ผลการศึกษาพบว่าจองของวัดเยาง์ไวน์เจาง์ไดก์ในเมืองสะเทิมมีความ
เชื่อมโยงทางด้านรูปแบบกับจองของวัดศรีรองเมือง จังหวัดลําปาง บริเวณ
ภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย โดยมีลักษณะคล้ายกันหลายประการทั้ง
รูปแบบหลังคาที่เห็นได้ชัด และตัวอาคารที่เป็นอาคารไม้ยกพ้ืนสูงและชั้นล่าง
ก่ออิฐถือปูน  ท้ังนี้จองบริเวณภาคเหนือตอนบนของไทยและเมืองสะเทิมพม่า
ตอนล่างนิยมสร้างหลังคาซ้อนชั้นแบบยวนทัดงาชิน (หลังคาจั่วซ้อนกัน 5 ชั้น) 
และหลังคาทรงเอมทอ (หลังคาทรงมนิลา) แบบยกคอสองของอาคาร 1 ชั้น 
หรือ 2 ชั้น หากแต่ไม่พบหลังคาทรงปราสาทในจองวัดปะโอท้ังสองพ้ืนท่ี 

ส่วนรูปแบบผังของจองมักเป็นลักษณะเดียวกันคือสร้างตามแนวแกน
ทิศตะวันออกและตะวันตก  จองวัดปะโอบริเวณภาคเหนือตอนบนนิยมหันหน้า
อาคารออกสู่ทางทิศใต้ ส่วนจองวัดปะโอในเมืองสะเทิมประเทศพม่าตอนล่าง 
นิยมหันหน้าอาคารทางด้านทิศเหนือ  จองวัดปะโอในเมืองสะเทิมคาดว่าได้รับ
อิทธิพลการปลูกเรือนของคนมอญ ซึ่งเป็นประชากรกลุ่มใหญ่ในพม่าตอนล่าง 
โดยคนมอญนิยมปลูกสร้างบ้านเรือนอยู่ริมน้าํ การปลูกเรือนของชาวมอญจึง
หันหน้าเรือนไปทางทิศเหนือเอาด้านข่ือลงทางแม่น้ําลําคลอง ซึ่งการปลูกเรือน
ในลักษณะนี้ตัวบ้านจะได้รับลมท่ีมาจากทิศใต้ได้มาก เพราะลมจะพัดจากใต้สู่
เหนือ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในฤดูร้อน ภายในบ้านจะไม่ร้อนมากเนื่องจากพื้นท่ีใน



28 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

พม่าตอนล่างมีฝนตกชุกและมีลมค่อนข้างแรง โดยลมและฝนจะพัดจากทิศใต้
ไปสู่ทิศเหนือเป็นส่วนใหญ่ จึงทําให้เรือนของคนมอญนิยมหันหน้าไปทางทิศ
เหนือเสมอเพ่ือกันลมและฝน 

ส่วนการประดิษฐานพระพุทธรูปภายในจองของวัดท่ีเป็นศาสนสถาน
ของชาวปะโอนั้นมีลักษณะเหมือนกันทุกวัด ท้ังในบริเวณภาคเหนือตอนบน
ของไทยและพม่าตอนล่าง โดยนิยมประดิษฐานพระพุทธรูปตั้งแต่ 2-5 องค์                  
ข้ึนไป  ขณะท่ีการประดับตกแต่งภายในอาคารจองบริเวณภาคเหนือตอนบน
ของไทยและเมืองสะเทิมในพม่าตอนล่างนิยมใช้เทคนิคการประดับกระจก                   
การปั้นลวดลายปูนปั้นนูนต่ํา และการแกะสลักไม้ โดยการประดับตกแต่ง
ภายในจองได้รับอิทธิพลมาจากการประดับตามแบบพระราชสํานักมัณฑะเลย์ 
ลวดลายท่ีนิยมเป็นลายพรรณพฤกษา ซึ่งจะประดับบริเวณเสาและฝ้าเพดาน 
ภาพวาดภายในจองวัดปะโอในเมืองสะเทิมเป็นลายพรรณพฤกษาแบบเรียบง่าย 
และมีลักษณะของลวดลายคล่ีคลายมากกว่าวัดปะโอในภาคเหนือตอนบนของ
ประเทศไทยท่ีมักเขียนลวดลายพรรณพฤกษาที่สลับซับซ้อน ท้ังนี้อาจเป็นเพราะ
ปัจจัยการเกิดสถาปัตยกรรมปะโอในสองพ้ืนท่ีมีความแตกต่างกันด้วยสถานภาพ
ทางเศรษฐกิจและสังคม โดยสถาปัตยกรรมวัดปะโอในพม่าตอนล่างอาจจะสร้าง
ด้วยช่างพื้นถ่ินหรือช่างในชุมชนนั้น ๆ ซึ่งไม่ได้มีฐานะทางเศรษฐกิจดีเท่าคนปะโอ
ในภาคเหนือท่ีเข้ามาเป็นคนในบังคับของอังกฤษซึ่งมีความร่ํารวยจากการค้า                
ไม้สัก  การประดับตกแต่งและขนาดของอาคารจองจึงค่อนข้างแตกต่างกัน
ตามฐานะทางเศรษฐกิจพอสมควร  แต่ถึงอย่างไรก็ตามงานสถาปัตยกรรม                   
วัดปะโอในสองพ้ืนท่ีท้ังบริเวณภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย และท่ีเมือง
สะเทิมในพม่าตอนล่างก็ทําให้เห็นภาพและลักษณะของงานสถาปัตยกรรมของ
ชาติพันธ์ุปะโอท่ีชัดเจนมากยิ่งข้ึน และรับรู้ถึงประวัติความมาของชาติพันธ์ุปะโอ
ผ่านงานสถาปัตยกรรมปะโอท่ีมักถูกทําให้เป็นชาติพันธ์ุท่ีไม่ได้รับการพูดถึงหรือ
ถูกทําให้ลืมในฐานะชาติพันธ์ุชายขอบในประเทศพม่า แต่ในช่วงระยะเวลาหน่ึง
กลับเป็นชาติพันธ์ุท่ีมีบทบาทอย่างมากในการสร้างศาสนสถานท้ังในบริเวณ
ภาคเหนือตอนบนของไทยและบริเวณพม่าตอนล่าง 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 29 

เชิงอรรถ 
 
* บทความน้ีเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาในหลักสูตรศิลป-            
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม 
คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
1 พระสมุห์อานนท์ ปญฺญาปโชโต,“ประวัติวัดหนองคํา” 
(เอกสารอัดสําเนาว่าด้วยประวัติวัดหนองคํา), 6-7. 
กล่าวถึงความเป็นมาของชุมชนช่างม่อยกับกลุ่มชาติพันธุ์
ปะโอว่า จากการค้นพบของนักภาษาศาสตร์และนัก
โบราณคดีหลาย ๆ ท่าน ได้ให้ความเห็นว่าคําว่า ปะโอ                        
มาจากคําว่า ปยู payu (pyu) โดยมาจากการแยกศัพท์ 
ปะ บวกกับ อู เพราะฉะนั้นไม่ว่าด้วยอักขระหรือพยัญชนะ
มีความสอดคล้องกัน จึงแยกไม่ออกและมีความหมายของ
ตัวเอง  คําว่า ปะ หมายถึงการเกิดขึ้น การพบเจอ การเห็น
หรือพบเห็นการเกิดขึ้น หรือฟักออกมาจากไข่ แตกเมล็ดพันธุ์  
ส่วนคําว่า อู หรือ โอ หมายถึง ก่อน นําหน้า แรกเร่ิม 
ด้ังเดิม สูงส่ง แรกเร่ิมด้ังเดิม  จึงกล่าวได้ว่าปะโอ หรือ 
ปะอู ปยู เป็นชาติพันธ์ุที่เก่าแก่มีมาแต่ต้ังเดิม  จากบันทึก
อย่างเป็นทางการในสมัยสงครามโลกคร้ังท่ี 2 ในพม่า
เรียกชื่อคนกลุ่มนี้ว่าปะโอ แต่ไทยรู้จักในนามของ ต่องสู้ 
เป็นส่วนใหญ่ 
2 เร่ืองเดียวกัน. 
3 นิติ ภวัครพันธุ์, ชวนถก ชาติและชาติพันธุ์ (กรุงเทพฯ: 
ศยามพลับลิชชิ่ง, 2557), 83 และ สัมภาษณ์ กอ จันระ 
คําทา, ชาวปะโอ, 12 เมษายน 2561. 
4 บุญช่วย ศรีสวัสด์ิ, คนไทยในพม่า (พระนคร: โรงพิมพ์
รามินท์, 2503), 9. 
5 โชติมา จตุรวงค์, “ว่าที่วัดพม่าในจังหวัดเชียงใหม่เเละ
ลําปาง,” หน้าจั่ว: ว่าด้วยประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม
เเละสถาปัตยกรรมไทย, ฉบับที่ 5 (2550): 39. 

 6อุษณีย์ ธงไชย, รายงานการวิจัยศิลปกรรมและประวัติ
ชุมชนรอบวัดพม่า-ไทใหญ่ในนครลําปาง (เชียงใหม่: 
ศูนย์โบราณคดีภาคเหนือ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2554). 
7 Russ Christensen and Sann Kyaw, The Pa-O: 
Rebels and Refugees (Bangkok: Silkworm 
Books, 2006). 

8 สุจิตต์ วงษ์เทศ, “นิทานชนเผ่าปะโอ: ซอจีและพยานาค,” 
สาละวินโพสต์ (16 สิงหาคม-30 กันยายน 2550): 18. 
9 William Dunn Hackett, “The Pa-o People of 
the Shan State, Union of Burma: A Sociological 
and Ethnographic Study of the Pa-o (Taungthu) 
People” (Ph.D. dissertation, Cornell University, 
1953). 
10 สัมภาษณ์ จ่ึงทุน, ผู้อํานวยการศูนย์ Pa–O National 
Development Organization (PNDO), 23 มีนาคม 
2558. 
11 Alexandra Green and T. Richard Blurton, 
Burma: Art and Archaeology (London: British 
Museum, 2002). 

 12สุรีย์ฉาย สุคันธรัตน์, “ใยข่ายเศรษฐกิจชาติพันธุ์ตองสู
จากสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์สู่ทุ่งกุลาร้องไห้
ราชอาณาจักรไทย” (ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัย
ราชภัฏสุรินทร์, 2555). 
13 Junko Koizumi, “Why the Kula Wept:                            
A Report on the Trade Activities of the Kula                      
in Isan at the End of the 19th Century,”  
Southeast Asian Studies 28, 2 (September 
1990). 
14 Alexander Horstmann and Reed L. Wadley, 
eds., Centering the Margin: Agency and 
Narrative in Southeast Asian Borderlands 
(n.p.: Berghahn Books, 2006). 
15 สัมภาษณ์ กอ จันระ คําทา, ชาวปะโอ, 12 เมษายน 
2561. 
16 สัมภาษณ์ พระริกโต สุลาต๊ะ, เจ้าอาวาสวัดห้วย                        
มะเขือส้ม, ชาวปะโอ, 12 เมษายน 2559 
17 โชติมา จตุรวงค์ และ โดไลนา มิลลาร์, บรรณาธิการ, 
สถาปัตยกรรมวัดมอญในพม่าตอนล่าง (กรุงเทพฯ: อีที 
พับลิชชิ่ง, 2554), 81. 
18 ณัฐพล อยู่ รุ่งเรืองศักด์ิ, ประวัติศาสตร์ล้านนาฉบับ
สังเขป (นครปฐม: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยศิลปากร, 
2558), 60-61. 



30 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 

19 โชติมา จตุรวงค์, สถาปัตยกรรมวัดมอญในพม่า
ตอนล่าง, 166. 

 20สมเกียรติ โล่ห์เพชรัตน์, พระพุทธรูปศิลปะพม่า: 
ประวัติศาสตร์ชนชาติพม่ากับปฏิมากรรมใน
พระพุทธศาสนา (กรุงเทพฯ: อัมรินทร์พร้ินต้ิงแอนด์                            
พับลิชชิ่ง, 2550), 78-79. 
21 ปรานี วงษ์เทศ, เพศสภาวะในสุวรรณภูมิ 
(อุษาคเนย์) (กรุงเทพฯ: มติชน, 2549), 80. 
22 ทิพวรรณ ทั่งมั่งมี, “การศึกษาพระพุทธรูปทรง
เคร่ืองวัดม่อนปู่ยักษ์ เมืองลําปาง,” วารสารวิจิตรศิลป์ 
4, 1 (มกราคม–มิถุนายน, 2556): 114-115. 
23 สุรพล ดําริห์กุล, ลายคําล้านนา (กรุงเทพฯ: เมือง
โบราณ, 2544), 122. 
 

Bibliography 
 
Anon Panya Pachato, Phra Samu, “prawat wat 

no ̜ ̄ng kham [History of Nong Kham 
Temple].” Copy of Documents about 
Nong Kham Temple’s History. 

Boonchuay Sisawat. Khon Thai nai Phama ̄  
[Thai Tribe in Myanmar]. 
Phranakhon: Ramin Press, 1960. 

Chotima Chaturawong. “wa ̄ thi ̄ wat Phama ̄ nai 

c ̌hangwat Chi ̄ang Mai læ lampa ̄ng  
[Monastery of Myanmar in Lampang 
and Chiang Mai].” Najua: History of 
Architecture and Thai Architecture, 
no. 5 (2007): 39-64. 

Chotima Chaturawong and Dolina Millar, eds. 

satha ̄pattayakam wat Mo ̜ ̄n nai 

Phama ̄ to ̜ ̄n la ̄ng [The Architecture 
of Mon Buddhist Monasteries in 
Lower Burma]. Bangkok: ET publishing, 
2011. 

Christensen, Russ and Sann Kyaw. The Pa O: 
Rebel and Refugees. Bangkok: 
Silkworm Books, 2006. 

Fraser-Lu, Sylvia. Splendour in Wood: The 
Buddhist Monasteries of Burma. 
Bangkok: Orchid Press Publishing 
Limited, 2006. 

Green, Alexandra and T. Richard Blurton. 
Burma: Art and Archaeology. 
London: British Museum, 2002. 

Hackett, William Dunn. “The Pa-o People of                         
the Shan State, Union of Burma:                                
A Sociological and Ethnographic Study 
of the Pa-o (Taungthu) People.” Ph.D. 
dissertation, Cornell University, 1953. 

Koizumi, Junko. “Why the Kula Wept: A Report 
on the Trade Activities of the Kula in 
Isan at the End of the 19th Century.”  
Southeast Asian Studies 28, 2 
(September 1990): 1-23. 

Niti Phawakraphan. chu ̄an thok cha ̄t læ 

cha ̄ttiphan [Discussion to National 
and Ethnic]. Bangkok: Siam 
Publishing, 2014. 

Nutthaphol Yurungrengsak. prawattisa ̄t la ̄nna ̄ 

chabap sangkhe ̄p [History of Lanna]. 
Nakhonpathom: Slipakorn University 
Press, 2012. 

Prani Wongthet. phe ̄t sapha ̄wa nai suwannaphu ̄m 

(ʻusa ̄khane ̄) [Gender in Southeast 
Asia]. Bangkok: Matichon, 2006. 

Sarasswadee Ongsakul, History of Lanna ,11th ed .
Bangkok: Amarin Printing and 
Publishing, 2015. 

 
 
 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 1  2562 | 31 

Somkiat Lophetcharat. phraphuttharu ̄p sinlapa 

Phama ̄ : prawattisa ̄t chon cha ̄t Phama ̄ 
kap patima ̄ko ̜ ̄n rom nai phra phut 

sa ̄tsana ̄ [Burmese Buddha Statues: 
History of Burmese and Buddhist 
statues.]. Bangkok: Amarin Printing 
and Publishing, 2007. 

Suchit Wongthes. “nitha ̄n chon phao paʻo ̄: so ̜ ̄ 

c ̌hi ̄ læ phaya ̄na ̄k [The Story of Pa o: 
Sochi and Naga].” Salawin Post 
(August 16-September 30, 2007: 18. 

Surapol Damrikun. [la ̄ikham la ̄nna ̄ [Lacquer 
Work of Lanna]. Bangkok: Muang 
boran, 2001. 

Sureechai Sukhantharat. “yai kha ̄i se ̄tthakit 

cha ̄ttiphan to ̜ ̄ng su ̄ c ̌ha ̄k sa ̄tha ̄ranarat 

hæ ̄ng sahapha ̄p mi ̄a no ̜ ̄ma ̄ su ̄ thung 

kula ̄ ro ̜ ̄nghai ra ̄tchaʻa ̄na ̄c ̌hak Thai 
[Ethnical Economic Webbing of 
Tongsu Group from Republic of The 
Union of Myanmar to Kula Weeping 
Field in the Kingdom of Thailand].” 
Ph.D. dissertation, Surindra Rajabhat 
University, 2012. 

Thippawan Thangmangmee. “ka ̄nsưksa ̄ 
phraphuttharu ̄p songkhrư ̄ang                                  

wat mo ̜ ̄n pu ̄ yak mư ̄ang lam pa ̄ng                        
[A study Buddha Image Burma Arts at 
Wat Monpooyak, Lampamg Provice].” 
Journal of Fine Arts 4, 1 (January-
June 2013): 71-119. 

 
 
 
 
 

Usanee Thongchai. ra ̄inga ̄n ka ̄nwic ̌hai 
sinlapakam læ prawat chumchon 

ro ̜ ̄p wat Phama ̄ - thai yai nai 

nakho ̜ ̄n lam pa ̄ng [Art and History 
of Burma-Tai Monastery in Lampang, 
Thailand, Research report]. Chiang 
Mai: Archeology Center of the North, 
Chiangmai University. 2011. 

 

Interview 
 
Chungthun. Director, Pa–O National Development 

Organization (PNDO). Interview, March 
23, 2015. 

Ko Chanra knamta. The Pa-O Ethnic. Interview, 
April 12, 2018. 

Pra Rikto Sulata. The Abbot of Huai Makhua 
Som Temple, The Pa-O Ethnic. 
Interview, April 12, 2016. 


