
 
 
 

บทคัดย่อ 

บทความนี้นาํเสนอการศึกษาสถาปัตยกรรมวัดบ้านเซเวียร์ ซึ่งเป็นผลงานการ
ออกแบบของศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา                
ใน ค.ศ. 1971  การศึกษาเริ่มจากการตั้งคําถามเก่ียวกับการผสานความเป็น
สากลในสถาปัตยกรรมสมัยใหม่กับเอกลักษณ์เฉพาะในสถาปัตยกรรมแบบ
ดั้งเดิมของประเทศไทย และโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์เป็นตัวอย่างสําคัญของแนว
ทางการออกแบบสถาปัตยกรรมในรูปแบบดังกล่าว  โดยการศึกษานี้ใช้ข้อมูล
ด้านเอกสารและการสัมภาษณ์ รวมท้ังการแยกแยะลักษณะสมัยใหม่และ
ลักษณะดั้งเดิมออกจากกัน และวิเคราะห์หาความสัมพันธ์ของทั้งสองลักษณะนี้ 
โดยมุ่งหวังว่าจะนําไปสู่ความเข้าใจแนวความคิดการผสานลักษณะสากลกับ
ลักษณะไทย อันปรากฏเป็นเอกลักษณ์ของวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ใน
ประเทศไทย 

วัดบ้านเซเวียร์: สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ 
ในประเทศไทย 

Baan Xavier: A Modern Roman Catholic Church 
Architecture in Thailand1 
 
สุภาวรรณ ปันดิ 
Supawan Pundi 
ภาควิชาสถาปัตยกรรม คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย กรุงเทพมหานคร 10330 ประเทศไทย 
Department of Architecture, Faculty of Architecture, 
Chulalongkorn University, Bangkok, 10330, Thailand 

 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 39 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ผลการศึกษาพบว่าสถาปนิกผู้ออกแบบโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ผสาน
ลักษณะสากลกับลักษณะไทย โดยเลือกใช้ลักษณะไทยที่มีลักษณะร่วมของ
สถาปัตยกรรมไทยในหลากหลายภูมิภาค และนํามาประยุกต์ผสมผสานกับ
รูปแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ จนเกิดรูปแบบใหม่ที่มีความเป็นสากลและ                  
มีลักษณะไทยท่ีไม่เฉพาะเจาะจงว่าเป็นของภูมิภาคไหนหรือของชนช้ันใด 

สําหรับปัจจัยที่ทําให้เกิดการผสานลักษณะสากลกับลักษณะไทย                  
ในสถาปัตยกรรมวัดบ้านเซเวียร์ ประกอบด้วย 4 ปัจจัย ได้แก่ 1) การสังคายนา
สากลวาติกันครั้งท่ี 2 ที่สร้างกรอบแนวความคิดพ้ืนฐานสําหรับการสร้างพ้ืนท่ี
ศักดิ์สิทธ์ิในสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกยุคสมัยใหม่  2) นโยบายของ
รัฐบาลไทยที่มีเป้าหมายการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมควบคู่ไปกับการสร้าง
เอกลักษณ์ของชาติไทย ทําให้พระศาสนจักรคาทอลิกหันมาร่วมพัฒนาสังคมไทย
และใช้รูปแบบทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่มีลักษณะไทยมาปรับใช้ในวัด
โรมันคาทอลิก  3) แนวทางของคณะเยสุอิตท่ีส่งเสริมการพัฒนาคนรุ่นใหม่
ตามแนวความคิดประชาธิปไตย ทําให้เกิดการพัฒนาพื้นท่ีทางกายภาพของวัด
บ้านเซเวียร์แห่งใหม่ เพ่ือรองรับกิจกรรมของกลุ่มปัญญาชนของประเทศไทย  
และ 4) แนวความคิดของสถาปนิกในงานออกแบบวัดบ้านเซเวียร์ ซึ่งมีมิติ                   

พิธีเสกและเปิดโบสถ์           
วัดบ้านเซเวียร์หลังใหม่         
โดยพระอัครสังฆราช ไมเกิล 
มีชัย กิจบุญชู  ภาพถ่ายเมื่อ 
กุมภาพันธ์ ค.ศ. 1972 
ที่มา: ช่ืนสุข อาศัยธรรมกุล, 
60 ปีคณะเยสุอิตใน
ประเทศไทย (กรุงเทพฯ: 
หน้าต่างสู่โลกกว้าง, 2558). 



40 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

ของการสืบสาน การปรับเปล่ียน การคิดใหม่-ทําใหม่ ทําให้เกิดการผสาน                    
ทั้งลักษณะความเป็นสากลกับลักษณะดั้งเดิมของโบสถ์ไทยพุทธและโบสถ์
คาทอลิกจากตะวันตก  

คําสําคัญ: สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่, วัดบ้านเซเวียร์,  
ศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา  
 

Abstract 

This paper studies the architectural works of Baan Xavier Church, 
designed by Professor Emeritus Captain Krisda Arunvongse Na 
Ayudhya in 1971. The paper questions the combined characteristics 
of modern international architecture and Thai architecture as 
exemplified by Baan Xavier Church. Drawing upon documents             
and interviews architects and priests involved in the project,                     
this paper aims to understand the dual aspects of the church          
and to analyze their relationship, which will lead to a better 
understanding about the unique characteristics of the modern 
Roman Catholic Church in Thailand.  

The study found that circumstances which gave rise to 
the mingled characteristics of Baan Xavier Church were fourfold: 
Firstly, the event of the Second Vatican Council which established 
the conceptual framework for creating sacred spaces in modern 
Roman Catholic Church; Secondly, the Policy of the Government 
of Thailand which focused on economic and social development, 
while at the same time creating Thai identity. The Catholic Church 
in Thailand adopted the ideas by adapting Thai architectural 
elements in the creation of modern Roman Catholic Churches. 
Thirdly, the Jesuits’s encouragement for young generation to 
develop themselves based on democratic concepts by establishing 
Baan Xavier as the student centre for intellectual activities; 
Fourthly, the architect’s idea in designing Baan Xavier Church, 
focusing on dimensions of continuation, modification, reinvention 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 41 

which led to the combination between the internationalism and 
local Thai aspects of the church.  

The finding drawn is that the architect combined inter-         
national aspects of modern architecture with Thai characters, 
commonly found in almost all regions in Thailand, resulting in 
the new style of church architecture where internationalism and 
localism coexist.  

Keywords: Modern Catholic Church, Baan Xavier, Professor 
Emeritus Captain Krisda Arunvongse Na Ayudhya 
 
 

บทนํา 

ศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิกเป็นนิกายหนึ่งในศาสนาคริสต์ที่ถือประเพณี 
ความเช่ือและคําส่ังสอนดั้งเดิมท่ีรับมาจากพระเยซู ซึ่งมีกรุงโรมเป็นศูนย์กลาง
ของสํานักพระสันตะปาปา2 และได้เผยแผ่จากโลกตะวันตกมาสู่ประเทศไทย
ตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา โดยมีวัดโรมันคาทอลิกเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรม
ทางศาสนาและเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณของท้ังมิชชันนารีและชาว
คาทอลิก ในขณะเดียวกันก็เป็นโรงเรียนสอนวิทยาการต่าง ๆ ให้แก่ประชาชน3 

การพยายามปรับเปล่ียนประเทศไทยให้มีความทันสมัย เจริญทัดเทียม
นานาอารยประเทศ โดยการปฏิรูปด้านการปกครอง กฎหมาย นโยบาย
การเมือง วัฒนธรรม เศรษฐกิจ และเทคโนโลยี เริ่มต้นอย่างจริงจังในสมัย
รัชกาลท่ี 5 และนําไปสู่การเปล่ียนแปลงของสถาปัตยกรรมในประเทศไทย
อย่างใหญ่หลวง  ทั้งนี้การรับรูปแบบทางสถาปัตยกรรมจากประเทศตะวันตก
มาใช้กับสถาปัตยกรรมประเภทต่าง ๆ ในประเทศไทย เป็นแนวทางหนึ่งใน
การสร้างประเทศไทยให้เจริญเหมือนกับประเทศตะวันตก4 

ยุคสมัยต่อมาในประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรมในประเทศไทย คือช่วง
หลังเปล่ียนแปลงการปกครองใน ค.ศ. 1932 ซึ่งมีความเปล่ียนแปลงทางด้าน
แนวความคิดทางการเมืองและแนวทางการพัฒนาประเทศไทย อันส่งผลต่อ
การปรับเปล่ียนรูปแบบสถาปัตยกรรมท่ีไม่ปฏิเสธรากเหง้าเดิมของตน และ
นาํไปสู่แนวความคิดของการพัฒนาประเทศควบคู่กับการรักษาเอกลักษณ์ไทย
ในช่วง ค.ศ. 1958-1972  มีการเปล่ียนแปลงสําคัญ ๆ ของประเทศไทยทั้งใน               



42 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

ทางการเมือง เศรษฐกิจ สังคม ค่านิยม และความเชื่อต่าง ๆ อันส่งผลให้โลกทัศน์
ของผู้คนเปล่ียนแปลงไป  มีการย้ายถ่ินฐานเข้าสู่เมืองมากข้ึน เกิดปัญหาทาง
สังคม เศรษฐกิจ เกิดความเหลื่อมลํ้าในสังคมมากข้ึน  ในขณะเดียวกันพระศาสน-
จักรคาทอลิกไทยก็ได้ปรับเปล่ียนบทบาทหน้าที่เป็นผู้พัฒนาสังคมควบคู่ไปกับ
การเผยแผ่ศาสนา รวมทั้งการปรับเปล่ียนรูปแบบทางสถาปัตยกรรมเพ่ือแสดง
ตัวตนว่าเป็นส่วนหนึ่งของสังคมไทยและเป็นพลเมืองไทย ซึ่งสถาปนิกเป็นผู้มี
บทบาทและหน้าท่ีในการพัฒนาและสร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรม จึงได้พยายาม
ทดลอง ค้นหา ตีความ และปรับใช้รูปแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ร่วมกับ
ลักษณะเฉพาะถิ่น โดยตั้งอยู่บนฐานความคิดของการหาสมดุลระหว่างสองสิ่ง
นั้น5 ซึ่งเป็นปัจจัยที่ส่งผลให้สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกในประเทศไทย                 
มีรูปแบบเปล่ียนไป 

แนวทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่เป็นกระแสนิยมในประเทศตะวันตก 
เป็นอีกทางเลือกหนึ่งท่ีสถาปนิกไทยเลือกปรับใช้ให้เหมาะสมกับบริบทของ
ประเทศไทย ซึ่งแนวความคิดและผลงานการออกแบบของศาสตราจารย์กิตติคุณ 
ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา ในช่วงต้น (ค.ศ. 1960-ค.ศ. 1974)6               
เป็นตัวอย่างสําคัญในแนวทางการออกแบบสถาปัตยกรรมท่ีให้ความสําคัญ                   
กับความแตกต่างและหลากหลายทางวัฒนธรรม ด้วยการผสมผสานระหว่าง
ลักษณะนานาชาติที่แสดงถึงความเป็นสากลกับลักษณะดั้งเดิมท่ีมีความเฉพาะ               
เจาะจงอยู่ด้วยกัน7 

จากการศึกษาเก่ียวกับสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกในประเทศไทย
ที่ผ่านมา มักศึกษาในแง่ความสัมพันธ์ของวัฒนธรรม วิถีชีวิต ของผู้คนในชุมชน
คาทอลิกดั้งเดิมท่ีมีการสืบทอดและพัฒนาด้านพ้ืนท่ีทางกายภาพและพ้ืนท่ีทาง
จิตวิญญาณ ตลอดจนการศึกษาคุณค่าทางประวัติศาสตร์และสุนทรียศาสตร์ของ
วัดโรมันคาทอลิกตามแต่กรณีศึกษา ซึ่งการศึกษาในแนวทางนี้สามารถนําไปใช้
ในการศึกษาวัดบ้านเซเวียร์ได้เพียงบางส่วน แต่เนื่องจากวัดแห่งนี้ไม่ได้ก่อตัว
จากชุมชนคาทอลิกดั้งเดิมเฉกเช่นวัดโรมันคาทอลิกอื่น ๆ จึงมีความแตกต่าง
กันในบางแง่มุม 

ดังนั้นการศึกษานี้จึงศึกษาถึงบริบทท่ีประกอบด้วยปัจจัยทางสังคม 
การเมือง วัฒนธรรม ศาสนา และค่านิยม ซึ่งเป็นเง่ือนไขท่ีสําคัญในการ
สร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ และปัจจัยเหล่านี้                   
ยังส่งผลต่อการผสานลักษณะสมัยใหม่กับลักษณะไทยในวัดบ้านเซเวียร์                      
โดยคาดหวังว่าการแยกลักษณะสมัยใหม่และลักษณะดั้งเดิมออกจากกัน และ



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 43 

การวิเคราะห์หาความสัมพันธ์ของทั้งสองลักษณะดังกล่าวจะนําไปสู่ความเข้าใจ
แนวทางการผสานลักษณะทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่กับประเพณี ซึ่งปรากฏ
เป็นลักษณะของวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ในประเทศไทยท่ีเป็นผลจากแนวทาง       
การปรับตัวของพระศาสนจักรแบบตะวันตกสู่การเป็นพระศาสนจักรแบบไทย 
 

แนวทางของศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิกกับการสร้างพ้ืนที่
ศักดิ์สิทธ์ิในสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ 

โดยท่ัวไปในหมู่ชาวคาทอลิกและนักวิชาการจะมองว่าการสังคายนาวาติกัน
ครั้งท่ี 2 เป็นจุดเปล่ียนครั้งสําคัญ แต่แท้จริงแล้วพระศาสนจักรเร่ิมแสดงให้
เห็นถึงความพยายามในการแสดงบทบาทสาธารณะมาอย่างต่อเนื่องตั้งแต่
ปลายคริสต์ศตวรรษท่ี 19 แต่ความพยายามดังกล่าวไม่เห็นผลเป็นรูปธรรม
ชัดเจน 

พระศาสนจักรคาทอลิกมีแนวความคิดในการอยู่ร่วมกับผู้คนในสังคม
ยุคสมัยใหม่ โดยอยู่บนพ้ืนฐานการดําเนินการตามหลักศาสนา และร่วมพัฒนา
สังคมโลกให้ดําเนินไปในทิศทางท่ีถูกต้อง โดยการออกสมณสาสน์ที่สําคัญ                    
2 ฉบับ คือ เรรุม โนวารุม (Rerum Novarum) ใน ค.ศ. 1891 ที่สนับสนุน
เสรีภาพของแรงงาน8 และใน ค.ศ. 1931 ออกสมณสาสน์ การาเชอซิโม อองโน 
(Quadragesimo Anno) ที่สนับสนุนสิทธิมนุษยชน และความยุติธรรมใน
สังคม (Social Justice)9 โดยท้ัง 2 ฉบับนี้มุ่งเน้นพัฒนากลุ่มชนชั้นแรงงาน 
เยาวชน และปัญญาชนเป็นหลัก 

การปรับตัวตามยุคสมัยและการสร้างจุดยืนท่ีชัดเจนเป็นพ้ืนฐานของ
การดํารงอยู่ของพระศาสนจักรคาทอลิกในสังคมโลกสมัยใหม่ ซึ่งเป็นประเด็น
หลักในการสังคายนาสากลวาติกันคร้ังที่ 2 (ค.ศ. 1962-1965) โดยแนวความคิด          
หลักในการประชุมสภานี้คือ “aggiornamento มีความหมายว่า getting up 
to today คือลุกข้ึนสู่ปัจจุบัน ซึ่งหมายถึงพระศาสนจักรคาทอลิกปรับตัวให้
ทันสมัย โดยทําให้พระศาสนจักรเป็นเคร่ืองหมายท่ีเรียบง่าย น่าเช่ือถือ และ
ทุกคนเข้าใจได้”10 โดยมีหลักการ 3 ประการท่ีสําคัญและนําไปสู่การยอมรับ
ศิลปะและสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ในคริสตศาสนสถาน ได้แก่ 

ประการท่ี 1 การปรับให้เหมาะสมกับยุคสมัย (aggiornamento) 
โดยการปรับเปลี่ยนทั้งในด้านพิธีกรรมและกฎระเบียบภายในพระศาสนจักรเอง 
รวมท้ังเริ่มยอมรับศิลปะและสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ในศาสนสถาน และเกิด



44 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

เป็นกระแสนิยมมากข้ึนในช่วงหลังสงครามโลกคร้ังท่ี 2  เนื่องจากวัดคาทอลิก
หลายหลังได้รับความเสียหายจากสงครามและจะต้องฟ้ืนฟูโบสถ์เหล่านี้อย่าง
รวดเร็ว  มีมาตรฐานสําหรับเป็นอาคารชุมนุมคน รวมท้ังวิธีการก่อสร้างต้อง
สัมพันธ์กับจํานวนแรงงานและงบประมาณ  ด้วยเหตุนี้วัสดุและวิธีการก่อสร้าง
สมัยใหม่อย่างเช่นคอนกรีตเสริมเหล็กจึงถูกนํามาใช้ในอาคารทางศาสนา                    
ซึ่งสถาปนิกและวิศวกรสามารถออกแบบอาคารได้หลากหลายรูปทรง เช่น 
โบสถ์คาทอลิกโครงสร้างคอนกรีตเปลือกบางท่ีมีพ้ืนผิวไฮเปอร์โบลิคพาราโบ-
ลอย (Hyperbolic-Paraboloid Shell) ซึ่งมีข้อดีในแง่การสร้างพ้ืนท่ีใช้สอย
ได้กว้างข้ึนและใช้โครงสร้างที่มีความหนาไม่มากนัก11 

ประการท่ี 2 การปรับตัวเข้าสู่สภาพและวัฒนธรรมท้องถ่ิน (incul-
turation) โดยการใช้ภาษาท้องถ่ินในพิธีกรรม การตั้งสังฆมณฑลประจําท้องถ่ิน 
การผสานศิลปะและวัฒนธรรมท้องถ่ินแสดงออกผ่านงานสถาปัตยกรรมภายใต้
กฎระเบียบของพระศาสนจักรคาทอลิก 

ประการท่ี 3 ความเสมอภาค (an egalitarian community) โดยมี
แนวความคิดมาจากการรับศีลล้างบาปอันเป็นพิธีกรรมท่ีทุก ๆ คนต้องเข้ารับ
การล้างบาปก่อนท่ีจะเป็นคริสตชน ซึ่งแสดงถึงความเสมอภาคกันในฐานะที่เป็น
ประชาชนของพระเจ้า ส่งผลต่อการปรับเปล่ียนตําแหน่งของพระแท่น (Altar) 
ให้บาทหลวงผู้นําการประกอบพิธีกรรมหันหน้าเข้าหาประชาชนขณะทําพิธีกรรม 
เพ่ือให้ผู้เข้าร่วมพิธีกรรมรู้สึกมีส่วนร่วมในการประกอบพิธีอย่างเท่าเทียม 
นอกจากนั้นมีการตีความหมายของสังคมสมัยใหม่ที่ประกอบด้วยหลักการ                   
เสรีนิยม ได้แก่ เสรีภาพ (Liberty) เสมอภาค (Equality) และภราดรภาพ 
(Fraternity) โดยต้ังอยู่บนพ้ืนฐานของความเชื่อในธรรมชาติที่มีเหตุผลของ
มนุษย์ผ่านรูปทรงเรขาคณิตและผังพ้ืนของโบสถ์ เช่น ผังพ้ืนรูปวงกลมแสดง
ความหมายของความเสมอภาค12 
 
 
 
 
 
 
 

พระศาสนจักรแบบตะวันตกสู่พระศาสนจักรท้องถิ่น 

ตัวอย่างรูปแบบของผังพ้ืน
โบสถ์ของศาสนาคริสต์
นิกายโรมันคาทอลิกท่ีนิยม
ในยุคสมัยใหม่ 
ที่มา: Beacher Saewald 
Brant, 2017, accessed 
October 21, 2019, 
available from http:// 
mit24h.com/1TgU309_8
i190d3/ 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 45 

หลังจากสงครามโลกครั้งท่ี 2 หลายประเทศในเอเชียได้รับเอกราช และพระ                
ศาสนจักรได้มีส่วนช่วยฟ้ืนฟูด้านเศรษฐกิจและสังคม โดยอาศัยความร่วมมือ
จากทวีปอเมริกา แคนาดา และกรุงวาติกัน ซึ่งเป็นศูนย์รวมของศาสนจักร
โรมันคาทอลิก ตลอดจนมีองค์กรท่ีเคยดําเนินงานช่วยเหลือผู้ล้ีภัยได้พัฒนา
ตัวเองข้ึนเป็นองค์กรสงเคราะห์ ชื่อว่า Caritas Internationalis ในขณะ                    
เดียวกันภายในพระศาสนจักรคาทอลิกเองได้เกิดการเปล่ียนแปลงมากมาย13 

ภายหลังจากสมเด็จพระสันตะปาปาปิอุสท่ี 12 ได้อนุญาตให้มีการ
ปกครองตนเองใน ค.ศ. 1955 ทําให้พระศาสนจักรเอเชียไม่ได้อยู่ในอํานาจ
ของมิสชันนารีต่างชาติ และพระศาสนจักรคาทอลิกได้กระจายอํานาจจาก
ศูนย์กลาง (กรุงโรม) ไปยังพระศาสนจักรคาทอลิก โดยแต่ละท้องถ่ินมี
พระสังฆราชเป็นตัวแทน ตลอดจนการก่อตั้งสหพันธ์สภาสังฆราชแห่งเอเชีย 
(Federation of Asian Bishops' Conferences) ใน ค.ศ. 1972 เพ่ือร่วมกัน
แสวงหาแนวทางในการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม และคุณภาพของมนุษย์ และ
การปรับใช้ธรรมนูญจากสภาสังคายนาวาติกัน ครั้งท่ี 2 ให้เหมาะสมกับเอเชีย 
และให้ความสําคัญกับประวัติศาสตร์ของเอเชีย ทั้งยังให้การยอมรับชาวเอเชีย
ทุกคนท่ีไม่ได้นับถือศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก ซึ่งถือเป็นการปรับตัวเข้า
สู่วัฒนธรรมท้องถ่ินครั้งสําคัญท่ีส่งผลต่อการสร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรมวัด
โรมันคาทอลิกในเอเชียและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้14 
 

สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกในเอเชีย ในศตวรรษท่ี 20 

ประเทศในเอเชียมีอารยธรรมและวัฒนธรรมเก่าแก่สืบเนื่องมาอย่างไม่ขาดสาย 
โดยจีนและอินเดียเป็นต้นกําเนิดอารยธรรมท่ีแพร่ขยายเข้าไปมีอิทธิพลต่อ
สังคม ศาสนา และวัฒนธรรมในดินแดนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  ดังนั้น 
พระศาสนจักรจากตะวันตกจึงต้องปรับตัวให้สามารถอยู่ร่วมในท้องถ่ินนั้น ๆ 
ด้วยวิธีการท่ีแตกต่างกันไป การสร้างงานสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกตาม
อย่างสถาปัตยกรรมท้องถ่ินก็เป็นแนวทางหนึ่งของการลดช่องว่างระหว่างกัน
และกัน15 

การสร้างสถาปัตยกรรมของศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิกในเอเชีย
และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้หลังจากการประกาศอิสรภาพจากการตกอยู่ใต้
อาณานิคมของชาติตะวันตกมักจะใช้รูปแบบทางสถาปัตยกรรมท่ีแสดงการ
ผสมผสานเร่ืองราวทางศาสนาคริสต์กับแนวความคิดเก่ียวกับวัฒนธรรม ศิลปะ



46 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

และสถาปัตยกรรมประจําถ่ิน ทั้งยังมีกระแสค่านิยมทางศิลปะและสถาปัตย-                
กรรมสมัยใหม่ในโลกตะวันตกเข้ามาผสมผสานร่วมด้วย ซึ่ง Gendro Keling 
นักวิชาการชาวอินโดนีเซียได้ศึกษาการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรม (cultural 
assimilation) ในสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกในอินโดนีเซีย โดยแยก
ลักษณะสถาปัตยกรรมแบบโกธิคกับลักษณะสถาปัตยกรรมแบบบาหลีที่ปรากฏ
ใน Hati Kudus Yesus Palasari Catholic Church เพ่ือทําความเข้าใจ
เอกลักษณ์โบสถ์โรมันคาทอลิก16 

การผสานระหว่างลักษณะของสถาปัตยกรรมสมัยใหม่จากโลกตะวันตก
กับลักษณะของสถาปัตยกรรมดั้งเดิมของโลกตะวันออก ได้ปรากฏในงาน
ออกแบบสถาปัตยกรรมโบสถ์คาทอลิกสมัยใหม่ภายหลังส้ินสุดสงครามโลก 
ครั้งท่ี 2 เป็นต้นมา โดยรูปแบบสถาปัตยกรรมดังกล่าวได้รับอิทธิพลจาก
สถาปนิกชาวตะวันตกที่มีชื่อเสียง เช่น Le Corbusier สถาปนิกชาวฝร่ังเศส                
ที่มีอิทธิพลต่อสถาปนิกสมัยใหม่ทั่วโลก ซึ่ง Kenzo Tange สถาปนิกชาวญี่ปุ่น
ผู้ออกแบบ Saint Mary’s Cathedral ซึ่งเป็นโบสถ์ในอัครสังฆมณฑลของ
โตเกียวในย่าน Sekiguchi เขต Bunkyo ก็ได้รับแนวความคิดทางสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่จาก Le Corbusier เช่นกัน17  นอกจากนั้น Luce Memorial 
Chapel ซึ่งเป็นโบสถ์คาทอลิกท่ีตั้งอยู่ใน Tunghai University เมือง Xitun 
ในใต้หวัน ก็ได้รับการออกแบบโดย I.M. Pei สถาปนิกผู้มีชื่อเสียงชาวอเมริกัน
เชื้อสายจีน18 
 

สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ในประเทศไทย 

กระบวนการเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ของสยามเกิดข้ึนตั้งแต่กลางคริสต์ศตวรรษ
ที่ 19 เป็นต้นมา โดยเฉพาะในช่วงปลายศตวรรษ สยามมีสถานะเป็นประเทศ
ก่ึงอาณานิคม (semi-colonial) เนื่องด้วยการเมืองการปกครอง และเศรษฐกิจ
ของประเทศถูกแทรกแซงโดยอังกฤษและฝรั่งเศส ซึ่งเป็นมหาอํานาจเจ้าอาณา
นิคมในภูมิภาคนี้ โดยประเทศทั้งสองมีข้อตกลงระหว่างกันว่าต้องการคงสถานะ
ของสยามให้เป็นประเทศเอกราชไว้เพ่ือเป็นรัฐกันชน (buffer state) ระหว่าง
อินเดียของอังกฤษและอินโดจีนของฝรั่งเศส  อย่างไรก็ตามพระศาสนจักร
คาทอลิกยังคงเผยแผ่ศาสนาในดินแดนสยาม เนื่องจากกษัตริย์สยามให้สิทธิ
เสรีภาพในการนับถือศาสนาแก่ประชาชน19 ทั้งนี้พระศาสนจักรเองก็ได้ปรับตัว
ให้สอดคล้องและกลมกลืนกับสภาพแวดล้อมบริบทต่าง ๆ ของสยาม โดยใช้



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 47 

แนวทางการช่วยเหลือพัฒนาสังคมและการสร้างสถาปัตยกรรมตามกระแสทาง
สังคมของสยามในแต่ละยุคสมัย ซึ่งรูปแบบสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกใน
ประเทศไทย สามารถแบ่งตามยุคสมัย ดังนี้       

สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ในประเทศไทย                           
ก่อนการสังคายนาวาติกัน ครั้งที่ 2 

1) รูปแบบสถาปัตยกรรมประจําถิ่น เป็นรูปแบบสถาปัตยกรรม                   
วัดโรมันคาทอลิกสมัยกรุงศรีอยุธยา-ช่วงต้นกรุงรัตนโกสินทร์  โดยแรกเร่ิม                
การเข้ามาเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในสมัยสมเด็จพระนารายณ์ฯ โบสถ์คาทอลิก                  
ใช้รูปแบบสถาปัตยกรรมไทยอยุธยา  มีการนําลักษณะของอาคารอเนกประสงค์
ที่มีรูปแบบเรียบง่ายในชุมชนมาใช้ในการสร้างโบสถ์ เนื่องจากปัจจัยที่สําคัญ 
ได้แก่ สภาพเศรษฐกิจและสังคมของชุมชน ซึ่งสัมพันธ์กับปัจจัยด้านแรงงาน
ก่อสร้างประจําท้องถ่ิน  ส่วนยุครัตนโกสินทร์ตอนต้นมีการสร้างโบสถ์คาทอลิก
ตามฐานะทางเศรษฐกิจของแต่ละชุมชน ซึ่งปรากฏทั้งรูปแบบโบสถ์ไทยและ
แบบพระราชนิยมในพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว  มีการผสมผสาน
ศิลปะประดับตกแต่งด้วยลวดลายแบบตะวันตกและจีน เพ่ือให้เกิดความ
กลมกลืนในชุมชนและความนิยมในรูปแบบศิลปะของกลุ่มคนชนช้ันนําในยุคนั้น 
เช่น โบสถ์อัสสัมชัญหลังแรก และวัดซางตาครู้สหลังท่ี 2  ซึ่งโบสถ์ทั้งสองหลังนี้
ตั้งอยู่ในกรุงเทพมหานคร20 

2) รูปแบบสถาปัตยกรรมตะวันตก เป็นแนวทางหนึ่งในการสร้าง
สยามให้มีความศิวิไลซ์อย่างตะวันตก อันเนื่องมาจากนโยบายการป้องกันการ
คุกคามจากประเทศมหาอํานาจตะวันตกในสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว ทําให้ชนชั้นนํายอมรับวัฒนธรรมแบบตะวันตก และยังคงสืบเนื่อง
มายังสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว  สําหรับรูปแบบวัดโรมัน               
คาทอลิกเริ่มเปล่ียนเป็นรูปแบบสถาปัตยกรรมตะวันตก โดยมีสถาปนิกชาว
ยุโรปและบาทหลวงที่มีความรู้งานช่างและสถาปัตยกรรมเป็นผู้ร่วมสร้างสรรค์
รูปแบบทางสถาปัตยกรรม ซึ่งมีทั้งรูปแบบสถาปัตยกรรมคลาสสิกและโรแมน-
ติก21 เช่น วัดนักบุญยอแซฟ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา โดยบาทหลวงแปร์โร 
ผู้ที่มีความรู้ทางช่างและสถาปัตยกรรมเป็นเจ้าอาวาส และได้ว่าจ้างนายโจอาคิม 
แกรซี เป็นผู้ออกแบบโบสถ์  มีชาวสยาม ญวน และลาวมาช่วยในการก่อสร้าง22 



48 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

อย่างไรก็ตามการปฏิรูปสยามตามอย่างตะวันตกและการสนับสนุน
กลุ่มคนชนช้ันนําของสยามให้ไปศึกษาในต่างประเทศ ส่งผลให้กลุ่มคนดังกล่าว
นาํค่านิยมแบบตะวันตกเข้ามาปรับใช้ในสยาม ผนวกกับการเข้ามาของช่างฝรั่ง
พร้อมกับความรู้และวัฒนธรรมตะวันตกได้หล่ังไหลเข้ามาสู่สังคมไทยมากข้ึน
ได้เริ่มส่งผลกระทบต่อความรู้งานช่างแบบด้ังเดิมของสยาม  วิชาช่างแบบไทย
ขาดการสืบทอดและอนุรักษ์  นอกจากนั้นการเปล่ียนแปลงทางการเมืองของโลก
ที่ต้องการเปล่ียนจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์เป็นระบอบประชาธิปไตย 
ส่งผลให้เกิดการวิพากษ์การปกครองแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ของสยาม                   
ทาํให้พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงต้องการรักษาระบอบการ
ปกครองแบบดั้งเดิมไว้จึงได้ประกาศอุดมการณ์ “ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์”23 
และมุ่งเน้นการพัฒนาประเทศควบคู่ไปกับการรักษาวัฒนธรรมไทย ทําให้เกิด
การฟ้ืนฟูวัฒนธรรมและเอกลักษณ์ไทยข้ึนมาใหม่  ทั้งนี้ในงานสถาปัตยกรรม                
มีการนํารูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณีมาประยุกต์กับกิจกรรมและพื้นท่ี
ใช้สอยแบบตะวันตก เพ่ือสอดคล้องกับความต้องการทํากิจกรรมของคนใน
สังคมสยามในยุคสมัยใหม่24 

การก่อสร้างวัดโรมันคาทอลิกในรูปแบบสถาปัตยกรรมตะวันตกได้
กลายเป็นสัญลักษณ์ที่แสดงความเป็นศาสนาของชาติตะวันตกในสยามมากข้ึน 
และโบสถ์คาทอลิกในยุคนี้ยังคงมีการก่อสร้างตามรูปแบบสถาปัตยกรรมตะวันตก 
เช่น โบสถ์กาลหว่าร์หลังท่ี 3 (ค.ศ. 1891) ที่มีรูปแบบสถาปัตยกรรมแบบ                   
นีโอโกธิก ออกแบบโดยโจอาคิม แกรซี และอาสนวิหารอัสสัมชัญหลังใหม่ 
(ค.ศ. 1909)  ทั้งนี้รูปแบบของสถาปัตยกรรมโบสถ์คาทอลิกเริ่มเปล่ียนแปลง
ไปสู่รูปทรงท่ีเรียบเกล้ียงแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ เช่น โบสถ์น้อย วัดเซน
โยเซฟคอนแวนต์ (ค.ศ. 1920) โดยใช้โครงสร้างคอนกรีตเสริมเหล็ก ซึ่งเป็นผล
มาจากการพัฒนาและผลิตวัสดุก่อสร้างใช้เองในประเทศอย่างเช่นปูนซีเมนต์ 
โดยบริษัท ปูนซิเมนต์ไทย จํากัด ซึ่งก่อตั้งเมื่อ ค.ศ. 191325 

3) รูปแบบสถาปัตยกรรมที่มาจากการฟื้นฟูรูปแบบจากอดีต                     
การเปล่ียนแปลงรูปแบบสถาปัตยกรรมในประเทศไทยช่วงหลังเปล่ียนแปลง
การปกครองใน ค.ศ. 1932 เป็นผลมาจากการให้นิยามความเป็นไทยใหม่                   
ของคณะราษฎร โดยมีแนวความคิดท่ีว่าประชาชนทั้งหมดเป็นเจ้าของประเทศ
ร่วมกัน ทําให้เกิดรูปแบบทางสถาปัตยกรรมท่ีต้องแสดงออกถึงความเสมอภาค
ของคนในสังคมไทย ด้วยรูปทรงท่ีเรียบเกล้ียง ไร้ลวดลาย หากมีลวดลายก็ไม่ได้



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 49 

มุ่งเน้นฐานานุศักดิ์ แต่เมื่อจอมพล ป.พิบูลสงคราม เข้ามาดํารงตําแหน่งนายก-           
รัฐมนตรีครั้งแรกใน ค.ศ. 1938 ด้วยอุดมการณ์ชาตินิยม-ทหารนิยม ที่ไทยเข้า
ร่วมสงครามโลก ครั้งท่ี 2 ใน ค.ศ. 1941 จึงเกิดการรื้อฟ้ืนลักษณะสถาปัตยกรรม
แบบจารีต ทําให้สถาปนิกไทยพัฒนารูปแบบสถาปัตยกรรมแบบไทยประยุกต์ 
โดยใช้คอนกรีตเป็นวัสดุในการก่อสร้างแทนไม้ 

ในช่วงสงครามโลกครั้งท่ี 2 ได้เกิดแนวความคิดชาตินิยมท่ีรุนแรงข้ึน 
ด้วยนโยบายที่มุ่งเน้นการแสดงความจงรักภักดีและความเป็นอันหนึ่งอันเดียว               
กันของคนในชาติ ทําให้เกิดกระแสกษัตริย์นิยม (Royalism) ในช่วงการข้ึนสู่
อาํนาจทางการเมืองคร้ังท่ี 2 ของจอมพล ป.พิบูลสงคราม (ค.ศ. 1948-                     
ค.ศ.1957) ส่งผลให้รูปแบบสถาปัตยกรรมแบบจารีตกลายเป็นกระแสนิยม
ข้ึนมาอีกครั้ง และสถาปนิกไทยรุ่นบุกเบิกมีส่วนร่วมในการพัฒนาสถาปัตย-                  
กรรมไทยเครื่องคอนกรีตท่ีมีรายละเอียดและลวดลายตามแบบประเพณี               
ซึ่งแสดงออกถึงเอกลักษณ์ประจําชาติไทย  นอกจากนั้นกระแสชาตินิยมในยุคนี้
ก่อให้เกิดการต่อต้านศาสนาคริสต์ที่รุนแรงข้ึน ทําให้พระศาสนจักรคาทอลิก
ไทยต้องปรับตัวเพ่ือสร้างความกลมกลืนและเพ่ิมความเป็นไทย ด้วยการนํา
รูปแบบสถาปัตยกรรมไทยเคร่ืองคอนกรีตมาปรับประยุกต์ให้เหมาะสมกับโบสถ์
คาทอลิก  ทั้งนี้โบสถ์คาทอลิกในรูปแบบสถาปัตยกรรมไทยเคร่ืองคอนกรีตได้
สร้างข้ึนในช่วงปลายของการดํารงตําแหน่งทางการเมืองของจอมพล ป.พิบูล-
สงคราม เช่น โบสถ์วัดพระมหาไถ่ โบสถ์วัดธรรมาสน์นักบุญเปโตร (วัดบาง
เชือกหนัง) และโบสถ์วัดนักบุญยอแซฟ (ตรอกจันทน์) ซึ่งโบสถ์ทั้งสามหลังนี้
ตั้งอยู่ในกรุงเทพมหานคร 

ในช่วงสงครามเย็นเป็นช่วงเวลาเปล่ียนผ่านของประเทศไทยเข้าสู่                  
ยุคพัฒนาที่ดําเนินการควบคู่ไปกับการดํารงรักษารากเหง้าทางวัฒนธรรมไทย 
โดยรัฐบาลไทยเข้าร่วมเป็นสมาชิกขององค์การสนธิสัญญาป้องกันภูมิภาค
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้หรือซีโต้ (Southeast Asia Treaty Organization 
หรือ SEATO) ใน ค.ศ. 1954 เพ่ือต่อต้านลัทธิคอมมิวนิสต์ร่วมกับกองทัพ
อเมริกา และองค์การ SEATO ได้สนับสนุนการพัฒนาความก้าวหน้าทาง
เศรษฐกิจ (the economic progress) และคุณภาพสังคม (social well-
being)  ทั้งนี้นโยบายพัฒนาประเทศในยุคของรัฐบาลจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ 
(ค.ศ. 1959-1963) ได้สร้างวัฒนธรรมประชาธิปไตยของกลุ่มปัญญาชน ซึ่งมี
บทบาทอย่างมากในการขับเคล่ือนสังคม วัฒนธรรม รวมท้ังศิลปะในแนวทาง
ใหม่26 



50 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

การพัฒนาศักยภาพด้านวิศวกรรมในหลากหลายแขนงอันเป็นประโยชน์
ต่อการพัฒนาประเทศภายใต้ SEATO Graduate School of Engineering 
ที่ก่อตั้งใน ค.ศ. 1959 เป็นการยกระดับมาตรฐานชีวิตของประชาชนคนไทย 
ซึ่งงานวิศวกรรมโครงสร้าง (Structure Engineering) เป็นหนึ่งในสาขาวิชา           
ที่ต้องพัฒนาควบคู่กับงานสถาปัตยกรรม และมีความเก่ียวข้องโดยตรงในการ
ยกระดับมาตรฐานอาคารให้ดี มีคุณค่า และสถาปัตยกรรมมีคุณค่าจะยกระดับ
จิตใจของประชาชน ทําให้รสนิยมของประชาชนดีข้ึน  พร้อมกันนี้ก็ได้เกิดการ
สนับสนุนและส่งเสริมให้สถาปนิกไทยคํานึงถึงการออกแบบสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่ที่แสดงเอกลักษณ์ไทย ซึ่งเป็นบทบาทและหน้าที่อย่างหนึ่งของงาน
สถาปัตยกรรมท่ีแสดงออกถึงความก้าวหน้าของประเทศไทยในยุคพัฒนา27 

สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ในประเทศไทย                           
หลังการสังคายนาวาติกัน ครั้งที่ 2 

ในขณะท่ีองค์กรต่าง ๆ ในประเทศไทยดําเนินการพัฒนาสังคมให้ก้าวหน้า
ภายใต้นโยบายและอุดมการณ์ของรัฐบาลไทยในยุคของรัฐบาลสฤษดิ์-ถนอม 
พระศาสนจักรคาทอลิกได้เกิดการเปล่ียนแปลงคร้ังสําคัญคือ การสังคายนา
วาติกันครั้งท่ี 2 ในนครรัฐวาติกัน ในระหว่าง ค.ศ. 1962-1965 เพ่ือกําหนด
ทิศทางของพระศาสนจักรในยุคสมัยใหม่ และมีการส่งเสริมสนับสนุนให้พระ                
ศาสนจักรทั่วโลกปรับตัวให้กลมกลืนต่อวัฒนธรรมท้องถ่ินและร่วมพัฒนาสังคม
นั้น ๆ ให้ดีข้ึน ซึ่งส่งผลให้พระศาสนจักรคาทอลิกไทยยอมรับแนวความคิดการ
ออกแบบโบสถ์คาทอลิกจากสถาปนิกประจําท้องถ่ิน โดยสถาปนิกได้พยายาม
ค้นหา ทดลอง และตีความหมายทางสถาปัตยกรรมในแนวทางใหม่ ซึ่งเป็น                  
จุดเปล่ียนสําคัญอันก่อให้เกิดรูปทรงและที่ว่างในงานสถาปัตยกรรมวัดโรมัน                 
คาทอลิกแบบใหม่และมีรูปแบบท่ีค่อนข้างหลากหลาย 

ศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา เป็น
หนึ่งในสถาปนิกไทยท่ีสร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ในสังคมไทยยุค
พัฒนา โดยอาจารย์กฤษฎาสําเร็จการศึกษาจากต่างประเทศทั้งในระดับปริญญา
บัณฑิต (B. Arch) และระดับปริญญามหาบัณฑิต (M. Arch) จากสถาบัน
เทคโนโลยีแมสซาชูเซตส์ (MIT) ประเทศสหรัฐอเมริกาใน ค.ศ. 195628 

หลักสูตรการเรียนและการสอนวิชาสถาปัตยกรรมของสถาบัน MIT 
ในช่วง ค.ศ. 1950-1965 มีอิทธิพลอย่างมากต่อแนวความคิดด้านการออกแบบ
งานสถาปัตยกรรมของอาจารย์กฤษฎา โดยเป็นแนวทางการออกแบบสถาปัตย-



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 51 

กรรมสมัยใหม่ที่เน้นการทดลองและใช้ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีในงาน
สถาปัตยกรรม ซึ่งในขณะนั้น Pietro Belluschi สถาปนิกชาวอเมริกัน-อิตาลี 
ดํารงตําแหน่งคณะบดีของ School of Architecture and Planning                       
(ค.ศ. 1950-1965)  ทั้งนี้ Belluschi เป็นสถาปนิกที่มีบทบาทในการขับเคล่ือน
งานสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ในประเทศสหรัฐอเมริกา  นอกจากนั้นอาจารย์
กฤษฎายังได้รับแนวความคิดเก่ียวกับสถาปัตยกรรมสมัยใหม่สามารถผสานกับ
เอกลักษณ์อื่น ๆ ได้จากการทํางานกับ Lawrence B. Anderson29 สถาปนิก
ชาวอเมริกาและเป็นอาจารย์ประจําที่สถาบัน MIT ซึ่ง Anderson มีแนวคิด
การออกแบบตามแนวทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ แต่ก็ไม่ได้ปฏิเสธแนวทาง
แบบคลาสสิก 

ศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา                
มีแนวความคิดในการพัฒนางานสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ควบคู่ไปกับการรักษา
เอกลักษณ์ไทย โดยใช้หลักการออกแบบสถาปัตยกรรมที่สําคัญ 2 ประการ30 
ได้แก่ 

ประการท่ี 1 ความพึงพอใจและสภาวะสบายท้ังทางร่างกายและจิตใจ
ของมนุษย์ เป็นหลักสําคัญในการแสดงความเป็นไทยในงานสถาปัตยกรรม                   
ซึ่งท่านมีแนวทางในการสร้างความพึงพอใจให้แก่ผู้ใช้งานและเจ้าของอาคาร 
ดังนี้  1) การออกแบบอาคารให้เหมาะสมกับภูมิอากาศของประเทศไทยซึ่ง
เป็นเขตร้อนช้ืนและมีฝนตกชุก  2) ปรับประยุกต์ใช้ทั้งวัสดุ เทคนิค และวิธีการ
ก่อสร้างให้เหมาะสมกับงบประมาณงานก่อสร้าง  3) สร้างสรรค์งานสถาปัตย-              
กรรมให้สวยงามด้วยสัดส่วนของอาคารตามแนวทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ 
(Modern Architecture) และปรับใช้ให้เหมาะสม สอดคล้องกับความงาม
แบบไทย  ทั้งนี้ได้คํานึงถึงความเหมาะสมกับวัตถุประสงค์ของกิจกรรมการ                  
ใช้สอยในอาคาร 

ประการที่ 2 การสร้างสถาปัตยกรรมเพ่ือให้เป็นส่วนหนึ่งของสังคม
ด้วยหลักการความกลมกลืน โดยใช้รูปทรงอาคาร (building form) วัสดุมุง
หลังคา (roofing materials) และสร้างสภาพแวดล้อมภายในโครงการให้
สอดคล้องกับสภาพแวดล้อมและบริบทของเมือง 

การพยายามทดลอง ค้นหา ตีความ และปรับใช้รูปแบบสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่ร่วมกับลักษณะเฉพาะถ่ิน โดยการผสานให้เกิดสมดุลระหว่างสองส่ิงนี้
ด้วยเทคโนโลยีที่ทันสมัย เป็นแนวทางการออกแบบพ้ืนฐานของอาจารย์กฤษฎา
ที่ใช้กับงานออกแบบสถาปัตยกรรมโบสถ์โรมันคาทอลิก และอาจารย์กฤษฎา 



52 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ได้ออกแบบวัดโรมันคาทอลิกจํานวน 2 หลัง ได้แก่ อาสนวิหารแม่พระนิรมล 
จังหวัดอุบลราชธานี เป็นโบสถ์โรมันคาทอลิกหลังแรกในผลงานการออกแบบ
ของท่าน โดยใช้โครงสร้างคอนกรีตเสริมเหล็กท่ีมีพ้ืนผิวแบบไฮเปอร์โบลิค                   
พาราโบลอยด์ (Hyperbolic Paraboloid) ในกําหนดรูปทรงอาคาร และ
แสดงความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี เทคนิค วิธีการก่อสร้าง และการพัฒนา
ฝีมือแรงงาน  ทั้งยังแสดงออกถึงความเป็นสมัยใหม่ภายใต้บริบทของภาค
อีสานในยุคสมัยใหม่ อันเป็นผลมาจากการเชื่อมโยงพ้ืนท่ีทางกายภาพระหว่าง
ภูมิภาคอีสานกับกรุงเทพมหานครที่เป็นศูนย์กลางความเจริญในทุก ๆ ด้านของ
ประเทศไทย  ทั้งนี้สถาปนิกได้กําหนดความสูงของตัวอาสนวิหารให้สูงไม่เกิน
ยอดของต้นไม้บริเวณรอบ ๆ ที่ตั้งโครงการ ทําให้เกิดความกลมกลืนกับ
สภาพแวดล้อมในเมืองอุบลราชธานี 

สถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่มีเอกลักษณ์ไทยในบริบทของกรุงเทพฯ                   
เป็นประเด็นสําคัญในวงการวิชาชีพสถาปัตยกรรมในยุคพัฒนาสังคมไทย                     
ซึ่งอาจารย์กฤษฎาได้ออกแบบโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ ซึ่งเป็นโบสถ์หลังท่ี 2                    
โดยได้ตีความลักษณะสถาปัตยกรรมไทยในรูปแบบใหม่ผ่านการใช้รูปทรง                   
วัสดุ และองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรม และบทความนี้มุ่งศึกษาเฉพาะ                    
วัดบ้านเซเวียร์ กรุงเทพมหานคร 
 
 
 
 
 

ผลงานการออกแบบโบสถ์
โรมันคาทอลิกของ 
ศาสตราจารย์กิตติคุณ          
ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ 
ณ อยุธยา 
ซ้าย: อาสนวิหารแม่พระ
นิรมล จังหวัดอุบลราชธานี 
เริ่มก่อสร้างใน ค .ศ.  1965 
ที่มา: คุณพ่อปัตทวี วงศ์-      
ศรีแก้ว บาทหลวงประจาํ      
วัดแม่พระนิรมล จังหวัด
อุบลราชธานี. 

ขวา: โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 
บริเวณอนุสาวรีย์ชัยสมรภูมิ 
กรุงเทพมหานคร เริ่ม
ก่อสร้างใน ค.ศ. 1971  
ที่มา: บราเดอร์ พันธรักษ์ 
เรืองสวัสดิ์, เอส.เจ., 
พ่อบ้านประจาํวัดบ้าน          
เซเวียร์. 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 53 

วัดบ้านเซเวียร์: สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่                    
ในประเทศไทย 

ด้วยอุดมการณ์ของรัฐบาลที่ต้องการสร้างเด็กและเยาวชนให้เป็นทรัพยากร
บุคคลท่ีมีคุณภาพของชาติในอนาคต พร้อมกับจะต้องยึดมั่นในความเป็นไทย 
รัฐบาลจึงมีความพยายามจะสร้างพ้ืนท่ีในการขัดเกลาเยาวชนให้อยู่ในกรอบ
และระเบียบตามมาตรฐานของรัฐ  การสร้างศูนย์เยาวชนจึงเป็นแนวทางหนึ่ง
ที่จะเป็นสถานท่ีให้เยาวชนได้เข้ามาใช้เวลาว่างให้เป็นประโยชน์ และการจัดตั้ง
ศูนย์เยาวชนมักจะได้รับการสนับสนุนช่วยเหลือจากองค์การอาสาสมัครท้องถ่ิน 
ตลอดจนมีการหาพ้ืนท่ีวัดเพ่ือจัดตั้งศูนย์เยาวชน31 

วัดบ้านเซเวียร์เป็นศาสนสถานในศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก                 
ที่ก่อตั้งโดยบาทหลวงคณะเยสุอิต ซึ่งเข้ามาช่วยพระศาสนจักรทํางานทางด้าน
การอบรมนิสิตนักศึกษาคาทอลิกท่ีศึกษาในระดับมหาวิทยาลัยและช่วยจัดการ
อบรมต่าง ๆ แก่นักบวชท่ัวไป โดยกิจกรรมของศูนย์กลางนิสิตนักศึกษาคาทอลิก
บ้านเซเวียร์เป็นไปตามแนวความคิดประชาธิปไตยแบบเสรีนิยมของพระคาร์-
ดินัล John Henry Newman32 ที่มุ่งเน้นหลักการอบรมส่ังสอนที่มีเหตุผล
สามารถพิสูจน์ได้ตามหลักวิทยาศาสตร์  ทั้งนี้ก็ได้ยึดหลักการและแนวความคิด
ที่เป็นความเฉพาะของคณะเยสุอิต ได้แก่ แนวความคิดเก่ียวกับความสัมพันธ์
กับพระเจ้าในฐานะท่ีเป็นคณะทํางานร่วมกับพระเจ้า การถ่อมตน ความสมถะ 
ความสัมพันธ์และความรักในธรรมชาติ มิตรภาพท่ีมีให้กับทุกกลุ่มชน และการ
ทาํงานโดยบูรณาการศาสตร์ต่าง ๆ เข้าด้วยกัน33 

จุดเริ่มต้นท่ีสําคัญของการดําเนินกิจกรรมพัฒนาสังคมของคณะเยสุอิต 
คือการก่อตั้งศูนย์นิสิตนักศึกษาคาทอลิก ณ บ้านเลขที่ 131 ถนนราชดําริ ใกล้ ๆ 
กับส่ีแยกราชประสงค์ เพ่ือเป็นสมาคมของกลุ่มปัญญาชนในกรุงเทพมหานคร 
เนื่องจากกรุงเทพฯ เป็นศูนย์กลางของอาเซียอาคเนย์ สํานักงานใหญ่ของ 
SEATO และเป็นท่ีตั้งของสํานักงานหลายแขนงในองค์การสหประชาชาติ 
รวมท้ังเป็นศูนย์กลางมหาวิทยาลัยของประเทศไทย34 

 

 

 

 



54 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

ยุคพัฒนาบ้านเซเวียร์: ลักษณะด้านกายภาพของวัดบ้านเซเวียร์
แห่งใหม่      

การดําเนินงานด้านพัฒนาสังคมและการศึกษาในระดับมหาวิทยาลัยดําเนินการ
ไปด้วยความเรียบร้อยในตลอดระยะเวลา 1 ปี ส่งผลให้คณะเยสุอิตในประเทศ
ไทยได้รับการพิจารณาให้ดําเนินการจัดตั้งศูนย์ดําเนินงานกิจกรรมของตนเอง 
ทั้งนี้สภานิสิตคาทอลิกก็ได้ร่วมกันพัฒนาและขยับขยายพ้ืนท่ีวัดให้เพียงพอ 
เหมาะสมต่อจํานวนของสมาชิกศูนย์ฯ 

ตั้งแต่ ค.ศ. 1958 บ้านเซเวียร์เริ่มขยับขยายพ้ืนท่ีและก่อสร้างอาคาร
คอนกรีตเสริมเหล็กท่ีเพียงพอต่อการทํากิจกรรมของศูนย์นิสิต นักศึกษาฯ                   
ด้วยเงินสนับสนุนจากกรุงโรม และเงินจํานวนนี้สามารถซ้ือท่ีดินผืนหนึ่งใกล้กับ
อนุสาวรีย์ชัยสมรภูมิให้เป็นของคณะเองด้วย  นอกจากนั้นยังได้รับการช่วยเหลือ
ในการก่อสร้างวัดและบ้านพักพระสงฆ์จากคณะเยสุอิตในประเทศจีน โดยวัสดุ
บางส่วนใช้ไม้จากบ้านหลังเก่า และเรียกบ้านหลังใหม่นี้ว่า “บ้านเซเวียร์ 
(Xavier Hall)” เพ่ือเป็นเกียรติแด่นักบุญฟรานซิสเซเวียร์35 และมิชชันนารี                 
ผู้ยิ่งใหญ่แห่งเอเชีย ผู้ร่วมก่อตั้งคณะเยสุอิต  หลังจากนั้นท่ีดินวัดบ้านเซเวียร์
แห่งใหม่นี้มีการเปล่ียนแปลงลักษณะอาคารจากอาคารไม้เป็นอาคารคอนกรีต
ใน ค.ศ. 1961  มีการสร้างหอพักนักศึกษาเป็นอาคารคอนกรีต 4 ชั้น มีการทํา
แผงกันแดดคอนกรีตยื่นออกมาบริเวณระเบียง โดยงบประมาณการก่อสร้าง
ได้รับการสนับสนุนจากคณะเยสุอิตในประเทศจีน 

ใน ค.ศ. 1971 มีการสร้างบ้านพักพระสงฆ์เป็นอาคารคอนกรีต 4 ชั้น
บนที่ดินผืนเดิม  มีการร้ืออาคารไม้ที่เป็นสถานท่ีประกอบพิธีกรรมทางศาสนา
หลังเก่าและการสร้างโบสถ์คอนกรีตหลังใหม่ ซึ่งได้รับการสนับสนุนงบประมาณ
จากสภาพระสังฆราชคาทอลิกแห่งประเทศเยอรมนี  ส่วนพ้ืนท่ีทางทิศตะวันตก
มีการสร้างอาคารท่ีใช้เป็นศูนย์นิสิตคาทอลิกเป็นอาคารคอนกรีต 2 ชั้น โดยได้              
รับเงินสนับสนุนจากองค์กร Misereor ประเทศเยอรมนี ร้อยละ 7536 

บ้านพักพระสงฆ์ใช้รูปแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่สอดคล้องกับ
สภาพแวดล้อมของประเทศไทยเช่นเดียวกับหอพักนักศึกษา แม้ว่าอาคารจะ
วางหันหน้าไปทางทิศตะวันตกเฉียงใต้ แต่มีการใช้แผงกันแดดคอนกรีตร่วมกับ
ร่มเงาของโบสถ์และต้นไม้บริเวณด้านหน้าอาคาร และรูปทรงส่ีเหล่ียมผืนผ้า                 
สีขาวที่เรียบง่ายของอาคารหลังนี้ได้ส่งเสริมโบสถ์ที่อยู่ด้านหน้าให้สง่างามมากขึ้น 
เมื่ออาคารคอนกรีตสร้างเสร็จจึงได้ทยอยรื้ออาคารเดิมและอาคารช่ัวคราวออก 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 55 

ทําให้ลานหน้าวัดมีลักษณะเปิดโล่งมากยิ่งข้ึน ส่วนอาคารโรงอาหาร ห้องสมุด 
ได้ย้ายไปท่ีอาคารศูนย์นิสิตนักศึกษาคาทอลิกท่ีสร้างข้ึนใหม่เป็นอาคารคอนกรีต 
2 ชั้นมีใต้ถุนสูง  
 

โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์     

โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์มีสถานะเป็นโบสถ์ประจาํศูนย์ฯ (Oratory) ของกลุ่ม
ปัญญาชนคาทอลิก ซึ่งปัจจุบันสังกัดอยู่กับวัดแม่พระฟาติมา ในเรื่องการ
อนุญาตให้ประกอบพิธีกรรมบางอย่าง เช่น การโปรดศีลล้างบาป และศีล
สมรส เฉพาะผู้ที่เคยเป็นสมาชิกนิสิตนักศึกษาบ้านเซเวียร์37 

โบสถ์หลังนี้เป็นโบสถ์หลังท่ี 2 ในผลงานการออกแบบสถาปัตยกรรม
ของศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา โดยมีโดน 
สุริยะพรหมชัย และยงสฤษดิ์ จารุบูรณะ เป็นผู้ช่วยสถาปนิก พลโท ถวัลยา 
ประภาพันธ์ เป็นวิศวกรโครงสร้าง และบริษัท ซีดี จํากัด เป็นผู้รับเหมาก่อสร้าง38 
โบสถ์หลังนี้มีพ้ืนท่ีประมาณ 575 ตารางเมตร เริ่มก่อสร้างใน ค.ศ. 1971                    
ใช้งบประมาณทั้งส้ิน 4 ล้านบาท โดยได้รับการสนับสนุนจากสภาพระสังฆราช
คาทอลิกแห่งประเทศเยอรมนีประมาณ 60 เปอร์เซ็นต์  อีก 40 เปอร์เซ็นต์ 
ได้มาจากการบริจาคของคริสตชนและประชาชนทั่วไป 

สถาปนิกได้นําเสนอรูปแบบทางสถาปัตยกรรมให้คณะบาทหลวง                   
เยสุอิตพิจารณาด้านความเหมาะสมด้านการประกอบพิธีกรรม ทั้งนี้คุณพ่อ                 
ซิกมูนด์ แลส์เช็นสก้ี ได้ร่วมพิจารณาแบบสถาปัตยกรรมของวัดในฐานะที่                    
ท่านดํารงตําแหน่งอธิการใหญ่คณะเยสุอิต และจิตตาธิการศูนย์นักศึกษาบ้าน
เซเวียร์ขณะนั้น39 และโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ได้รับพระราชทานรางวัลเหรียญ
ทอง (Gold Medal Awards) ประเภทผลงานสถาปัตยกรรมดีเด่นประเภท
อาคารที่ใช้งานพิเศษอื่น ๆ ประจําปี ค.ศ. 1984 (พ.ศ. 2527) จากสมาคม
สถาปนิกสยาม ในพระบรมราชูปถัมภ์40 

การศึกษาการผสานลักษณะสากลที่อยู่ในลักษณะสถาปัตยกรรมสมัย               
ใหม่กับลักษณะเฉพาะท่ีมีลักษณะดั้งเดิม สามารถแยกลักษณะสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่และลักษณะสถาปัตยกรรมไทยท่ีปรากฏในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ได้ 
ดังนี้ 

 



56 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

ลักษณะสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 

ความเป็นสมัยใหม่ของศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิกเร่ิมจากประกาศสมณ-
สาสน์เรรุม โนวารุม (Rerum Novarum) โดยพระสันตะปาปาเลโอท่ี 13 ใน  
ค.ศ. 1891 ซึ่งส่งผลต่อการนาํมาพิจารณาปรับปรุงเรื่องการประกอบพิธีกรรม
ศักดิ์สิทธ์ิในการสังคายนาวาติกันครั้งท่ี 2 (ค.ศ. 1962-1965) และสถาปนิก
ออกแบบโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ โดยใช้ระเบียบทางศาสนาเป็นพ้ืนฐานในการ
ออกแบบร่วมกับแนวความคิดทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่ได้รับจากการ                    
ศึกษาวิชาสถาปัตยกรรมในจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย41 ทําให้โบสถ์หลังนี้มีทั้ง
ลักษณะสากลและลักษณะสมัยใหม่ซึ่งปรากฏในวัดบ้านเซเวียร์ดังนี้ 

1. ลานกิจกรรม: ลักษณะของพ้ืนที่ยุคสมัยใหม่ 
การวางผังท่ีเก่ียวข้องกับพิธีกรรม มีลานหญ้าบริเวณหน้าโบสถ์เป็น

พ้ืนท่ีกิจกรรมทางศาสนา เช่น งานวันคริสตสมภพ และกิจกรรมของนิสิต
นักศึกษาในอดีต โดยลานบริเวณนี้มีต้นไม้ใหญ่ปกคลุมให้ร่มเงา  นอกจากนั้น
ต้นไม้บริเวณหน้าโบสถ์เหล่านี้ยังมีหน้าที่ก้ันพ้ืนท่ีระหว่างภายนอกวัดกับพ้ืนท่ี
ภายในวัด หรือ Transition Space และมีการวางอาคารล้อมรอบพ้ืนที่ลานหญ้า
ในยุคแรกเริ่ม (ค.ศ. 1971)  ใน ค.ศ. 1972 มีการสร้างอาคารศูนย์นิสิตนักศึกษา
คาทอลิกหลังใหม่ จึงรื้ออาคารห้องสมุดและโรงอาหารเดิม และย้ายกิจกรรม
จากอาคารทั้งสองไปท่ีอาคารศูนย์ฯ (ค.ศ. 1977) เป็นการส่งเสริมให้พ้ืนท่ีลาน
หน้าวัดเป็นพ้ืนท่ีท่ีเปิดรับผู้คนทุกคน  ในภายหลังศูนย์นิสิตคาทอลิกจัดกิจกรรม
น้อยลงและไม่ได้เป็นสถานท่ีสําหรับประชุมกลุ่มอีกต่อไป จึงร้ือสนามบาสด้าน
ข้างศูนย์ฯ และทําเป็นสนามหญ้าปลูกต้นไม้ให้ร่มเงาดังสภาพปัจจุบัน 

2. ผังพื้นแบบใหม่: การให้ความหมายใหม่ของการประกอบ
พิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์ 

แนวคิดการออกแบบผังพ้ืนของโบสถ์บ้านเซเวียร์มีความสอดคล้อง                 
กับธรรมนูญเรื่องพิธีกรรมศักดิ์สิทธ์ิ (The Constitution on the Sacred 
Liturgy) มีการจัดวางท่ีนั่งสําหรับสัตบุรุษในการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา 
เป็น 3 ทิศทาง โดยหันหน้าเข้าสู่พระแท่น ซึ่งผู้นําในการทําพิธีกรรมจะหันหน้า
เข้าสู่ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม เป็นการแสดงความโปร่งใสในพิธีกรรมเพ่ือให้ผู้ร่วมใน
พิธีสามารถมองเห็นข้ันตอนในพิธีได้ ซึ่งแตกต่างจากโบสถ์ในอดีตท่ีเน้นหันหน้า
ไปทางด้านหน้าของพระแท่นเพียงทางเดียว และผู้นําในพิธีกรรมหันหลังให้กับ
ผู้เข้าร่วมพิธี 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 57 

3. การออกแบบโดยใช้สัดส่วนเชิงเรขาคณิต 
สัดส่วนในงานสถาปัตยกรรมเป็นองค์ประกอบหนึ่งท่ีสร้างความโดดเด่น

และสร้างสุนทรียภาพทางการมองได้ โดยท่ีสัดส่วนได้รับการพัฒนาหลากหลาย
รูปแบบท่ีนาํมาใช้กับศิลปะและสถาปัตยกรรม  สัดส่วนท่ีได้รับความนิยมอย่าง
มากตั้งแต่อดีตและยังได้รับความนิยมถึงปัจจุบันคือ ทฤษฎีสัดส่วนทองคํา                    
ซึ่งเป็นทฤษฎีทางเรขาคณิตท่ีได้รับความนิยมในหลายศาสตร์วิชา รวมถึง
สถาปัตยกรรมด้วย  งานสถาปัตยกรรมที่มีชื่อเสียงและได้รับการยอมรับเร่ือง
ความงามหลายแห่งท่ัวโลกมักพบว่าออกแบบเช่นเดียวกันกับโบสถ์วัดบ้าน             
เซเวียร์ ที่มีการออกแบบโดยใช้ทฤษฎีสัดส่วนทองคําเป็นพ้ืนฐานในการ
ออกแบบ 

ผังพ้ืนวัดบ้านเซเวียร์ประกอบด้วย 2 ส่วน คือ ส่วนที่ 1 เป็นโบสถ์
ใหญ่สําหรับประกอบพิธีมิสซาในวันอาทิตย์และพิธีสาํคัญ อันประกอบด้วย
พ้ืนท่ี 2 ส่วน ได้แก่ 

1) พ้ืนท่ีสําหรับผู้ร่วมประกอบพิธีกรรม อันมีบริเวณที่โปรดศีลอภัย
บาป (Confessional), พ้ืนท่ีสักการะพระแม่นิรมล, บริเวณท่ีนั่งสัตบุรุษ 
(Congregation Area or Nave) และสถานที่สําหรับคณะนักขับร้อง  

2) พ้ืนท่ีสําหรับบาทหลวงในการประกอบพิธีกรรม อันประกอบด้วย 
พระแท่น (Altar), บรรณฐาน (Lectern), ที่นั่งของประธานในพิธี (Presi-
dential Chair) และห้องเตรียม-เก็บอุปกรณ์ (Sacristy) 

ส่วนที่ 2 โบสถ์น้อย (Chapel) เป็นห้องขนาดเล็ก 1 ห้อง สําหรับ
ประกอบพิธีมิสซาในวันจันทร์-วันเสาร์ โดยพ้ืนท่ีทั้ง 2 ส่วนนี้มีส่วนพ้ืนท่ีทางเดิน
ของโบสถ์ และพื้นท่ีชายคาที่ปกคลุมรอบอาคาร เป็นพ้ืนท่ีก้ันระหว่างภายใน
โบสถ์กับภายนอกโบสถ์ ซึ่งเป็นการโอบล้อมเพื่อสร้างพ้ืนท่ีส่วนตัว (Private 
Space) ในการประกอบพิธีกรรมศักดิ์สิทธ์ิ 

เมื่อพิจารณาสัดส่วนในภาพรวมของผังพ้ืนโบสถ์บ้านเซเวียร์ตาม
หลักการของสัดส่วนทองคํา พบว่าพ้ืนท่ีภายในโบสถ์มีสัดส่วนทองคํา คือ 
1:1.618  โดยส่วน A เป็นพ้ืนท่ีสําหรับผู้เข้าร่วมในการประกอบพิธีกรรม                     
และส่วน B เป็นพ้ืนท่ีของผู้นําในการประกอบพิธีกรรมและโบสถ์น้อย  

รูปด้านของโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์สามารถแบ่งออกเป็น 3 ส่วน คือ              
ส่วนฐานอาคาร ส่วนตัวอาคาร และส่วนยอดอาคาร โดยมีสัดส่วน 1/3 ต่อ 
2/3 ต่อ 5 ส่วนครึ่ง โดยฐานอาคารและส่วนตัวอาคารมีสัดส่วนท่ีใกล้เคียงกัน  
 



58 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

สัดส่วนของผังพ้ืนโบสถ์        
วัดบ้านเซเวียร์ 

สัดส่วนของรูปด้านยาวและ             
รูปด้านสกัดของโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 59 

เมื่อเทียบกับสัดส่วนของหลังคาท่ีมีสัดส่วนมากกว่า ทําให้ผืนหลังคาดูคล้ายว่า
เป็นส่วนหนึ่งกับฐานอาคาร 

เมื่อวิเคราะห์สัดส่วนของสัดส่วนรูปด้านยาว มีความสูง 6 ส่วนครึ่ง 
และมีความยาว 9 ส่วนครึ่ง โดยใช้หลักการของสัดส่วนทองคําในการสร้าง                   
ผืนหลังคาท่ีคล้ายกับเป็นส่วนเดียวกันกับตัวอาคาร  นอกจากนั้นเมื่อพิจารณา
ส่วนฐานอาคารและส่วนตัวอาคารรวมกัน พบว่าช่องว่างระหว่างเสาและคาน
ส่วนชายคาสามารถแบ่งเป็นสัดส่วน 1:1.166 ได้ทุก ๆ ช่วงเสา 

สําหรับรูปด้านสกัด พบว่าส่วนความสูงของอาคารมี 6 ส่วนครึ่ง และ
ส่วนกว้างของอาคารมี 8 ส่วนคร่ึง คิดเป็นสัดส่วน 1:1.340  ทั้งนี้หากลากเส้น
ออกไปข้างละ 1 ส่วนครึ่งจะเป็นจุดศูนย์กลางของวงกลม ซึ่งผู้ออกแบบใช้                   
ส่วนหนึ่งของเส้นโค้งของวงกลมน้ีในการสร้างเส้นขอบนอกของหลังคาโบสถ์  

4. การใช้วัสดุและวิธีการก่อสร้างสมัยใหม่ 
การพัฒนาและเพ่ิมศักยภาพซีเมนต์ปอร์ตแลนด์โดยการเพ่ิมมวลหยาบ 

รวมถึงการเสริมเหล็กท่ีช่วยในการรับแรงได้มากข้ึน จนเกิดเป็นคอนกรีตเสริม
เหล็ก (reinforced concrete) ตลอดจนการบูรณาการคอนกรีตเสริมเหล็ก
เข้ากับองค์ความรู้ทางศิลปะ สถาปัตยกรรม เทคโนโลยี และวิศวกรรม นําไปสู่
ความก้าวหน้าของงานสถาปัตยกรรมและการก่อสร้างอาคาร โดยกลุ่มสถาปนิก
สมัยใหม่ (Modernism) ได้นาํคอนกรีตเสริมเหล็กไปใช้ในการสร้างสรรค์งาน
สถาปัตยกรรมอย่างแพร่หลายในช่วงศตวรรษที่ 19-20 

คอนกรีตเสริมเหล็กจึงเป็นวัสดุในยุคสมัยใหม่ที่สถาปนิกนํามาใช้ใน
การก่อสร้างโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ โดยโครงสร้างท่ัวไปของโบสถ์ใช้ระบบเสา-
คานคอนกรีตเสริมเหล็ก และแยกออกจากกันเป็น 2 ส่วน ดังนี้ 

ส่วนที่ 1 โครงสร้างส่วนหลังคา มีการออกแบบจันทันคอนกรีต       
เสริมเหล็กให้มีขนาดใหญ่ และเป็นโครงสร้างหลักของอาคารไปในขณะเดียวกัน 
โดยโครงสร้างเหล่านี้ใช้วิธีการหล่อคอนกรีตให้เป็นเนื้อเดียวกันท้ังหมด 
(continuous beams and slabs) และติดตั้งระแนงไม้มุงด้วยกระเบื้อง
หลังคาดินเผา ขนาด 1”× 1” 

ส่วนที่ 2 โครงสร้างส่วนตัวอาคาร ประกอบด้วย เสา คาน พ้ืน ที่ใช้
วัสดุคอนกรีตเสริมเหล็ก ภายในโบสถ์ปูปาร์เก้ไม้สัก ระเบียงรอบนอกผิวหินขัด 
ฝังเส้นทองเหลือง 
 



60 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

บน: การก่อสร้างโบสถ์วัด
บ้านเซเวียร์ โดยใช้จันทัน
คอนกรีตเสริมเหล็ก (R.C. 
rafter) เป็นโครงสร้างหลัก
ของอาคาร และติดตั้ง
ระแนงไม้มุงด้วยกระเบื้อง
หลังคาดินเผา ขนาด           
1”× 1” 
ที่มา: บราเดอร์ พันธรักษ์ 
เรืองสวัสดิ์, เอส.เจ., 
พ่อบ้านประจาํวัดบ้าน          
เซเวียร์. 

ขวา: โครงสร้างโบสถ์วัด
บ้านเซเวียร์ มีโครงสร้าง       
2 ส่วนท่ีประกอบกัน คือ       
โครงสร้างส่วนหลังคา (1) 
ซ่ึงคลุมพื้นท่ีส่วนโครงสร้าง
ของตัวอาคาร (2) 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 61 

 
 
 
 
 
 
 
 

สถาปนิกสมัยใหม่ทั้งในโลกตะวันตกและโลกตะวันออกได้นาํสถาปัตย-
กรรมโบราณและส่ิงท่ีเขาเคยพบเห็นในอดีตมาเป็นแรงบันดาลใจ เกิดการ                   
หยิบยืมและประยุกต์ใช้เข้ากับแนวทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่42 ผนวกกับการ
ขยายตัวของเทคโนโลยีการส่ือสารทําให้เกิดการไหลเวียนข้อมูลข่าวสารหรือ
สารสนเทศ ก่อให้เกิดค่านิยม ทัศนคติ ความเชื่อ และเกิดการขยายตัวของ
ค่านิยมสมัยใหม่ไปท่ัวโลก  ทั้งนี้สถาปนิกไทยก็ได้หยิบยืมรูปทรง ที่ว่าง และ
องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมแบบตะวันตกมาปรับประยุกต์ให้เข้ากับงาน
ออกแบบของตน รวมท้ังรูปทรงของโบสถ์คาทอลิกสมัยใหม่ในประเทศไทย
หลายหลังมีลักษณะคล้ายกับโบสถ์ศาสนาคริสต์ในต่างประเทศ  หากพิจารณา
ปัจจัยของการสร้างรูปทรงทางสถาปัตยกรรมดังกล่าวข้างต้น โบสถ์วัดบ้าน                  
เซเวียร์ก็มีลักษณะคล้ายกับโบสถ์ในต่างประเทศ อย่างเช่น St. Augustine's 
Episcopal Church ในเมือง Gary เป็นเมืองหนึ่งในรัฐ Indiana ประเทศ
สหรัฐอเมริกา ที่ดําเนินการก่อสร้างใน ค.ศ. 1958 ออกแบบโดย Edward 
Dupaquier Dart ซึ่งเขาเคยเรียนวิชาสถาปัตยกรรมกับ Pietro Belluschi 

ลักษณะไทยในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์  

สําหรับแนวความคิดเก่ียวกับลักษณะไทยในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ที่เห็นได้
ชัดเจนคือ รูปทรงของโบสถ์ หลังคา และองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรม                    
เช่น แผงเหล็กดุนลายไทย รูปบูชาพระแม่มารีอา และแผงคอนกรีตลายไทย 
ทั้งหมดนี้ออกแบบโดยโดน สุริยะพรหมชัย43 โดยมีแนวความคิดการปรับเปล่ียน
และประยุกต์ใช้ทั้งรูปทรงและองค์ประกอบของสถาปัตยกรรมไทย รวมถึง                   
วิถีชีวิตและวัฒนธรรมแบบไทย โดยโดนได้กล่าวถึงแนวความคิดการออกแบบ 
ดังนี้ 
 

เปรียบเทียบภาพภายใน
ของ St. Augustine's 
Episcopal Church เมือง
Gary รัฐ Indiana ประเทศ
สหรัฐอเมริกา กับภาพ
ภายในของโบสถ์วัดบ้าน       
เซเวียร์ กรุงเทพมหานคร 
ที่มา: David Weible, 
Interior of St. 
Augustine's, 1960, 
accessed October 13, 
2019, available from 
https://savingplaces.org
/modern-beauty-in-
gary-indiana-edward-
dart-and-st-augustines-
episcopal-church#.Xaw 
U1ugzbIU 



62 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

        โบสถ์ ต้องการความสงบ ศักด์ิสิทธ์ิ สง่า  อาจารย์กฤษฎาให้
ข้อคิดว่ารูปทรงแบบน้ีเหมือนการเคารพพระเจ้า เหมือนการพนมมือ
แบบคนไทย แสงจากหลังคาแสดงถึงเบื้องบน (พระเจ้า) สีทองก็ด้วย
...สําหรับลายไทยอาศัยการศึกษาจากที่เรียนมา (เรียนกับหม่อม
ราชวงศ์มิตรารุณ เกษมศรี) ปรับให้เข้ากับอาคาร...มันไม่ใช่อาคาร
ไทยแท้ถ้าจะใช้ลายไทยแท้ ๆ (ตามจารีตประเพณี) มันก็แทนกัน
ไม่ได้ เพราะเป็นโบสถ์คริสต์ จึงต้องจับลายโน่นลายนี่มาปะติดกันให้
ลงตัว44 

สําหรับปัจจัยที่กําหนดลักษณะไทยหรือเอกลักษณ์สถาปัตยกรรมไทย 
มักจะมาจากแนวความคิดและรูปแบบท่ีเก่ียวข้องกับปัจจัยที่หลากหลาย เช่น 
สภาพภูมิอากาศ สภาพพ้ืนถ่ิน วัสดุและเทคโนโลยีการก่อสร้าง คติความเชื่อ 
ตลอดจนวิถีชีวิตและความเป็นไทย ฯลฯ  การคิดใหม่-ทําใหม่ (reinvention) 
จึงเป็นแนวความคิดท่ีสําคัญในการพัฒนาสถาปัตยกรรมไทยสมัยใหม่45  หากนํา
กรอบแนวคิดหลัก ๆ มาวิเคราะห์ลักษณะไทยที่ปรากฏในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 
สามารถวิเคราะห์ได้ดังนี้ 

1. ลักษณะเชิงนามธรรม 
เป็นลักษณะพื้นฐานท่ีแสดงออกเอกลักษณ์ไทยในงานสถาปัตยกรรม

จากอดีตถึงปัจจุบัน มักจะมีลักษณะที่แสดงถึงความเบา ลอยตัว ความโปร่ง 
ความโล่ง ความโอบล้อม ความร่มรื่น ความเย็นสบาย ความสว่าง ความสลัว 
ความมืด ความสงบ  ลักษณะนามธรรมเหล่านี้ถือว่าเป็นแก่นของงานสถาปัตย-               
กรรมท่ีเป็นท่ียอมรับของคนในสังคมไทยอย่างกว้างขวาง 

การใช้เส้นโค้งหงายของหลังคาช่วยให้รู้สึกเบาและพุ่งข้ึนสู่ที่สูงให้                   
ใกล้กับพระเจ้า ที่คนสามารถรับรู้ได้จากที่ว่างภายในและรูปทรงภายนอกของ
อาคาร เป็นเทคนิคหนึ่งของรูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณี  นอกจากนั้น
ความโล่ง-ความโปร่งได้ปรากฏในระดับผังของวัดบ้านเซเวียร์ที่จัดให้มีพ้ืนท่ี
ลานโล่งห้อมล้อมด้วยอาคาร เป็นได้ทั้งพ้ืนท่ีสีเขียวและลานกิจกรรม มีต้นไม้
ใหญ่ที่ให้ความร่มรื่น เย็นสบาย ซึ่งการมีองค์ประกอบต้นไม้และความร่มรื่น
เป็นหนึ่งในลักษณะเฉพาะของเรือนไทย 

2. ลักษณะเชิงรูปธรรม 
การออกแบบโบสถ์บ้านเซเวียร์ได้แสดงลักษณะในเชิงรูปธรรมอย่าง

ชัดเจนผ่านรูปทรงที่คนไทยคุ้นเคย คือการใช้รูปแบบหลังคาจ่ัวแบบไทยใน 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 63 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

อาคารของศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก เนื่องจากในยุคสมัยใหม่หลังคา
จั่วไม่ได้ใช้ส่ือสารเพียงแค่เป็นสัญลักษณ์ความเป็นไทย แต่หากยังสามารถ
ตีความในเชิงสัญลักษณ์อื่น ๆ ได้อีก เช่น เป็นสัญลักษณ์ของการเชื่อมโยงถึง
พระเจ้า ผ่านเส้นโค้งหงายทําให้เกิดความเบาลอยข้ึนสู่สวรรค์  ดังนั้นลักษณะ
เส้นโค้งหงายของหน้าจั่วจึงเป็นส่ิงท่ีไม่ตายตัวสามารถแปรผันไปได้ตามยุคสมัย 
ทําให้บทบาทหน้าที่ของรูปทรงทางสถาปัตยกรรมในปัจจุบันสามารถประยุกต์
ให้เป็นภาษาสากลได้ และเป็นแนวทางการสร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรมที่
แตกต่างไปจากขนบของสถาปัตยกรรมไทยประเพณี  นอกจากนั้นรูปทรง
หลังคาของโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์เป็นรูปทรงท่ีก่อให้เกิดความเช่ือมโยงระหว่าง
พ้ืนท่ีภายในกับพ้ืนท่ีภายนอก (open form) ซึ่งแสดงให้เห็นความสัมพันธ์กับ
ธรรมชาติผ่านการมองเห็น 

3. ลักษณะความงาม 
เป็นปัจจัยหนึ่งท่ีสร้างความพึงพอใจให้กับผู้พบเห็นและผู้ใช้งาน แต่ก็

เป็นส่ิงท่ีอธิบายได้ยาก ซึ่งความงามในสถาปัตยกรรมเกิดข้ึนได้จากหลาย ๆ ปัจจัย
ทั้งด้านกายภาพและจินตภาพ สภาพที่ตั้งและการจัดวางอาคาร การจัดพ้ืนท่ี                
ใช้สอยท่ีเรียบง่าย การจัดองค์ประกอบ รูปทรง และสัดส่วน การเลือกใช้วัสดุ
และสี  โดยส่วนของหลังคาเป็นส่วนที่สร้างข้ึนเพ่ือให้เกิดรูปทรงของอาคาร                  
ซึ่งเป็นส่วนประกอบหลัก (components) ของโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ และ
ส่วนประกอบดังกล่าวทําให้อาคารมีเอกลักษณ์เฉพาะ โดยการสร้างเส้นโค้ง
หงายขอบด้านในของโครงสร้างจันทันคอนกรีตเสริมเหล็กให้มีความใกล้เคียง
กับเส้นโค้งจอมแห ที่เป็นลักษณะของหน้าจั่วในงานสถาปัตยกรรมไทยดั้งเดิม 

ลักษณะเชิงนามธรรมท่ี
ปรากฏในท่ีว่างภายใน         
และลานโล่งบริเวณหน้า
โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 



64 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

หากวิเคราะห์และเปรียบเทียบรูปทรง สัดส่วน และวัสดุหลังคาของ
โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์กับวิหารล้านนาพบว่า มีรูปทรงและสัดส่วนที่ใกล้เคียงกัน  
ทั้งนี้ยังมีการใช้กระเบื้องหางมนเป็นวัสดุมุงหลังคาเหมือนกันกับสถาปัตยกรรม
ไทยดั้งเดิม ทาํให้ให้โบสถ์คาทอลิกหลังนี้มีรูปทรงและลักษณะที่คุ้นตาคนไทย  

ความเป็นไทยนอกจากจะมีความหมายตามจิตวิญญาณท่ีพัฒนามาจาก
รากฐานประเพณีที่เรียกว่าความเป็นไทยแบบทางการ (Fomal Thainess) แล้ว
ยังมีความเป็นไทยตามท่ีนิยม (Popular Thainess) ที่เกิดจากความคุ้นเคย                 
ที่คนไทยทั่วไปรับรู้ได้เหมือน ๆ กัน  ในแง่มุมของความเป็นไทยตามความ                   
คุ้นเคยท่ีคนไทยท่ัวไปได้จัดทําหรือสร้างข้ึน เป็นลักษณะไทยอีกแบบหนึ่งซึ่ง 
Cornwel-Smith เรียกว่า ความเป็นไทยตามที่นิยม (Popular Thainess)46 
และสถาปนิกผู้ออกแบบสถาปัตยกรรมวัดบ้านเซเวียร์ได้ใช้รูปทรงและวัสดุ                  
ของหลังคาวัดไทยผสมผสานเข้ากับลักษณะสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ ร่วมกับ
ประโยชน์ใช้สอยทางศาสนาคริสต์ ซึ่งนําไปสู่การสร้างสรรค์ที่ว่างศักดิ์สิทธ์ิ
แบบร่วมสมัยข้ึนมา  โดยศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์                  
ณ อยุธยา ได้กล่าวถึงแนวความคิดในการออกแบบโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

เปรียบเทียบรูปทรงวิหาร
ล้านนากับโบสถ์วัดบ้าน        
เซเวียร์ 
บน: วิหารวัดเวียงเถิน 
จังหวัดลาํปาง 
ล่าง: โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 
กรุงเทพมหานคร 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 65 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

        โบสถ์ซาเวียร์เป็นโบสถ์คริสเตียนซ่ึงต้องการทําให้ออกมาแล้ว
รู้ว่านี่เป็นโบสถ์ เป็นไทยด้วย ฝรั่งด้วย เราก็ทําหลังคาวัดเลย คนเห็น
แต่ไกลก็รู้ สีนี้ไม่ใช่หลังคาบ้านแน่ ๆ รูปทรงอย่างนี้วัดแน่ ๆ เพื่อให้
คุ้นตาคนไทย แต่ในขณะเดียวกันก็ยังมีบุคลิกของความเป็นคริสเตียน
เขาอยู่ด้วย47 

การผสานลักษณะสมัยใหม่กับลักษณะไทยในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์         

เมื่อรูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณีเริ่มไม่สอดคล้องกับบริบทสังคม
สมัยใหม่ จึงจําเป็นต้องมีการปรับเปล่ียน อันนําไปสู่การสร้างสรรค์และการ
พัฒนารูปแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่มีเอกลักษณ์ไทย48 โดยพิจารณาถึง
บริบทในภาพรวมของประเทศไทยท่ีมีความแปลกแยกแตกต่างกันในแต่ละภาค 
ทําให้มีเอกลักษณ์อันหลากหลาย จึงไม่ควรมีการครอบงําหรือชักจูงภูมิภาคต่าง ๆ 
ให้พัฒนาและปรับเปล่ียนตามแบบอย่างทางสถาปัตยกรรม ให้เข้ามาร่วม
กระแสหลักของภาคกลางหรือเมืองหลวง รวมถึงการส่งเสริมและสนับสนุนให้
สถาปัตยกรรมในแต่ละภาคพัฒนาบนรากเหง้าพ้ืนฐานดั้งเดิมของตน เพ่ือดาํรง
รักษาลักษณะเฉพาะของท้องถ่ิน49 

สถาปนิกผู้ออกแบบโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ได้เลือกใช้ลักษณะไทยท่ีมี
ลักษณะร่วมบางประการในการนํามาประยุกต์ผสมผสานจนเกิดรูปแบบใหม่ 
โดยการเลือกองค์ประกอบของสถาปัตยกรรมท่ีมีเหมือนกันทุก ๆ ภูมิภาค และ
เป็นลักษณะที่ใช้กันโดยท่ัวไปทุก ๆ ฐานานุศักดิ์ เช่น เส้นโค้งหงายของหน้าจั่ว 

การใช้ลายไทยใน
องค์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรมของ              
โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 



66 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

กระเบื้องหางมน และการปรับประยุกต์ลวดลายไทยแบบประเพณีใช้เป็นส่วน
ประดับตกแต่ง  นอกจากนั้นแนวทางการเลือกลักษณะไทยท่ีไม่มีความแตกต่าง
ระหว่างภูมิภาคยังเป็นปรากฏการณ์ที่ลักษณะสากลและลักษณะท้องถ่ินมี
ปฏิสัมพันธ์กันอย่างมีพลวัต มีการผสานและการซ้อนเหล่ือมระหว่างพ้ืนท่ี                    
ของท้ังสองส่วนอย่างเหมาะสม ทําให้เกิดสภาวะซ่ึงมีทั้งลักษณะนานาชาติและ
ลักษณะท้องถ่ินอยู่พร้อม ๆ กัน มีความเป็นสากลและก็มีความเฉพาะเจาะจง
ด้วย50 

การผสานลักษณะสมัยใหม่กับลักษณะไทยในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์               
ยังแสดงถึงการดํารงรักษาและการสืบทอดมรดกทางสถาปัตยกรรม โดยการ
ผสมผสานเอกลักษณ์และค่านิยมในวิถีชีวิตของคนไทยสมัยใหม่เข้ากับความ                 
ก้าวหน้าทางเทคโนโลยีและวัสดุก่อสร้างในขณะนั้น ซึ่งเห็นได้จากรูปทรงของ
หลังคาท่ีเกิดจากการประยุกต์ลักษณะของลักษณะโค้งของหลังคาโบสถ์ไทย
พุทธท่ีแตกต่างไปจากอดีต โดยการออกแบบจันทันคอนกรีตเสริมเหล็กให้มี
ขนาดใหญ่และเป็นโครงสร้างหลักของอาคารไปในขณะเดียวกัน ส่งผลให้เกิด               
ที่ว่างภายในท่ีมีความสูงโปร่ง และสามารถติดตั้งช่องแสงหลังคาเพ่ือสร้างพ้ืนท่ี
ศักดิ์สิทธ์ิอันเป็นลักษณะสําคัญของโบสถ์คริสต์ ซึ่งวิธีการสร้างสรรค์สถาปัตย-               
กรรมเช่นนี้ต้องอาศัยความรู้ด้านวิศวกรรมข้ันสูงในการออกแบบโครงสร้าง 

การประยุกต์ใช้วัสดุสมัยใหม่ในการก่อรูปศิลปะ และองค์ประกอบ
ทางสถาปัตยกรรมในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ ทาํให้เกิดลักษณะไทยพร้อม ๆ กับ
ลักษณะสมัยใหม่ที่เกิดจากวัสดุที่ผลิตจากโรงงานอุตสาหกรรม เช่น การใช้
โลหะแผ่นในการสร้างรูปพระแม่มารี ซึ่งเป็นประติมากรรมที่มีรูปทรงนูนข้ึน                 
มาจากพ้ืนหลังเพียงเล็กน้อย (bas-relief) โดยใช้เทคนิคการทุบข้ึนรูปโลหะ                 
การใช้คอนกรีตพิมพ์ลายไทยประดับฉากบังตา  นอกจากนั้นการใช้เหล็กเส้น
แบนดัดเป็นรูปร่างลายไทยท่ีเป็นลวดลายตกแต่งบริเวณช่องกระจกและช่อง
แสงหลังคา ยังแสดงให้เห็นถึงอิทธิพลของงาน Industrial design จากโลก
ตะวันตก และสร้างบรรยากาศภายในคล้ายโบสถ์แบบโกธิค เช่น ช่องแสง
ขนาดใหญ่บริเวณทางเข้าอาคารและช่องแสงหลังคา เพ่ือให้แสงสว่างเข้าสู่ตัว
อาคารและทําให้ภายในอาคารเกิดบรรยากาศศักดิ์สิทธ์ิ  ทั้งยังมีการประดับ
ตกแต่งช่องแสงด้วยองค์ประกอบท่ีคล้าย stained glass  นอกจากนั้นมีการ
ปรับประยุกต์ใช้เส้นโค้งจากเส้นโค้งแหลมเป็นเส้นโค้งหงาย ซึ่งเป็นเส้นโค้งนํา
สายตาท่ีทาํให้เกิดความรู้สึกสูงชะลูดในทางตั้งซึ่งเป็นลักษณะสําคัญของโบสถ์
โกธิค 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 67 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

ลักษณะหน้าต่าง ช่องแสงประดับตกแต่งด้วยกระจกสี แต่เมื่อปรับสีของรูปภาพเป็นภาพขาว-ดํา ทําให้เห็นลวดลายท่ีเกิด
จากโลหะดัดข้ึนรูปชัดเจนขึ้น และสถาปนิกได้นําลักษณะของลวดลายดังกล่าวมาปรับใช้ให้เหมาะสมกับบริบททาง
วัฒนธรรมของตน 

ซ้าย: ช่องแสงหน้าต่างของ Saint chapelle กรุงปารีส ประเทศฝรั่งเศส 
ที่มา: Peter Nijenhuis, Sainte-Chapelle’s stained glass windows, Paris, France, accessed                   
October 13, 2019, available from https://www.flickr. com/photos/peternijenhuis/37362377106 

กลาง: ช่องแสงของ St. Mary’s Cathedral Tokyo ประเทศญี่ปุ่น 
ที่มา: James Florio, St. Mary’s Cathedral, Tokyo, accessed October 13, 2019, available from 
https://divisare.com/projects/ 373510-kenzo-tange-james-florio-photography-st-mary-s-cathedral 

ขวา: งานเหล็กดัดของโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ท่ีสร้างบรรยากาศภายในคล้ายกับการประดับตกแต่งด้วย stained glass        
ท่ีนิยมในโบสถ์แบบโกธิค 

ลักษณะเส้นโค้งหงายทําให้เกิดเส้นโค้งท่ีนําสายตา เกิดความรู้สึกสูงชะลูดในทางตั้งภายในโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ 



68 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

บทสรุป 

จากการแยกแยะความเป็นสากลที่ปรากฏในลักษณะสมัยใหม่กับความเฉพาะ               
เจาะจงของลักษณะไทยออกจากกัน สามารถเห็นถึงปัจจัยที่ก่อเกิดลักษณะ
ของท้ังสองดังนี้ 

ปัจจัยที่ทําให้เกิดลักษณะสมัยใหม่ซึ่งแสดงออกถึงความเป็นสากลใน
วัดบ้านเซเวียร์ ได้แก่  1) การสังคายนาสากลวาติกันครั้งท่ี 2 ที่สร้างกรอบ                
แนวความคิดพ้ืนฐานสําหรับการสร้างพ้ืนท่ีศักดิ์สิทธ์ิในสถาปัตยกรรมวัดโรมัน               
คาทอลิกยุคสมัยใหม่  2) นโยบายของรัฐที่มีเป้าหมายการพัฒนาเศรษฐกิจและ
สังคมควบคู่ไปกับการสร้างเอกลักษณ์ของชาติไทย ทําให้พระศาสนจักรคาทอลิก
หันมาร่วมพัฒนาสังคมไทยและใช้รูปแบบทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่มีลักษณะ 
ไทยมาปรับใช้ในวัดโรมันคาทอลิก และ 3) แนวทางของคณะเยสุอิตท่ีสนับสนุน
การพัฒนาคนกลุ่มปัญญาชน 

ปัจจัยที่ทําให้เกิดลักษณะดั้งเดิมซึ่งแสดงออกถึงความเฉพาะใน
สถาปัตยกรรมวัดบ้านเซเวียร์ ได้แก่ แนวความคิดการออกแบบของสถาปนิก 
ซึ่งเป็นปัจจัยสําคัญในการสร้างสรรค์ลักษณะสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิก
สมัยใหม่นอกเหนือจากตะวันตก (Non-West Modern Roman Catholic 
Church) 

นอกจากนั้นการออกแบบสถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกของ
ศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา เป็นกรณีศึกษา
หนึ่งท่ีแสดงให้เห็นถึงบทบาทหน้าที่ของสถาปนิกไทยกับการแสดงแนวทาง                  
การพัฒนาสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ในประเทศไทยภายใต้ความหลากหลายทาง
สังคมและวัฒนธรรม ผ่านงานสถาปัตยกรรมทางศาสนาคริสต์ที่เป็นศาสนาของ
ชาวต่างชาติ และชาวคาทอลิกเหล่านี้ได้มีความพยายามท่ีจะแสดงความเป็น
พลเมืองไทย ด้วยการปรับเปล่ียนบทบาทจากผู้เผยแผ่ศาสนาเป็นผู้พัฒนา
สังคมไทยให้มีความเป็นสมัยใหม่ และสอดคล้องกับหลักการสภาสังคายนา
วาติกัน ครั้งท่ี 2 

การพัฒนาประเทศไทยภายใต้ความหลากหลายของรูปแบบสังคม 
วัฒนธรรมและค่านิยมสมัยใหม่ยังคงเกิดประเด็นเก่ียวกับลักษณะที่แสดงถึง
เอกลักษณ์ไทย  ทั้งนี้การปรับเปล่ียนรูปแบบสถาปัตยกรรมจากแบบจารีต
ประเพณีสู่รูปแบบสมัยใหม่ต้องมีการพิจารณาการผสานท้ังสองลักษณะควบคู่
กันตามความเหมาะสมของอาคารแต่ละประเภท และความเหมาะสมด้าน



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 69 

บริบทต่าง ๆ ที่เก่ียวข้อง  สําหรับวิธีการผสานลักษณะสากลกับลักษณะไทย
พบว่า สถาปนิกผู้ออกแบบโบสถ์วัดบ้านเซเวียร์ได้เลือกใช้ลักษณะไทยท่ีเป็น
ลักษณะร่วมของสถาปัตยกรรมไทยในทุกภูมิภาค และเป็นลักษณะที่ใช้กัน
โดยท่ัวไปในสถาปัตยกรรมทุกฐานานุศักดิ์ มาประยุกต์ผสมผสานกับรูปแบบ
สถาปัตยกรรมสมัยใหม่จนเกิดรูปแบบใหม่ 

อย่างไรก็ตามงานสถาปัตยกรรมเป็นหนึ่งในวัตถุรูปธรรมท่ีทาํหน้า                  
ที่ส่ือสารเนื้อหาต่าง ๆ ให้ปรากฏแก่สายตาของคนในสังคม  ดังนั้นการใช้
สถาปัตยกรรมท่ีมีลักษณะไทยในวัดโรมันคาทอลิกเป็นแนวทางหน่ึงในการ
แสดงถึงสถานะของการเป็นประชาชนคนไทย และสามารถเป็นส่ือกลางใน                  
การผสานคนต่างศาสนาให้สามารถอยู่ร่วมกันในสังคมไทยได้อย่างสันติ 



70 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

เชิงอรรถ 
 
1 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เร่ืองวัดบ้าน                             
เซเวียร์: สถาปัตยกรรมวัดโรมันคาทอลิกสมัยใหม่ใน
ประเทศไทย และขอขอบคุณทุนอุดหนุนการศึกษา                      
ระดับบัณฑิตศึกษา จากบัณฑิตวิทยาลัยจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย ในโอกาสที่สมเด็จพระกนิษฐาธิราชเจ้า                
กรมสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี 
ทรงเจริญพระชนมายุ 60 พรรษา ที่สนับสนุนค่าเล่าเรียน
ในระดับบัณฑิตศึกษาตลอดระยะเวลาการศึกษา 
2 Fr. Stephen Wang, What is the Catholic 
Church? (London: Catholic Truth Society, 2007), 3. 
3 บาทหลวงสุรชัย ชุ่มศรีพันธ์ุ, “พระศาสนจักรคาทอลิก
ไทย (ฉบับย่อ),” ใน 350 ปี สถาปนามิสซังสยาม                                         
ค.ศ. 1669- 2019 (กรุงเทพฯ: ส่ือมวลชนคาทอลิกไทย, 
2562), 24-25. 
4 วทัญญู ณ ถลาง, “สถาปัตยกรรมกับการพัฒนาประเทศ,” 
อาษา ฉบับที่พักอาศัย (2507): ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
5 วิมลสิทธิ์ หรยางกูร และคนอ่ืน ๆ, พัฒนาการ
แนวความคิดและรูปแบบของงานสถาปัตยกรรม อดีต 
ปัจจุบัน และอนาคต (กรุงเทพฯ: สมาคมสถาปนิกสยาม
ในพระบรมราชูปถัมภ์, 2536), 28. 
6 การแบ่งช่วงพัฒนาการงานออกแบบสถาปัตยกรรม                           
ของศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอกกฤษฎา อรุณวงษ์                      
ณ อยุธยา พิจารณาจากรูปทรงอาคารและผังอาคาร                         
โดยแบ่งเป็น 3 ช่วงเวลา ดังนี้ ช่วงต้น (พ.ศ. 2503-
2517) รวมระยะเวลา 15 ปี มีอาคารตัวอย่าง เช่น             
อาสนวิหารแม่พระนิรมล จังหวัดอุบลราชธานี, อาคาร
ใหม่สวนอัมพร, โบสถ์วัดบ้านเซเวียร์, ศูนย์นิสิตนักศึกษา
คาทอลิก บ้านเซเวียร์, อาคารสมาคมนักข่าวไทย, 
ห้องสมุด เอ.ยู.เอ ฯลฯ  ช่วงกลาง (พ.ศ. 2518-2528) 
รวมระยะเวลา 11 ปี มีอาคารตัวอย่าง เช่น สํานักงานใหญ่
ธนาคารกรุงเทพฯ สาขาสีลม, อาคารสินธร, อาคารสาธร-
ธานี ฯลฯ  ช่วงปลาย (พ.ศ. 2529-2532) รวมระยะเวลา 
4 ปี มีอาคารตัวอย่าง เช่น อาคารหะรินธร, อาคารซี.ที.ไอ 
ทาวเวอร์ อาคารบิวต้ี เจมส์ ฯลฯ. ดู อรรถนิต์ิ กุลรกัมพุสิริ, 
“พัฒนาการงานออกแบบสถาปัตยกรรมของศาสตราจารย์

กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา อรุณวงษ์ ณ อยุธยา” 
(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชา              
สถาปัตยกรรมศาสตร์ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2554), 89-113. 
7 “Non west modernist past: Rethinking 
modernisms and modernities beyond the 
west,” in Non west modernist past: On 
architecture and modernities, ed. Jiat-Hwee 
Chang and William S.W. Lim (Singapore: World 
Scientific Publishing (2012), 2012), 18-21. 
8 พระสังฆราช บุญเล่ือน หม้ันทรัพย์, “สิทธิมนุษยชนและ
พระศาสนจักร: ข้อพิจารณาไตร่ตรองเชิงประวัติศาสตร์
และเทววิทยา,” วารสารผู้ไถ่ 42 (เมษายน-มิถุนายน 
2540): 55–63. 
9 กีรติ บุญเจือ, สมณสภาเพ่ือความยุติธรรมและสันติ: 
กระแสเรียกของผู้นาํธุรกิจ (ม.ป.ท., 2014), 28 และ 
Rev. R. A. McGowan, “Summary of Quadragesimo 
Anno encyclical: Reconstruction of the social 
order advocated in Pope Pius Xl's notable 
pronouncement,” National Catholic Welfare 
Conference XIII, 6 (June 1931): 6-9. 
10 Fr. G. Giampietro and Hong Kong diocese, 
ระลึกถึงวาติกันที่ 2: รุ่งอรุณแห่งการรอคอย, แปลจาก 
Remember Vatican II: A dawn in waiting, แปลโดย 
บาทหลวงทัศไนย์ คมกฤส (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ดอนบอสโก, 
ม.ป.ป.), 8. 
11 Winston Davis, “Hyper active a design tool for 
multi-segment hyperbolic paraboloid shells” 
(Master thesis, Science in architecture 
University of Washington, 2016), 6. 
12 จากการศึกษาโบสถ์ Saint Engelbert in Cologne 
ในประเทศเยอรมนี ที่สร้างขึ้นใน ค.ศ. 1932 ซึ่งออกแบบ
โดย Dominikus Böhm สถาปนิกชาวเยอรมัน ในแนวทาง 
Brick Expressionism โดยใช้ระบบโครงสร้างคอนกรีต
เปลือกบาง ผังพ้ืนรูปแบบวงกลม (centralized plan) 
ซึ่งเป็นรูปแบบด้ังเดิมของคริสตจักรในยุคแรก แสดงถึง
ความสมบูรณ์แบบของพระเจ้า และความเป็นเอกภาพ



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 71 

ของคริสตจักร ทั้งยังเป็นรูปแบบร่วมสมัยของคริสตจักร
กับสังคมแบบประชาธิปไตย ที่ให้ความสําคัญกับการ
ชุมนุมคน ชุมชน และความเสมอภาค ที่พระศาสนจักรใช้
หลักคําสอนทางศาสนาในการแก้ไขปัญหาสังคมสมัยใหม่. 
ดู Jean Wolfgang Stock, Albert Gerhards, and 
Horst Schwebel, European church architecture 
1900-1950/ Europaischer Kirchenbau 1900-
1950: Towards modernism (New York: Prestel 
Publishing, 2006), 20-23. 
13 “ข้อคิดเห็นจากพระคุณเจ้าบุญเล่ือน หม้ันทรัพย์”                                  
(รายงานการสัมมนาการศึกษาและวางแผนร่วมกัน
ระดับชาติ ณ บ้านฟ้ืนฟูจิตใจ ซาเลเซียน หัวหิน จังหวัด
ประจวบคีรีขันธ์, 26-30 พฤษภาคม 2529), ไม่ปรากฏ
เลขหน้า. 
14 Jonathan Yun-Ka Tan, “A new way of being 
church in Asia: The federation of Asian Bishops' 
conferences (Fabc) at the service of life in 
pluralistic Asia,” SAGE Journals 33, 1 (January 
2005): 72-73. 
15 Jukka Helle, Towards a truly Catholic and                               
a truly Asian church: An Asian wayfaring 
theology of the federation of Asian Bishops’ 
conferences (FABC) 1970-2012 (Helsinki: 
Department of Systematic Theology University 
of Helsinki, 2018), 12. 
16 Gendro Keling, “Hati Kudus Yesus Palasari 
Catholic Church of Jembrana regency:                                         
A cultural acculturation,” Forum Arkeologi                        
26, 2 (Agustus 2013): 85–96. 
17 Kenzo Tange, Kenzo Tange Associates, 
1946-1979, Vol. 1 (Tokyo: Kenzo Tange 
Associates, 1991), 56. 
18 Pang Kang-Chien and Chi-Jeng Kuo, 
“Relocating luce chapel: Its cultural significance 
through the encounters between east and 
west” (paper presented at the meeting of 

Keeping it Modern Project 2014, Getty 
Foundation, 2014). 36. 
19 วิกตอร์ ลาร์เก, ประวัติพระศาสนจักรคาทอลิกใน
ประเทศไทย (ฉะเชิงเทรา: แม่พระยุคใหม่, 2539), 6. 
20 วิภาวัลย์ แสงล้ิมสุวรรณ, “โบสถ์คาทอลิกในภาคกลาง
และภาคตะวันออกของประเทศไทยต้ังแต่สมัยกรุงศรี
อยุธยาถึงพุทธศักราช 2475” (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร-                 
มหาบัณฑิต คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัย
ศิลปากร, 2542), 288-291 
21 สมชาติ จึงสิริอารักษ์, รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์: 
การศึกษาเปรียบเทียบสถาปัตยกรรมยุคสมัยใหม่                       
ระหว่างญ่ีปุ่นกับสยามต้ังแต่กลางศตวรรษที่ 19                        
ถึงสิ้นสุดสงครามโลก ครั้งที่ 2 (ค.ศ. 1850-1945/                     
พ.ศ. 2390-2488) (กรุงเทพฯ: ภาควิชาศิลปสถาปัตยกรรม 
คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 
2560), 117 
22

 ผุสดี ทิพทัส, ช่างฝรั่งในกรุงสยาม (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2541), 45-46. 
23 สมชาติ จึงสิริอารักษ์, สถาปัตยกรรมแบบตะวันตก                   
ในสยามสมัยรัชกาลที่ 4-พ.ศ. 2480 (กรุงเทพฯ: คณะ
สถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2553), 
270-271. 
24 โชติ กัลยาณมิตร, “นายช่างเอกในรอบ 200 ปี แห่ง
กรุงรัตนโกสินทร์,” วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับ
พิเศษ (ธันวาคม 2523-ธันวาคม 2525): 54. 
25 สมชาติ จึงสิริอารักษ์, สถาปัตยกรรมแบบตะวันตก                   
ในสยามสมัยรัชกาลที่ 4-พ.ศ. 2480, 427-429;                         
การพัฒนาและผลิตปูนซีเมนต์ใช้เองในประเทศเป็นความ                 
ก้าวหน้าในวงการก่อสร้างและงานสถาปัตยกรรมในสยาม 
โดยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว ได้ทรงมี
พระบรมราชโองการโปรดเกล้าฯ ให้ก่อต้ังบริษัทปูนซิเมนต์ 
ไทย จํากัด ขึ้นใน ค.ศ. 1913 เพ่ือลดการพ่ึงพาการนําเข้า
วัสดุก่อสร้างประเภทปูนซีเมนต์จากต่างประเทศ และเพ่ือ
จัดสรรการใช้ทรัพยากรภายในประเทศอย่างคุ้มค่า. ดู 
บริษัทปูนซิเมนต์ไทย จํากัด (มหาชน), “รายงานประจําปี
2556” (เอกสารรายงานประจําปีบริษัทปูนซิเมนต์ไทย 
จํากัด (มหาชน), 2556), 4. 



72 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

26 ประจักษ์ ก้องกีรติ, การเมืองวัฒนธรรมไทย ว่าด้วย
ความทรงจํา/ วาทกรรม/ อํานาจ (นนทบุรี: ฟ้าเดียวกัน, 
2558), 9-11. 
27 วทัญญู ณ ถลาง, “สถาปัตยกรรมกับการพัฒนา
ประเทศ,” อาษา ฉบับที่พักอาศัย (1964): ไม่ปรากฏ                 
เลขหน้า. 
28 ช่วงเวลาท่ีศาสตราจารย์กิตติคุณ ร้อยเอก กฤษฎา                 
อรุณวงษ์ ณ อยุธยา ศึกษาที่ MIT ขณะน้ัน Pietro 
Belluschi สถาปนิกชาวอเมริกัน-อิตาลี ดํารงตําแหน่ง
คณะบดีของ School of Architecture and Planning 
(ค.ศ. 1950-1965) และ Belluschi เป็นหนึ่งในสถาปนิก
ที่มีบทบาทในการขับเคล่ือนงานสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ 
ในประเทศสหรัฐอเมริกา. ดู Meredith L. Clausen, 
Pietro Belluschi: Modern American architect 
(United States: The MIT Press, 1999). 
29 Lawrence B. Anderson เป็นหัวหน้าแผนก
สถาปัตยกรรม ภายหลังได้ดํารงตําแหน่งคณะบดีของ 
School of Architecture and Planning ใน ค.ศ. 1965-
1971 แม้ว่า Professor Anderson เรียนในระดับปริญญา
มหาบัณฑิตท่ี MIT ขณะเดียวกันเขาก็ได้รับทุนเรียนต่อที่ 
École des Beaux-Arts ฝร่ังเศสใน ค.ศ. 1930 โดย 
Anderson มีแนวความคิดทางสถาปัตยกรรมสมัยใหม่                   
ที่อยู่บนพ้ืนฐานของความรู้สถาปัตยกรรมแบบคลาสสิก            
ซึ่งเขาได้กล่าวถึงความรู้พ้ืนฐานที่นักเรียนจะได้รับจาก
หลักสูตรของสถาบันว่า “นักเรียนต้องได้รับความรู้ทั้ง                              
ด้านมนุษย์ศาสตร์ ศิลปะ ประวัติศาสตร์ และทฤษฎี                               
เพ่ือเป็นพ้ืนฐานในการเรียนวิชา Visual Design Studio 
และในวิชาน้ีนักเรียนจะต้องได้รับความรู้ด้านอ่ืน ๆ                     
จากนักวิทยาศาสตร์ วิศวกร และผู้บริหารที่เก่ียวข้องใน
วิชาชีพสถาปัตยกรรม”. ดู R. Brown, “Oral history 
interview with Lawrence Anderson,” 30 January-
30 March 1992, Department Archives of 
American Art Smithsonian Institution. 
30 Krisda Arunvongse, “The contemporary 
meaning of functionalism in architecture,” in 
Proceedings of a conference on architecture 
and structural engineering in relation to the 
construction of large building, ed. Anthony R. 

Cusens (Bangkok: SEATO Graduate School of 
Engineering, 1963), 37-38. 
31 ประจักษ์ ก้องกีรติ, การเมืองวัฒนธรรมไทย ว่าด้วย
ความทรงจํา/ วาทกรรม/ อํานาจ (นนทบุรี: ฟ้าเดียวกัน, 
2558), 62-63. 
32 วารสารเซเวียร์ 71 (1971): 4. พระคาร์ดินัล            
John Henry Newman เน้นการอบรมส่ังสอนที่มีเหตุผล
สามารถพิสูจน์ได้ตามหลักวิทยาศาสตร์ และ Newman 
ได้นําแนวความคิดประชาธิปไตยแบบเสรีนิยมเป็น
แนวความคิดหลักในการก่อต้ังมหาวิทยาลัยคาทอลิกใน
ประเทศไอแลนด์ โดยใช้ชื่อว่า Catholic University of 
Ireland ภายหลังเปล่ียนช่ือเป็น University College 
Dublin. 
33 บาทหลวงสุรชัย กิจสวัสด์ิ, “อีกหนึ่งความวางใจที่                              
ยกให้เยสุอิต,” ฟาติมาสาร (พฤษภาคม 2013): 9-11. 
34 “บ้านเซเวียร์ กรุงเทพฯ,” วารสารเซเวียร์ 71 
(1971): ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
35 “คณะเยสุอิตในประเทศไทย,” ใน สุวรรณสมโภช           
50 ปี คณะเยสุอิตในประเทศไทย (กรุงเทพฯ: หน้าต่างสู่
โลกกว้าง, 2547), 34. 
36 MISEREOR เป็นองค์กรความร่วมมือเพ่ือการพัฒนา                            
ที่จัดต้ังโดยพระศาสนจักรคาทอลิกเยอรมนี มีจุดประสงค์
เพ่ือช่วยเหลืองานพัฒนาในประเทศต่าง ๆ ในแอฟริกา
และเอเชีย โดยไม่แบ่งแยกเช้ือชาติ ศาสนา และเพศ
สภาพ  นอกจากน้ันยังสนับสนุนการพัฒนาสังคม การศึกษา
ด้านการเมือง (political education) และแลกเปล่ียน
ประสบการณ์ต่าง ๆ ภายในเครือข่าย เพ่ือสร้างความ                     
เป็นธรรมต่อตนเอง บนแนวความคิดด้านสิทธิมนุษยชน 
(Human Right) ของตนเองและการดํารงตนให้อยู่ใน
สังคมอย่างสันติ. ดู Guidelines for the submission 
of funding requests to MISEREOR, accessed 
May 5, 2019, available from https://www. 
misereor.org/cooperation-service/policies-
guides-forms/; ดู ชื่นสุข อาศัยธรรมกุล, 60 ปีคณะ                            
เยสุอิตในประเทศไทย (กรุงเทพฯ: หน้าต่างสู่โลกกว้าง, 
2558), 38. 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 73 

37 สัมภาษณ์ พันธรักษ์ เรืองสวดี, บาทหลวงวัดบ้าน                            
เซเวียร์, 14 พฤศจิกายน 2561. 
38 สัมภาษณ์ โดน สุริยะพรหมชัย, อดีตสถาปนิกบริษัท         
คาซ่า จํากัด, 28 สิงหาคม 2562. 
39 “บ้านเซเวียร์ กรุงเทพฯ,” วารสารเซเวียร์ 71                                
(1971): ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
40 “ผลงานดีเด่นสยามสถาปัตย์ 27,” นิตยสารผู้จัดการ 
2, 14 (กันยายน 2527): ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
41 สัมภาษณ์ โดน สุริยะพรหมชัย, อดีตสถาปนิกบริษัท                
คาซ่า จํากัด, 28 สิงหาคม 2562. 
42 โอภาส วัลลิภากร, “แรงบันดาลใจสถาปนิกจากของ
โบราณ,” อาษา (2510): ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
43 โดน สุริยะพรหมชัย เป็นศิษย์เก่าคณะสถาปัตยกรรม-
ศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย สําเร็จการศึกษาใน 
ค.ศ. 1968 (พ.ศ. 2511) ทันทีหลังจากสําเร็จการศึกษา                     
ได้ทํางานในตําแหน่งสถาปนิกของบริษัท คาซ่า จํากัด 
จนกระทั่งได้เล่ือนตําแหน่งเป็นผู้จัดการบริษัทฯ รวม
ระยะเวลา 10 ปี จึงลาออกเพ่ือไปทําธุรกิจส่วนตัว. 
44 สัมภาษณ์ โดน สุริยะพรหมชัย, อดีตสถาปนิกบริษัท      
คาซ่า จํากัด, 28 สิงหาคม 2562; ข้อความในวงเล็บเป็น
การขยายความเพ่ิมเติมโดยผู้เขียนบทความ. 
45 วิมลสิทธิ์ หรยางกูล และคนอ่ืน ๆ, เปิดมิติอัตลักษณ์
สถาปัตยกรรมไทยสมัยใหม่ (กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2560), 1-30. 
46 Philip Cornwel-Smith and John Goss, Very 
Thai: Everyday popular culture (Bangkok: 
River Book, 2013) 
47 “บทสัมภาษณ์ศาสตราจารย์ กฤษฎา อรุณวงษ์                                 
ณ อยุธยา,” บ้านและสวน 8, 91 (มีนาคม 2527):                              
ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
48 วิมลสิทธิ์ หรยางกูร, “การสร้างสรรค์มรดกวัฒนธรรม: 
สู่การสร้างสรรค์เอกลักษณ์สถาปัตยกรรมไทยสมัยใหม่,” 
วารสารวิจัยและสาระสถาปัตยกรรมการผังเมือง 8, 1 
(2011): 8. 
49 นิจ หิญชีระนันทน์, “สถาปัตยกรรมไทย: ปาฐกถาชุด                     
สิรินธร คร้ังท่ี 9,” อาษา (ตุลาคม 2539): 111-112. 

50 William S. W. Lim, Alternative (post) 
modernity: An Asian perspective (Singapore: 
Select Publishing, 2003), 13, 89. 
 

Bibliography 
 

Sources (Thai) 
 

Atthanit Kulrakampusiri. “phatthana ̄ka ̄n nga ̄n 

ʻo ̜ ̄k bæ ̄p satha ̄pattayakam kho ̜ ̄ng 

sa ̄ttra ̄c ̌ha ̄n kittikhun ro ̜ ̄i ʻe ̄k kritsada ̄ 

ʻArun wong Na ʻAyutthaya ̄ [Archi-                 
tectural design development of 
professor emeritus captain Krisda 
Arunvongse Na Ayudhya].” Master 
Thesis, Department of Architecture, 
Faculty of Architecture, 
Chulalongkorn University, 2011. 

Bunluean Mansap, Bishops. “sitthi manutsayachon 

læ phra sa ̄tsanac ̌hak: kho ̜ ̄ phic ̌ha ̄rana ̄ 

traitro ̜ ̄ng chœ ̄ng prawattisa ̄t læ 

the ̄wawitthaya ̄ [Human rights and        
the church: Historical and theological 
considerations].” Jonal of Phu thai 
42 (April-June 1997): 55-63. 

Chot Kanlayanamit. “na ̄i cha ̄ng ʻe ̄k nai ro ̜ ̄p 

so ̜ ̄ngro ̜ ̄i pi ̄ hæ ̄ng krung Rattanako ̄sin 
[Master engineer in the 200 years of 
Rattanakosin].” Silpakorn University 
journal, Special issue (December 
1980-December 1982): 54-66. 

Chuensuk Asaithamkun. hoksip pi ̄ khana ye ̄ su 

ʻit nai prathe ̄t Thai [60th Anniversary 
of Jesuits in Thailand]. Bangkok: 
Windows on the World, 2015. 

 



74 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

Chuensuk Asaithamkun. thangdoen chiwit                           
pho Miguel [The path of life of                           
Fr. Miguel]. Bangkok: Windows on              
the World, 2009. 

Ferguson, George. khrueangmai lae Sanyalak 
nai Khristasin [Signs and symbols in 
Christian art]. 9th ed. Translated by 
Kunwadi Mokraphirom. Bangkok: 
Amarin Printing & Publishing, 2019. 

Giampietro, Fr. G., and Hong Kong Diocese. 

ralưk thưng wa ̄ti kan thi ̄ so ̜ ̄ng: 

rungʻarun hæ ̄ng ka ̄n ro ̜ ̄ kho ̜ ̄I 
[Remember Vatican II: A dawn in 
waiting]. Translated by Thatsanai 
Khomkrit. Bangkok: Donbosco Printing, 
n.d. 

“Interview Sattrachan Krisda Arunvongse Na 
Ayutthya [professor Krisda Arunvongse 
Na Ayutthya].” Baanlaesuan 8, 91 
(1984): n. pag. 

Journal of Xavier’ 71 (1971). 

Kirati Bun-Chuea. samana sapha ̄ phư ̄a 

khwa ̄myuttitham læ santi: krasæ ̄ 

ri ̄ak kho ̜ ̄ng phu ̄ nam thurakit 
[Catholic council for justice and 
peace a call for business leader]. 
n.p., 2014. 

Kittitouch Chaiprasith. “ka ̄nnam khwa ̄m chư ̄a 

khao su ̄ watthanatham thi ̄ pra ̄kot nai 

nga ̄n satha ̄pattayakam wat kha ̄tho ̜ ̄lik 

nai prathe ̄t Thai: ko ̜ ̄rani ̄ sưksa ̄ wat 

kha ̄tho ̜ ̄lik ba ̄n song yæ ̄ c ̌hangwat 

yaso ̄ tho ̜ ̄n [Inculturation in Catholic 
Church architecture in Thailand:                             
A case study of Bansongyae Catholic 
Church, Yasothon province].” Master 
Thesis, Department of Architecture, 
Chulalongkorn University, 2009. 

“khanaye ̄ su ʻit nai prathe ̄t Thai [Jesuits in 

Thailand].” In suwan sompho ̄t ha ̄sip 

pi ̄ khanaye ̄ su ʻit nai prathe ̄t Thai 
[50th Anniversary of Jesuits in 
Thailand], 31-36. Bangkok: Windows 
on the World, 2004. 

“kho ̜ ̄khithen c ̌ha ̄k phrakhunc ̌hao bunlư ̄an mansap 
[The opinion of Phrakhunchao 
Bunluean Mansap].” Seminar report:                       
A study and national joint planning      
at Salesian rehabilitation house,              
Hua Hin, Prachuap Khiri Khan     
province, Thailand, May 26-30, 1986. 

Nit Hin-Chiranan. “satha ̄pattayakam Thai: 

pa ̄thakatha ̄ chut sirintho ̜ ̄n khrang thi ̄ 
kao [Thai architecture: 9th Sirindhorn 
series lecture].” Journal of the 
Association of Siamese Architects 
under Royal Patronage (October 
1996): 111-112. 

Ophat Wanliphakon. “ræ ̄ng banda ̄n c ̌hai 

satha ̄panik c ̌ha ̄k kho ̜ ̄ng bo ̄ra ̄n 
[Inspired architects from antiques].” 
Journal of the Association of 
Siamese Architects under Royal 
Patronage (1967): n. pag. 

Phinyaphan Phoch-chanalawan. kamnœ ̄t 

prathe ̄t Thai pha ̄itai phadetka ̄n 
[Birth of Thailand under dictatorship]. 
Bangkok: Matichon, 2015. 

“phonnga ̄n di ̄ de ̄n Saya ̄m satha ̄pat 27 
[Outstanding work of Thai 
architects’27].” Manager magazine                       
2, 14 (September 1984): n. pag. 

Phutsadi Thipthatsa. cha ̄ng farang nai krung 

Saya ̄m [Foreigner in Siam]. Bangkok: 
Chulalongkorn University Printing, 
1998. 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 75 

Phutsadi Thipthatsa. satha ̄panik Saya ̄m: 

phư ̄ntha ̄n botba ̄t phonnga ̄n læ 

næ ̄okhit (Pho ̜ ̄.So ̜ ̄. 2475-2537) lem 2 
[Siam architects: Fundamentals, 
roles, works and concepts (1932-
1994), Vol 2]. Bangkok: The Association 
of Siamese Architects under Royal 
Patronage, 1996. 

Prachak Kongkirati. ka ̄nmư ̄ang watthanatham 

Thai wa ̄du ̄ai khwa ̄m song c ̌ham/ 

wa ̄t kam/ ʻamna ̄t [Thai cultural 
politics: On memory/ discourse/ 
power]. Nonthaburi: Fa Diao Kan, 
2015. 

Siam Cement Group. “Annual report 2013.” 
(Annual report’s Siam Cement Group, 
2013). 

Somchart Chungsiriarak. ka ̄nsưksa ̄ pri ̄apthi ̄ap 

satha ̄pattayakam yuk samai mai 

rawa ̄ng Yi ̄pun kap Saya ̄m tangtæ ̄ 

kla ̄ng satawat thi ̄ sipka ̄o thưng 

sinsut songkhra ̄m lo ̄k khrang thi ̄ 

so ̜ ̄ng Kho ̜ ̄.So ̜ ̄. 1850-1945/ Pho ̜ ̄.So ̜ ̄. 
2390-2488 [A comparative study of 
architecture of the modern period 
between Japan and Siam from                     
the mid-19th century to the end                         
of World War II (A.D. 1850-1945/                 
B.E. 2390-2488)]. Bangkok: Faculty                          
of Architecture, Silpakorn University, 
2017. 

 . satha ̄pattayakam bæ ̄p tawantok 

nai Saya ̄m samai ratchaka ̄n thi ̄ si ̄-

Pho ̜ ̄.So ̜ ̄. 2480 [Western architecture 
in Siam during the period of King 
Mongkut of Siam-A.D. 1937]. 

Bangkok: Faculty of Architecture, 
Silpakorn University, 1980. 

Surachai Chum-Si-Phan, Fr. “phra sa ̄tsanac ̌hak 

kha ̄tho ̜ ̄lik Thai (chabap yo ̜ ̄) [A brief 
history of the Catholic Church in 

Thailand].” In sa ̄mro ̜ ̄iha ̄sip pi ̄ 

satha ̄pana ̄ mit sang Saya ̄m Kho ̜ ̄.So ̜ ̄. 
1669-2019 [350th Anniversary of the 
mission of Siam, 1669- 2019], 24-55.  
Bangkok: Catholic Social 
Communications of Thailand, 2562. 

Surachai Kitsawat, Fr. “ʻi ̄k nưng khwa ̄m wa ̄ngc ̌hai 

thi ̄ yok hai ye ̄su ʻit [Another trust 
gave to Jesuits].” Fatima journal 
(May 2013): 9-11. 

Victor Lages, Fr. prawat phra sa ̄tsanac ̌hak 

kha ̄tho ̜ ̄lik nai prathe ̄t Thai [History 
of the Catholic Church in Thailand]. 
Chachoengsao: Mary magazine 
Publishing, 1996. 

Wathanyu Na Thalang. “satha ̄pattayakam kap 

ka ̄nphatthana ̄ prathe ̄t [Architecture 
and National Development].”        
Journal of the Association of 
Siamese Architects under Royal 
Patronage, Residential version 
(1964): n. pag. 

Wimonsit Horayangkun. “ka ̄nsa ̄ng san mo ̜ ̄radok 

watthanatham: su ̄ ka ̄nsa ̄ng san ʻe ̄kkalak 

satha ̄pattayakam Thai samai mai                   
[The creation of cultural heritage: 
Towards the development of a modern 
Thai architectural identity].” Journal 
of architectural/ planning research 
and studies 8, 1 (2011): 1-19. 

 



76 | หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 

Wimonsit Horayangkun, and others. phatthana ̄ka ̄n 

næ ̄o khwa ̄mkhit læ ru ̄pbæ ̄p kho ̜ ̄ng 

nga ̄n satha ̄pattayakam ʻadi ̄t patc ̌hu- 

ban læ ʻana ̄khot [Development of 
concepts and designs of architecture: 
past, present and future]. Bangkok: 
The Association of Siamese Architects 
under Royal Patronage, 1993. 

 . pœ ̄t miti ʻattalak satha ̄pattayakam 
Thai samai mai [In revealing modern 
Thai architectural identity]. Bangkok: 
Thammasat University Printing, 2017. 

Wipawan Sanglimsuwan. “bo ̄t kha ̄tho ̜ ̄lik nai 

pha ̄k kla ̄ng læ pha ̄k tawanʻo ̜ ̄k kho ̜ ̄ng 

prathe ̄t Thai tangtæ ̄ samai krung 

si ̄yutthaya ̄ thưng Phutthasakkara ̄t                  
[The Catholic Churches in central region 
and eastern region of Thailand, from 
Ayutthaya period (1893 B.E.-2310 B.E.) 
to 2475 B.E].” Master thesis, Faculty 
of Architecture, Silpakorn University, 
1999. 

 

Sources (English) 
 
Brown, R. “Oral history interview with Lawrence 

Anderson.” Department Archives of 
American Art Smithsonian Institution, 
30 January-30 March 1992. 

Clausen, Meredith L. Pietro Belluschi: Modern 
American architect. United States:                               
The MIT Press, 1999. 

Cornwel-Smith, Philip, and John Goss. Very 
Thai: Everyday popular culture. 
Bangkok: River Books, 2013. 

 
 

Helle, Jukka. Towards a truly Catholic and                             
a truly Asian church: An Asian 
wayfaring theology of the 
federation of Asian Bishops’ 
conferences (FABC) 1970-2012. 
Helsinki: Department of Systematic 
Theology University of Helsinki, 2018. 

Keling, Gendro. “Hati Kudus Yesus Palasari 
Catholic Church of Jembrana regency: 
A cultural acculturation.” Forum 
Arkeologi 26, 2 (Agustus 2013): 85-96. 

Krisda Arunvongse. “The contemporary meaning 
of functionalism in architecture.” In 
Proceedings of a conference                                  
on architecture and structural 
engineering in relation to the 
construction of large building,                             
37-38. Edited by Anthony R. Cusens. 
Bangkok: SEATO Graduate School of 
Engineering, 1963. 

Lim, William S.W. Alternative (post) 
modernity: An Asian perspective. 
Singapore: Select Publishing, 2003. 

McGowan, Rev. R. A. “Summary of Quadragesimo 
Anno encyclical: Reconstruction of 
the social order advocated in Pope 
Pius Xl's notable pronouncement.” 
National Catholic Welfare 
Conference XIII, 6 (June 1931): 6-9. 

“Non west modernist past: Rethinking 
modernisms and modernities beyond 
the west.” In Non west modernist 
past: on architecture and 
modernities, 18-21. Edited by Jiat-
Hwee Chang and William S.W. Lim. 
Singapore: World Scientific Publishing 
(2012), 2012. 



หน้าจ่ัว ฉ. 16, 2  2562 | 77 

Pang Kang-Chien and Chi-Jeng Kuo. “Relocating 
luce chapel: Its cultural significance 
through the encounters between east 
and west.” Paper presented at the 
meeting of Keeping it Modern Project 
2014, Getty Foundation, 2014. 

Stock, W. Jean, A. Gerhards, and H. Schwebel. 
European church architecture                            
1900-1950/ Europaischer 
Kirchenbau 1900-1950: Towards 
modernism. New York: Prestel 
Publishing, 2006. 

Tan, Jonathan Yun-Ka. “A new way of being 
church in Asia: The federation of Asian 
Bishops' conferences (Fabc) at the 
service of life in pluralistic Asia.”                                          
SAGE Journals 33, 1 (January 2005):                 
74-94. 

Tange, Kenzo. Kenzo Tange Associates,                                  
1946-1979, Vol. 1. Tokyo: Kenzo Tange 
Associates, 1991. 

Wang, Stephen, Fr. What Is the Catholic 
Church?. London: Catholic Truth 
Society, 2007. 

Winston, Davis. “Hyper active a design tool for 
multi-segment hyperbolic paraboloid 
shells.” Master thesis, Science in 
Architecture University of Washington, 
2016. 

 

Interview 
 
Don Suriya-Phromchai. Former architect of CASA 

Co., Ltd., Bangkok, Thailand. Interview, 
August 28, 2019. 

 
 

Patthawi Wongsikaeo, Fr. Priest of Cathedral                     
of the Immaculate Conception, 
Ubonratchathani, Thailand. Interview, 
March 23, 2019. 

Phantharak Rueang-Sawadi, S.J. Priest Internship 
of Baan Xavier, Bangkok, Thailand. 
Interview, November 14, 2018. 

 

Electronic Sources 
 
Beacher Saewald Brant, 2017. Accessed 

October 21, 2019. Available from 
http://mit24h.com/1TgU309_8i190d3/ 

Florio, James. St. Mary’s Cathedral, Tokyo. 
Accessed October 13, 2019. Available 
from https://divisare.com/projects/ 
373510-kenzo-tange-james-florio-
photography-st-mary-s-cathedral 

Nijenhuis, Peter. Sainte-Chapelle’s stained 
glass windows, Paris, France. Accessed 
October 13, 2019. Available from 
https://www.flickr.com/photos/peternije
nhuis/37362377106 

Weible, David. Interior of St. Augustine's, 
1960. Accessed October 13, 2019. 
Available from https://savingplaces.org/ 
modern-beauty-in-gary-indiana-edward-
dart-and-st-augustines-episcopal-
church#.XawU1ugzbIU 


	00 nj16_2_page1
	00 ส่วนประกอบตอนต้น-2-7 (6)
	01 สุทธิ-เนื้อหา-8-37 (30)
	02 สุภาวรรณ-เนื้อหา-38-77 (40)
	03 ปริญญา-เนื้อหา-78-99 (22)
	04 วชิรพงษ์-เนื้อหา-100-119 (20)
	05 ปิยเดช-เนื้อหา-120-143 (24)
	06 อนงลักษณ์-เนื้อหา-144-175 (32)
	07 ไขศรี-เนื้อหา-176-196 (22)



