
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

บทคัดย่อ 
ศูนย์กลางเมืองคือพ้ืนท่ีที่สําคัญท่ีสุดแห่งหนึ่งของพ้ืนท่ีชุมชนเมือง การก่อรูป
ของศูนย์กลางเมืองเป็นตัวจักรท่ีขับเคล่ือนวิวัฒนาการท้ังทางกายภาพและทาง
สังคมของชุมชนเมือง การศึกษากระบวนการก่อรูปของศูนย์กลางเมืองจึงเสนอ
คําอธิบายว่าด้วยชุมชนในหลายแง่มุม  บทความนี้มุ่งศึกษากระบวนการก่อรูป
ของศูนย์กลางเมือง โดยผ่านกรณีศึกษา “ศูนย์กลางพระนครสมัยต้นรัตน- 
โกสินทร์ (รัชกาลท่ี 1-3)”  คาํถามหลักของบทความนี้ได้แก่ 1) ศูนย์กลาง  
พระนครในสมัยต้นรัตนโกสินทร์มีลักษณะเช่นใดและก่อร่างข้ึนอย่างไร และ 
2) การก่อร่างของศูนย์กลางพระนครเกิดข้ึนด้วยปัจจัยใด  ผลการวิจัยสรุปว่า
พระนครสมัยต้นรัตนโกสินทร์ ประกอบด้วยศูนย์กลาง 2 ศูนย์  ศูนย์กลางแรก
อันได้แก่พระบรมมหาราชวังเป็นศูนย์รวมของอํานาจทางการเมือง เป็นท่ีสถิต
ของความศักดิ์สิทธ์ิสูงสุดของราชอาณาจักร และเป็นแหล่งชุมนุมของชนช้ันสูง  
ขณะท่ีศูนย์กลางแห่งท่ีสองอันได้แก่ย่านวัดสุทัศน์เป็นศูนย์รวมศาสนสถาน
สําคัญ เป็นแหล่งชุมนุมชนและย่านการค้าของสามัญชนในพระนคร การก่อรูป
ของศูนย์กลางพระนครทั้งสองเก่ียวโยงกับ 2 ปัจจัยซ่ึงสัมพันธ์กันคือ 1) ปัจจัย
ทางความเช่ือ และ 2) ปัจจัยทางการเมือง  ผู้ปกครองสมัยต้นรัตนโกสินทร์
สร้างศูนย์กลางพระนครทั้งสองโดยส่ือสัญลักษณ์ทางความเช่ือท่ีเก่ียวโยงกับ
สิทธิธรรมทางการปกครองไว้เพ่ือเสริมสร้างความมั่นคงให้กับรัฐและระบอบ
การปกครองของตน 

 
 

ศูนย์กลางพระนครในสมัยต้นรัตนโกสินทร์ 
The City Centre of the Early Bangkok 

 

ดร. ณัฐวุฒิ ปรียวนิตย์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ภาควิชาการออกแบบและวางผังชุมชนเมือง 
คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์  มหาวิทยาลัยศิลปากร 
Nattawut Preyawanit, Ph.D. 
Assistant Professor, Department of Urban Design and Planning, 
Faculty of Architecture, Silpakorn University 

คําสําคัญ : ศูนย์กลางเมือง ; 
จักรวาลมณฑล ; สมัยต้น
รัตนโกสินทร์ ; วัง ; วัด ; 
พระอินทร์ ; พุทธศาสนา ; 
สิทธิธรรมในการปกครอง ; 
พระบรมมหาราชวัง ; วัด
พระศรีมหาธาตุ ; วัดพระ
ศรีสรรเพชญ์ ; วัดพระศรี-
รัตนศาสดาราม ; เสาชิงช้า ; 
โบสถ์พราหมณ์ ; วัดสุทัศน์ 
Keywords : city centre ; 
cosmological domain ; 
Rattanakosin era ; 
Grand Palace ; Buddhist 
temple ; Indra ; 
political legitimacy ; 
Wat Phra Sri Mahathat ; 
Wat Phra Sri Sanpetch ; 
Wat Phra Sri Rattana 
Sassadaram ; Sao 
Chingcha (the Giant 
Swing) ; Brahmin 
Temple ; Wat Suthat 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 35 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Abstract 
The city centre is one of the most important areas in a city. In 
most cases, its formation drives the evolution of the urban form 
both in physical and social terms.  As such, the study of the city 
centre formation offers an insight to gain a better understanding 
of many aspects of urban setting.  The paper examines the 
formation of a city centre through the case of the early Bangkok 
which is confined to the period between the years of King   
Rama I and those of King Rama III.  The questions that guide   
the paper content are 1) what were the key features of the city 
centre of the early Bangkok? ; and 2) how and why were they 
formed?  The paper shows that the early Bangkok had two main 
centres.  The first, the Grand Palace, was the focal point of the 
kingdom’s political power, the seat of the kingdom’s supreme 
holiness and the gathering place of the nobles.  The second, the 
Suthat district, located many important religious establishments 
and communities and was a commercial hub of the commoners.  
The formation of both centres was associated with two key 

แผนผังวัดสุทัศนเทพ-     
วราราม 
ที่มา : พระครูวิจิตรการ
โกศล, ผู้รวบรวม, ประวัติ
วัดสุทัศน์เทพวราราม 
(กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วนศิว
พร จาํกัด, 2516), 289. 

 



36 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

related factors : 1) the religious beliefs ; and 2) the political 
requirements.  In essence, the physical presence of the centres 
was set up to symbolise the legitimacy of the then political 
regime. 

 
 

บทความวิจัยนี้เรียบเรียงจากส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “กระบวนทัศน์การ
วางผังชุมชนเมืองย่านบางกอก ระหว่างกลางคริสต์ศตวรรษที่ 18-กลาง
คริสต์ศตวรรษท่ี 19” ซึ่งผู้เขียนเป็นผู้ดําเนินการศึกษา โดยได้รับทุนสนับสนุน
จากสถาบันวิจัยแห่งมหาวิทยาลัยศิลปากร  การวิจัยตั้งต้นจากคําถามพ้ืนๆ 
ที่ว่า “ทําไมกรุงเทพมหานครจึงมีแบบแผนทางกายภาพอย่างท่ีเห็นอยู่ใน
ปัจจุบัน”  หลักฐานทางโบราณคดีและประวัติศาสตร์บ่งช้ีว่าการตั้งถ่ินฐาน
ชุมชนในพ้ืนท่ีที่เป็นท่ีตั้งกรุงเทพมหานครในปัจจุบันเริ่มต้นมาเนิ่นนานนับแต่
ก่อนสมัยอยุธยา  ในระยะแรกชุมชนในพ้ืนท่ีนี้มีลักษณะเป็นหมู่บ้านขนาดเล็ก
กระจัดกระจายตามลําน้ํา  แบบแผนการตั้งถ่ินฐานดังกล่าวดํารงอยู่แบบเดิม
โดยแทบไม่เปล่ียนแปลงเป็นเวลานับพันๆ ปี กระท่ังต้นคริสต์ศตวรรษที่ 16 
ชุมชนเมืองค่อยเจริญข้ึนตรงบริเวณที่แม่น้ําเจ้าพระยาบรรจบกับคลอง
บางกอกใหญ่  ชุมชนเมืองแห่งนี้ขยายตัวอย่างรวดเร็วและถูกเรียกขานว่า 
“เมืองบางกอก”  ในกลางคริสต์ศตวรรษท่ี 18 เมืองบางกอกถูกยกให้เป็น 
ศูนย์การปกครองของราชอาณาจักรสยามนามว่า “กรุงธนบุรี” ประชากรเมือง
เพ่ิมข้ึนอย่างรวดเร็วขอบเขตเมืองถูกขยายออกไป ครั้นถึงปลายคริสต์ศตวรรษ
ที่ 18 มีการสร้างเมืองใหม่ตรงฝ่ังตรงข้ามกับศูนย์กลางเมืองธนบุรีเดิมเป็น  
ราชธานีของราชอาณาจักรสยามภายใต้การปกครองของราชวงศ์จักรีนามว่า
“กรุงเทพมหานคร”  ชุมชนเมืองแห่งนี้เติบโตท้ังในเชิงพ้ืนท่ีและประชากร
อย่างรวดเร็ว และกลายเป็นมหานครช้ันนําในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้
ที่มีองค์ประกอบทางกายภาพโอ่อ่าอลังการ เป็นศูนย์กลางอาํนาจทางการเมือง
ที่เข้มแข็ง เจริญทางเศรษฐกิจ และรุ่งเรืองทางศิลปวัฒนธรรม  ในช่วงหลาย 
ร้อยปีของความเป็นชุมชนเมืองแบบแผนการตั้งถ่ินฐานชุมชนท่ีบางกอก
เปล่ียนแปลงตลอดเวลาทั้งในแบบค่อยเป็นค่อยไปและในแบบพลิกโฉม การ
เปล่ียนแปลงท่ีว่านี้ย่อมต้องอาศัยเหตุปัจจัยขับเคล่ือนเป็นมูลฐาน  งานวิจัยนี้
คือความพยายามในการศึกษาและทําความเข้าใจเหตุปัจจัยดังกล่าว โดยมุ่ง
เชื่อมโยงแบบแผนทางกายภาพของพ้ืนท่ีบางกอกเข้ากับปัจจัยทางสังคมใน  
ยุคสมัยต่างๆ  คําถามสําคัญท่ีชี้นํากระบวนการศึกษามีอยู่ด้วยกัน 3 ข้อ คือ     
1) การต้ังถ่ินฐานชุมชนเมืองท่ีย่านบางกอกมีวิวัฒนาการอย่างไร  2) เหตุ
ปัจจัยใดท่ีส่งอิทธิพลต่อแบบการตั้งถ่ินฐานชุมชนเมืองท่ีย่านบางกอก และ   
3) วิวัฒนาการการตั้งถ่ินฐานชุมชนเมืองเกิดข้ึนภายใต้กระบวนทัศน์ทางสังคม
แบบใดบ้าง ผู้วิจัยคาดหวังว่าผลการศึกษาจะเปิดเผยให้เห็นกลุ่มแนวคิดแม่บท 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 37 

หรือกระบวนทัศน์ที่มีอิทธิพลในช่วงเวลาใดช่วงเวลาหนึ่งซึ่งส่งผลต่อรูปแบบ
ทางกายภาพของพ้ืนท่ีบางกอก 

บทความนี้นําเสนอการอภิปรายในประเด็นว่าด้วย “ศูนย์กลาง
พระนคร” อันเป็นส่วนหนึ่งของการอธิบายการก่อรูปชุมชนเมืองในพระนคร
ช่วงต้นรัตนโกสินทร์ (ระหว่างรัชกาลท่ี 1-3)  การอภิปรายดังกล่าวถูก
กําหนดให้อยู่ในกรอบของคําถามการวิจัยที่เอ่ยถึงข้างต้น โดยเน้นไปท่ีเรื่อง
ของการก่อกําเนิดศูนย์กลางชุมชนเมือง  คําถามหลักในส่วนของบทความนี้
ได้แก่ 1) ศูนย์กลางพระนครในสมัยต้นรัตนโกสินทร์มีลักษณะเช่นใดและก่อ
ร่างข้ึนอย่างไร และ 2) การก่อร่างของศูนย์กลางพระนครเกิดข้ึนด้วยปัจจัยใด  
การสืบหาคําตอบของคําถามเหล่านี้ดําเนินการโดยใช้วิธีการทางประวัติศาสตร์ 
(Historical Method) โดยจะนําเสนอในแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Analytical 
Description)  ข้อมูลท่ีใช้มีทั้งท่ีเป็นเอกสารช้ันต้น เอกสารชั้นรอง และการ
สัมภาษณ์ความคิดเห็นของนักวิชาการในประเด็นอันเก่ียวข้องกับเนื้อหาที่ยัง
คลุมเครือ 

 
คติดั้งเดิมว่าด้วยศูนย์กลางพระนคร 
กรุงเทพมหานครถือกําเนิดข้ึนเมื่อมีการสร้างพระบรมมหาราชวังท่ีตําบลบาง
จีนใน ค.ศ. 1782 เช่นเดียวกับกรุงศรีอยุธยาท่ีถือเอาปีที่มีการสร้างพระราชวัง
ที่หนองโสนใน ค.ศ. 1350 เป็นปีก่อตั้ง  ในแง่นี้ทั้งสองเมืองต่างสถาปนาข้ึน
จากการสร้างพระราชวังของผู้ปกครอง หรือกล่าวได้ว่าการสร้างวังคือการ
สร้างเมือง ส่ิงนี้มิใช่เป็นเรื่องเฉพาะสําหรับราชธานีสยาม หากนับเป็นเรื่อง
ปกติธรรมดาของการเกิดเมืองท้ังหลายในภูมิภาคแถบนี้  เมื่อเป็นเช่นนั้นจึงถือ
ได้ว่าวังคือองค์ประกอบสําคัญท่ีกําหนดรูปแบบการวางผังของเมือง อย่างไรก็
ตามการเป็นต้นกําเนิดของเมืองมิได้หมายความว่าวังหลวงจะเป็นศูนย์กลาง
ของพระนครเสมอไป  ตามธรรมเนียมดั้งเดิมของรัฐในภูมิภาคน้ีบรรดาเมือง
ใหญ่ต่างๆ มักถือเอาวัดสําคัญเป็นศูนย์กลาง เมืองศูนย์กลางการปกครองของ
รัฐ เช่น สุโขทัย นครศรีธรรมราช สุพรรณบุรี และลพบุรี ล้วนมี “วัดมหาธาตุ” 
“วัดพระศรีมหาธาตุ” หรือ “วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ” เป็นศูนย์กลางเมือง
ทั้งส้ิน 

กรุงศรีอยุธยาเมื่อแรกตั้งก็ถือตามธรรมเนียมการวางผังเมือง 
เช่นนี้ดุจเดียวกัน  ตามหลักฐานในพงศาวดารฉบับหลวงประเสริฐฯ และ  
ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม) วัดพระศรีมหาธาตุของกรุงศรีอยุธยาเริ่มสร้างเมื่อ    
ค.ศ. 1374 ในสมัยสมเด็จพระบรมราชาธิราชท่ี 1 (ขุนหลวงพะง่ัว) หรือราว 
24 ปีหลังการสถาปนากรุงศรีอยุธยา “ศักราช 736 ขาลศก สมเด็จพระบรม
ราชาเจ้า และพระมหาเถรธรรมากัลญาณ แรกสถาปนาพระศรีรัตนมหาธาตุ 
ฝ่ายบุรพทิศหน้าพระบรรพ์ ชั้นสิงห์ สูงเส้น 3 วา”1 ตัววัดตั้งอยู่ทางด้านเหนือ



38 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

ของหนองโสนตรงย่านท่ีเรียกว่าป่าถ่าน ซึ่งเป็นบริเวณใกล้เคียงศูนย์กลางทาง
ภูมิศาสตร์ของเกาะเมือง 

วัดพระศรีมหาธาตุประกอบด้วยพ้ืนท่ี 2 ส่วน คือ เขตพุทธวาส 
และเขตสังฆาวาส เขตพุทธาวาสของวัดเป็นท่ีประดิษฐานหมู่พระสถูปทรง
ปรางค์ 5 องค์2 ตั้งอยู่บนฐานส่ีเหล่ียมจัตุรัสยกพ้ืน มีระเบียงคดล้อม  หมู่พระ
สถูปประกอบด้วยพระสถูปองค์ใหญ่ 1 องค์ตั้งอยู่ตรงกลางเป็นประธาน และ
พระสถูปบริวารขนาดย่อม 4 องค์ล้อมรอบ พระสถูปประธานเป็นท่ีบรรจุ  
พระบรมสารีริกธาตุ ส่วนพระสถูปบริวารเป็นท่ีเก็บผอบบรรจุพระธาตุของ 
พระสาวก ทางฟากตะวันออกของหมู่พระสถูปเจดีย์เป็นท่ีตั้งพระวิหารขนาด
ใหญ่ ส่วนทางฟากตะวันตกเป็นท่ีตั้งพระอุโบสถขนาดย่อมกว่า เขตพุทธาวาส 
มีกําแพงแก้วล้อมรอบท้ังส่ีด้าน เขตสังฆาวาสตั้งอยู่ทางทิศตะวันตกของเขต
พุทธาวาส เป็นท่ีพํานักของพระภิกษุสงฆ์ ในเขตนี้มีอาคารสถาน เช่น ศาลา
การเปรียญ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช และหมู่กุฏิสงฆ์ 

แบบแผนผังปริมณฑลและสถาปัตยกรรมของวัดพระศรีมหาธาตุ 
กรุงศรีอยุธยาได้รับอิทธิพลไม่น้อยจากศาสนสถานฮินดูของขอม ซึ่งล้วนมี
สถาปัตยกรรมทรงปรางค์เป็นองค์ประกอบหลัก โดยถูกสร้างข้ึนให้เป็นรูป
จําลองของจักรวาลมณฑลตามคติฮินดู  ขอมได้นําแบบอย่างการวางผัง     
และสถาปัตยกรรมศาสนสถานจากอินเดียใต้มาใช้อย่างเต็มรูปควบคู่ไปกับ      
การยอมรับศาสนาฮินดูและลัทธิเทวราชา อย่างไรก็ดีแม้จะมีแม่แบบจาก
ศิลปกรรมแบบฮินดู แต่แบบผังและสถาปัตยกรรมของวัดพระศรีมหาธาตุ  
กรุงศรีอยุธยาก็เน้นการส่ือความหมายเชิงสัญลักษณ์แบบพุทธ และการใช้  
งานในพุทธศาสนกิจเป็นการเฉพาะ  องค์พระปรางค์ประธานของวัดพระศรี-
มหาธาตุมีรูปทรงและการประดับประดาท่ีต่างไปจากพระปรางค์ในเทวาลัย
ของขอม  ปรางค์ขอมส่วนใหญ่มีรูปทรงท่ีเรียกว่า “ศิขร” ซึ่งมีลักษณะอ้วน
ป้อม ปลายแหลม  ตามแนวคิดแบบขอมพระปรางค์คือรูปจาํลองของภูเขา
และสวรรค์ ดังนั้นเรือนยอดขององค์พระปรางค์จึงต้องมีมวลที่ดูหนักแน่น
มั่นคงเสมือนขุนเขา ทั้งยังต้องจําลองภาพสรวงสวรรค์ให้ปรากฏรูปประดับ
รอบยอดขององค์พระปรางค์ แสดงโครงสร้างสรวงสวรรค์ตามลําดับชั้นและ
ทิศทาง แต่ละส่วนประดับรูปสลักเหล่าเทพประจําลําดับชั้นและทิศทางอย่าง
ชัดเจน  พระปรางค์ประธานวัดพระศรีมหาธาตุนั้นต่างจากปรางค์ขอมตรงท่ี
เรือนยอดมีรูปทรงที่เรียกว่า “งาเนียม” ซึ่งผอมชะลูดเพรียวบางกว่าทรงศิขร 
ทั้งการประดับประดาเรือนยอดของพระปรางค์ก็น้อยกว่าปรางค์ขอม รูปสลัก
เทพประจําตําแหน่งในสรวงสวรรค์ถูกลดความสําคัญลง นอกจากนี้ยังมีการ
เสริมฐานองค์พระปรางค์ให้สูงข้ึนเป็นอันมาก  องค์พระปรางค์มิได้มีพ้ืนท่ีใช้
สอยเป็นห้องกว้างในส่วนเรือนธาตุเพ่ือใช้ประกอบพิธีกรรมดังเทวาลัยของ
ศาสนาฮินดู หากเป็นมวลทึบตันท้ังหมด ไม่มีพ้ืนท่ีใช้สอยภายใน จะมีก็แต่ 
ช่องคูหาเล็กๆ พอบรรจุสถูปใส่พระบรมสารีริกธาตุ และพระพุทธรูปขนาดเล็ก 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 39 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

เท่านั้น3 เห็นได้ชัดว่าพระปรางค์ถูกออกแบบเพ่ือส่ือความหมายในเชิง
สัญลักษณ์เพียงอย่างเดียว มิได้ต้องการประโยชน์ใช้สอยในการประกอบ
พิธีกรรมใดๆ ทั้งส้ิน 

การปรับทรงปรางค์เป็นทรงงาเนียมท่ีมีแบบฉบับเฉพาะตัวเป็น
ผลงานของสกุลช่างไทยในสมัยต้นอยุธยาโดยแท้  เหตุที่ต้องมีการปรับปรุงนั้น
เก่ียวโยงกับความพยายามในการส่ือความหมายเชิงสัญลักษณ์ให้ประจักษ์แจ้ง
อยู่ไม่น้อย  การออกแบบให้องค์พระปรางค์สูงชะลูดข้ึนท้ังด้วยการเสริมฐาน
และยืดทรงเรือนยอดเพ่ือให้องค์พระปรางค์ดูสูงเด่นเป็นสง่าสมเป็นสัญลักษณ์
อันศักดิ์สิทธ์ิของศูนย์กลางพระนครยิ่งข้ึน การลดรูปประดับเก่ียวกับเทพและ
สรวงสวรรค์ก็เพ่ือลดความสําคัญของเหล่าเทพ และเน้นความสําคัญของ
พระพุทธเจ้าซึ่งส่ือแทนด้วยพระบรมสารีริกธาตุ 

แผนผังวัดพระศรีมหาธาตุ 
กรุงศรีอยุธยา 
ที่มา : กรมศิลปากร     
กองโบราณคดี, นําชมกรุง
รัตนโกสินทร์ (เน่ืองในงาน
สมโภชน์กรุงรัตนโกสินทร์ 
200 ปี) (กรุงเทพฯ : กรม
ศิลปากร, 2525), 



40 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

การวางผังพระนครศรีอยุธยาโดยกําหนดให้วัดพระศรีมหาธาตุ
เป็นศูนย์กลางเมืองคือการแสดงออกซ่ึงความสําคัญสูงสุดของพุทธศาสนาใน
สังคมสยามยุคนั้นอย่างตรงไปตรงมาตามคติจักรวาลมณฑล ตําแหน่งใจกลาง
เมืองถือเป็นบริเวณที่มีความสําคัญท่ีสุดในปริมณฑลแห่งนั้น ด้วยความที่เป็น
สังคมพุทธวัดย่อมเป็นสถานที่ที่เหมาะสมโดยปริยายท่ีจะตั้งอยู่ในบริเวณ
ดังกล่าว วัดท่ีตั้งข้ึนบริเวณใจกลางพระนครย่อมต้องพิเศษกว่าวัดอื่นๆ    
ความพิเศษท่ีว่านี้เกิดข้ึนได้ด้วยการเสริมสร้างความศักดิ์สิทธ์ิให้กับสถานที่ให้
เหนือวัดท้ังหลายท้ังปวง  วัดพระศรีมหาธาตุนั้นเอิบอาบไปด้วยความศักดิ์สิทธ์ิ
อย่างโดดเด่น ด้วยเพราะเป็นศูนย์รวมที่สถิตของบรรดาส่ิงศักดิ์สิทธ์ิจากทุก
สารทิศท้ังในระดับรัฐและภูมิภาค อาทิ  พระบรมสารีริกธาตุ พระพุทธรูป  
และรูปเคารพท่ีสําคัญทางพระศาสนาที่มีมาแต่ก่อน บ้างก็ถูกเคล่ือนย้ายมา
จากหัวเมืองสําคัญอื่นๆ ในราชอาณาจักร บ้างก็มาจากหัวเมืองประเทศราชท่ี
พ่ายสงครามแก่กรุงศรีอยุธยา ในบรรดาส่ิงศักดิ์สิทธ์ิเหล่านี้พระบรมสารีริกธาตุ
คือวัตถุธรรมแห่งความศักดิ์สิทธ์ิสูงสุด เพราะถือกันว่าเป็นวัตถุตัวแทนองค์
พระพุทธเจ้าโดยตรง ดังนั้นในการวางผังและออกแบบสถาปัตยกรรม พระ
บรมสารีริกธาตุจึงถูกอัญเชิญให้ประดิษฐานในองค์พระปรางค์ประธานของวัด
ซึ่งเป็นท้ังศูนย์กลางของวัดและศูนย์กลางของพระนคร 

ส่ิงนี้มีความสําคัญเชิงสัญลักษณ์เป็นอย่างยิ่งต่อบ้านเมือง คนใน
สังคมต้นอยุธยาซ่ึงผูกพันกับส่ิงเหนือธรรมชาติอย่างลึกซ้ึงเชื่อว่าความศักดิ์สิทธ์
เก่ียวโยงกับความเป็นไปของบ้านเมือง เนื่องด้วยอํานาจศักดิ์สิทธ์ิสามารถดล
บันดาลให้เกิดปรากฏการณ์ทั้งในทางดีและร้ายซึ่งส่งผลกระทบต่อสภาวการณ์
ของบ้านเมืองในทางใดทางหน่ึงเสมอ  ในแง่นี้ความอยู่รอดของบ้านเมือง
ย่อมข้ึนอยู่กับอาํนาจศักดิ์สิทธ์ิเป็นสําคัญ และด้วยความที่เป็นสังคมพุทธ   
พุทธศาสนาคือแหล่งท่ีมาของความศักดิ์สิทธ์ิสูงสุด โดยท่ีองค์พระศาสดาใน
พุทธศาสนาคือต้นธารแห่งความศักดิ์สิทธ์ิดังกล่าว ดังนั้นการวางผังเมืองโดย
กําหนดให้พระบรมสารีริกธาตุอยู่ใจกลางเมืองจึงส่ือถึงการมีพระพุทธเจ้าสถิต
อยู่ ณ แกนจักรวาลอันศักดิ์สิทธ์ิ คอยดูแลปกปักรักษาและคํ้าชูให้บ้านเมือง
เจริญรุ่งเรือง  การท่ีวัดศูนย์กลางเมืองของเมืองสําคัญท้ังหลายล้วนมีชื่อ
คล้ายๆ กันว่า วัดมหาธาตุก็ดี วัดพระศรีมหาธาตุก็ดี หรือวัดพระศรีรัตน- 
มหาธาตุก็ดี บ่งช้ีว่าวัดหนึ่งๆ จะถูกยกฐานะข้ึนเป็นวัดศูนย์กลางเมืองได้ ไม่
เพียงต้องตั้งอยู่ ณ ตําแหน่งศูนย์กลางทางภูมิศาสตร์ของเมืองเท่านั้น แต่ต้อง
เป็นท่ีประดิษฐานของพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าอีกด้วย 

แบบผังเขตพุทธาวาสของวัดพระศรีมหาธาตุคือ การแปลโครง 
สร้างจักรวาลตามคติจักรวาลมณฑลท่ีบรรยายในไตรภูมิเป็นกายภาพและ
จําลองมาไว้บนผืนพิภพ การกระทําดังกล่าวส่ือความหมายถึงการสร้างความ
กลมกลืนระหว่างรัฐกับจักรวาลภูมิอันศักดิ์สิทธ์ิภายใต้คติความเช่ือยุคนั้น การ
สร้างรูปกายภาพท่ีสะท้อนคติจักรวาลอย่างถูกต้องสมบูรณ์จะนํามาซึ่งความ



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 41 

ปกติสุขแก่บ้านเมืองตลอดไป เพราะได้ดําเนินไปตามครรลองแห่งจักรวาลอัน
เป็นสัจธรรมสูงสุด 

วัดพระศรีมหาธาตุถูกลดความสําคัญลงในกลางคริสต์ศตวรรษที่ 
15 เมื่อสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถทรงโปรดฯ ให้ขยายพระบรมมหาราชวังไป
ทางเหนือจนจรดแม่น้ําลพบุรี บริเวณที่เป็นหมู่มหามณเฑียร พระราชฐานเดิม
นั้นได้กลายไปเป็นส่วนที่ตั้งอยู่ในเขตช้ันนอกสุดของอาณาบริเวณใหม่ของ
พระบรมมหาราชวัง  สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถทรงถวายพระราชฐานเดิม 
ให้พระศาสนาโดยโปรดฯ ให้สร้างเป็น “วัดพระศรีสรรเพชญ์”  วัดพระศรี- 
สรรเพชญ์ไม่มีพระสงฆ์จําพรรษาและยังนับเนื่องเป็นส่วนหนึ่งของพระบรม- 
มหาราชวัง หรือเป็นวัดในเขตพระราชฐาน นับแต่นั้นมาวัดพระศรีสรรเพชญ์ 
ได้กลายเป็นวัดสําคัญท่ีสุดของราชสํานัก พระนคร และราชอาณาจักรแทนท่ี
วัดพระศรีมหาธาตุ  พระมหากษัตริย์อยุธยาหลายพระองค์ได้สร้างสถูป เจดีย์ 
วิหาร โบสถ์ ใหญ่โตสวยงามเพิ่มเติมอีกมากมาย ทั้งยังอัญเชิญพระพุทธรูป
ขนาดใหญ่และสําคัญหลายองค์มาประดิษฐาน  วัดพระศรีสรรเพชญ์ถูกใช้เป็น
ที่ประกอบพระราชพิธีสําคัญๆ ของราชสํานัก เช่น พระราชพิธีถือน้ําพิพัฒน์-   
สัตยา และยังเป็นท่ีเก็บรักษาพระบรมอัฐิของพระมหากษัตริย์และอัฐิของพระ
ราชวงศ์อีกด้วย 

วัดพระศรีสรรเพชญ์นั้นแตกต่างไปจากวัดพระศรีมหาธาตุเป็นอัน
มาก ไม่เพียงวัดพระศรีสรรเพชญ์จะอยู่ในเขตพระราชฐานและปราศจากเขต
สังฆาวาสเท่านั้น หากแบบผังของวัดยังผิดแผกไปจากของวัดพระศรีมหาธาตุ
อย่างเห็นได้ชัด ศูนย์กลางเขตพุทธาวาสของวัดพระศรีสรรเพชญ์มิได้เป็นหมู่
พระสถูปเจดีย์ 5 องค์ที่ประกอบด้วยพระปรางค์ประธานองค์ใหญ่ตรงกลางกับ
พระปรางค์บริวารส่ีทิศ หากมีลักษณะเป็นหมู่พระสถูป 3 องค์กับพระมณฑป 
3 องค์วางสลับกันเรียงเป็นแถวตรง ตั้งอยู่บนฐานยกพ้ืนรูปส่ีเหล่ียมผืนผ้า มี
ระเบียงคดล้อม  พระสถูปมีรูปสัณฐานเป็นทรงระฆังมิใช่ทรงปรางค์อย่างท่ี  
วัดพระศรีมหาธาตุ ทั้งยังถูกใช้เป็นท่ีบรรจุอัฐิของพระมหากษัตริย์  องค์  
ตะวันออกบรรจุพระอัฐิของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ องค์กลางของสมเด็จ    
พระบรมราชาธิราชท่ี 3 และองค์ตะวันตกของสมเด็จพระรามาธิบดีที่ 24 ส่วน  
พระมณฑปน้ันไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัดว่าใช้สอยเพ่ือการใด หากสันนิษฐาน
กันว่าพระมณฑปองค์ตะวันออกเคยเป็นท่ีประดิษฐานรอยพระพุทธบาท   
นอกระเบียงคดทางฟากตะวันออกเป็นพระวิหารใหญ่ที่ประดิษฐาน “พระศรี-
สรรเพชญ์” พระพุทธรูปสําคัญท่ีสุดของวัด ขณะท่ีทางฟากตะวันตกเป็นท่ีตั้ง
พระวิหารจัตุรมุขยอดเจดีย์  พ้ืนท่ีซีกตะวันออกของเขตพุทธาวาสเป็นท่ีตั้ง
อาคารสําคัญๆ อาทิ วิหารพระโลกนารถ วิหารพระป่าเลไลย์ และพระอุโบสถ 
ซึ่งมีขนาดเล็กท่ีสุดเมื่อเทียบกับอาคารสําคัญอื่นๆ  เขตพุทธาวาสมีกําแพงแก้ว
ล้อมรอบท้ังส่ีด้าน 

 



42 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

จะเห็นได้ว่าในผังรวมของวัดพระศรีสรรเพชญ์ไม่มีส่ิงก่อสร้างใด
โดดเด่นท่ีแสดงความเป็นศูนย์กลางของผัง ดังนั้นจึงยากที่จะเจาะจงไปได้ว่า
ตําแหน่งใดส่ือถึงแกนจักรวาล  แม้องค์ประกอบบางอย่าง เช่น ระเบียงคดรอบ
หมู่สถูป-มณฑป และสถูปประจําหัวมุมระเบียงคดจะพอเทียบเคียงกับองค์ 
ประกอบในโครงสร้างจักรวาล อันได้แก่ เขากําแพงจักรวาลและทวีปท้ังส่ี ทว่า
เมื่อปราศจากศูนย์กลางท่ีชัดเจนแล้วความหมายท่ีสะท้อนถึงจักรวาลมณฑลก็
ดูจะเลือนรางลงไป  นักวิชาการบางท่าน5 ให้ความเห็นว่าคติจักรวาลมณฑล
หาได้ขาดหายไปในการออกแบบวางผังวัดพระศรีสรรเพชญ์ไม่ หากยัง
สอดแทรกอยู่ในรูปสถูปต่างๆ กล่าวคือ พระสถูปแต่ละองค์ถูกส่ือให้เป็น
จักรวาลมณฑลในตัวเอง ในแง่นี้วัดพระศรีสรรเพชญ์จึงมิได้เป็นรูปธรรมแทน
จักรวาลมณฑลหนึ่งเดียว แต่ประกอบด้วยจักรวาลมณฑลหลายๆ จักรวาล
มณฑล  การสร้างจักรวาลมณฑลหลายแห่งในท่ีเดียวสะท้อนธรรมเนียมการ 
ส่ือสัญลักษณ์ที่เปล่ียนไป พระสถูปหลักของวัดพระศรีสรรเพชญ์มิได้ส่ือถึง
พระพุทธเจ้าอย่างพระสถูปในวัดพระศรีมหาธาตุ แต่กลับส่ือถึงพระมหา- 
กษัตริย์ในฐานะท่ีเชื่อมโยงกับองค์พุทธและเทวะแทน ดังนั้นจึงไม่จําเป็นต้องมี
พระสถูปหลักเพียงหนึ่งเดียวในพระอาราม เนื่องจากพระมหากษัตริย์แต่ละ
พระองค์ย่อมอยู่ในฐานะท่ีจะเป็นศูนย์กลางจักรวาลได้ด้วยพระองค์เอง 

การท่ีวัดพระศรีสรรเพชญ์ตั้งอยู่ในเขตพระราชฐานส่วนนอก ทํา
ให้วัดมิได้อยู่ในตําแหน่งท่ีสําคัญเหนือกว่าพ้ืนท่ีอื่นๆ ในพระบรมมหาราชวัง ไม่
ว่าจะเป็นเขตพระราชฐานส่วนกลางอันเป็นศูนย์ว่าราชการของราชอาณาจักร 
หรือเขตพระราชฐานส่วนในอันเป็นท่ีรโหฐานของพระมหากษัตริย์ ที่สําคัญการ
ใช้สอยในวัดเป็นไปเพ่ือรองรับกิจกรรมของราชสํานัก ตลอดจนส่ือสัญลักษณ์
อันเก่ียวเนื่องกับพระมหากษัตริย์เป็นหลัก พระราชพิธีต่างๆ ที่เคยจัดท่ีวัดพระ
ศรีมหาธาตุแต่เดิมก็ย้ายมาจัดท่ีวัดนี้แทน พระสถูปองค์สําคัญในพระอารามก็
สร้างข้ึนเพ่ือเป็นท่ีบรรจุอัฐิพระมหากษัตริย์แทนที่จะเป็นเพ่ือการระลึกถึง
พระพุทธเจ้า เมื่อเป็นเช่นนี้จึงตีความได้ว่าวัดพระศรีสรรเพชญ์มิได้ทําหน้าที่ 

 

 
 

แผนผังวัดพระศรีสรรเพชญ์ 
กรุงศรีอยุธยา 
ที่มา : กรมศิลปากร     
กองโบราณคดี, นําชมกรุง
รัตนโกสินทร์ (เน่ืองในงาน
สมโภชน์กรุงรัตนโกสินทร์ 
200 ปี) (กรุงเทพฯ : กรม
ศิลปากร, 2525), 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 43 

 
ศูนย์กลางอย่างเป็นเอกเทศเยี่ยงวัดมหาธาตุ หากเป็นเพียงส่วนประกอบหนึ่ง
หรือส่วนเสริมของพระบรมมหาราชวัง 

 
พระบรมมหาราชวัง ศูนย์กลางพระนคร 
การลดความสําคัญของวัดพระศรีมหาธาตุและเพ่ิมความสําคัญของวัดใน
พระบรมมหาราชวังเท่ากับเป็นการเปลี่ยนย้ายศูนย์กลางพระนครจากเดิมท่ี
เคยเป็นวัดไปเป็นพระบรมมหาราชวัง6 การท่ีพระบรมมหาราชวังรวมเอาวัด
สําคัญของราชอาณาจักรเข้าไว้ในตัวอย่างเบ็ดเสร็จถือได้ว่าเป็นสัญลักษณ์  
ของท้ังการรวมอาณาจักรและศาสนจักรเข้าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันและการ   
รวมศูนย์อํานาจทางการเมืองและวัฒนธรรมเข้าไว้ที่สถาบันพระมหากษัตริย์  
ความหมายดังกล่าวนอกจากจะส่ือในแบบผังแล้วยังส่ือในสถาปัตยกรรมหลัก
ของผังอีกด้วย  พระสถูปเจดีย์ที่ตั้งตามแนวแกนหลักภายในระเบียงคดไม่เพียง
เป็นท่ีบรรจุอัฐิของพระมหากษัตริย์เท่านั้น หากยังเป็นท่ีประดิษฐานพระบรม
สารีริกธาตุ  ตามคติโบราณ “ถูปารหบุคคล” คือบุคคลท่ีอัฐิของเขาคู่ควร    
แก่การบรรจุไว้ในพระสถูป บุคคลประเภทดังกล่าวได้แก่ พระพุทธเจ้า พระ
ปัจเจกพุทธเจ้า พระอรหันต์ขีณาสพ และพระเจ้าจักรพรรดิเท่านั้น บุคคลอื่นๆ 
แม้กระท่ังพระราชาธิบดีก็มิคู่ควรแก่สถูป ดังนั้นหากต้องการจะบรรจุอัฐิ 
บุคคลธรรมดาหรือพระราชาธิบดีไว้ในพระสถูปก็ต้องมีการอัญเชิญพระบรม-
สารีริกธาตุบรรจุเสียก่อนเพ่ือแปลงสภาพเป็นสถูปอันแท้จริงแล้วจึงจะบรรจุอัฐิ
เหล่านั้นตามไปภายหลังได้ พระสถูปจึงเป็นท่ีประดิษฐานท้ังพระอัฐิและพระ
บรมสารีริกธาตุในตัว7 แม้จะมองได้ว่าเป็นการแก้เคล็ดตามธรรมเนียมโบราณ 
แต่ส่ิงนี้ย่อมส่ือถึงการหลอมรวมกันของอาณาจักรกับศาสนจักรอยู่ไม่น้อย 

ธรรมเนียมการมีวัดประจําพระบรมมหาราชวังได้รับการสืบทอด
ต่อมาตลอดสมัยอยุธยา สมัยธนบุรี จนล่วงถึงสมัยต้นรัตนโกสินทร์  ในสมัย
ธนบุรีแม้พระเจ้าตากจะไม่เคร่งครัดกับแบบแผนธรรมเนียมคร้ังกรุงศรีอยุธยา
นัก แต่พระราชวังของพระองค์ก็รวมเอาวัดเก่าแก่ที่มีมาแต่ดั้งเดิม คือวัดแจ้ง
และวัดท้ายตลาดเข้าไว้ในอาณาเขตด้วย  วัดท้ังสองถือเป็นส่วนหนึ่งของเขต
พระราชฐาน เป็นอารามหลวง ไม่มีพระสงฆ์จําพรรษา  ในสมัยรัตนโกสินทร์
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกทรงนําแบบอย่างวังหลวงท่ีกรุงศรี
อยุธยามาปรับใช้ในการสร้างพระบรมมหาราชวังท่ีกรุงเทพมหานครอย่าง
จริงจัง  พระบรมมหาราชวังท่ีกรุงเทพมหานครมีการวางผังตามแนวคิด
เดียวกับวังหลวงท่ีกรุงศรีอยุธยา กล่าวคือ มีการแบ่งพ้ืนท่ีออกเป็น 3 ส่วน 
ได้แก่ เขตพระราชฐานชั้นนอก เขตพระราชฐานช้ันกลาง และเขตพระราชฐาน
ชั้นใน โดยท่ีแต่ละส่วนถูกกําหนดให้มีการใช้งานไม่ต่างกับท่ีเคยใช้สอยใน    
แต่ละส่วนของวังหลวงของกรุงศรีอยุธยา เขตพระราชฐานช้ันนอกเป็นท่ีตั้งวัด



44 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

ในพระบรมมหาราชวังเทียบเคียงได้กับวัดพระศรีสรรเพชญ์ เรียกว่า “วัด  
พระศรีรัตนศาสดาราม”  และเช่นเดียวกับวัดพระศรีสรรเพชญ์ วัดแห่งนี้มี   
ไม่มีพระสงฆ์จําพรรษา เป็นท่ีรวมของส่ิงศักดิ์สิทธ์ิคู่บ้านคู่เมือง และใช้เป็นท่ี
ประกอบพระราชพิธีสําคัญๆ ของรัฐ 

วัดพระศรีรัตนศาสดารามมีรูปแบบการวางผังท่ีมีแบบฉบับ
เฉพาะตัวไม่เหมือนกับวัดพระศรีสรรเพชญ์ ทั้งๆ ที่มีฐานะหน้าที่ไม่ต่างกัน 
และยังไม่เหมือนกับวัดพระศรีมหาธาตุ กรุงศรีอยุธยา  วัดแห่งนี้ถูกสร้างข้ึน
พร้อมๆ กับพระราชมณเฑียรและป้อมปราการของพระบรมมหาราชวัง  เมื่อ
แรกสร้างผังของวัดถูกออกแบบให้มีองค์ประกอบสถาปัตยกรรมสําคัญๆ ได้แก่ 
“พระอุโบสถ” ตั้งอยู่บริเวณตะวันออกเฉียงเหนือของพระบรมมหาราชวัง โดย
ผินหน้าไปทางทิศตะวันออก  พระอุโบสถทําหน้าที่เป็นประธานของวัด เป็นท่ี
ประดิษฐาน “พระพุทธมหามณีรัตนปฏิมากร” หรือพระแก้วมรกต พระคู่บ้าน 
คู่เมืองสยามในสมัยรัตนโกสินทร์  รอบพระอุโบสถมี “กําแพงแก้ว” ล้อม และ
มี “ซุ้มเสมา” ตั้งประจํา 8 ทิศ นอกกําแพงแก้วมี “ศาลาราย” ตั้งรายรอบ
จํานวน 12 หลัง พ้ืนท่ีด้านเหนือของพระอุโบสถมีสระน้ําใหญ่เป็นท่ีตั้ง     
“หอมณเฑียรธรรม” หรือหอไตรที่เก็บพระไตรปิฎก ด้านตะวันออกของหอ
มณเฑียรธรรมเป็นท่ีประดิษฐาน “พระเจดีย์ทองทรงเครื่อง” 2 องค์ ซึ่งเป็น
อนุสรณ์สถานอุทิศแด่พระราชบิดาและพระราชมารดาของพระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก ถัดจากหอมณเฑียรธรรมไปทางเหนือไปเป็นท่ีตั้ง 
“หอพระเทพบิดร “ และ “หอพระนาก”  อันหอมณเฑียรธรรมนั้นต่อมาถูก
เพลิงไหม้เสียหาย หลังจากนั้นไม่นานก็ได้มีการสร้าง “พระมณฑป”บนฐาน
ไพทีข้ึนมาแทนที่เพ่ือใช้เป็นท่ีเก็บพระไตรปิฎกฉบับทองซึ่งได้รับการสังคายนา
ใหม่ในสมัยนั้น วัดพระศรีรัตนศาสดารามมีระเบียงคดรูปผังเป็นส่ีเหล่ียม
ล้อมรอบ ระเบียงคดนี้เป็นตัวกําหนดขอบเขตพระอาราม นอกระเบียงคด
ทางด้านตะวันออกมีแถวพระปรางค์ตั้งเรียงรายเป็นแนว 

ผังพระอารามของวัดพระศรีรัตนศาสดารามนั้นหาได้มีเค้าโครงท่ี
อาจตีความได้ว่าเป็นรูปจําลองของจักรวาลมณฑลดังแบบแผนการวางผังวัด
จํานวนมากที่ปรากฏในสมัยอยุธยาไม่  ดุจเดียวกับผังวัดพระศรีสรรเพชญ์ ผัง
พระอารามของวัดพระศรีรัตนศาสดารามไม่มีส่ิงก่อสร้างใดโดดเด่นพอจะแสดง
ความเป็นศูนย์กลางของผัง ดังนั้นจึงไร้ซึ่งสัญลักษณ์ที่จะส่ือถึงแกนจักรวาล
หรือเขาพระสุเมรุ  อันพระอุโบสถนั้นแม้จะถือว่าเป็นประธานของวัด แต่ก็มิได้
ตั้งอยู่ตรงตําแหน่งก่ึงกลางเขตพระอาราม ทว่าอยู่ค่อนมาทางฝ่ังใต้ ทั้งตัวพระ
อุโบสถเองก็หาได้มีส่ิงก่อสร้างประจําทิศท้ังส่ีห้อมล้อม ซึ่งอาจเทียบเคียงได้กับ
ทวีปท้ังส่ีที่ตั้งรายรอบเขาพระสุเมรุ ในแง่นี้พระอุโบสถจึงขาดองค์ประกอบ
สําคัญของการเป็นสัญลักษณ์ศูนย์กลางจักรวาล ส่วนระเบียงคดก็ยากที่จะ
ตีความได้ว่าเป็นเขาสัตตบริภัณฑ์หรือเขากําแพงจักรวาล เนื่องจากมิได้มี
องค์ประกอบส่วนอื่นเช่นศูนย์กลางและส่ิงก่อสร้างประจําทิศเป็นเคร่ืองยืนยัน 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 45 

แม้ผังพระอารามวัดพระศรีสรรเพชญ์จะไร้ส่ิงก่อสร้างศูนย์กลางท่ี
โดดเด่น แต่แบบผังก็แสดงลักษณะแนวแกนและสมมาตรอย่างชัดเจนเหมือนๆ 
กับท่ีปรากฏในผังพระอารามวัดพระศรีมหาธาตุ ดังนั้นจึงพออนุมานได้ว่าคติ
จักรวาลมณฑลแบบดั้งเดิมยังคงส่งอิทธิพลต่อการวางผังวัดพระศรีสรรเพชญ์
อยู่ไม่น้อย ทว่าเมื่อหันมาพิจารณาผังพระอารามวัดพระศรีรัตนศาสดาราม 
ลักษณะแนวแกนและสมมาตรกลับดูเลือนรางย่ิงนัก ฉะนั้นการตีความการวาง
ผังพระอารามวัดพระศรีรัตนศาสดารามว่าเก่ียวโยงกับคติจักรวาลมณฑลจึงไม่
มีน้ําหนัก  อย่างไรก็ตามเป็นไปได้ดังท่ีมีนักวิชาการบางท่าน8 ให้ความเห็นไว้
ว่า สําหรับวัดพระศรีรัตนศาสดารามแล้วคติจักวาลมณฑลมิได้ปรากฏอย่าง
โจ่งแจ้งในรูปแบบการวางผังอย่างวัดสมัยอยุธยาหรือศาสนสถานของขอม  
ทว่าแฝงอยู่ในองค์ประกอบสําคัญๆ ของพระอาราม เช่น พระอุโบสถ พระสถูป
เจดีย์ และพระมณฑป  หากศึกษาในรายละเอียดของสถาปัตยกรรมแต่ละหลัง
จะพบสัญลักษณ์ที่บ่งบอกถึงความเก่ียวโยงกับคติดังกล่าว อาทิ ภาพจิตรกรรม
ฝาผนังท่ีผนังด้านสกัดเบื้องหลังพระประธานในพระอุโบสถ ซึ่งเขียนเก่ียวกับ
ไตรภูมิโลกสัณฐาน และลวดลายหน้าบันของอาคารสําคัญๆ เป็นต้น 

ความแตกต่างที่เด่นชัดอีกประการระหว่างผังของวัดพระศรีรัตน-
ศาสดารามกับวัดพระศรีสรรเพชญ์และวัดสําคัญในสมัยอยุธยาส่วนใหญ่ก็คือ 
การให้ความสําคัญกับพระอุโบสถ  ในผังของวัดพระศรีรัตนศาสดารามนั้น 
พระอุโบสถถูกยกให้มีความสําคัญท่ีสุด มีฐานะเป็นประธานของพระอาราม  
พระอุโบสถมีขนาดใหญ่โตโอ่อ่า เป็นท่ีประดิษฐานพระพุทธมหามณีรัตน- 
ปฏิมากรพระสาํคัญคู่บ้านคู่เมืองอันเป็นท่ีมาของช่ือวัด  ขณะท่ีในผังวัดพระ 
ศรีสรรเพชญ์ พระอุโบสถมีขนาดเล็กท่ีสุดในบรรดาอาคารสําคัญอื่นๆ ในผัง 
ทั้งยังมิได้ตั้งอยู่ในตําแหน่งแกนหลักของผังและมิได้เป็นท่ีประดิษฐานพระ
สําคัญท่ีสุดของวัด สําหรับผังวัดพระศรีมหาธาตุและวัดราชบูรณะซ่ึงคล้ายคลึง
กันมาก แม้พระอุโบสถจะตั้งอยู่ในแนวแกนหลักของผัง แต่ด้วยขนาดท่ีย่อม
กว่าพระวิหาร ตําแหน่งท่ีตั้งอยู่ทางด้านหลังพระอาราม และพระสําคัญสูงสุด
ของวัดประดิษฐานอยู่ในพระวิหาร ทําให้พระอุโบสถดูด้อยความสําคัญกว่า
องค์ประกอบสําคัญอื่นๆ ในผัง 

ในสมัยต้นอยุธยาการวางผังพระอารามโดยไม่ให้ความสําคัญกับ
พระอุโบสถดังกล่าวถือเป็นธรรมเนียมนิยมอย่างปกติธรรมดา แต่พอล่วงเข้า
ปลายสมัยอยุธยาธรรมเนียมนิยมก็ค่อยเปล่ียนไป พระอุโบสถเริ่มมีความสําคัญ
มากข้ึน ดังจะเห็นได้จากผังพระอารามวัดไชยวัฒนารามซึ่งเป็นวัดประจํา
รัชกาลสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง สร้างข้ึนใน ค.ศ. 1630  แม้ผังพระอาราม
จะมีโครงสร้างจักรวาลจําลองตามแบบแผนท่ีตกทอดมาตั้งแต่สมัยอยุธยา
ตอนต้น อันประกอบด้วย พระสถูปทรงปรางค์องค์ใหญ่ตรงก่ึงกลาง ห้อมล้อม
ด้วยสถูปประจาํทิศท้ังส่ี และระเบียงคดรอบเป็นส่วนสําคัญท่ีสุดของผัง ทว่า
พระอุโบสถก็ถูกเน้นให้เป็นองค์ประกอบท่ีโดดเด่นอย่างชัดแจ้ง กล่าวคือ พระ



46 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

อุโบสถมีขนาดใหญ่เมื่อเทียบกับอาคารอื่นๆ ในผัง ทั้งยังถูกสร้างในตําแหน่ง
หน้าพระอารามบนแนวแกนหลักของพระอาราม  จนย่างเข้าสมัยต้นรัตน- 
โกสินทร์ ธรรมเนียมนิยมเปล่ียนแปลงอีกครั้งเมื่อพระอุโบสถของวัดสําคัญ
หลายวัดถูกเล่ือนชั้นข้ึนเป็นประธานของพระอาราม แทนท่ีพระสถูปปรางค์
องค์ใหญ่ ขณะที่วิหารถูกลดความสําคัญลงไป  ในผังวัดพระศรีรัตนศาสดาราม
ไม่ปรากฏมีวิหารใหญ่ในความหมายแบบเดียวกับวิหารสมัยอยุธยาแต่อย่างใด  
ส่วนวัดพระเชตุพนก็มีพระอุโบสถเป็นประธานและตั้งอยู่ก่ึงกลางเขตระเบียง
คด  การให้ความสําคัญสูงสุดแก่พระอุโบสถในผังพระอารามถือเป็นธรรมเนียม
นิยมเฉพาะของยุคสมัยรัตนโกสินทร์โดยแท้ 

ตามที่กล่าวไว้แล้วก่อนหน้า วัดพระศรีรัตนศาสดารามคือ
ส่วนประกอบสําคัญท่ีหนุนเสริมความเป็นศูนย์กลางในผังพระนครของพระ- 
บรมมหาราชวัง  แบบผังของวัดถูกสร้างข้ึนเพ่ือสนองประโยชน์และการส่ือ
สัญลักษณ์ของราชสํานักเป็นหลัก คติทางศาสนาแม้จะสะท้อนชัดในงาน
สถาปัตยกรรม แต่ในระดับผังโดยรวมแล้วกลับด้อยความสําคัญและปรากฏ
ร่องรอยอยู่ไม่มากนัก  แบบผังพระอารามวัดดูเหมือนจะก่อร่างข้ึนตาม“พระ-
ราชอัธยาศัย” มากกว่าจะยึดถือหลักการวางผังใดๆ เป็นพิเศษ  ในแง่นี้จึงมอง
ได้ว่าวัดพระศรีรัตนศาสดารามมิได้มีฐานะเป็นองค์ประกอบเอกเทศแห่งหนึ่ง
ของพระนคร หากกลายเป็นส่วนประกอบที่เป็นอันหนึ่งอันเดียวของพระบรม- 
มหาราชวังโดยสมบูรณ์ 

การเปล่ียนย้ายศูนย์กลางพระนครจากวัดเป็นวัง สะท้อนให้เห็นถึง
ความเปล่ียนแปลงของความสัมพันธ์ระหว่างอาณาจักรกับศาสนจักร  ในสมัย
อยุธยายุคแรกเริ่มเมื่อวัดคู่บ้านคู่เมืองคือวัดพระศรีมหาธาตุนั้น ฝ่ายศาสนจักร
กับฝ่ายอาณาจักรเป็นอิสระจากกันค่อนข้างมาก  ฝ่ายศาสนจักรรับบทบาทนํา
ทางจิตวิญญาณอย่างเด่นชัดและเป็นตัวของตัวเอง  ส่ิงท่ีปรากฏทางกายภาพ
คือการท่ีวัดพระศรีมหาธาตุตั้งแยกห่างจากพระบรมมหาราชวังและดํารงฐานะ
เป็นศูนย์กลางพระนคร ทั้งยังมีแบบผังท่ีเคร่งครัดตามคติศาสนา ในสมัย
อยุธยายุคต่อมาเมื่อวัดพระศรีมหาธาตุถูกลดบทบาทลง และวัดพระศรีสรร-
เพชญ์ถูกยกให้เป็นวัดชั้นนําที่สุด ฝ่ายอาณาจักรเร่ิมเข้าครอบงําฝ่ายศาสนจักร9 
ด้วยการรวมเอาวัดสําคัญเข้าไว้ในพระบรมมหาราชวัง ซึ่งหมายถึงการย้าย
ศูนย์กลางพระนครมาไว้ที่พระบรมมหาราชวังด้วย  แบบผังของวัดพระศรี-  
สรรเพชญ์คลายความเคร่งครัดในคติศาสนาลง ขณะท่ีถูกปรับเปล่ียนให้สนอง
การใช้สอยของราชสํานักมากข้ึน  อย่างไรก็ตามเค้าโครงการวางผังแบบดั้งเดิม
ที่อิงคติศาสนา เช่น การจัดผังโดยวางส่ิงก่อสร้างสําคัญตามแนวแกนหลักของ
พระอาราม การจัดผังในลักษณะสมมาตร และการจัดผังท่ีมีเขตระเบียงคด  
อยู่กลางพระอารามเชื่อมต่อกับพระวิหารก็ยังปรากฏอยู่  ส่ิงนี้ส่ือถึงการท่ี   
ฝ่ายอาณาจักรเข้าครอบงําฝ่ายศาสนจักรแค่เพียงระดับหนึ่งเท่านั้น ซึ่งหาก
พิจารณาบริบททางสังคมการเมืองของกรุงศรีอยุธยาในยุคนั้นก็จะพบว่า



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 47 

ความสัมพันธ์ระหว่างฝ่ายศาสนจักรกับฝ่ายอาณาจักรโน้มเอียงไปในทิศทาง
ดังกล่าวอยู่ไม่น้อย10  ในสมัยต้นรัตนโกสินทร์เมื่อวัดพระศรีรัตนศาสดาราม 
ถูกสร้างให้เป็นวัดคู่บ้านคู่เมืองท่ีตั้งอยู่ภายในพระบรมมหาราชวังลักษณะเดียว 
กับวัดพระศรีสรรเพชญ์ ฝ่ายอาณาจักรได้เข้าครอบงําฝ่ายศาสนจักรอย่าง  
เข้มข้น11 แบบผังตามคติศาสนาแทบไม่ปรากฏร่องรอยในผังพระอารามวัด
พระศรีรัตนศาสดารามโดยรวมเลย  อาจมองได้ว่าวัดพระศรีรัตนศาสดาราม
ถูกสร้างข้ึนเพ่ือสนองการใช้สอยและการส่ือสัญลักษณ์ของราชสํานักอย่าง
แท้จริง  วัดได้กลายเป็นองค์ประกอบหนึ่งท่ีเสริมส่งสถานะศูนย์กลางของ
พระบรมมหาราชวังให้สมบูรณ์ หรืออีกนัยหนึ่งพระบรมมหาราชวังได้ดูดกลืน
วัดเพ่ือเสริมสถานะศักดิ์สิทธ์ิให้ตัวเอง  ในแง่นี้คติทางศาสนาจึงด้อยความ 
สําคัญกว่าความต้องการของพระมหากษัตริย์ 

หากนําบริบททางสังคมการเมืองสมัยต้นรัตนโกสินทร์มาเทียบ 
เคียงจะพบความสอดคล้องต้องกันอยู่มาก  ในยุคนั้นฝ่ายอาณาจักรเข้า
แทรกแซงกิจการสงฆ์อย่างไม่เคยปรากฏมาก่อน การครอบงําศาสนจักร
ดําเนินการผ่านการกระทํา เช่น การออกกฎพระสงฆ์ และการเข้าไปจัดการ
คณะสงฆ์ เป็นต้น  การเข้าครอบงําศาสนจักรท่ีเป็นไปอย่างเข้มข้นในสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกหาได้มีเจตนาลดบทบาทความสําคัญ
ของศาสนาและเพ่ิมพูนบทบาทความสําคัญของพระมหากษัตริย์ไม่  ในทาง
ตรงกันข้ามรัฐในสมัยนั้นต้องการเน้นความสําคัญของพุทธศาสนายิ่งๆ ข้ึน  
นักวิชาการบางท่านถึงกับมองว่ากรุงรัตนโกสินทร์ถูกสถาปนาข้ึนภายใต้อุดม
คติรัฐพุทธเลยทีเดียว12 ข้อสรุปดังกล่าวมีมูลอยู่มาก เพราะนอกจากรัฐจะเข้า
แทรกแซงกิจของสงฆ์โดยตรงอย่างท่ีกล่าวมาแล้ว ยังได้ดําเนินการสังคายนา
พระไตรปิฎก ชาํระและแปลวรรณกรรมทางพุทธ รวมท้ังส่งเสริมการศึกษาเล่า
เรียนปริยัติธรรมในหมู่สงฆ์อีกด้วย  ส่ิงเหล่านี้ย่อมบ่งช้ีว่าการกระทําของรัฐนั้น
เป็นไปเพ่ือเชิดชูพระศาสนามากกว่าเป็นไปในทางกลับกัน การกระทําดังกล่าว
ถูกผลักดันด้วยเง่ือนไขทางสังคมการเมือง ซึ่งมีมูลเหตุมาจากความจําเป็นใน
การสร้างความชอบธรรมในการปกครองของราชวงศ์ใหม่ซึ่งได้อํานาจมาด้วย
การรัฐประหารเป็นสําคัญ13  อาจกล่าวได้ว่าในสมัยต้นรัตนโกสินทร์รัฐได้สร้าง
ภาพของการหลอมรวมเข้ากับศาสนา  อุดมการณ์ของรัฐตั้งอยู่บนคติแบบพุทธ  
เมื่อเป็นเช่นนี้ยิ่งพระศาสนาถูกยกสถานะให้สูงส่งเพียงใด รัฐซึ่งแสดงบทบาท
จรรโลงพระศาสนาอย่างเต็มกําลังก็ยิ่งได้รับการยอมรับมากข้ึนเท่านั้น 

 
ย่านศาสนสถานศูนย์กลางพระนครแห่งที่สอง 
พระนครในสมัยต้นรัตนโกสินทร์มิได้มีศูนย์กลางเพียงหนึ่งเดียว  นับแต่สมัย
รัชกาลท่ี 1 บริเวณที่เรียกในช้ันหลังว่า “ย่านวัดสุทัศน์” ถูกกําหนดให้เป็น
ศูนย์กลางอีกแห่งของพระนครตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ บริเวณดังกล่าว



48 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

เป็นท่ีตั้งถ่ินฐานชุมชนพราหมณ์มาตั้งแต่ก่อนสมัยรัตนโกสินทร์  เมื่อครั้งกรุง
ศรีอยุธยาแตกนั้น พวกพราหมณ์ที่อาศัยในตัวเมืองต่างหลบลี้ภัยสงครามแตก
กระสานกันไป กระท่ังเมื่อมีการสถาปนาพระนครใหม่ที่ธนบุรีจึงได้รวมตัวกัน
มาตั้งรกรากบริเวณนอกกําแพงเมืองธนบุรีฝ่ังตะวันออกแถวย่านวัดสุทัศน์  ใน
สมัยนั้นบริเวณดังกล่าวยังเป็นท้องทุ่งโล่งกว้างผู้คนอยู่อาศัยเบาบาง มีชุมชน
ชาวต่างชาติอยู่เป็นหย่อมๆ  นอกจากชุมชนพราหมณ์แล้วก็ยังมีชุมชนจีน 
ชุมชนญวน และชุมชนเขมร เป็นต้น14 เหล่าพราหมณ์ที่ตั้งชุมชนในย่านนี้เป็น
กลุ่มตระกูลพราหมณ์เก่าของกรุงศรีอยุธยาซึ่งได้รับการยกย่องว่ามีความรอบรู้
ในลัทธิพิธีกรรมพราหมณ์เป็นอย่างดี พวกพราหมณ์ได้สร้างโบสถ์พราหมณ์ข้ึน
เป็นศาสนสถานประจําชุมชนของตน  ตามเอกสารของนอร์มัน บาร์ตเลต 
โบสถ์พราหมณ์ดังกล่าวสร้างข้ึนเมื่อ ค.ศ. 1780  ในสมัยธนบุรี15 ครั้นถึงสมัย
รัตนโกสินทร์ เขตกําแพงพระนครได้ขยายออกไปทางตะวันออกจรดคลองรอบ
กรุง พ้ืนท่ีอันเป็นท่ีตั้งชุมชนพราหมณ์กลายมาเป็นส่วนหนึ่งของเขตภายใน
กําแพงพระนคร ทั้งยังอยู่ในตาํแหน่งภูมิศาสตร์ราวใจกลางอาณาเขตพระนคร
ที่ขยายใหม่อีกด้วย  ใน ค.ศ. 1784 ต้นสมัยรัชกาลท่ี 1 พระครูสิทธิชัย 
(กระต่าย)16 พราหมณ์ผู้เป็นผู้นําชุมชนโบสถ์พราหมณ์ได้กราบบังคมทูลขอให้
ตั้งเสาชิงช้าข้ึนตรงท่ีถือว่าเป็นใจกลางพระนคร สําหรับทํา “พระราชพิธี
ตรียัมปวายตรีปวาย” ตามโบราณราชประเพณี17 พระบาทสมเด็จพระพุทธ-
ยอดฟ้าจุฬาโลกจึงโปรดฯ ให้ตั้งเสาชิงช้า ณ บริเวณด้านหน้าโบสถ์พราหมณ์ 
พร้อมกันนั้นก็ได้โปรดฯ ให้สร้างโบสถ์พราหมณ์ข้ึนใหม่ในคราวเดียวกัน  เทว- 
สถานโบสถ์พราหมณ์ที่สร้างใหม่มีต้นเค้ามาจากเทวสถานโบสถ์พราหมณ์ใน
ย่านชีกุนของพระนครศรีอยุธยา กล่าวคือ ประกอบด้วยโบสถ์ 3 หลัง ได้แก่ 
สถานพระอิศวร สถานพระมหาวิฆเนศวร และสถานพระนารายณ์ตั้งเรียงกัน  
การสร้างเสาชิงช้าและเทวสถานใจกลางพระนครน้ันมีที่มาจากคติโบราณของ
การสร้างบ้านแปงเมืองท่ีมีมาตั้งแต่สมัยอยุธยาเป็นอย่างน้อย  ตามคติฝ่าย
พราหมณ์เสาชิงช้าส่ือความหมายถึงความมั่นคงแข็งแรงของบ้านเมือง และ
พระราชพิธีตรียัมปวายตรีปวายคือพิธีกรรมท่ีทําข้ึนเพ่ือเสริมส่งให้บ้านเมือง
มั่นคง18 

ในปลายรัชกาลท่ี 1 ธรรมเนียมการสร้างวัดกลางเมืองได้รับการ
รื้อฟ้ืนอีกครั้งเมื่อ ค.ศ. 1807 พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกโปรด
เกล้าฯ ให้อัญเชิญพระพุทธรูปองค์สําคัญจากวิหารหลวง วัดพระศรีมหาธาตุ 
กลางเมืองสุโขทัยลงมาไว้ที่พระนคร โดยให้ชะลอไว้ในตําแหน่งก่ึงกลางพระ
นคร ซึ่งหมายถึงย่านอันเป็นท่ีตั้งชุมชนพราหมณ์ที่เอ่ยถึงข้างต้น  ในการนี้ 
ทรงมีพระราชดําริให้สร้างวัดข้ึน ณ บริเวณดังกล่าวพระราชทานนามว่า “มหา
สุทธาวาส” โดยมี “วิหารใหญ่ขนาดวิหารวัดพระเจ้าพนัญเชิงท่ีกรุงเก่า”19 
เป็นท่ีประดิษฐานองค์พระพุทธรูปและเป็นประธานของวัด  วัดมหาสุทธาวาส
ตั้งอยู่ในตําแหน่งใกล้เคียงศูนย์กลางทางภูมิศาสตร์ของพระนครในสมัยต้น



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 49 

รัตนโกสินทร์ เช่นเดียวกันกับวัดพระศรีมหาธาตุที่กรุงศรีอยุธยา  แม้ตาม
โครงสร้างการแบ่งเขตพระนครที่กําหนดโดยคูคลองหลักๆ ตัววัดจะอยู่ในเขต
พระนครชั้นนอก แต่ด้วยความท่ีเขตพระนครชั้นในเป็นพ้ืนท่ียาวแคบเลียบ
แม่น้ําเจ้าพระยา และเขตพระนครชั้นนอกขยายโด่งออกไปทางตะวันออกมาก 
ตําแหน่งศูนย์กลางทางภูมิศาสตร์ของพระนครจึงตกอยู่ในเขตพระนครชั้นนอก 

วัดมหาสุทธาวาสมิได้สร้างเสร็จในแผ่นดินเดียว แต่การก่อสร้าง
ล่วงเลยถึง 3 รัชสมัย กินเวลานาน 40 ปีเต็ม20 งานก่อสร้างวัดเสร็จสมบูรณ์ 
ใน ค.ศ. 1847 สมัยรัชกาลท่ี 3  เมื่อแล้วเสร็จพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า-
เจ้าอยู่หัวทรงเปล่ียนนามวัดเสียใหม่เป็น “สุทัศนเทพธาราม” 

วัดสุทัศน์ถูกสร้างให้มีองค์ประกอบและรูปผังสมบูรณ์แบบตามคติ
ศาสนา แบบผังเขตพุทธาวาสของวัดสุทัศน์ประกอบด้วย พระวิหารหลวงเป็น
ประธาน ตั้งอยู่บนฐานประทักษิณส่ีเหล่ียม 2 ชั้น ฐานช้ันล่างเป็นฐานสิงห์ยก
สูงจากลานโดยรอบ มีพนักกําแพงแก้วล้อม ฐานช้ันบนเป็นฐานสิงห์ยกสูงจาก
ฐานช้ันล่าง มีพนักกําแพงแก้วล้อม ตรงหัวมุมมี “ศาลาวิหารโถง” ตั้งประจํา
ทั้งส่ีมุม ระเบียงคดวางแนวเป็นรูปผังส่ีเหล่ียมผืนผ้าล้อมรอบพระวิหารไว้ทุก
ด้าน21 พระอุโบสถขนาดใหญ่22 ตั้งอยู่ทางใต้ของพระวิหารนอกเขตระเบียงคด 
สัตตมหาสถานหรือสัญลักษณ์แสดงสถานท่ีที่พระพุทธองค์ประทับภายหลังการ
ตรัสรู้ 7 แห่งตั้งอยู่ทางตะวันออกนอกระเบียงคด  รอบเขตพุทธวาสมีกําแพง
แก้วล้อมทุกด้าน  นอกเขตพุทธาวาสทางใต้เป็นเขตสังฆาวาส อันเป็นท่ีตั้งของ
หมู่กุฏิสงฆ์ ศาลาการเปรียญ หอไตร และหอระฆัง (ดูภาพแรกของบทความ) 

ตามที่นักวิชาการหลายท่านได้สรุปไว้23 แบบผังเขตพุทธาวาสของ
วัดสุทัศน์คือการจําลองภูมิจักรวาลตามคติมณฑลแบบพุทธ โครงสร้างผังแสดง
ลักษณะแนวแกน ศูนย์กลางเดี่ยว และพ้ืนท่ีปิดล้อมอย่างเด่นชัด  ลักษณะ
ดังกล่าวปรากฏชัดในวัดสําคัญมากมายในสมัยอยุธยา และแม้จะขาดหายไปใน
วัดพระศรีรัตนศาสดาราม โครงสร้างผังเช่นนี้ก็พบได้ในวัดสําคัญๆ ในสมัยต้น
รัตนโกสินทร์เช่นกัน  ส่ิงนี้ย่อมบ่งช้ีถึงการสืบทอดการออกแบบผังวัดจาก  
สมัยอยุธยาสู่ต้นรัตนโกสินทร์ไม่มากก็น้อย อย่างไรก็ตามแม้จะมีโครงสร้างผัง
ทํานองเดียวกัน ทว่าวัดสําคัญในสมัยต้นรัตนโกสินทร์ก็มีส่วนผิดแผกจากวัด
สมัยอยุธยาในรายละเอียดองค์ประกอบ  ข้อแตกต่างท่ีสําคัญคือวัดสมัยต้น
รัตนโกสินทร์ยกเอาอาคารหลังคาคลุม อันได้แก่ พระวิหารหรือพระอุโบสถ 
เป็นประธานของวัด แทนท่ีจะเป็นพระสถูปอย่างในวัดสําคัญสมัยอยุธยา ทั้งยัง
เปล่ียนพระสถูปประจําทิศมาเป็นศาลาประจาํทิศอีกด้วย  ความเปล่ียนแปลง
ดังกล่าวบ่งช้ีถึงความเปล่ียนแปลงจุดเน้นซึ่งเก่ียวพันอย่างมากกับความ
เปล่ียนแปลงความหมายท่ีผู้ปกครองแห่งยุคสมัยต้องการส่ือแสดงบนแบบผัง
เพ่ือสนองเจตจาํนงทางสังคมการเมืองของตน 

เขตพุทธาวาสของวัดสําคัญในสมัยอยุธยา เช่น วัดพระศรีมหาธาตุ 
วัดราชบูรณะ และวัดไชยวัฒนาราม มีรูปผังพ้ืนฐานแบบศูนย์กลาง-บริวาร อัน



50 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

ประกอบด้วยสถูปประธานตรงกลาง สถูปบริวาร 4 สถูปประจําทิศท้ังส่ี และ
ระเบียงคดล้อมรอบหมู่สถูปไว้  ดังท่ีเอ่ยไว้ก่อนหน้า แบบผังดังกล่าวก่อร่างข้ึน
ตามคติมณฑล โดยเป็นการจําลองภูมิจักรวาลมาไว้บนผืนโลก ณ ปริมณฑล
ของพระอาราม  อันองค์สถูปท้ังหลายท่ีเป็นทรงปรางค์ มีฐานกว้าง ลดหล่ัน
ข้ึนไปเป็นยอดเรียวและมีลักษณะทึบตันนั้นเทียบเคียงสัณฐานได้กับภูเขา จึง
สอดคล้องกับความหมายท่ีต้องการส่ือสัญลักษณ์ถึงเขาพระสุเมรุและทวีปท้ังส่ี
ได้เป็นอย่างดี  ลักษณะขององค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมดังกล่าวบ่งช้ีว่า 
ผู้สร้างต้องการจําลองภูมิจักรวาลโดยถ้วนตลอดท้ังองคาพยพ ขณะท่ีเขต
พุทธาวาสของวัดสุทัศน์ซึ่งมีรูปผังแบบศูนย์กลาง-บริวารทํานองเดียวกับของวัด
สําคัญต่างๆ ในสมัยอยุธยา แต่ตัวสถาปัตยกรรมท่ีตั้งประจําตําแหน่งหลักๆ  
ในผังถูกแปลงเป็นวิหารและศาลา แสดงนัยถึงการปรับเปล่ียนแนวคิดในการ
จําลองภูมิจักรวาลไปจากเดิม  อันลักษณะทางสถาปัตยกรรมของวิหารและ
ศาลาท่ีเป็นอาคารหลังคาคลุมและภายในเป็นโถงโล่งว่างใช้สอยได้นั้นยากที่จะ
ส่ือความหมายได้ว่าเป็นภูเขา ดังนั้นจึงเข้าใจได้ว่าวิหารกลางมิได้ถูกส่ือให้เป็น
ภาพจําลองของเขาพระสุเมรุ และศาลาวิหารโถงท้ังส่ีก็มิได้ถูกส่ือให้เป็นภาพ
จําลองของทวีปท้ังส่ี  ส่วนระเบียงคดนั้นแม้ลักษณะทางสถาปัตยกรรมยังลง
รอยกับรูปแบบสมัยอยุธยา แต่เมื่อพิจารณาร่วมกับองค์ประกอบท่ีเป็นวิหาร
และศาลาแล้ว ความหมายดั้งเดิมท่ีผูกกับกําแพงจักรวาลจึงไม่น่าจะใช้ได้อีก
ต่อไป 

โดยอาศัยหลักฐานอื่นๆ ร่วมกับการศึกษาลักษณะแบบผังและ
สถาปัตยกรรม นักวิชาการจํานวนหนึ่งลงความเห็น24 ว่า แบบผังวัดสุทัศน์มิได้
มุ่งส่ือแสดงภูมิจักรวาลตลอดทั้งองคาพยพ หากเป็นการจําลองเฉพาะส่วนของ
ภูมิจักรวาล  ส่วนเฉพาะที่ว่านี้มีจุดเน้นท่ีสวรรค์ชั้นดาวดึงส์บนยอดเขาพระ
สุเมรุซึ่งเป็นท่ีประทับของพระอินทร์ ผู้ปกครองเหล่าเทวดาทั้งปวง  หลักฐาน
เบื้องต้นท่ียืนยันความคิดเห็นดังกล่าวปรากฏเด่นชัดตรงช่ือของวัดเอง  คาํว่า 
“สุทัศน์” นั้น มาจากช่ือเมือง “สุทัสสนมหานคร” เมืองของพระอินทร์ ใจ
กลางสวรรค์ชั้นดาวดึงส์25 การศึกษาเปรียบเทียบแบบผังและองค์ประกอบ 
ทางสถาปัตยกรรมของวัดสุทัศน์กับคติจักรวาลมณฑลนําไปสู่ข้อสรุปเก่ียวกับ
ความหมายขององค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมในเขตพุทธาวาสของวัดสุทัศน์
ดังนี้26 

พระวิหารหลวง หมายถึงสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ความเป็นสวรรค์ชั้น
ดาวดึงส์ถูกส่ือผ่านองค์ประกอบ 2 ส่วนคือ หน้าบัน และจิตรกรรมฝาผนัง
ภายในวิหาร  หน้าบันของวิหารหลวงน้ันมีลักษณะลด 2 ชั้น ชั้นหนึ่งอยู่บน
เป็นส่วนของโครงสร้างหลัก อีกช้ันหนึ่งอยู่ล่างเป็นส่วนของมุขยื่น  หน้าบันช้ัน
บนมีมาก่อนตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 เป็นส่วนที่สร้างพร้อมๆ กับโครงสร้างหลัก
ขององค์วิหาร ส่วนหน้าบันชั้นล่างสร้างข้ึนคราวต่อเติมมุขยื่นในสมัยรัชกาล  
ที่ 4  หน้าบันช้ันบนของทั้งด้านหน้าและด้านหลังมีลวดลายประดับเป็นรูปพระ



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 51 

อินทร์ถือพระขรรค์ประทับในปราสาทบนช้างเอราวัณ  การประดับหน้าบัน
ด้วยรูปพระอินทร์เป็นส่ิงท่ีเริ่มมีในสมัยต้นรัตนโกสินทร์ ไม่เคยมีมาก่อนหน้านี้  
ตามแบบแผนคตินิยมแบบอยุธยานั้นรูปประดับหน้าบันวิหารของวัดสําคัญสมัย
อยุธยาล้วนเป็นรูปพระนารายณ์ทรงครุฑท้ังส้ิน  รูปพระนารายณ์ทรงครุฑคือ
สัญลักษณ์ที่แสดงว่าวัดแห่งท่ีเป็นท่ีตั้งวิหารนั้นเป็นวัดท่ีพระมหากษัตริย์ทรง
สถาปนาข้ึน  อย่างไรก็ตามหน้าบันชั้นล่างซึ่งสร้างในสมัยรัชกาลท่ี 4 กลับมิได้
ตกแต่งด้วยรูปพระอินทร์ หากเป็นรูปพระนารายณ์ส่ีกร ทรงจักร สังข์ ศร และ
พระขรรค์ ประทับยืนเหนือครุฑยุดนาคอย่างธรรมเนียมสมัยอยุธยา  แม้ว่า
หน้าบันขององค์วิหารหลวงจะประดับด้วยเทพ 2 องค์ แต่หากพิจารณาเจตนา
ในเบื้องแรกของการสร้างวิหารซ่ึงเกิดข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 ก็พอสรุปได้ว่า
วิหารหลวงแห่งนี้ถูกสร้างให้เก่ียวโยงกับพระอินทร์  การประดับหน้าบันด้วย
พระนารายณ์ในสมัยต่อมานั้นย่อมมิใช่สาระพ้ืนฐานของการสร้างวิหาร หาก
เป็นผลของคตินิยมท่ีเปล่ียนไปในยุคหลัง 

จิตรกรรมฝาผนังในวิหารหลวงวัดสุทัศน์มีลักษณะเด่น 2 ประการ 
ประการแรกมีการแสดงภาพสวรรค์ชั้นดาวดึงส์เป็นภพภูมิชั้นสูงท่ีสุด โดยไม่
แสดงภาพภพภูมิที่สูงกว่านี้ ประการท่ีสองเน้นการแสดงฉากบนสวรรค์ชั้น
ดาวดึงส์และฉากอันเก่ียวกับพระพุทธเจ้า  ลักษณะดังกล่าวนําไปสู่การตีความ
ที่ว่าวิหารหลวงไม่น่าจะส่ือถึงเขาพระสุเมรุโดยรวม แต่ส่ือถึงความหมายสอง
ความหมายที่ซ้อนทับกันคือ เป็นท้ังสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ของพระอินทร์ และเป็น
ปราสาทของพระพุทธเจ้าบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ สถานท่ีที่พระพุทธเจ้าเสด็จข้ึน
ไปเทศนาโปรดพุทธมารดา 

หากพระวิหารหลวงถูกให้ความหมายเป็นสวรรค์ชั้นดาวดึงส์แล้ว 
ศาลาวิหารโถงประจําส่ีมุมก็ไม่น่าจะส่ือถึงทวีปท้ังส่ีที่ล้อมรอบเขาพระสุเมรุอยู่ 
แต่น่าจะส่ือถึงสวรรค์ชั้น “จาตุมหาราชิกา” บนยอดเขายุคนธร เขาวงแหวน
วงในสุดของสัตบริภัณฑ์ที่โอบล้อมเขาพระสุเมรุตามคติจักรวาลวิทยาแบบพุทธ  
สวรรค์ชั้นนี้เป็นสวรรค์ชั้นล่างสุดซึ่งอยู่ต่ํากว่าสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ลงมาหนึ่งช้ัน 
มีเทพผู้รักษาโลกหรือจตุโลกบาลประจําอยู่ตามส่ีทิศสําคัญ ทําหน้าที่ดูแลทิศท้ัง
ส่ีของจักรวาล  ในความหมายนี้ศาลาวิหารโถงแต่ละหลังเปรียบเสมือนวิมาน
ใหญ่ของเทพแต่ละองค์27 ส่วนพระระเบียงคดก็ไม่น่าหมายถึงกําแพงจักรวาล 
ทว่าน่าจะเป็นสัญลักษณ์ส่ือถึงวงเขาสัตบริภัณฑ์ที่ล้อมรอบเขาพระสุเมรุ และ
หากพระระเบียงคดถูกเปรียบเป็นวงเขาสัตบริภัณฑ์ ลานประทักษิณไม่อาจจะ
หมายถึงโลนสมุทรได้ แต่น่าจะหมายถึงสีทันดรสมุทรซึ่งตั้งค่ันระหว่างวงเขา
สัตบริภัณฑ์ พระอุโบสถตั้งอยู่ทางด้านใต้ของเขตพุทธาวาสนอกเขตระเบียงคด 
หากตีความหมายให้สอดคล้องกันกับองค์ประกอบท่ีเอ่ยมาข้างต้น พระอุโบสถ
น่าจะส่ือได้ถึง “ชมพูทวีป” ดินแดนท่ีมนุษย์เราอาศัยอยู่ ซึ่งตามคติจักรวาล-
วิทยาตั้งอยู่ทางทิศใต้ของเขาพระสุเมรุ นอกแนววงแหวนเขาสัตบริภัณฑ์และ
สีทันดรสมุทรออกมา  นอกจากตําแหน่งในผังแล้วองค์ประกอบทาง



52 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

สถาปัตยกรรมของพระอุโบสถยังตอกย้ําการส่ือสัญลักษณ์ถึงชมพูทวีปอีกหลาย
ประการ ตัวพระอุโบสถวางตัวตามแนวตะวันออก-ตะวันตก โดยหน้าบันด้าน
ทิศตะวันออกประดับลายรูปพระอาทิตย์ทรงรถเทียมด้วยราชสีห์ ส่วนด้าน
ตะวันตกประดับลายรูปพระจันทร์ทรงราชรถเทียมด้วยม้า  ลักษณะดังกล่าว
เป็นการเน้นความสัมพันธ์ระหว่างพระอุโบสถกับทางโคจรของพระอาทิตย์และ
พระจันทร์ จึงตีความได้ว่าพระอุโบสถเปรียบเสมือนดินแดนท่ีพระอาทิตย์และ
พระจันทร์โคจรผ่าน ซึ่งก็คือชมพูทวีปนั่นเอง  ภาพจิตรกรรมในพระอุโบสถ
แสดงเร่ือง “ปฐมสมโพธิ” “ปัจเจกพุทธ” และภาพป่าหิมพานต์ที่ชุมนุมพระ
ปัจเจกพุทธใกล้สระอโนดาต มีช้างพากันมาปรนนิบัติ ถวายดอกบัว ช่วยกันก่อ
กองไฟ  เหตุการณ์ในภาพเหล่านี้ล้วนแล้วเกิดข้ึนเฉพาะในชมพูทวีปท้ังส้ิน จึง
เป็นส่ิงท่ีขับเน้นสัญลักษณ์ความเป็นชมพูทวีปของพระอุโบสถให้เด่นชัดยิ่งข้ึน 

แบบโครงของผังวัดสุทัศน์สะท้อนคติจักรวาลเชิงพุทธอย่างเด่นชัด
เทียบเคียงได้กับแบบผังของวัดพระศรีมหาธาตุที่ถูกยกให้เป็นศูนย์กลางพระ
นครในมหานครหลายแห่งในภูมิภาค ทั้งสุโขทัย นครศรีธรรมราช สุพรรณบุรี 
ลพบุรี และอยุธยา และแน่นอนว่ารูปแบบทางกายภาพของวัดสุทัศน์โยงใย  
กับความคิดทางศาสนาได้ชัดเจนและตรงไปตรงมากว่ารูปแบบของวัดพระศรี 
สรรเพชญ์ และของวัดพระศรีรัตนศาสดาราม  ส่ิงนี้ส่ือนัยถึงการรื้อฟ้ืนคติ
ศูนย์กลางพระนครตามอย่างแบบแผนโบราณท่ีถูกละเลยไปตั้งแต่กลาง
คริสต์ศตวรรษท่ี 15 

อย่างไรก็ตามรูปแบบของวัดสุทัศน์หลายประการที่ผิดแผกไปจาก
วัดในยุคก่อน บ่งบอกว่าการรื้อฟ้ืนดังกล่าวหาได้ดําเนินรอยตามคติดั้งเดิมทุก
กระเบียด หากมีการปรุงแต่งให้มีแบบฉบับเฉพาะตัว ทั้งนี้เพ่ือสนองเง่ือนไข
แห่งยุคสมัยหลังการรัฐประหารโค่นล้มพระเจ้าตาก และสถาปนากรุงรัตน- 
โกสินทร์ ผู้ปกครองใหม่จําเป็นต้องสร้างความชอบธรรมให้กับการปกครองของ
ตน  ในการนี้มีการดําเนินการให้บรรลุเป้าประสงค์ใน 3 ทาง ทางแรกคือการ
ทําลายความชอบธรรมของระบอบปกครองเก่า ทั้งของพระเจ้าตากและของ
ราชวงศ์บ้านพลูหลวง  พระเจ้าตากถูกกล่าวโทษว่าประพฤติ “ทุจริต” ด้วย
ละเลยขนบธรรมเนียมโบราณราชประเพณีจนมีผลทําให้บ้านเมืองเส่ือมทรุด 
ขณะท่ีเรื่องราวของราชวงศ์บ้านพลูหลวงท่ีปรากฏในพระราชวงศาวดารท่ี
เขียนข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 1 ถูกปรุงแต่งให้ดูเป็นผู้ปกครองท่ีไร้ความสามารถ 
ขาดคุณธรรมและมีพ้ืนเพต่ําต้อย  ทางที่ 2 คือการรื้อฟ้ืนแบบแผนโบราณ  
ราชประเพณีที่มีในครั้งอยุธยาอย่างเต็มรูป เพ่ือทําให้เกิดสังคมอันดีงามตาม
อุดมคติดั้งเดิมท่ียึดถือในสมัยอยุธยา  ผู้ปกครองสมัยต้นรัตนโกสินทร์ตีตราว่า
ช่วงเวลาสมัยธนบุรีคือกลียุคของบ้านเมืองท่ีต่อเนื่องมาแต่ครั้งกรุงแตก  ส่ิงท่ี
ปฏิบัติกันในยุคสมัยดังกล่าวเป็นของน่ารังเกียจท่ีต้องละเลิกให้ส้ิน ภารกิจ  
ของเหล่าผู้ปกครองก็คือการจัดการให้บ้านเมืองดําเนินไปตามแบบแผนอยุธยา
ดังเดิม  ทางท่ี 3 คือการสร้างอุดมการณ์ของรัฐข้ึนมาใหม่ โดยปรุงแต่งให้มี



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 53 

เนื้อหาเก้ือหนุนต่อการอยู่ในอํานาจของผู้ปกครองเอง  อุดมการณ์ที่ว่านี้มี
พ้ืนฐานมาจากพุทธศาสนาและการนับถือพระอินทร์ 

การสร้างความชอบธรรมท้ังสามวิธีการดังกล่าวมองได้ว่าเป็น
กระทําการท่ีทั้ง “สืบทอด” และ “ตัดขาด” จากความเป็นอยุธยาไปพร้อมๆ 
กัน  การสืบทอดปรากฏชัดในปฏิบัติการหลายๆ ด้านของรัฐท่ีมุ่งนําสังคม  
หวนคืนสู่ครรลองสังคมประเพณีที่ดํารงอยู่ก่อนหน้า เช่น การฟ้ืนฟูพระราชพิธี
ต่างๆ ให้ถูกต้องตามอย่างสมัยอยุธยา การชําระกฎหมายเก่าแล้วรวบรวมเป็น
ประมวลกฎหมายเรียกว่า “กฎหมายตราสามดวง” และการฟื้นฟูศิลปกรรม
ต่างๆ  ส่วนการตัดขาดแสดงให้เห็นในการทําลายความชอบธรรมของระบอบ
เก่า พร้อมกับสร้างอุดมการณ์ของรัฐที่เชิดชูความชอบธรรมของผู้ปกครองต้น
รัตนโกสินทร์ข้ึนมาใหม่  การสืบทอดในลักษณะดังกล่าวสําคัญต่อสถานะ
ความชอบธรรม เนื่องจากเป็นการแสดงให้เห็นว่าผู้ปกครองใหม่มีศักยภาพใน
การนําบ้านเมืองไปสู่ความดีงามในอุดมคติได้ ขณะท่ีการตัดขาดเป็นส่ิงจําเป็น
ในอันท่ีจะลบล้างแบบแผนราชประเพณีเดิมในส่วนของการข้ึนครองราชย์ซึ่ง
บั่นทอนความชอบธรรมของผู้ปกครองใหม่ 

ด้วยชาติกําเนิดเป็นสามัญชน พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้า-
จุฬาโลกมิได้ทรงมีสถานะทางชาติวงศ์และสิทธิธรรมในการข้ึนครองราชย์  
ตามแบบแผนของอยุธยาซึ่งยึดถือการสืบทอดทางสายโลหิต ดังนั้นการอ้าง
ความชอบธรรมในการปกครองตามแบบแผนเดิมย่อมเป็นไปไม่ได้  พระองค์
ทรงเลือกท่ีจะสร้างความชอบธรรมของพระองค์โดยการประณามระบอบเก่า
เพ่ือส่ือให้เห็นว่าผู้ปกครองก่อนหน้า ไม่ว่าจะเป็นพระเจ้าตาก หรือราชวงศ์
บ้านพลูหลวงต่างมีความบกพร่องร้ายแรง และไม่เหมาะสมกับการปกครอง
ราชอาณาจักร ขณะเดียวกันก็ทรงสร้างบารมีและสถานภาพศักดิ์สิทธ์ิข้ึนเอง
โดยไม่อิงกับแบบแผนเดิมของอยุธยา ด้วยการแสดงตนเป็นธรรมราชาตามคติ
พุทธ  พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกทรงปฏิบัติภารกิจทํานุบํารุง
พระศาสนาอย่างเข้มข้น ไม่ว่าจะเป็นการฟ้ืนฟูพระศาสนาด้วยการสังคายนา
พระไตรปิฎก การรวบรวมตํารับตําราศาสนา การออก “กฎหมายพระสงฆ์” 
ข้ึนเพ่ือควบคุมให้พระสงฆ์ประพฤติอยู่ในธรรมอันบริสุทธ์ิ หรือการบูรณ- 
ปฏิสังขรณ์วัดเก่าและสร้างวัดใหม่ข้ึนเป็นจํานวนมาก ทั้งยังส่งเสริมให้
ข้าราชการและราษฎรประพฤติธรรม  ส่ิงเหล่านี้คือการแสดงออกให้เห็นว่า
พระมหากษัตริย์ทรงใส่พระทัยในการดูแลสวัสดิภาพทางจิตวิญญาณของ
ประชาชน  การทําหน้าที่เยี่ยงธรรมราชาดังกล่าวย่อมแปรได้เป็นสิทธิธรรม  
ในการปกครองโดยไม่อิงกับชาติตระกูล28 

นอกจากนี้พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกยังทรงสร้าง
สถานภาพศักดิ์สิทธ์ิโดยการผูกโยงสถาบันกษัตริย์เข้ากับพระอินทร์  ตาม
ตํานานในพุทธศาสนา พระอินทร์มิได้เป็นเทพท่ีมีสถานะศักดิ์สิทธ์ิโดยชาติ
กําเนิด แต่เป็นตําแหน่งท่ีสับเปล่ียนหมุนเวียนได้เสมอ หมายความว่าบุคคลใด



54 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

ก็ตามไม่ว่าจะมีชาติกําเนิดต่ําต้อยหรือสูงศักดิ์ หากส่ังสมบุญบารมีมากพอก็
ย่อมข้ึนเป็นพระอินทร์ได้เท่าเทียมกัน  ในแง่นี้พระอินทร์จึงต่างจากพระ
นารายณ์หรือพระราม องค์อวตารของพระนารายณ์ซึ่งมีความเป็นเทพใน
ตนเอง  การยกสถานะกษัตริย์ไปเปรียบกับพระอินทร์เป็นการส่งเสริม
ความชอบธรรมในการปราบดาภิเษกของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้า- 
จุฬาโลก เพราะในความหมายน้ีสถานะกษัตริย์ไม่จําเป็นต้องมาจากผู้สืบทอด
ทางสายโลหิตจากพระมหากษัตริย์อยุธยาแต่อย่างใด 

เมื่อพิจารณาสภาวการณ์ทางการเมืองตามท่ีบรรยายมานี้อาจ
กล่าวได้ว่า รูปแบบทางสถาปัตยกรรมของเขตพุทธาวาสของวัดสุทัศน์คือ  
ภาพสะท้อนทางกายภาพของเจตจํานงทางการเมืองของผู้ปกครองสมัยต้น
รัตนโกสินทร์  ดังท่ีกล่าวไว้ก่อนหน้านี้การสืบทอดความเป็นอยุธยาปรากฏชัด
ในการวางแบบผังเขตพุทธมณฑลตามคติจักรวาลเชิงพุทธอย่างสมบูรณ์เยี่ยง
เดียวกับแบบผังของวัดพระศรีมหาธาตุ กรุงศรีอยุธยา ส่วนการตัดขาดจาก
ความเป็นอยุธยาและสร้างสรรค์แบบฉบับท่ีเป็นตัวของตัวเองเพ่ือสนองเง่ือนไข
แห่งยุคสมัยก็ปรากฏในการปรับเปล่ียนรายละเอียดทางสถาปัตยกรรมของเขต
พุทธาวาส จากแบบแผนดั้งเดิมท่ีเน้นการส่ือความถึงโครงสร้างจักรวาลทั้งหมด
เพียงโดดๆ ไปเป็นการผนวกการส่ือความถึงความเป็นสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ของ
พระอินทร์ และความเป็นปราสาทของพระพุทธเจ้าบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์เข้า
ไปด้วย  ด้วยการซ้อนทับของความหมายดังกล่าวอาจตีความได้ว่า รูปแบบทาง
สถาปัตยกรรมของเขตพุทธาวาสของวัดสุทัศน์คือการประกาศความสัมพันธ์
อย่างกลมกลืนของพุทธศาสนา พระอินทร์ และพระมหากษัตริย์ 

การสร้างวัดสุทัศน์ในรูปแบบดังกล่าวและกําหนดให้เป็นศูนย์กลาง
พระนครนั้น มองได้ว่าเป็นการแสดงออกเชิงสัญลักษณ์ที่บ่งบอกความชอบ
ธรรมในการปกครองของผู้ปกครองต้นรัตนโกสินทร์ให้ปรากฏในแบบผังพระ
นคร หรืออีกนัยหนึ่งคือการประกาศความชอบธรรมอย่างเป็นรูปธรรมให้
ปรากฏในระดับเมือง ซึ่งสาธารณชนสามารถรับรู้ได้โดยตรง  ในแง่นี้วัดสุทัศน์
จึงมีความหมายยิ่งต่อพระมหากษัตริย์ ส่ิงนี้สะท้อนออกมาในหลายวาระ  ใน
เบื้องแรกน้ันพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกทรงปรารถนาจะสร้าง
พระวิหารให้สูงใหญ่เป็นจุดหมายตาที่ผู้คนได้แลเห็นแต่ไกล ดุจเดียวกับวัด 
พนัญเชิงของพระนครศรีอยุธยา  ในการอัญเชิญพระโตจากสุโขทัยมายังท่ีตั้งใจ
กลางพระนครนั้น องค์พระถูกบรรทุกลงเรือล่องตามลําน้ําเจ้าพระยา เมื่อถึง
พระนครมีการสมโภชพระท่ีหน้าตําหนักแพ แล้วเชิญจากแพเข้ามาในพระนคร 
โดยมาข้ึนท่ีท่าน้ําหน้าพระบรมมหาราชวัง จากนั้นมีการจัดขบวนแห่พระผ่าน
หน้าพระบรมมหาราชวังออกถนนเสาชิงช้า ไปส้ินสุด ณ สถานที่ก่อสร้างวัด
สุทัศน์  การแห่อัญเชิญพระโตในช่วงตอนนี้นับว่ามีความหมายยิ่ง  พระบาท- 
สมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกซึ่งขณะนั้นทรงชราภาพและกําลังประชวรทรง
เสด็จมาชักพระถึงท่าน้ํา และเข้าร่วมขบวนแห่ด้วยพระองค์เอง29 ในระหว่าง



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 55 

การก่อสร้างพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยทรงลงฝีพระหัตถ์สลัก
บานประตูคู่กลางด้านหน้าพระวิหารด้วยพระองค์เอง30 ในรัชสมัยต่อมา     
วัดสุทัศน์ถูกสร้างให้เป็นวัดขนาดใหญ่ มิเพียงพระวิหารเท่านั้นท่ีสร้างอย่าง
ใหญ่โตตามพระราชประสงค์ของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก   
แต่ส่วนอื่นๆ ของวัดก็ใหญ่โตด้วยเช่นกัน ที่เห็นได้ชัดคือ อาณาเขตวัดและ
ขอบเขตระเบียงวัดท่ีกว้างขวางกว่าวัดอื่นๆ ในพระนคร และพระอุโบสถที่ถือ
กันว่ายาวใหญ่ที่สุดในพระนคร  ด้วยหลักฐานท่ีจํากัดทําให้ไม่อาจช้ีชัดไปได้ว่า 
รูปแบบของวัดดังท่ีสําเร็จสมบูรณ์ในสมัยรัชกาลท่ี 3 เป็นไปตามแผนการใน
พระราชดําริของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกหรือไม่ แต่รูปแบบ
พระอารามทั้งหมดที่ปรากฏซ่ึงมาเริ่มก่อสร้างกันในรัชสมัยนี้แทบทั้งส้ินย่อม
ยืนยันได้ว่า พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงให้ความสําคัญกับวัด
สุทัศน์เป็นอย่างยิ่ง  ความใส่พระทัยของพระองค์ยังแสดงออกให้เห็นจากการ 
ที่ทรงอาราธนาพระภิกษุจากวัดต่างๆ ในพระนครมาจําวัดท่ีวัดนี้เป็นจํานวนถึง 
300 รูป และโปรดฯ ให้มีการสมโภชพระอารามเป็นงานใหญ่ ให้เจ้านายและ
ขุนนางใหญ่น้อยปฏิบัติเล้ียงพระสงฆ์อย่างถ้วนทั่ว อีกท้ังมีการจัดมหรสพฉลอง
สามวันสามคืน 

นอกจากวัดสุทัศน์ เสาชิงช้า และเทวสถานโบสถ์พราหมณ์แล้ว 
ย่านศูนย์กลางพระนครใหม่ยังเป็นท่ีตั้งศาสนสถานอีกแห่งคือ “ศาลเจ้าพ่อ
เสือ”  ศาลเจ้าพ่อเสือถูกสร้างข้ึนตั้งแต่ต้นสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า
เจ้าอยู่หัว ณ บริเวณริมถนนเสาชิงช้าใกล้ๆ กับเทวสถานโบสถ์พราหมณ์ อัน
เป็นแหล่งอาศัยของชุมชนจีนแต่เดิม  เช่นเดียวกับท่ีโบสถ์พราหมณ์เป็นศูนย์
รวมจิตใจของพวกพราหมณ์ และวัดเป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวพุทธ ศาลเจ้า
พ่อเสือทําหน้าที่เป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวจีน กระนั้นก็ตามเทพเจ้าประจาํ
ศาลกลับเก่ียวพันกับตํานานพ้ืนบ้านของย่านวัดมหรรณพาราม  เทพเจ้า
ประจําศาล คือ “เสียนเทียนซ่ังตี้” หรือเจ้าพ่อเสือ ในศาลมีรูปเสือประดิษฐาน
อยู่บนแท่นซึ่งบรรจุกระดูกเสือ  รูปเสือเป็นท่ีสถิตดวงวิญญาณเสืออันศักดิ์สิทธ์ิ
ตามตํานาน  ตามความเช่ือของชาวจีนเสือเป็นสัตว์มีฤทธ์ิเดชมาก สามารถ
ปราบผีหรือส่ิงเลวร้ายของชีวิตได้ เจ้าพ่อเสือมีฐานะเป็นเทพเจ้าชั้นรองแต่ก็
เป็นท่ีนิยมกราบไหว้ โดยเฉพาะคนที่กําลังมีคดีความต้องข้ึนศาล ชาวบ้านเชื่อ
ว่าวิญญาณศักดิ์สิทธ์ิคอยปกปักรักษาชุมชนให้ร่มเย็นเป็นสุข ทั้งยังบันดาลให้
พ้นเคราะห์และได้ลาภผลพูนทวี 

ในสมัยรัชกาลท่ี 3 ย่านศูนย์กลางใหม่ของพระนครได้กลายเป็น
แหล่งชุมนุมศาสนสถานของทั้งพราหมณ์ พุทธ และจีน  ย่านศูนย์กลางใหม่
มิใช่จะมีแต่ศาสนสถานเป็นหลักเท่านั้น หากยังเป็นท่ีตั้งตลาดใหญ่แห่งหนึ่ง
ของพระนครเรียกว่า “ตลาดเสาชิงช้า” อีกด้วย  อันแหล่งชุมนุมศาสนสถาน
ในพระนครนั้นหาได้เป็นส่ิงแรกมีในสมัยรัตนโกสินทร์ไม่ หากมีปรากฏก่อน
หน้าตั้งแต่สมัยอยุธยาแล้ว  แหล่งชุมนุมศาสนสถานในพระนครศรีอยุธยาอยู่



56 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

ในย่าน “ชีกุน”  ย่านดังกล่าวอยู่ถัดจากวัดพระศรีมหาธาตุลงมาทางใต้ เป็น
บริเวณที่ถนนสายสําคัญสองสาย คือสายท่ีวิ่งผ่ากลางเมืองตามแนวเหนือ-ใต้ 
กับถนนท่ีวิ่งผ่ากลางเมืองตามแนวตะวันออก-ตะวันตก มาตัดกันตรงประมาณ
ใจกลางเมือง ตรงจุดตัดนั้นเรียกว่า “ตะแลงแกง”  ย่านชีกุนเป็นท่ีตั้งศาลผี   
ที่สําคัญอยู่ 3 ศาล ได้แก่ ศาลหลักเมือง ศาลพระเส้ือเมือง และศาลพระทรง
เมือง และเทวสถานพราหมณ์อีก 3 แห่ง คือ เทวสถานพระอิศวร เทวสถาน
พระพิฆเนศ และเทวสถานพระนารายณ์  ใกล้ๆ กับเทวสถานพราหมณ์เป็น
ที่ตั้ง “เสาชิงช้า” สําหรับการพระราชพิธีตรียัมปวายตรีปวาย  นอกจากศาสน-
สถานเหล่านี้แล้วย่านชีกุนยังมีตลาดใหญ่เรียกว่า “ตลาดเสาชิงช้าชีกุน” 

ความคล้ายคลึงกันของย่านวัดสุทัศน์และย่านชีกุนในแง่ที่เป็น
แหล่งชุมนุม ศาสนสถาน และมีตลาดใหญ่ในย่าน ย่อมบ่งชี้ถึงความสืบเนื่อง
ทางความคิดการวางผังพระนครว่าด้วย “ศูนย์กลางทางด้านศาสนา” จากสมัย
อยุธยามาสู่สมัยรัตนโกสินทร์  จากข้อมูลก่อนหน้าจะเห็นได้ว่าย่านศูนย์กลาง
พระนครบริเวณวัดสุทัศน์หาได้ถูกริเริ่มในปลายรัชกาลท่ี 1 ไม่ แต่ได้ก่อตัวข้ึน
ตั้งแต่ขวบปีแรกๆ ของการย้ายพระนครมายังฝ่ังตะวันออกของแม่น้ําเจ้าพระยา 
เมื่อมีการตั้งเสาชิงช้าโดยการริเริ่มของพระครูสิทธิชัยและการสร้างเทวสถาน
โบสถ์พราหมณ์  อันท่ีจริงส่ิงก่อสร้างท้ังสองเกิดข้ึนเพียง 1 ปีหลังจากท่ีมีการ
ขุดคลองรอบกรุงเพ่ือขยายเขตกําแพงพระนครมาทางตะวันออกซ่ึงเป็นการ
กําหนดขอบเขตพระนครใหม่  ในแง่นี้อาจกล่าวได้ว่าศูนย์กลางพระนคร
ดังกล่าวก่อร่างข้ึนพร้อมๆ กับการสร้างกรุง  การตั้งเสาชิงช้า ณ ย่านนี้มิได้
กระทําไปเพราะเหตุที่ย่านนี้มีโบสถ์พราหมณ์และชุมชนพราหมณ์อยู่เดิม แต่
เป็นการกระทําอย่างตระหนักรู้ว่าบริเวณที่ตั้งนั้นอยู่ตรงราวใจกลางของพ้ืนท่ี
เขตกําแพงพระนครใหม่ หรืออีกนัยหนึ่งพระครูสิทธิชัยกราบบังคมทูลให้ตั้งเสา
ชิงช้าตรงย่านนี้เพราะเห็นว่าเป็นบริเวณก่ึงกลางพระนคร  การสร้างวัดมหา-
สุทธาวาสในอีกกว่าสองทศวรรษให้หลังย่อมมองได้ว่าเป็นการเจริญรอยตาม
แนวคิดศูนย์กลางทางด้านศาสนาท่ีได้เริ่มไว้ก่อนแล้ว 

แม้ย่านวัดสุทัศน์และย่านชีกุนจะมีลักษณะเป็นศูนย์กลางด้าน
ศาสนาของพระนครเหมือนกัน แต่ย่านท้ังสองก็มีความแตกต่างกันอย่างสําคัญ  
ย่านชีกุนนั้นเป็นท่ีชุมนุมศาสนสถานเฉพาะแต่ฝ่ายพราหมณ์และฝ่ายผี ไม่มี
ฝ่ายพุทธและฝ่ายจีน ส่วนย่านวัดสุทัศน์มีฝ่ายพุทธ พราหมณ์ และจีน แต่ไม่มี
ฝ่ายผี  ย่านวัดสุทัศน์เป็นท่ีตั้งพระอารามหลวงซ่ึงกําหนดให้เป็นศูนย์กลาง 
พระนครโดยเฉพาะ ขณะท่ีย่านชีกุนกลับไม่มีพุทธสถานท่ีมีความสําคัญระดับ
นั้น  วัดพระศรีมหาธาตุซึ่งเป็นศูนย์กลางพระนครศรีอยุธยาแต่ดั้งเดิมนั้นอยู่ถัด
จากย่านนี้ข้ึนไปทางเหนือ  ย่านชีกุนเป็นท่ีสถิตของศาลผีสําคัญของพระนคร 
ขณะท่ีย่านวัดสุทัศน์มีเพียงศาลเทพเจ้าจีน 

อาจมองได้ว่าความแตกต่างระหว่างย่านวัดสุทัศน์กับย่านชีกุน
ดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึงการให้ความสําคัญในเร่ืองศาสนาที่ต่างกันของสอง



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 57 

ยุคสมัย  ในสังคมอยุธยานั้นแม้พุทธศาสนาจะดํารงอยู่เป็นศาสนาหลัก แต่
สํานึกในระบบความเชื่อกลับเป็นการผสมผสานอย่างกลมกลืนกันของพุทธ 
พราหมณ์ และไสย หรือการถือผี ซึ่งเรียกรวมว่า “พระศาสนา” ส่ิงศักดิ์สิทธ์ิ
ในพระศาสนาประกอบไปด้วยทั้งพระพุทธ พระธรรม เทพ เทวดา และผีสาง
ปะปนกัน  ผู้คนในสมัยนั้นมิได้แยกแยะว่าพิธีกรรมทางศาสนาใด ไม่ว่าจะเป็น
การบูชาเทพเจ้าของพราหมณ์ การไหว้ผีของชาวบ้าน หรือการสวดมนต์ของ
สงฆ์ จะเป็นพุทธ พราหมณ์ หรือไสย แต่ถือรวมเป็นพิธีกรรมในพระศาสนา
ทั้งหมด  ดังนั้นแม้พระภิกษุจะประกอบพิธีไสยศาสตร์ พิธีพราหมณ์จะมีการ
สวดมนต์บูชาพระพุทธ หรือพิธีไหว้ผีจะมีพระภิกษุเป็นประธาน ก็มิได้ถือว่า
เป็นการกระทํานอกรีตพระศาสนาแต่อย่างใด31 ในสังคมต้นรัตนโกสินทร์สํานึก
ในระบบความเชื่อเยี่ยงนี้ยังดํารงอยู่ แต่ดังท่ีได้อภิปรายไว้ก่อนหน้า ชนช้ันนํา
สยามพยายามเชิดชูพุทธศาสนาข้ึนเป็นอุดมการณ์ของรัฐเหนือลัทธิความเชื่อ
อื่นๆ ดังนั้นการอันเก่ียวโยงกับพุทธศาสนาจึงได้รับการขับเน้นให้โดดเด่นกว่า 
ที่เคยถือปฏิบัติกันมาในสมัยอยุธยา นอกจากนี้ยังมีการชําระพุทธศาสนาให้
บริสุทธ์ิ โดยการพยายามแยกพราหมณ์และไสยออกจากพุทธ และยกให้คติ
พุทธซึ่งถ่ายทอดทางพระไตรปิฎกเป็นสัจธรรมสูงสุด  คติพราหมณ์ยังคง
ความสําคัญในระดับรองในฐานะเครื่องปรุงแต่งให้สถาบันพระมหากษัตริย์    
ดูศักดิ์สิทธ์ิขรึมขลัง และเคร่ืองส่งเสริมตอกย้าํคําอธิบายว่าด้วยโลกและ  
จักรวาลเชิงพุทธซ่ึงเป็นฐานให้กับระบอบการปกครองของพระมหากษัตริย์
รัตนโกสินทร์  ส่วนคติไสยนั้นถูกทําให้ด้อยค่าลง การใดของไสยท่ีไม่ต้องตาม
พระไตรปิฎกกลายเป็นเรื่องนอกรีต ศาลผีกลายเป็นส่ิงศักดิ์สิทธ์ิชั้นรองเมื่อ
เทียบกับส่ิงศักดิ์สิทธ์ิทางพุทธและพราหมณ์ 

สําหรับย่านศูนย์กลางพระนครใหม่ของกรุงเทพมหานคร ความ 
สําคัญของพุทธศาสนาในฐานะอุดมการณ์แห่งรัฐถูกส่ือออกมาทางกายภาพ
อย่างชัดเจนด้วยการสร้างวัดสุทัศน์ให้มีขนาดใหญ่โต โอ่อ่า กอปรด้วยแบบ
แผนสถาปัตยกรรมท่ีจําลองจักรวาลภูมิอย่างพร้อมมูล ขณะท่ีศาสนสถานอื่นๆ 
ไม่ว่าจะเป็นเทวสถานโบสถ์พราหมณ์ก็ดี ศาลเจ้าจีนก็ดี ล้วนมีขนาดย่อม    
ทั้งมิได้หรูหราอลังการ  ส่วนเสาชิงช้าแม้จะมีโครงสูงชะลูดสะดุดตา แต่เมื่อ
เปรียบกับวิหารหลวงและอุโบสถวัดสุทัศน์กลับดูแคระแกนไปถนัด  ความ
พยายามในการแยกไสยออกจากพุทธและลดคุณค่าของไสยลง ทําให้ศาลผี
ประจําเมืองถูกลดความสําคัญลง  ในบรรดาผีประจําพระนครศรีอยุธยาท้ังสาม 
อันได้แก่ พระหลักเมือง พระเสื้อเมือง และพระทรงเมือง มีเพียงพระหลัก
เมืองเท่านั้นท่ีมีศาลประจําในกรุงเทพมหานคร  ที่สําคัญศาลหลักเมืองดังกล่าว
มิได้ตั้งรวมอยู่กับศาสนสถานอื่นๆ ที่ศูนย์กลางพระนครย่านวัดสุทัศน์ แต่
กลับไปต้ังอยู่ในเขตพระนครชั้นในใกล้พระบรมมหาราชวัง 

ในแง่หนึ่งศูนย์กลางพระนครใหม่ของกรุงเทพมหานครคือการสืบ
ทอดธรรมเนียมการสร้างบ้านแปงเมืองคร้ังอยุธยา แต่ในอีกแง่หนึ่งศูนย์กลาง



58 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

แห่งนี้ก็สร้างข้ึนตามความเหมาะควรของสภาพการณ์แห่งยุคสมัยซึ่งแตกต่าง
ไปอย่างมากจากสมัยอยุธยา  หากเทียบเคียงกับพระนครศรีอยุธยาอาจมอง 
ได้ว่า ศูนย์กลางพระนครใหม่ของกรุงเทพมหานครดูเสมือนการรวมเอาย่าน   
เทวสถานชีกุนกับวัดพระศรีมหาธาตุเข้าไว้ด้วยกัน แต่ตัดทอนส่วนที่ขัดแย้งกับ
อุดมการณ์แห่งยุคออกไป  วัดสุทัศน์นั้นสําคัญเฉกเช่นวัดพระศรีมหาธาตุของ
อยุธยา ขณะท่ีเทวสถานโบสถ์พราหมณ์และเสาชิงช้าคือการจําลองส่วนหนึ่ง
ของย่านชีกุนมาไว้ที่กรุงเทพมหานคร 

แม้ย่านวัดสุทัศน์จะก่อร่างข้ึนตั้งแต่ปลายรัชกาลท่ี 1 แต่ลักษณะ
ความเป็นชุมนุมชนหนาแน่นเพ่ิงจะปรากฏชัดในช่วงรัชกาลที่ 3  ก่อนหน้านั้น
บริเวณดังกล่าวเป็นท่ีรกร้างว่างเปล่าเสียเป็นส่วนใหญ่ มีชุมชนเล็กๆ ตั้งอยู่
เป็นหย่อมๆ เช่น ชุมชนพราหมณ์รอบโบสถ์พราหมณ์ ชุมชนชาวจีนข้างศาล
เจ้าพ่อเสือ ชุมชนผลิตดินสอพอง และตลาดเสาชิงช้า เป็นต้น  ในช่วงก่อสร้าง
วัดสุทัศน์ขนานใหญ่ในสมัยรัชกาลท่ี 3 แรงงานจํานวนมากได้เข้ามาในบริเวณ
นั้น ครั้นเมื่อวัดสร้างเสร็จแรงงานส่วนหนึ่งซึ่งส่วนใหญ่เป็นช่างหล่อพระมิได้
ย้ายออกไป แต่ปักหลักอยู่อาศัยทํามาหากินผลิตทองคําเปลวสําหรับปิดองค์
พระประธาน เกิดเป็นชุมชนใหม่ทางด้านตะวันตกของวัดสุทัศน์ เรียกว่า 
“ชุมชนตีทอง”  นอกจากนี้พระสงฆ์อีกร่วม 300 องค์ถูกอาราธนามาจําวัดนี้ 
พร้อมกันนั้นยังมีไพร่อีกเป็นจํานวนมากถูกเกณฑ์มาเป็นเลกวัด เลกวัดเหล่านี้
ได้สร้างชุมชนในบริเวณรอบๆ วัด  เมื่อมีผู้คนมากข้ึน พ้ืนท่ีรกร้างก็ถูกปรับ 
เปล่ียนเป็นบ้านเรือนและตลาดเสาชิงช้าก็ขยายตัวตามจนกลายเป็นตลาดใหญ่ 

เป็นท่ีน่าสังเกตว่า การเติบโตของชุมชนในย่านวัดสุทัศน์ในสมัย
รัชกาลท่ี 3 นั้นเป็นผลท่ีเกิดจากการจัดการพ้ืนท่ีในสมัยรัชกาลท่ี 3  ดังนั้นแม้
จะไม่มีหลักฐานยืนยันชัดแจ้ง แต่ก็อาจมองได้ว่าการจัดการพ้ืนท่ีดังกล่าวเก่ียว
โยงกับพระราชประสงค์ของพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวท่ีจะขยาย
เมืองพระนครไปทางตะวันออก  ในรัชสมัยนี้การก่อสร้างสถานท่ีสําคัญอันมีนัย
ของการขยายเมืองไปทางตะวันออกมีปรากฏมากกว่าในรัชสมัยก่อนๆ เช่น 
การสร้างวัดเทพธิดาราม วัดราชนัดดา กลุ่มวังบริเวณประตูสําราญราษฎร์ 
กลุ่มวังบริเวณประตูสะพานหัน และพระเจดีย์ภูเขาทอง วัดสระเกศ เป็นต้น 

 
สรุป 
ในปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 กรุงเทพมหานครเป็นเมืองท่ีมีสองศูนย์กลางอย่าง
เด่นชัด ศูนย์กลางแรกคือพระบรมมหาราชวัง และศูนย์กลางท่ีสองคือย่านวัด
สุทัศน์  ศูนย์กลางแรกซึ่งเป็นจุดกําเนิดของเมืองเป็นศูนย์รวมของอํานาจทาง
การเมืองการปกครอง เป็นท่ีสถิตของความศักดิ์สิทธ์ิสูงสุดของราชอาณาจักร 
และเป็นแหล่งชุมนุมของชนช้ันสูง ขณะท่ีศูนย์กลางแห่งท่ีสองซึ่งพัฒนาข้ึน



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 59 

พร้อมๆ กับการเติบโตของพระนครเป็นศูนย์รวมศาสนสถานสําคัญ ทั้งยังเป็น
แหล่งชุมนุมชน และย่านการค้าของสามัญชนในพระนคร 

จากการอภิปรายท่ีผ่านมาพอสรุปได้ว่า การก่อร่างของศูนย์กลาง
พระนครทั้งสองเก่ียวโยงกับ 2 ปัจจัยซ่ึงสัมพันธ์กัน คือ 1) ปัจจัยทางความเช่ือ 
และ 2) ปัจจัยทางการเมือง  ศูนย์กลางพระบรมมหาราชวังอันประกอบด้วย
พระราชฐานกับพระอารามหลวงแสดงถึงการหลอมรวมเป็นอันหนึ่งอันเดียว 
กันของฝ่ายอาณาจักรกับฝ่ายศาสนจักร  อย่างไรก็ตามองค์ประกอบสองฝ่าย
หาได้มีฐานะเท่าเทียมกัน  การท่ีพระอารามคู่บ้านคู่เมืองมีฐานะเป็นเพียง
ส่วนประกอบหนึ่งของพระบรมมหาราชวัง ทั้งยังปราศจากพระสงฆ์ และทํา
หน้าท่ีรองรับพระราชพิธีเป็นส่วนใหญ่ ย่อมส่ือถึงการครอบงาํของฝ่าย
อาณาจักรเหนือฝ่ายศาสนจักร  ในแง่หนึ่งส่ิงนี้เป็นเรื่องย้อนแย้งกับนโยบาย
ของผู้ปกครองสมัยต้นรัตนโกสินทร์ที่เน้นยกย่องเชิดชูพุทธศาสนาให้เป็น
อุดมการณ์สูงสุดของรัฐ  หากแปรความตรงตัวศูนย์กลางท่ีรวมพระราชฐาน
และพระอารามเข้าด้วยกันน่าจะหมายถึงการปกครองที่มีศาสนาช้ีนํา แต่ใน
ความเป็นจริงพุทธศาสนากลับมิได้ทําหน้าที่กํากับการใดๆ หากถูกใช้เป็น
เครื่องมือในการส่งเสริมความมั่นคงของสถาบันพระมหากษัตริย์  ศูนย์กลาง
พระบรมมหาราชวังช่วยยกฐานะสถาบันพระมหากษัตริย์ เนื่องจากศูนย์กลาง
แห่งนี้แสดงถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของพระศาสนากับพระมหากษัตริย์  
ยิ่งผู้ปกครองสยามสมัยต้นรัตนโกสินทร์ดําเนินนโยบายชําระและเชิดชูพุทธ
ศาสนาเพียงใด ความศักดิ์สิทธ์ิและความสําคัญของพุทธศาสนาก็ยิ่งเพ่ิมพูนข้ึน 
และสถาบันพระมหากษัตริย์ซึ่งผูกโยงเข้ากับพุทธศาสนาในทางกายภาพท่ีเห็น
ประจักษ์ได้ในพระบรมมหาราชวังย่อมพลอยได้รับการยกระดับความศักดิ์สิทธ์ิ
ไปด้วย  ส่ิงนี้คือการเสริมสร้างสิทธิธรรมในการปกครองราชอาณาจักรของ
ผู้ปกครองสมัยต้นรัตนโกสินทร์ที่มีน้ําหนักท่ีสุดอย่างหนึ่ง 

ในการก่อรูปของศูนย์กลางท่ีสอง นอกจากปัจจัยทางความเช่ือ
และปัจจัยทางการเมืองแล้ว ยังมีปัจจัยเรื่องการขยายชุมชนเมืองเสริมเข้าไป
อีก  จุดเร่ิมของการเป็นศูนย์กลางท่ีสองเกิดจากความเชื่อทางศาสนาล้วนๆ  
การตั้งเสาชิงช้า ณ ศูนย์กลางทางภูมิศาสตร์ของพระนครเป็นความเชื่อฝ่าย
พราหมณ์อันเก่าแก่ที่พระมหากษัตริย์ยอมรับว่าจะช่วยเสริมสิริมงคลและ 
ความมั่นคงให้กับราชอาณาจักร  การสร้างวิหารใหญ่ที่มีพระพุทธรูปศักดิ์สิทธ์ิ
ประดิษฐานไว้ในบริเวณเดียวกันได้แบบอย่างมาจากวัดพนัญเชิงในพระนคร
อยุธยา จึงเป็นการดําเนินรอยตามการเสริมสิริมงคลแก่พระนครดังท่ีเคยมีมา
ในสมัยอยุธยา  ในตอนปลายรัชกาลท่ี 1 กระบวนการสร้างความชอบธรรม
ให้กับการปกครองดูจะไม่ใช่เรื่องคอขาดบาดตายเท่าในช่วงต้นรัชสมัย 
เนื่องจากระบอบจักรีมีความมั่นคงทางการเมืองในระดับท่ีวางใจได้  ดังนั้น 
การปรุงแต่งศาสนาให้เสริมสร้างสิทธิธรรมของพระมหากษัตริย์จึงไม่มีความ
จําเป็นต้องดําเนินการอย่างเข้มข้นดังแต่ก่อน  รูปแบบวัดสุทัศน์ในสมัยรัชกาล



60 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

ที่ 3 เป็นการฟ้ืนฟูความเชื่อเรื่องวัดกลางพระนครท่ีเคยถือปฏิบัติในสมัยต้น
อยุธยา ซึ่งมุ่งแปลโครงสร้างจักรวาลตามคติจักรวาลมณฑลเป็นกายภาพ และ
จําลองมาไว้บนผืนพิภพ เพ่ือสร้างความกลมกลืนระหว่างรัฐกับจักรวาลภูมิอัน
ศักดิ์สิทธ์ิ 

กระนั้นก็ตามปัจจัยทางการเมืองก็ยังปรากฏร่องรอยในการก่อรูป
ศูนย์กลางพระนครแห่งท่ีสอง  แบบผังพุทธาวาสของวัดสุทัศน์ซึ่งจําลองสวรรค์
ชั้นดาวดึงส์แสดงให้เห็นถึงความพยายามในการเช่ือมโยงพระพุทธเจ้าและพระ
อินทร์เข้ากับพระมหากษัตริย์  การดังกล่าวย่อมบ่งช้ีว่าการสร้างสัญลักษณ์ที่
ผูกโยงการเมืองกับศาสนาเพ่ือรับรองระบอบการปกครองยังมิได้ถูกละท้ิงไป 
และส่ิงนี้ปรากฏชัดแจงอย่างเป็นรูปธรรมท่ีศูนย์กลางพระนครแห่งท่ีสอง   
การแสดงออกซึ่งสิทธิธรรมในการปกครอง ณ ศูนย์กลางพระนครแห่งท่ีสองมี
ความสําคัญไม่น้อยในเชิงการเมือง  อันศูนย์กลางพระนครแรกนั้นเป็นท่ีสงวน
ของชนชั้นสูง ขณะท่ีศูนย์กลางท่ีสองเปิดกว้างสําหรับคนท่ัวไป  การเป็นท่ีที่
สามัญชนสามารถเข้าถึงได้ทําให้การแสดงออกซ่ึงสิทธิธรรมถูกประกาศให้
สาธารณชนได้รับรู้ในวงกว้าง 

การเสริมสร้างย่านวัดสุทัศน์ให้เป็นแหล่งรวมสถานที่สําคัญนั้นมี
นัยของเจตนารมณ์ในการขยายพระนครไปทางตะวันออก แม้เจตนารมณ์
ดังกล่าวจะไม่ปรากฏหลักฐานยืนยัน แต่การสร้างสถานท่ีสําคัญหลายแห่งตาม
แนวกําแพงเมืองด้านตะวันออกตลอดรัชกาลที่ 3 เป็นร่องรอยที่ส่ือว่ารัฐมี
นโยบายส่งเสริมความเจริญในพ้ืนท่ีแถบนั้น 

 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 61 

เชิงอรรถ 
 

1 พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับหลวงประเสริฐอักษรนิต์ิ 
(พระนคร : โรงพิมพ์ไทย, 2457. พิมพ์ในงานศพหม่อม
เจ้าดนัยวรนุช), ไม่ปรากฏเลขหน้า. 
2 สมเด็จพระราเมศวรทรงโปรดฯ ให้สร้างหมู่พระสถูป
เจดีย์นี้ขึ้นใน ค.ศ. 1384 
3 ข้อมูลพระปรางค์เรียบเรียงจาก สมคิด จิระทัศนกุล, รู้
เร่ือง วัด วิหาร โบสถ์ เจดีย์ พุทธสถาปัตยกรรมไทย 
(กรุงเทพฯ : มิวเซียมเพรส, 2554), 67-71. 
4 ชาญวิทย์ เกษตรศิริ, บรรณาธิการ, อยุธยา (กรุงเทพฯ : 
มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย, 2550), 58-59. 
5 สัมภาษณ์ สมคิด จิระทัศนกุล, รองศาสตราจารย์ 
ภาควิชาศิลปสถาปัตยกรรม คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์  
มหาวิทยาลัยศิลปากร, ธันวาคม 2556. 
6 ศรีศักร วัลลิโภดม. กรุงศรีอยุธยาของเรา : ศิลป 
วัฒนธรรม ฉบับพิเศษ (กรุงเทพฯ : มติชน, 2553),    
33-35 ; ดู ศรีศักร วัลลิโภดม, พัฒนาการทางสังคม-
วัฒนธรรมไทย (กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 2554),      
97-146. 
7 สมคิด จิระทัศนกุล, รู้เร่ือง วัด วิหาร โบสถ์ เจดีย์ พุทธ
สถาปัตยกรรมไทย (กรุงเทพฯ : มิวเซียมเพรส, 2554), 
67-71. 
8 สัมภาษณ์, สมคิด จิระทัศนกุล, รองศาสตราจารย์ 
ภาควิชาศิลปสถาปัตยกรรม คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์  
มหาวิทยาลัยศิลปากร, ธันวาคม 2556. 

9 ประเด็นดังกล่าวมีการอภิปรายในงานวิชาการของ
นักวิชาการหลายท่าน ดู ศรีศักร วัลลิโภดม, สยาม
ประเทศ : ภูมิหลังของประเทศไทย ต้ังแต่ยุคดึกดําบรรพ์
จนถึงสมัยกรุงศรีอยุธยา ราชอาณาจักรสยาม (กรุงเทพฯ : 
มติชน, 2534) ; ศรีศักร วัลลิโภดม, กรุงศรีอยุธยาของ 
เรา : ศิลปวัฒนธรรม ฉบับพิเศษ (กรุงเทพฯ : มติชน, 
2553) ; ศรีศักร วัลลิโภดม, พัฒนาการทางสังคม-
วัฒนธรรมไทย (กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 2554) ;  
สมบัติ จันทรวงศ์, บทพิจารณ์ว่าด้วยวรรณกรรมทาง
การเมืองและประวัติศาสตร์ (กรุงเทพฯ : คบไฟ, 2549) ; 
นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ (กรุงเทพฯ : มติชน, 
2555) ; และ ชาญวิทย์ เกษตรศิริ และคนอ่ืนๆ, 
ราชอาณาจักรอยุธยา (กรุงเทพฯ : มูลนิธิโครงการ   
ตําราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 2555). 
10 นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ (กรุงเทพฯ :     
มติชน, 2555), 385-424. 

11 เร่ืองเดียวกัน. 
12 อ่านการอภิปรายในประเด็นนี้ในงานของ สมบัติ     
จันทรวงศ์, บทพิจารณ์ว่าด้วยวรรณกรรมทางการเมือง
และประวัติศาสตร์ (กรุงเทพฯ : คบไฟ, 2549) ; นิธิ 
เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ (กรุงเทพฯ : มติชน, 
2555) และ ชาตรี ประกิตนนทการ, “คติพระอินทร์  
สมัยรัชกาลที่ 1 : อุดมการณ์รัฐ พุทธศาสนา และ
สถาปัตยกรรม,” ศิลปวัฒนธรรม 30, 6 (เมษายน 2552) 
: 78-99. 
13 นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ, 385-424. 
14 แน่งน้อย ศักด์ิศรี และคนอ่ืนๆ, องค์ประกอบทาง
กายภาพกรุงรัตนโกสินทร์ (กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์-
มหาวิทยาลัย, 2534), 10-15. 
15 เร่ืองเดียวกัน. 
16 พระครูสิทธิชัย (กระต่าย) มีตําแหน่งเป็น “หลวงสิทธิ
ชัยบดี เจ้ากรม” อยู่ในฝ่ายพราหมณ์พฤฒิบาศซึ่งเป็นพวก
ทําพิธีเก่ียวกับช้าง หาใช่พราหมณ์โหราจารย์ซึ่งเป็นพวกท่ี
มีหน้าท่ีโดยตรงในการต้ังเสาชิงช้า กาญจนาคพันธุ์ ให้
ความเห็นว่า การท่ีพระครูสิทธิชัยกราบทูลขอให้ต้ังเสา
ชิงช้าได้นั้น เป็นเพราะพระครูสิทธิชัยคงเป็นหัวหน้าใหญ่
ของชุมชนพราหมณ์ และเป็นที่เคารพนับถือในหมู่
พราหมณ์ทั้งหลายในเวลาน้ัน 

17 พระราชพิธีตรียัมปวายตรีปวายเป็นพิธีกรรมเก่าแก่ที่มี
ต้ังแต่มาก่อนสมัยอยุธยา  ความบรรยายเก่ียวกับพิธีกรรม
มีปรากฏอยู่ในเอกสารโบราณหลายฉบับ เช่น พระราช-
พงศาวดารเหนือตอนสร้างเมืองสวรรคโลก หนังสือเร่ือง
นางนพมาศ หรือตํารับท้าวศรีจุฬาลักษณ์ เป็นต้น  ใน
สมัยอยุธยาหลักฐานแน่ชัดที่บ่งบอกเก่ียวกับพระราชพิธีนี้
ปรากฏอยู่ในทําเนียบศักดินา ค.ศ. 1455 ซึ่งระบุตําแหน่ง 
“ขุนพรมไสมย ครูโล้ชิงช้า” จางวางฝ่ายพระราชครูพิธี 
และกฎมณเฑียรบาล ค.ศ. 1458 ซึ่งกําหนดพระราชพิธี 
12 เดือน โดยระบุพระราชพิธีเดือนอ้ายชื่อ “ไล่เรือเถลิง
พิธีตรียัมพวาย”  ด้วยหลักฐานทั้งสองทําขึ้นในแผ่นดิน
สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ ดังนั้น จึงเป็นที่แน่นอนว่า 
พระราชพิธีตรียัมปวายตรีปวายจะต้องมีมาก่อนกลาง
คริสต์ศตวรรษที่ 15 ; ดู บํารุง คําเอก, รายงานการ   
วิจัยเร่ืองอิทธิพลของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูในสมัย
รัตนโกสินทร์ตอนต้น (กรุงเทพฯ : คณะโบราณคดี 
มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2550) 46-51. 
18 เร่ืองเดียวกัน. 
19 สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, พระราช-
พงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ สมัยรัชกาลท่ี 2 (พระนคร : 
องค์การค้าของคุรุสภา, 2526), ไม่ปรากฏเลขหน้า. 



62 | หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 

20 เมื่อส้ินรัชกาลพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก
ใน ค.ศ. 1809 หรือเพียง 3 ปีนับจากเร่ิมสร้างวัด งาน
ก่อสร้างดําเนินไปถึงแค่ขั้นปรับพ้ืนท่ีเดิมซึ่งเป็นหนองบึง
โดยถมอิฐหิน ก่อฐานรากทาํพ้ืนพระวิหารและฐานพระ
เท่านั้น  ในช่วง 15 ปีของรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระ-
พุทธเลิศหล้านภาลัย งานก่อสร้างแล้วเสร็จเฉพาะตัว
วิหารเท่านั้น ยังไม่มีการก่อสร้างองค์ประกอบอ่ืนใดของ
วัด ทั้งตัววิหารเองก็ยังไม่สมบูรณ์ เพราะยังมิได้ยกช่อฟ้า 
ใบระกา ยังไม่มีจิตรกรรมฝาผนัง และบานประตูหน้าต่าง 
; ดู สันติ เล็กสุขุม, “จิตรกรรม (ณ ศูนย์กลางจักรวาล) : 
ปรัมปราคติ กับการแสดงออกอย่างใหม่,” ใน งานวัน
พระบาทสมเด็จพระน่ังเกล้าเจ้าอยู่หัว ประจําปี 2552 
(กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2552), 59-90. 
21 การสร้างระเบียงคดค่อยๆ หายไปจากศิลปะอยุธยา
ต้ังแต่สมัยอยุธยาตอนกลาง และกลับมาสร้างอีกคร้ังใน
สมัยอยุธยาตอนปลาย เช่น ที่วัดไชยวัฒนาราม ซึ่ง
สถาปนาขึ้นโดยพระเจ้าปราสาททอง จนมาถึงสมัย
รัตนโกสินทร์ตอนต้นได้กลับมานิยมสร้างระเบียงคดอีก
คร้ัง  ลักษณะพิเศษของระเบียงคดสมัยรัตนโกสินทร์
เฉพาะวัดสําคัญ มักพบว่ามีการทํามุมระเบียงคดเพ่ิมเป็น
ห้องหนึ่งต่างหากคล้ายกับศาลาท่ีมุมระเบียงคด เรียกว่า 
ส้าง หมายถึงอาคารสามสร้าง ; ดู สมคิด จิระทัศนกุล, 
เอกสารคาํสอน รายวิชา 262-114 พ้ืนฐานสถาปัตยกรรม
ไทย คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 
2543. (อัดสําเนา) 
22 พระอุโบสถวัดสุทัศน์มีขนาดใหญ่และยาวที่สุดใน
ประเทศไทย เป็นพระอุโบสถ 11 ห้อง ยาว 72.25 เมตร 
23 เช่น อนุวิทย์ เจริญศุภกุล และ ศักด์ิชัย สายสิงห์ 
24 เช่น ศักด์ิชัย สายสิงห์, เสมอชัย พูลสุวรรณ และ   
สันติ เล็กสุขุม 
25 เสมอชัย พูลสุวรรณ, “ภูมิจักรวาลวิทยาของเขต
พุทธาวาส วัดสุทัศนเทพวราราม,” เมืองโบราณ 18, 3-4 
(กรกฎาคม-ธันวาคม, 2535) : 86-102. 
26 เร่ืองเดียวกัน. 
27 เร่ืองเดียวกัน. 
28 ดู นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ (กรุงเทพฯ :  
มติชน, 2555), 385-424. 
29 ดู ศรีศักร วัลลิโภดม, “การสร้างความศักด์ิสิทธิ์สําหรับ
พระนครในรัชกาลท่ี 1,” เมืองโบราณ 13, 2 (เมษายน-
มิถุนายน 2530) : 29-41. 

 

30 ดู ศักด์ิชัย สายสิงห์, “ศูนย์กลางจักรวาลกับ
สถาปัตยกรรมวัดสุทัศนเทพวราราม,” ใน งานวัน
พระบาทสมเด็จพระน่ังเกล้าเจ้าอยู่หัว ประจําปี 2552 
(กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2552), 46-48. 
31 ดู นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ (กรุงเทพฯ :  
มติชน, 2555), 104-116. 

 
บรรณานุกรม 

 
หนังสือ 

 
กรมศิลปากร. กองโบราณคดี. นําชมกรุงรัตนโกสินทร์ 

(เนื่องในงานสมโภชน์กรุงรัตนโกสินทร์ 200 
ปี). กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร, 2525. 

ชาญวิทย์ เกษตรศิริ, บรรณาธิการ. อยุธยา. กรุงเทพฯ : 
มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย, 2550. 

ชาญวิทย์ เกษตรศิริ และคนอ่ืนๆ. ราชอาณาจักรอยุธยา. 
กรุงเทพฯ : มูลนิธิโครงการตําราสังคมศาสตร์
และมนุษยศาสตร์, 2555. 

ชาตรี ประกิตนนทการ. “คติพระอินทร์สมัยรัชกาลที่ 1 : 
อุดมการณ์รัฐ พุทธศาสนา และ
สถาปัตยกรรม.” ศิลปวัฒนธรรม 30, 6 
(เมษายน 2552) : 78-99. 

 . “คติสัญลักษณ์ ‘ศรีษะแผ่นดิน’ วัดพระ   
เชตุพนฯ : การสถาปนาศูนย์กลางโลกพุทธ
ศาสนาสมัยรัชกาลที่ 1,” ศิลปวัฒนธรรม  
31, 6 (เมษายน 2553) : 84-111. 

 . “พระพุทธรูปประธานปางสมาธิ : ข้อค้นพบ
ใหม่ว่าด้วยพระราชนิยมในรัชกาลที่ 1,” 
ศิลปวัฒนธรรม 33, 6 (เมษายน 2555) :  
82-93. 

ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. พระราช
พงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ สมัยรัชกาลท่ี 2. 
พระนคร : องค์การค้าของคุรุสภา, 2526. 

นิธิ เอียวศรีวงศ์. การเมืองไทยสมัยพระเจ้ากรุงธนบุรี. 
กรุงเทพฯ : มติชน, 2550. 

 . ปากไก่และใบเรือ. กรุงเทพฯ : มติชน, 
2555. 

 . “พุทธกับไสย.” ศิลปวัฒนธรรม 12, 4 
(กุมภาพันธ์ 2534), 104-116. 

แน่งน้อย ศักด์ิศรี และคนอ่ืนๆ. องค์ประกอบทาง
กายภาพกรุงรัตนโกสินทร์. กรุงเทพฯ : 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2534. 



หน้าจ่ัว ฉ. 11  2557 | 63 

บํารุง คําเอก. รายงานการวิจัยเร่ืองอิทธิพลของศาสนา
พราหมณ์-ฮินดูในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น. 
กรุงเทพฯ : คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัย
ศิลปากร, 2550. 

พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับหลวงประเสริฐอักษรนิติ. 
พระนคร : โรงพิมพ์ไทย, 2457. (พิมพ์ในงาน
ศพหม่อมเจ้าดนัยวรนุช). 

วัชรี วัชรสินทร์. วัดพระเชตุพน : มัชฌิมประเทศอันวิเศษ
ในชมพูทวีป. กรุงเทพฯ : มติชน, 2548. 

วิจิตรการโกศล, พระครู, ผู้รวบรวม. ประวัติวัดสุทัศน์-
เทพวราราม. กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วนศิวพร 
จํากัด, 2516 

ศรีศักร วัลลิโภดม. กฎหมายตราสามดวง กับความเชื่อ
ของไทย. กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 2545. 

 . กรุงศรีอยุธยาของเรา : ศิลปวัฒนธรรม 
ฉบับพิเศษ. กรุงเทพฯ : มติชน, 2553. 

 . “การสร้างความศักด์ิสิทธิ์สําหรับพระนครใน
รัชกาลที่ 1.” เมืองโบราณ 13, 2 (เมษายน-
มิถุนายน 2530) : 29-41. 

 . พัฒนาการทางสังคม-วัฒนธรรมไทย. 
กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 2554. 

 . เรือนไทย บ้านไทย. กรุงเทพฯ : เมือง
โบราณ, 2552. 

 . สยามประเทศ : ภูมิหลังของประเทศไทย 
ต้ังแต่ยุคดึกดําบรรพ์จนถึงสมัยกรุงศรีอยุธยา 
ราชอาณาจักรสยาม. กรุงเทพฯ : มติชน, 
2534. 

ศรีศักร วัลลิโภดม และ สุจิตต์ วงษ์เทศ. กรุงเทพฯ มา
จากไหน?. กรุงเทพฯ : เจ้าพระยา, 2548. 

ศักด์ิชัย สายสิงห์. “ศูนย์กลางจักรวาลกับสถาปัตยกรรม
วัดสุทัศนเทพวราราม.” ใน งานวัน
พระบาทสมเด็จพระน่ังเกล้าเจ้าอยู่หัว 
ประจําปี 2552, 3-58. กรุงเทพฯ : 
มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2552. 

สมคิด จิระทัศนกุล. รู้เร่ือง วัด วิหาร โบสถ์ เจดีย์ พุทธ
สถาปัตยกรรมไทย. กรุงเทพฯ : มิวเซียม- 
เพรส, 2554. 

 . เอกสารคําสอน รายวิชา 262-114 พ้ืนฐาน
สถาปัตยกรรมไทย คณะสถาปัตยกรรม
ศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2543. (อัด
สําเนา) 

สมบัติ จันทรวงศ์. บทพิจารณ์ว่าด้วยวรรณกรรมทาง
การเมืองและประวัติศาสตร์. กรุงเทพฯ :   
คบไฟ, 2549. 

 

สันติ เล็กสุขุม. “จิตรกรรม (ณ ศูนย์กลางจักรวาล) : 
ปรัมปราคติ กับการแสดงออกอย่างใหม่.” ใน 
งานวันพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว 
ประจําปี 2552, 59-90. กรุงเทพฯ : 
มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2552. 

สายชล วรรณรัตน์. “พุทธศาสนากับแนวความคิดทางการ
เมืองในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธ-  
ยอดฟ้าจุฬาโลก.” วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร์
มหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ บัณฑิต
วิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2525. 

เสมอชัย พูลสุวรรณ. “ภูมิจักรวาลวิทยาของเขต
พุทธาวาส วัดสุทัศนเทพวราราม.” เมือง
โบราณ 18, 3-4 (กรกฎาคม-ธันวาคม, 2535) 
: 86-102. 

 . สัญลักษณ์ในงานจิตรกรรมไทย ระหว่าง
พุทธศตวรรษท่ี 19-24. กรุงเทพฯ : 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2539. 

 
สัมภาษณ์ 
 
สมคิด จิระทัศนกุล. รองศาสตราจารย์ ภาควิชาศิลป-

สถาปัตยกรรม คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์  
มหาวิทยาลัยศิลปากร. สัมภาษณ์, ธันวาคม 
2556. 

 
 
 
 
 

 




