
วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

172 
 

รูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุช์าวไต อ าเภอแมส่าย จังหวัดเชียงราย 
PATTERN OF OBSERVING THE UPOSATHA PRECEPTS OF THE TAI ETHNIC 

GROUP IN MAE SAI DISTRICT, CHIANG RAI PROVINCE 
 

1พระมหาวัฒนา กวิว โส, 2พระครูสิริปริยัตยานุศาสก์,   
3พิสิฏฐ ์โคตรสุโพธิ์ และ 4วิโรจน์ วิชัย 

  1Phramaha wattana Kawiwamso, 2Phrakru Siripariyatyanusar,  
3Phisit Kotsupho and 4Virot Vichai 

1นิสิตหลักสูตรปรญิญาพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต วิทยาเขตเชียงใหม่ 
1Students in the Doctor of Buddhist Studies degree program Chiang Mai Campus, Chiang Mai, Thailand 

1Corresponding Author’s Email: rinchompu1@gmail.com 

 
 
 
บทคัดย่อ 

 การวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดหลักการรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนาและ
ของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 2) เพ่ือวิเคราะห์การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์
ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย และ 3) เพ่ือพัฒนารูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต 
อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้การวิจัยเอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึก  
การจัดเวทีสนทนากลุ่ม กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลส าคัญ) และการสังเกตแบบมีส่วนร่วมพบว่า  

ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 หลักการรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนา พบว่า ปรากฏในพระวินัยปิฎก 
มหาวรรค อุโบสถขันธกะ พบว่า มีจุดเริ่มต้นจากการที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ประชุม
แสดงธรรมในวันส าคัญทางจันทรคติ คือ วันขึ้นและแรม 8 ค่ า , 14 ค่ า และ 15 ค่ า ของทุกปักษ์ เหตุการณ์นี้
เกิดข้ึนเนื่องจากในสมัยนั้น พวกปริพาชกและนักบวชศาสนาอ่ืนได้มีการประชุมกล่าวธรรมในวันดังกล่าว ท าให้
ประชาชนเข้าไปฟังและเกิดความเลื่อมใส พระเจ้าพิมพิสารทรงเห็นว่าหากพระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้ามีการ
ประชุมแสดงธรรมเช่นนี้บ้าง ก็จะเป็นประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนา 

ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 วิเคราะห์การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต พบว่า ชาวไทใหญ่นับ
ถือศาสนาพุทธร่วมกับการนับถือเทพและเจ้าเมือง โดยมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด ในชุมชนจึงมีทั้งวัด
เป็นศาสนสถานและหอเจ้าเมืองและใจบ้าน อีกทั้งชาวไทใหญ่มีประเพณี 12 เดือน ที่ในแต่ละเดือนจะมี
ประเพณีที่เกี่ยวข้องกับวัดทั้งสิ้น จึงกล่าวได้ว่าชาวไทใหญ่เป็นผู้นับถือศรัทธาศาสนาพุทธอย่างแนบแน่น 
นอกจากนั้นชาวไทใหญ่ยังมีความเชื่อในเรื่องของโลกหน้าอีกด้วย ชาวไทใหญ่จะนิยมการท าบุญ ท าทาน และ
ให้ความส าคัญกับประเพณีทางศาสนาอย่างมาก เชื่อเมื่อตายไปแล้วจะได้อยู่บนสวรรค์   

ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พัฒนารูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต พบว่า การรักษา
ศีลกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตจะปฏิบัติในช่วงเข้าพรรษาจะมีการรักษาศีลแปด เรียกว่า "ปกติอุโบสถ" เป็นเวลา 1 วัน 
ในช่วงเวลา 1 วัน กับ 1 คืน โดยมากรักษากันในวันขึ้นหรือแรม 8 ค่ า 15 ค่ า หรือแรม 14 ค่ า ในเดือนคี่   
คือ รักษากันในวันพระนั่นเอง  ความเหมือนและความแตกต่างระหว่างอุโบสถศีลกับศีล 8 คือ (1) อุโบสถศีล 
กับ ศีล 8 มีข้องดเว้น 8 ข้อเหมือนกัน (2) ค าอาราธนา (ขอศีล) แตกต่างกัน (3) อุโบสถศีล มีวันพระเป็นแดน

Received: 2025-02-18 
Revised: 2025-04-11 
Accepted: 2025-03-31 



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

173 
 

เกิด สมาทานรักษาได้เฉพาะวันพระเท่านั้น ส่วนศีล 8 สมาทานรักษาได้ทุกวัน (4) อุโบสถศีล มีอายุ 24 ชั่วโมง 
(วันหนึ่งคืนหนึ่ง) ส่วนศีล 8 ไม่มีก าหนดอายุในการรักษา  กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต ผู้ที่รักษาอุโบสถศีลนี้ จะถูก
เรียกชื่อว่า พ่อศีล แม่ 
 
ค าส าคัญ :  รูปแบบ; การรักษาอุโบสถศีล; ชาติพันธุ์ชาวไต 
 
Abstract 

This research aims to:  ( 1)  examine the principles and concepts of Uposatha precept 
observance in Buddhism and among the Tai ethnic group in Mae Sai District, Chiang Rai 
Province; ( 2)  analyze the practice of Uposatha precepts by the Tai ethnic group in the same 
region; and (3) develop a model for the observance of Uposatha precepts among this ethnic 
community.  This study employs qualitative research methods, including documentary 
research, in- depth interviews, focus group discussions with key informants, and participatory 
observation. 

Regarding the first objective, the principles of Uposatha precept observance in 
Buddhism are found in the Vinaya Pitaka, Mahavagga, Uposatha Khandhaka. The origins of this 
practice can be traced to the time when the Buddha permitted the monastic community to 
convene and deliver Dhamma talks on significant lunar days—namely, the 8th waxing, 8th 
waning, 14th waning, and 15th waxing days of the lunar fortnight.  This practice emerged as a 
response to gatherings held by ascetics and followers of other sects, which attracted 
laypeople and inspired faith.  King Bimbisara observed that if the Buddha’ s disciples were to 
similarly assemble and deliver teachings on these days, it would greatly benefit the Buddhist 
religion. 

In relation to the second objective, the analysis of Uposatha precept observance 
among the Tai ethnic group reveals that the Tai Yai ( Shan)  people adhere to Buddhism 
alongside the worship of local deities and guardian spirits.  These belief systems are closely 
intertwined, as evidenced by the presence of both temples and spirit houses in their 
communities.  The Tai Yai also observe twelve traditional festivals throughout the year, each 
associated with Buddhist temple activities, reflecting their deep- rooted Buddhist faith. 
Moreover, the Tai Yai maintain a strong belief in the afterlife, actively engage in merit-making 
and charitable acts, and place significant importance on religious traditions with the belief that 
such practices lead to rebirth in heaven. 

With respect to the third objective, the development of a model for Uposatha precept 
observance among the Tai ethnic group shows that the community practices the Eight 
Precepts during the Buddhist Lent in a form known as Pakati Uposatha, which spans one day 
and one night. This observance typically takes place on lunar holy days such as the 8th waxing 
or waning, the 15th waxing, or the 14th waning days—essentially, the Buddhist observance 
days (Wan Phra) .  The similarities and differences between the Uposatha precepts and the 



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

174 
 

Eight Precepts are as follows: (1) both sets consist of the same eight moral restraints; (2) the 
recitation of the precepts differs in format; (3) Uposatha precepts are observed only on Wan 
Phra, while the Eight Precepts may be undertaken on any day; and (4) Uposatha observance 
lasts exactly 24 hours ( one day and one night) , whereas the Eight Precepts have no fixed 
duration.  Individuals within the Tai ethnic group who observe the Uposatha precepts are 
respectfully referred to as Phor Sila (Father of Precepts) and Mae Sila (Mother of Precepts). 
 
Keywords: Pattern; Observance of the Uposatha Precepts; Tai Ethnic Group 
 
บทน า 

"ศีล" ในพระพุทธศาสนาปรากฏในพระไตรปิฎก ค าอธิบายความในคัมภีร์พระอรรถกถาและฎีกา  
ทางพระพุทธศาสนาก็ได้กล่าวถึงความหมายของศีลไว้หลายแห่งด้วยกันดังนี้ 

ในมหานามสูตรอังคุตตรนิกาย อัฏฐกนิบาต พระพุทธเจ้าได้ตรัสเรื่องศีลโดยเฉพาะศีล โดยทรงมุ่งถึง
การรักษากายและวาจาให้เรียบร้อยว่า "มหานามะ เมื่อใดแล อุบาสกเป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ เป็นผู้เว้น
ขาดจากการลักทรัพย์ เป็นผู้เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกามเป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเทจ เป็นผู้เว้นขาด
จากการเสพของมีนเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาท   เมื่อนั้นอุบาสกชื่อว่าผู้มีศีล ด้วยเหตุ
เพียงเท่านี้แล" (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1992) 

ในกูฏทันตสูตร ทีมนิกาย สีลขันธวรรค พระพุทธเจ้าตรัสศีล โดยทรงเรียกว่า"สิกขาบท"โดยให้เป็นข้อ
ประพฤติปฏิบัติส าหรับควบคุมกาย วาจา ว่าการที่บุคคลผู้มีจิตเลื่อมใสสมาทานสิกขาบททั้งหลาย คือ เจตนา
เป็นเหตุเว้นจากการฆ่าสัตว์ เจตนาเป็นเหตุเว้นจากการถือเอา สิ่งของที่ เจ้าของเขาไม่ได้ให้ เจตนาเป็นเหตุเว้น
จากการประพฤติผิดในกาม เจตนาเป็นเหตุเว้นพูดเท็จ เจตนาเป็นเหตุเว้นจากการเสพของมึนเมาคือสุราและ
เ ม รั ย อั น เ ป็ น เ ห ตุ แ ห่ ง ค ว า ม ป ร ะ ม า ท  Phra Chanameth Tejadhara ( Khammungkhun)  and 
Thungthongmadan (2022) นี้เป็นยังซึ่งใช้ทุนทรัพย์และมีการตระเตรียมน้อยกว่า แต่มีผลานิสงส์มากกว่า
ยัญสมบัติ 3 ประการมีองค์ประกอบ 16 กว่านิตยทานที่ท าสืบกันมา กว่าวิหารทาน และกว่าสรณคมน์นี้  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1992) 

กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต คือ เป็นชื่อที่คนไทยภาคกลางใช้เรียกคนไต ที่อาศัยอยู่ในประเทศไทยกระจายตัว
อยู่ในหลายจังหวัดในพื้นที่ภาคเหนือ เช่น ในจังหวัดเชียงใหม่ เชียงราย แม่ฮ่องสอนเป็นต้น เป็นกลุ่มชาติพันธุ์
หนึ่งของชนชาติไทย มีถ่ินฐานกระจายอยู่ในภูมิภาคแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยตั้งถิ่นฐานอยู่มากที่สุดใน
รัฐฉานทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของสหภาพเมียนมาร์ จากการบันทึกทางประวัติศาสตร์ได้ปรากฏหลักฐาน
ว่า ชาวไตมีการติดต่อกับชาวล้านนามาตั้งแต่อดีต ดังในสมัยพญามังรายได้ขยายอาณาจักรล้านนาไปถึงเมืองไต 
(รัฐฉาน) ชาวไต เหล่านี้มีจ านวนมากที่เข้ามาแล้วไม่กลับพม่าอีกเลย แต่ได้ตั้งถิ่นฐานอยู่ ในเมืองไทยและ
กลายเป็นพลเมืองไทยไปในที่สุด กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตในอ าเภอแม่สาย มีพ่อศีลแม่ศีลที่มารักษาอุโบสถศีลใน
พรรษากันเป็นอย่างมากแต่ก็ยังมีความรู้ความเข้าใจเรื่องการรักษาอุโบสถศีลไม่ครบถ้วนทุกประเด็น จึงท าให้
การปฏิบัติไม่เต็มที่ บางท่านรักษาไม่ครบทุกข้อ เนื่องจากอายุเพ่ิมขึ้นมีโรคประจ าตัวต้องท่านยาจึงต้องทาน
อะไรก่อน ทานยา ส่วนใหญ่ยังขาดความรู้ความเข้าใจเรื่องอุโบสถศีล หรือ ไม่มีความรู้ความเข้าใจเลย  
การรักษาอุโบสถศีลเป็นการรักษาแบบไหน บางท่านเชื่อว่าการรักษาอุโบสถศีลนั้นต้องรักษาเมื่ออายุเยอะขึ้น
เท่านั้น รักษาตามๆกันมาโดยเชื่อว่า การมานอนวัดนุ่มขาวห่มขาวเป็นการรักษาอุโบสถศีล เพราะท าตามความ
เชื่อความศรัทธาว่าถ้าถึงช่วงอายุประมาณ 50 กว่าๆต้องรักษาเท่านั้น ชาวไตส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธ  



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

175 
 

ฅซึ่งศาสนาพุทธได้เริ่มเข้ามามีบทบาทในกลุ่มชาวไทใหญ่ที่อาศัยอยู่ในรัฐฉานในช่วง ปี พ.ศ. 2015 เริ่มเฟ่ืองฟู
มากขึ้นในช่วงที่พระญาณคัมภีร์เดินทางมาจากเชียงใหม่ไปเผยแพร่ศาสนาพุทธนิกายโยน ในขณะเดียวกันชาว
ไทใหญ่ก็นับถือเทพและผีเจ้าเมืองด้วย เป็นความเชื่อดั้งเดิมที่ เชื่อว่าเจ้าเมืองที่เสียชีวิตไปแล้วจะยังคงปกปัก
รักษาชาวบ้านในชุมชนอยู่ชาวไทใหญ่นับถือศาสนาพุทธร่วมกับการนับถือเทพและเจ้าเมือง โดยมีความสัมพันธ์
กันอย่างใกล้ชิด ในชุมชนจึงมีทั้งวัดเป็นศาสนสถานและหอเจ้าเมืองและใจบ้าน อีกท้ังชาวไทใหญ่มีประเพณี 12 
เดือน ที่ในแตล่ะเดือนจะมีประเพณีท่ีเกี่ยวข้องกับวัดทั้งสิ้น จึงกล่าวได้ว่าชาวไทใหญ่เป็นผู้นับถือศรัทธาศาสนา
พุทธอย่างแนบแน่น นอกจากนั้นชาวไทใหญ่ยังมีความเชื่อในเรื่องของโลกหน้าอีกด้วย ชาวไทใหญ่จะนิยม 
การท าบุญ ท าทาน และให้ความส าคัญกับประเพณีทางศาสนาอย่างมาก เชื่อเมื่อตายไปแล้วจะได้อยู่บนสวรรค์ 
Phra Surachet Itthithecho (Chaira) and colleagues (2021) ลักษณะที่โดดเด่นของการรักษาอุโบสถศีล
ของกลุ่มชาติพันธุ์ไต คือ อัตลักษณ์ได้ 2 ประเภท ได้แก่ 1) ประเภทที่ใช้ถ้อยค าได้แก่ ลิ่ก (ภาษา) ไม่ว่าจะเป็น
การอธิฐานการขอศีล การสวดมนต์ ค ากรวดน้ า ล้วนแล้วจะใช้เป็นภาษาไตทั้งสิ้น ผู้ใดได้ฟังแล้วจะมีความสงบ
ใจเป็นอย่างยิ่งซึ่งน้ าเสียงส าเนียงในการสวดนั้นไพเราะเป็นอย่างมากเป็นเอกลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต  
2) ประเภทประเพณีและความเชื่อได้แก่ การถ่อมลิ่ก (ฟังธรรม) การหลู่ (ท าบุญ) ปอย (งานรื่นเริงที่ เกี่ยวข้อง
กับ ประเพณีไทใหญ่) ขึ้นชื่อว่ากลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตนั้น เชื่อได้ว่าเป็นผู้ที่แสวงบุญในพระพุทธศาสนาอย่าง
แท้จริง เพราะกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตชอบในการท าบุญและชอบฟังธรรมเป็น  อย่างมาก การรักษาอุโบสถศีลของ
กลุ่มชาติพันธุ์ไต เป็นที่นิยมของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตในช่วงเข้าพรรษา นอกพรรษาก็มีการรักษาแต่ไม่เหมือน
ในช่วงเข้าพรรษา ไปท าบุญตอนเช้ารับพรรับศีลเสร็จก็กลับบ้าน และไม่ได้รักษาเหมือนในพรรษา  
(Phra Sitthichai Thitasophano, 2022) 

การรักษาของคฤหัสถ์ผู้มีธรรม คือ ศีลเป็นเบื้องต้นของคฤหัสถ์ที่ดี เพราะฉะนั้น ศีลก็ เลยมีเพ่ิมเติม
นอกเหนือยิ่งขึ้นไปกว่าเพียงศีล 5 เท่านั้น แต่ศีลที่เพ่ิมมากขึ้นไปนั้น โดยมากก็เป็นข้อปฏิบัติเพ่ือฝึกฝนตนเอง 
ความจริงถือศีล 5 ก็ เพียงพอจะเป็นคฤหัสถ์ที่ดีแล้ว เมื่อต้องการจะปฏิบัติฝึกฝนตนให้ดียิ่ งขึ้น ไป 
Phrakhrupalad Jakrapol Siritharo (2024) ก็ควรถือศีล 8 หรืออุโบสถศีล เพ่ือฝึกฝนตนเอง ขัดเกลากิเลส
ของตนเองเพ่ือเตรียมจิตให้พร้อมที่จะบ าเพ็ญคุณความดีอ่ืน ๆ ให้มากยิ่งขึ้น ฉะนั้น เมื่อมีศีล 5 แล้วถ้าต้องการ
ความเจริญในธรรม ก็ไม่ควรหยุดอยู่เพียงศีล 5 พึงสมาทานศีล 8 แล้วรักษาไว้อย่าให้ด่างพร้อย ประพฤติปฏิบัติ
มั่นอยู่ในศีลของตนเพ่ือความเจริญงอกงามแห่งศีล อุโบสถศีล เป็นเรื่องของกุศลกรรมที่ส าคัญประการหนึ่งของ
คฤหัสถ์ ผู้ปรารถนาความเจริญอันเป็นบุญกุศลเฉพาะตน ได้เข้ามารักษาศีลแล้วท ากิจกรรมทางศาสนา เป็น
การขัดเกลากิเลสอย่างหยาบให้เบาบาง Kanlawiriya (2024) เป็นหนทางแห่งความสงบอันเป็นความสุขสูงสุด
ในพระพุทธศาสนา เพราะฉะนั้น พ่อขาวแม่ขาวผู้ครองเรือนที่มีอายุเยอะขึ้นจึงได้โอกาสช่วงเข้าพรรษามานอน
วัด ประพฤติปฏิบัติ รักษาศีล 8 ตามสมควรแก่ก าลัง (Phra Abhakorn Kalyanadhammo, 2021) 

ด้วยเหตุผลนี้ ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเรื่อง รูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต 
อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย โดยมุ่งที่จะถ่ายทอดการรักษาอุโบสถศีลของ  พ่อศีล แม่ศีล (พ่อขาว แม่ขาว) 
กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย เพ่ือน ามาพัฒนารูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของพ่อขาว
แม่ขาวกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ เพ่ือที่จะเป็นจารีตให้อนุชนรุ่นหลังได้เจริญรอยตามเป็นการสืบต่ออายุ
พระพุทธศาสนาให้ด ารงอยู่ยืนนานต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1) เพ่ือศึกษาหลักการรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนาและของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย 
จังหวัดเชียงราย 



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

176 
 

2) เพ่ือวิเคราะห์การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 
3) เพ่ือพัฒนารูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 

 
วิธีด าเนินการวิจัย  

การวิจัยเรื่อง “รูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย”
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้การวิจัยเอกสาร (Documentary Research)  
การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) การจัดเวทีสนทนากลุ่ม (Focus Group) กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 
(Key informant) และการสังเกตแบบมีส่วนร่วม โดยผู้วิจัยมีวิธีด าเนินการวิจัย ดังนี้ 

การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ผู้วิจัยศึกษาข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ (Primary 
Sources) ได้แก่ พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 อรรถกถา 
ฎีกา อนุฎีกา และปกรณ์วิเสส รวมถึงข้อมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) จากหนังสือ ต ารา บทความ
ทางวิชาการ ข้อมูลจากอินเตอร์เน็ต รวมทั้งข้อมูลจากเอกสารทางวิชาการทางพระพุทธศาสนา และผลงาน 
การวิจัยที่เก่ียวข้อง  

การวิจัยภาคสนาม (Field Research) โดยด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก 
(In-depth Interview) ได้แก่ พระสงฆ์ ประชาชน  นักวิชาการ จ านวน 25 รูป/คน เพ่ือให้ได้ข้อมูลแนวคิด
หลักการรักษาอุโบสถศีล ของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงรายและน าข้อมูลจาการ
สัมภาษณ์ของผู้ให้ข้อมูล น ามาวิเคราะห์ สังเคราะห์ เพ่ือน าเสนอแนวทางการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์
ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 

การสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Observations Participant) เป็นการสังเกตพฤติกรรมและการ
แสดงออกของฝ่ายต่างๆ ที่จะท าควบคู่กับการสัมภาษณ์พ่อศีล แม่ศีล เข้าร่วมรักษาอุโบสถศีล เพ่ือให้ได้ข้อมูล
แนวคิดหลักการรักษาอุโบสถศีล ของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 

การบันทึกข้อมูล โดยด าเนินการปฏิบัติและบันทึกข้อมูลผ่านเครื่องบันทึกเสียงและแบบสอบถาม  
ซึ่งเป็นการสังเกตและเก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์ของพระสงฆ์และพ่อขาวแม่ขาวหลายๆท่านที่ได้เข้าร่วมการ
จัดเวทีสนทนากลุ่ม (Focus Group) หรือ ในวงเสวนา ของผู้รู้ทั้งหลายเกี่ยวกับการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ชาวไต  อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 

การถ่ายภาพ โดยการใช้ในการเข้าสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญและขณะในการจัดเวทีสนทนากลุ่ม (Focus 
Group) เพ่ือเป็นประโยชน์ในการรวบรวมข้อมูลและเป็นการป้องกันลืมข้อมูลหรือความบกพร่อง ซึ่งวิธีการเก็บ
รวบรวมภาพถ่ายนี้ จะช่วยให้ได้ข้อมูลเชิงลึกที่เน้นรายละเอียดข้อเท็จจริงจากกลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 
โดยข้อมูลที่ได้มีความแม่นย าถูกต้อง จะเป็นประโยชน์ในการศึกษาวิจัยต่อไปได้อย่างดี 

การเก็บรวบรวมข้อมูลผู้วิจัยจะด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลตามล าดับขั้นตอน ดังนี้ ตอนที่ 1 
รวบรวมข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย รูปแบบการรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนาและของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย รวมทั้งจากเอกสารผลงานวิจัยและสิ่งพิมพ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง
ขั้นตอนที่ 2 รวบรวมข้อมูลจากการใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึก ผู้วิจัยน ามาตรวจสอบข้อมูลเพ่ือให้ได้ข้อมูล ที่
สมบูรณ์และน าไปวิเคราะห์ข้อมูลต่อไป 
 
 
 



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

177 
 

ผลการวิจัย 
 จากการด าเนินการตามขั้นตอนของการวิจัยเรื่องนี้ ปรากฏผลการศึกษาวิจัย พบว่า 

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพ่ือศึกษาหลักการรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนาและของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต 
อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย ผลการวิจัยพบว่า การรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนาปรากฏในพระวินัย
ปิฎก มหาวรรค อุโบสถขันธกะ ได้กล่าวว่า สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับอยู่ ณ ภูเขาคิชฌกูฏ เขตกรุง
ราชคฤห์ พวกปริชาชกอัญเดียรถีย์ ประชุมกันกล่าวธรรมในวัน 14 ค่ า 15 ค่ า และ 8 ค่ า แห่งปักษ์ ประชาชน
ทั้งหลายพากันเข้าไปหาเพ่ือฟังธรรมพวกปริชาชกอัญเดียรถีย์ก็ได้รับความรักความเลื่อมใสและได้พรรคพวก 
พระเจ้าพิมพิสารได้ทรงทราบเรื่องนี้ ทรงด าริว่า ถ้าพระสงฆ์สาวกของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าท าการประชุม
แสดงธรรมอย่างนี้บ้าง ย่อมเกิดผลดีแก่พระพุทธศาสนาแน่แท้ จึงได้เสด็จไปเฝ้าพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  
ณ ที่ประทับ กราบทูลเรื่องนี้ให้ทรงทราบ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจึงตรัสเรียกภิกษุทั้งหลายมาแล้วรับสั่งกับภิกษุ
ทั้งหลายว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตให้ประชุมกันในวัน 14 ค่ า 15 ค่ า และ 8 ค่ า แห่งปักษ์” ภิกษุทั้งหลาย
จึงมาประชุมกันในวัน 14 ค่ า 15 ค่ า และ 8 ค่ า แห่งปักษ์ แล้วนั่งนิ่ง ไม่ได้แสดงธรรม ประชาชนเข้าไปหาภิกษุ
เหล่านั้นเพ่ือฟังธรรม ไม่ได้ฟังธรรม จึงพากันต าหนิ โพนทะนาว่า “ไฉนพระสมณะเชื้อสายพระศากยบุตร
ทั้งหลายประชุมกันในวัน 14 ค่ า 15 ค่ า และ 8 ค่ า แห่งปักษ์แล้ว จึงนั่งนิ่งเหมือนสุกรใบ้เล่าธรรมดาว่า ผู้
ประชุมกันก็ควรกล่าวธรรมมิใช่หรือ” พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงทราบเรื่อง จึงรับสั่งกับภิกษุท้ังหลายว่า “ภิกษุ
ทั้งหลายเราอนุญาตให้ประชุมกันกล่าวธรรมในวัน 14 ค่ า 15 ค่ า และ 8 ค่ า แห่งปักษ์” ภิกษุทั้งหลายจึงได้
แสดงธรรมให้ประชาชนฟัง ประชาชนต่างพออกพอใจแล้วก็หันมานับถือพระพุทธศาสนาจึงกลายเป็นธรรม
เนียมถือปฏิบัติกันว่าต้องมาฟังธรรมทุกวันขึ้น 14 ค่ า 15 ค่ า และ 8 ค่ า แห่งปักษ์  อุโบสถศีล 8 นี้ ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเรียกว่า อุโบสถมีองค์ 8 หรืออุโบสถประกอบด้วยองค์ 8 ประการ (อฏฐงฺคสมนฺนาคต  อุโปสถ 
) เป็นข้อปฏิบัติขั้นศีล ที่พิเศษกว่าศีล 5 คือมีจ านวนสิกขาบทมากกว่า และปฏิบัติเคร่งครัดกว่า ดังจะเห็นได้
จากพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อชาติก่อน ภพก่อน ก าเนิดก่อน ตถาคตเกิดเป็นมนุษย์ สมาทานในกุศล
ธรรม สมาทานมั่นคงในกายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต ในการจ าแนกทาน ในการสมาทานศีล (สีลสมาทาเน  
= ศีล 5) ในการรักษาอุโบสถ (มีองค์ 8, อุโปสถุปวาเส) ในความเกื้อกูลต่อ มารดา ในความเกื้อกูลบิดา และใน
ความเกื้อกูลสมณะพราหมณ์ หลังจากตายแล้วไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์” ใน พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย 
ชาดก ท้าวสักกเทวราชได้ตรัสตอบพระเจ้าเนมิราชที่สงสัยว่า ทานก็ดี พรหมจรรย์ก็ดี อย่างไหนมีผลมากกว่า
กัน ว่า “บุคคลย่อมเกิดในตระกูลกษัตริย์ได้ด้วยพรหมจรรย์อย่างต่ าเข้าถึงความเป็นเทวดาได้ด้วยพรหมจรรย์
อย่างกลาง ย่อมบริสุทธิ์ได้ด้วยพรหมจรรย์อย่างสูง”  

วัตถุประสงค์ที่ 2 เพ่ือวิเคราะห์การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัด
เชียงราย ผลการวิจัยพบว่า ชาวไทใหญ่นับถือศาสนาพุทธร่วมกับการนับถือเทพและเจ้าเมือง โดยมี
ความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด ในชุมชนจึงมีทั้งวัดเป็นศาสนสถานและหอเจ้าเมืองและใจบ้าน อีกท้ังชาวไทใหญ่
มีประเพณี 12 เดือน ที่ในแต่ละเดือนจะมีประเพณีที่เกี่ยวข้องกับวัดทั้งสิ้น จึงกล่าวได้ว่าชาวไทใหญ่เป็นผู้นับ
ถือศรัทธาศาสนาพุทธอย่างแนบแน่น นอกจากนั้นชาวไทใหญ่ยังมีความเชื่อในเรื่องของโลกหน้าอีกด้วย ชาวไท
ใหญ่จะนิยมการท าบุญ ท าทาน และให้ความส าคัญกับประเพณีทางศาสนาอย่างมาก เชื่อเมื่อตายไปแล้วจะได้
อยู่บนสวรรค์  

วัตถุประสงค์ที่ 3 เพ่ือพัฒนารูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย 
จังหวัดเชียงราย ผลการวิจัยพบว่า การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย 
พบว่า การรักษาศีลกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตในช่วงเข้าพรรษามักจะมีระเบียบแบบแผน คือ โดยปกติผู้รักษาศีลจะ
เปล่งวาจาอธิษฐาน ที่จะขอสมาทานศีลตั้งแต่เช้าของวันนั้น หากรักษาศีลแปดเป็นเวลา 1 วัน เรียกว่า  



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

178 
 

"ปกติอุโบสถ" ปกติอุโบสถ ได้แก่ อุโบสถท่ีรักษากันในช่วงเวลา 1 วัน กับ 1 คืน โดยมากรักษากันในวันขึ้นหรือ
แรม 8 ค่ า 15 ค่ า หรือแรม 14 ค่ า ในเดือนคี่ คือ รักษากันในวันพระนั่นเอง อุโบสถศีล ความเหมือนและความ
แตกต่างระหว่างอุโบสถศีลกับศีล 8 คือ 1) อุโบสถศีล กับ ศีล 8 มีข้องดเว้น 8 ข้อเหมือนกัน 2) ค าอาราธนา 
(ขอศีล) แตกต่างกัน 3) อุโบสถศีล มีวันพระเป็นแดนเกิด สมาทานรักษาได้เฉพาะวันพระเท่านั้น ส่วนศีล 8 
สมาทานรักษาได้ทุกวัน 4) อุโบสถศีล มีอายุ 24 ชั่วโมง (วันหนึ่งคืนหนึ่ง) ส่วนศีล 8 ไม่มีก าหนดอายุในการ
รักษาโดยเรียกกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต ที่รักษาอุโบสถศีล ว่า พ่อศีล แม่ศีล (พ่อขาว แม่ขาว)   
 
องค์ความรู้ใหม่  
 การรักษาอุโบสถศีล หรือศีลอุโบสถ อันประกอบด้วยองค์ 8 ประการ ที่ฆราวาสผู้ ครองเรือน ต้องการ
ที่จะปฏิบัติรักษาให้ดียิ่ง ๆ ขึ้นไปอีก อุโบสถศีลมีความส าคัญอันยิ่งใหญ่ มหาศาลมาก ผู้รักษาอุโบสถตลอดปาฏิ
หาริยปักษ์ เมื่อตายไปได้ไปเกิดเป็นเทพบุตรเทพธิดาใน สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ มีวิมานที่สวยงาม มีบริวารมากมาย 
ด้วยเหตุดังกล่าว ชาวไทใหญ่ที่นับถือศรัทธาศาสนาพุทธอย่างแนบแน่นให้ความส าคัญกับการรักษาศีลทาง
ศาสนาอย่างมาก เชื่อเมื่อตายไปแล้วจะได้อยู่บนสวรรค์ การรักษาศีลกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตในช่วงเข้าพรรษา
มักจะมีระเบียบแบบแผน คือ โดยปกติผู้รักษาศีลจะเปล่งวาจาอธิษฐาน ที่จะขอสมาทานศีลตั้ งแต่เช้าของวัน
นั้น หากรักษาศีลแปดเป็นเวลา 1 วัน เรียกว่า "ปกติอุโบสถ" ปกติอุโบสถ ได้แก่ อุโบสถที่รักษากันในช่วงเวลา 
1 วัน กับ 1 คืน โดยมากรักษากันในวันขึ้นหรือแรม 8 ค่ า 15 ค่ า หรือแรม 14 ค่ า ในเดือนคี่ คือ รักษากันในวัน
พระนั่นเอง อุโบสถศีล ความเหมือนและความแตกต่างระหว่างอุโบสถศีลกับศีล 8 คือ 1) อุโบสถศีล กับ ศีล 8 
มีข้องดเว้น 8 ข้อเหมือนกัน 2) ค าอาราธนา (ขอศีล) แตกต่างกัน 3) อุโบสถศีล มีวันพระเป็นแดนเกิด สมาทาน
รักษาได้เฉพาะวันพระเท่านั้น ส่วนศีล 8 สมาทานรักษาได้ทุกวัน 4) อุโบสถศีล มีอายุ 24 ชั่วโมง  
(วันหนึ่งคืนหนึ่ง) ส่วนศีล 8 ไม่มีก าหนดอายุในการรักษาโดยเรียกกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต ที่รักษาอุโบสถศีล  
ว่า พ่อศีล แม่ศีล (พ่อขาว แม่ขาว) 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 สามารถอภิปรายผลได้ดังนี้  การศึกษาหลักการรักษาอุโบสถศีลใน
พระพุทธศาสนาตามที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวรรค อุโบสถขันธกะ พบว่า มีจุดเริ่มต้นจากการที่ 
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ประชุมแสดงธรรมในวันส าคัญทางจันทรคติ คือ วันขึ้นและแรม 
8 ค่ า, 14 ค่ า และ 15 ค่ า ของทุกปักษ์ เหตุการณ์นี้เกิดขึ้นเนื่องจากในสมัยนั้น พวกปริพาชกและนักบวช
ศาสนาอื่นได้มีการประชุมกล่าวธรรมในวันดังกล่าว ท าให้ประชาชนเข้าไปฟังและเกิดความเลื่อมใส พระเจ้าพิม

ความเลื่อมใส 
ศรัทธาศาสนาพุทธอย่างแนบแน่น 

 

กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต 

รูปแบบการรักษาอุโบสถศีล 
พ่อศีล แม่ศีล (พ่อขาว แม่ขาว) 

 



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

179 
 

พิสารทรงเห็นว่าหากพระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้ามีการประชุมแสดงธรรมเช่นนี้บ้าง ก็จะเป็นประโยชน์ต่อ
พระพุทธศาสนา จึงได้กราบทูลพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์จึงทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ประชุมกันในวันดังกล่าว 
แต่เมื่อภิกษุสงฆ์ประชุมกันแล้วกลับนั่งนิ่ง ไม่ได้แสดงธรรม ท าให้ประชาชนที่ตั้งใจมาฟังธรรมเกิดความไม่พอใจ
และต าหนิ พระพุทธเจ้าทรงทราบเรื่องจึงทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์กล่าวธรรมในวันประชุมนั้นได้ เมื่อภิกษุสงฆ์
ได้แสดงธรรม ประชาชนต่างก็พอใจและหันมานับถือพระพุทธศาสนา ท าให้การมาฟังธรรมในวันขึ้นและแรม 8 
ค่ า, 14 ค่ า และ 15 ค่ า กลายเป็นธรรมเนียมปฏิบัติสืบมา อุโบสถศีล 8 ประการ (อฏฐงฺคสมนฺนาคต อุโปสถ) 
เป็นข้อปฏิบัติทางศีลที่พิเศษและเคร่งครัดกว่าศีล 5 ดังที่ปรากฏในพระสูตรว่า พระพุทธเจ้าเมื่อครั้งยังเป็น
มนุษย์ในชาติก่อนๆ ได้เคยสมาทานในกุศลธรรม ทั้งกายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต การให้ทาน การรักษาศีล 5 
และการรักษาอุโบสถศีล 8 ส่งผลให้เมื่อละจากโลกนี้ไปแล้วได้ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ นอกจากนี้ ท้าวสักก
เทวราชยังได้ตรัสถึงอานิสงส์ของพรหมจรรย์ (ซึ่งรวมถึงการรักษาอุโบสถศีล) ว่าสามารถน าไปสู่การเกิดใ น
ตระกูลสูง การเป็นเทพเทวดา และความบริสุทธิ์ในที่สุด  สอดคล้องกับงานวิจัยของ Phra Abhakorn 
Kalyanadhammo (2021)  การรักษาอุโบสถศีลของยุวพุทธมามกะอาสาศรีอินทรารักษาใจ วัดประชาคมวนา
ราม อ าเภอศรีสมเด็จ จังหวัดร้อยเอ็ดตามหลักพุทธจริยศาสตร์ ผลการวิจัยพบว่า การรักษาอุโบสถศีลใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทและหลักพุทธจริยศาสตร์ พบว่า อุโบสถศีล มีพัฒนาการมาจากค าว่า อุโปสถะ เป็นค า
ที่มีก าเนิดมาจากพิธีกรรมเนื่องในยัญพิธีที่มีปฏิบัติกันมาในชมพูทวีปตั้งแต่สมัยพระเวทก่อนพุทธกาล 
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระภิกษุสวดปาฏิโมกข์ในวันอุโบสถ ส่วนพุทธจริยศาสตร์เป็นการปฏิบัติที่ดีงาม 
คือ ระดับต้น ระดับกลาง และระดับสูง 

ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 สามารถอภิปรายผลได้ดังนี้ การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต 
อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย ชาวไทใหญ่นับถือศาสนาพุทธร่วมกับการนับถือเทพและเจ้าเมือง โดยมี
ความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด ในชุมชนจึงมีทั้งวัดเป็นศาสนสถานและหอเจ้าเมืองและใจบ้าน อีกท้ังชาวไทใหญ่
มีประเพณี 12 เดือน ที่ในแต่ละเดือนจะมีประเพณีที่เกี่ยวข้องกับวัดทั้งสิ้น จึงกล่าวได้ว่าชาวไทใหญ่เป็นผู้นับ
ถือศรัทธาศาสนาพุทธอย่างแนบแน่น นอกจากนั้นชาวไทใหญ่ยังมีความเชื่อในเรื่องของโลกหน้าอีกด้วย ชาวไท
ใหญ่จะนิยมการท าบุญ ท าทาน และให้ความส าคัญกับประเพณีทางศาสนาอย่างมาก เชื่อเมื่อตายไปแล้วจะได้
อยู่บนสวรรค์  สอดคล้องกับงานวิจัยของ Phra Sitthichai Thitasophano (2022) ศึกษารูปแบบประเพณี
การตั้งธรรมเวสสันตระของชาวไทขืน ในจังหวัดเชียงราย พบว่า วัดที่ใช้ในการจัดเทศน์ประกอบไปด้วย  
1.วัดผาแตก 2.วัดพระธาตุดอยงาม 3.วัดห้วยน้ าขุ่น 4.วัดพระธาตุกาค า 5.วัดศรีเวียงชุม ซึ่งถือได้ว่าเป็นชาวไท
ขืนที่มีความเคารพต่อพระรัตนตรัย คือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ มีคติความเชื่อที่ว่าเมื่อได้ฟังการเทศน์
มหาชาติแล้วท าให้ได้อานิสงค์ดังนี้คือ 1. เมื่อตายจากโลกนี้แล้ว จะมีโอกาสได้พบพระพุทธเจ้า พระนามว่า  
ศรีอริยเมตไตย ในอนาคต 2. เมื่อดับขันธ์ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ จะเสวยทิพยสมบัติมโหฬาร 3. เมื่อตายไป
แล้วจะไม่ตกนรก มีรูปแบบการตั้งธรรมดังนี้คือ รูปแบบที่ 1 คือการจัดพิธีการตั้งธรรมมหาเวสสันตระขึ้น 
โดยเฉพาะการจัดพิธีในรูปแบบนี้จะไม่มีกิจกรรมหรือเป็นจุดประสงค์อ่ืนใดมาแอบแฝง นอกจากเป็นความ
ประสงค์ของเจ้าภาพที่มีศรัทธาแรงกล้าอยากฟังการเทศน์และปรารถนาที่จะเป็นเจ้าภาพในการเทศน์ธรรม
มหาเวตระ รูปแบบที่ 2 คือการจัดงานเทศน์มหาเวสสันตระที่เป็นส่วนหนึ่งของการบวชพระ(ภะ) เป๊กตุ๊ หรือ
การบรรพชาอุปสมบท รูปแบบที่ 3  เป็นการจัดการเทศน์มหาเวสสันตระเพ่ือเป็นส่วนหนึ่งของการอุทิศส่วน
บุญกุศลไปให้แก่ญาติพ่ีน้องที่เสียชีวิตไปแล้วหรือที่เรียกว่า “ตานจอมคนต๋าย” รูปแบบที่ 5  เป็นการจัดการ
เทศน์มหาเวสสันตระ ตามประเพณีช่วงประเพณีลอยกระทง มีการส่งเสริมวิธีการเทศน์มหาชาติ ของชุมชนชาว
ไทขืนใช้วิธีการเทศน์มหาชาติแบบ 13 กัณฑ์ โดยนิมนต์พระนักเทศน์มหาชาติมาเทศน์ที่วัด โดยนิมนต์ให้ขึ้น
เทศน์ทีละรูปเรียงตามล าดับกัณฑ์ของมหาชาติเวสสันดรชาดกเหตุที่นิยมให้ขึ้นเทศน์มหาชาติ 13 โดยการเทศน์



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

180 
 

แบบเป็นแบบเรียงกัณฑ์ก็เพราะ เพ่ือต้องการให้พุทธศาสนิกชนที่ได้เข้ามาร่วมฟังเทศน์มหาชาติได้มีความรู้
เข้าใจถึง   การบ าเพ็ญบารมีในอดีตชาติของพระพุทธเจ้าอย่างลึกซึ้งและแจ่มแจ้ง 

ตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 สามารถอภิปรายผลได้ดังนี้  รูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์
ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย การรักษาศีลกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไตในช่วงเข้าพรรษามักจะมีระเบียบแบบ
แผน คือ โดยปกติผู้รักษาศีลจะเปล่งวาจาอธิษฐาน ที่จะขอสมาทานศีลตั้งแต่เช้าของวันนั้น หากรักษาศีลแปด
เป็นเวลา 1 วัน เรียกว่า "ปกติอุโบสถ" ปกติอุโบสถ ได้แก่ อุโบสถที่รักษากันในช่วงเวลา 1 วัน กับ 1 คืน 
โดยมากรักษากันในวันขึ้นหรือแรม 8 ค่ า 15 ค่ า หรือแรม 14 ค่ า ในเดือนคี่ คือ รักษากันในวันพระนั่นเอง  
ความเหมือนและความแตกต่างระหว่างอุโบสถศีลกับศีล 8 คือ (1) อุโบสถศีล กับ ศีล 8 มีข้องดเว้น 8 ข้อ
เหมือนกัน (2) ค าอาราธนา (ขอศีล) แตกต่างกัน (3) อุโบสถศีล มีวันพระเป็นแดนเกิด สมาทานรักษาได้เฉพาะ
วันพระเท่านั้น ส่วนศีล 8 สมาทานรักษาได้ทุกวัน (4) อุโบสถศีล มีอายุ 24 ชั่วโมง (วันหนึ่งคืนหนึ่ง) ส่วนศีล 8 
ไม่มีก าหนดอายุในการรักษา  กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต ผู้ที่รักษาอุโบสถศีลนี้ จะถูกเรียกชื่อว่า พ่อศีล แม่ศีล  
(พ่อขาว แม่ขาว) สอดคล้องกับงานวิจัยของ Phra Danai Chayamethee (Chaiyami) (2023) การรักษา
อุโบสถศีล คือ การรักษาศีล 8 ในวันธัมมัสสวนะ โดยเฉพาะในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา 3 เดือน ผู้ที่รักษาอุโบสถ
ศีลนั้นจะมาพักค้างแรมที่วัดหรือสมาทานรักษาที่บ้านของตนก็ได้การรักษาอุโบสถศีลนั้นมีมาตั้งแต่สมัย
พุทธกาล โดยพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงตัวอย่างของการรักษาอุโบสถศีลของพระเจ้ามฆเทวะ พระเจ้านิมิราช 
พระเจ้าเนมิราช พระเจ้าสาธินราช เป็นต้น ส าหรับอานิสงส์ของการรักษาอุโบสถศีลนั้นสามารถจ าแนกเป็น 3 
ประการ คือ ประโยชน์ของปัจจุบันประโยชน์ในชาติหน้า และประโยชน์อย่างสูง คือ พระนิพพาน นอกจากนั้น 
อานิสงส์ของการรักษาอุโบสถศีลยังวิเคราะห์ลงในบทสรุปของศีล คือ ศีลน าไปสู่สุคติ ศีลน าไปสู่ความมั่งค่ังด้วย
โภคทรัพย์และศีลน าไปสู่พระนิพพาน 

 
สรุป 

การวิจัยเรื่องรูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย  
พอสรุปตามวัตถุประสงค์ ได้ดังนี้ 

1. หลักการรักษาอุโบสถศีลในพระพุทธศาสนา พบว่า ปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวรรค อุโบสถ
ขันธกะ พบว่า มีจุดเริ่มต้นจากการที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ประชุมแสดงธรรมในวัน
ส าคัญทางจันทรคติ คือ วันขึ้นและแรม 8 ค่ า, 14 ค่ า และ 15 ค่ า ของทุกปักษ์ เหตุการณ์นี้เกิดขึ้นเนื่องจากใน
สมัยนั้น พวกปริพาชกและนักบวชศาสนาอื่นได้มีการประชุมกล่าวธรรมในวันดังกล่าว ท าให้ประชาชนเข้าไปฟัง
และเกิดความเลื่อมใส พระเจ้าพิมพิสารทรงเห็นว่าหากพระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้ามีการประชุมแสดงธรรม
เช่นนี้บ้าง ก็จะเป็นประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนา 

2. วิเคราะห์การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต พบว่า ชาวไทใหญ่นับถือศาสนาพุทธ
ร่วมกับการนับถือเทพและเจ้าเมือง โดยมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด ในชุมชนจึงมีทั้งวัดเป็นศาสนสถานและ
หอเจ้าเมืองและใจบ้าน อีกทั้งชาวไทใหญ่มีประเพณี 12 เดือน ที่ในแต่ละเดือนจะมีประเพณีที่เกี่ยวข้องกับวัด
ทั้งสิ้น จึงกล่าวได้ว่าชาวไทใหญ่เป็นผู้นับถือศรัทธาศาสนาพุทธอย่างแนบแน่น นอกจากนั้นชาวไท ใหญ่ยังมี
ความเชื่อในเรื่องของโลกหน้าอีกด้วย ชาวไทใหญ่จะนิยมการท าบุญ ท าทาน และให้ความส าคัญกับประเพณี
ทางศาสนาอย่างมาก เชื่อเมื่อตายไปแล้วจะได้อยู่บนสวรรค์   

3. พัฒนารูปแบบการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต พบว่า การรักษาศีลกลุ่มชาติพันธุ์
ชาวไตจะปฏิบัติในช่วงเข้าพรรษาจะมีการรักษาศีลแปด เรียกว่า"ปกติอุโบสถ"เป็นเวลา 1 วัน ในช่วงเวลา 1 วัน 
กับ 1 คืน โดยมากรักษากันในวันขึ้นหรือแรม 8 ค่ า 15 ค่ า หรือแรม 14 ค่ า ในเดือนคี่ คือ รักษากันในวันพระ



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

181 
 

นั่นเอง  ความเหมือนและความแตกต่างระหว่างอุโบสถศีลกับศีล 8 คือ (1) อุโบสถศีล กับ ศีล 8 มีข้องดเว้น 8 
ข้อเหมือนกัน (2) ค าอาราธนา (ขอศีล) แตกต่างกัน (3) อุโบสถศีล มีวันพระเป็นแดนเกิด สมาทานรักษาได้
เฉพาะวันพระเท่านั้น ส่วนศีล 8 สมาทานรักษาได้ทุกวัน (4) อุโบสถศีล มีอายุ 24 ชั่วโมง (วันหนึ่งคืนหนึ่ง) ส่วน
ศีล 8 ไม่มีก าหนดอายุในการรักษา  กลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต ผู้ที่รักษาอุโบสถศีลนี้ จะถูกเรียกชื่อว่า พ่อศีล แม่ศีล 
(พ่อขาว แม่ขาว) 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้  

การรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย  สามารถน าา
ผลสรุปและข้อมูลที่ได้จากการศึกษาไปใช้ในการเผยแพร่ต่อผ่านสื่อการเรียนรู้ต่าง ๆ เพ่ือให้หน่วยงานหรือผู้ที่
สนใจในเรื่องการรักษาอุโบสถศีล ได้เรียนรู้ต่อ รวมทั้งทราบและเข้าใจถึงข้อมูลความเป็นมา ตลอดจนร่วม
ส่งเสริมการรักษาอุโบสถศีลของกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไต ให้คงอยู่กับชุมชนสืบไป 

2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป  
1. ควรศึกษาในเรื่องการสืบสานแนวคิด ความเชื่อ และประเพณีพิธีกรรมของชาวไต ที่มี

ความสัมพันธ์กับ พระพุทธศาสนา การสืบสานวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ ไต  
2. ศึกษาและสืบค้นในเรื่องของต านานการ ตั้งถิ่นฐาน วิถีชีวิต ประเพณี วัฒนธรรมพิธีกรรม 

วีรบุรุษใน ท้องถิ่นของกลุ่มชาติพันธุ์ไต ในแต่ละพ้ืนที่โดยการมี ส่วนร่วมของคนในชุมชนในลักษณะของงาน
ศึกษาท้องถิ่น  

3. ศึกษาเรื่องความเข้มแข็งทางวัฒนธรรม และ การแพร่กระจายทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติ
พันธุ์ชาวไต อ าเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย และ ในที่อ่ืน 

   
References 
Kanlawiriya, S., (2024). Silabarami in Theravada Buddhist Philosophy. Institute of Sufficiency 

Journal. 1(9), 40-53. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1992).Pali Tripitaka Mahachula Thepitakam 

edition, 1957. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 
Phra Abhakorn Kalyanadhammo, (2021). The Observance of Uposatha Sila by Young Buddhist 

Lay Volunteers of Sri Indraraksa Jai at Wat Prachakom Wanaram, Sri Somdet 
District, Roi Et Province, According to Buddhist Ethics. Journal of Buddhist 
Philosophy and Development. 5(2), 148-160. 

Phra Chanameth Tejadhara (Khammungkhun), and Thungthongmadan, S., (2022). Sila in 
Visuddhimagga as a Reflection of the Monastic Way of Life in Buddhism. Journal of 
MCU Buriram, 7(1), 335-349. 

Phra Danai Chayamethee (Chaiyami), (2023). The Observance of Uposatha Sila in Buddhism. 
Journal of Buddhist Studies. 2(2), 1-15. 

Phra Sitthichai Thitasophano. (2022). A Study of the Tradition of Setting Up Phra Wetsandon 
Dhamma among the Tai Khoen People in Chiang Rai Province. (Master of Arts in 
Buddhism). Graduate School. Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 



วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง ปีที่ 14  ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) 
 

182 
 

Phra Surachet Itthithecho (Chaira) and colleagues. (2021). The Application of the Five 
Precepts in Developing the Daily Quality of Life of People in Ban Sompoi Khai 
Mueang Saen, Na Dan Subdistrict, Suwannakhuha District, Nong Bua Lamphu 
Province. Panyapanidhana Journal, 6(1), 215-228. 

Phrakhrupalad Jakrapol Siritharo. (2024). Buddhism and Mind Development. Integrated Social 
Science Journal, 4(10), 93-102. 


