
การเผยแผ่หลักพุทธธรรมของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) 
Spreading the Buddhist Principles of Somdej Phra Buddhacarya (Kieaw Upaseno) 

 
ปรีชา สาเส็ง 

Preecha Saseng 
นักวิชาการอิสระ 

independent academic, Thailand 
Corresponding Author, Email: Preechasaseng@gmail.com 

 
Received: April 11, 2024   Revised: August 21, 2024    Accepted: August 22, 2024 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้กล่าวถึงการเผยแผ่หลักพุทธธรรมการทำงานของสมเด็จพระพุฒาจารย์  (เกี ่ยว อุปเสโณ) 
สะท้อนถึงการบริหารที่มองการณ์ไกล การเป็นตัวอย่างที่ดี การปรับตัวตามยุคสมัย และการสร้างความเชื่อถือ 
ในองค์กร ซึ่งทั้งหมดนี้นำไปสู่การเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพและการพัฒนาอย่างยั่งยืนในสังคม
ปัจจุบันที่มีบทบาทสำคัญในการบริหารและเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศไทย  ด้วยวิสัยทัศน์ที่ล้ำลึกและ 
การปฏิบัติที่เป็นแบบอย่าง ดังนี้ 1. วิสัยทัศน์และการมองไปข้างหน้า 2. การเป็นตัวอย่างที่ดี 3. การสร้างความ
เชื่อถือและความสัมพันธ์ 4. การปรับตัวและบูรณาการ และ 5. การพัฒนาและการสร้างฐาน โดยการเน้นการ
พัฒนาและสร้างฐานที่มั่นคงให้กับคณะสงฆ์เพื่อให้สามารถเติบโตและพัฒนาต่อไปได้ด้วยวิธีการเผยแผ่ของสมเด็จ
พระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) ดังนี้ 1) การแสดงตัวอย่างที่ดี 2) การสร้างความสัมพันธ์ที่ดี 3) การสร้างฐานและ
การยอมรับ และ 4) การบริหารจัดการแบบบูรณาการ และหลักการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้เป็นไปอย่าง
กว้างขวางและมีประสิทธิภาพ คือ 1) การส่งเสริมการปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวัน 2) การเผยแผ่ที่ตอบสนอง 
ต่อการเปลี่ยนแปลง 3) การวางแผนยุทธศาสตร์และการพัฒนาทักษะ 4) การปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรม  
และ 5) การใช้วิธีการที่ผสมผสาน เพ่ือให้ตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนได้อย่างดีที่สุด 
 
คำสำคัญ: งานเผยแผ่; วิธีการทำงาน; สมเด็จพระพุฒาจารย์ (เก่ียว อุปเสโณ) 
 
Abstract 

This article discusses the dissemination of Buddhist principles and the work of Somdej 
Phra Buddhacarya (Kiew Upaseno), reflecting his far-sighted management, being a good example, 
adapting to the times, and building trust in the organization, all of which lead to the effective 
dissemination of Buddhism and sustainable development in today's society, which plays an 
important role in the administration and dissemination of Buddhism in Thailand. With his profound 



652 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

vision and exemplary practices, as follows: 1. Vision and forward-looking, 2. Being a good example, 
3 .  Building trust and relationships, 4 .Adapting and integrating, and 5 .  Developing and building a 
base, emphasizing the development and building a solid base for the Sangha to be able to grow 
and develop further with the dissemination methods of Somdej Phra Buddhacarya  
(Kiew Upaseno), as follows: 1) Exemplifying well, 2) Building good relationships, 3) Building a base 
and acceptance, and 4) Integrated management, and the principles of dissemination of Buddhism 
to be widespread and effective, namely: 1 )  Promoting Dhamma practice in daily life,  
2 )  Dissemination that responds to change, 3 )  Strategic planning and skill development,  
4) Cultivating morality and ethics, and 5) Using a combination of methods to best meet the needs 
of the people.  
 
Keywords: Propagation Work; Methods of Work; SomdetPhraPhutthachan (Kiaew Upaseno) 
 
บทนำ  

การเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นหน้าที่โดยตรงของพระสงฆ์มาตั้งแต่สมัยครั้งพุทธกาล เพราะว่าพระสงฆ์
เป็นธรรมทายาทโดยตรง เป็นผู้ปฏิบัติตามและดำรงไว้ เผยแผ่หลักคำสอนไปสู่ประชาชนให้ได้รับประโยชน์สูงสุด
ครบวงจรทั้งตนเอง สังคม และประเทศชาติ ดังนั้น การศึกษาจึงเป็นวิธีแนวทางปฏิบัติตามหลักคำสอนนั้ น 
อย่างเคร่งครัด งานเผยแผ่พระพุทธศาสนาถือเป็นงานหลักของพระสงฆ์ ซึ ่งในปัจจุบันได้มีการขยายไป  
ทั้งในประเทศและต่างประเทศ พุทธศาสนาจึงมีความเจริญก้าวหน้ามาโดยลำดับ เพราะว่าพระสงฆ์ได้ทำหน้าที่นั้น
อย่างต่อเนื่องเต็มศักยภาพของความรู้ความสามารถที่ได้ศึกษาเรียนรู้ มา ซึ่งความรู้ความสามารถในวิธีการจัด
กระบวนการเรียนรู้กระบวนการสอนให้เป็นรูปแบบที่ชัดเจน (พระครูวินัยธรปัญญา ปญฺญาวโร, 2564) เนื้อหามี
ความสอดคล้องกับปัจจุบัน และสามารถนำหลักการมาเป็นแนวทางประยุกต์ใช้ในปัจจุบันได้ ซึ ่งการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ในปัจจุบัน ถือว่าเป็นภาระหน้าที่สำคัญต่อความเจริญงอกงามของพระพุทธศาสนา 
พระสงฆ์ผู้เป็นนักเผยแผ่ ย่อมต้องตระหนักถึงบทบาทหน้าที่ที่สำคัญ ย่อมจะต้องศึกษาเรียนรู้เกี่ยวกับการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา คือ การนำเอาหลักธรรมสู่ประชาชนที่เป็นพุทธบริษัท เพื่อให้คนเหล่านั้นได้ประพฤติ ปฏิบัติ  
อันจะก่อให้เกิดความสงบสุขแก่ตนเองและครอบครัว พระสงฆ์ผู้ที่ทำหน้าที่ในปัจจุบันจะเรียกว่า พระนักเทศน์ 
พระนักเผยแผ่ พระธรรมจาริก พระธรรมทูต เป็นต้น ดังนั้นการเผยแผ่ธรรม จึงเป็นการปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม 
และค่านิยมที่พึงประสงค์ ให้กับพุทธศาสนิกชน นักเรียน นักศึกษา พระสงฆ์นักเผยแผ่จะต้องมีความเข้าใจ 
และใส่ใจการแสวงหาความรู้อยู่เป็นเนือง ๆ เพื่อจะได้รู้สภาวะธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงไปตามสังคมโลก รู้เท่าทัน 
สื่อเพราะว่าเทคโนโลยีเป็นการสื่อสารที่มีความรวดเร็ว การสื่อสารจึงเป็นการเปิดกว้างในหลายช่องทางทั้งสื่ อ 
ด้านบุคคล สื ่อมวลชน สื ่อเฉพาะกิจ และพระสงฆ์ในปัจจุบันจำเป็นต้องใช้สื ่อเป็นช่องทางในการเผยแผ่



653 

 

วารสารรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2567 

พระพุทธศาสนาให้มากขึ้น เพราะว่างานเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นหัวใจหลักท่ีทำหน้าที่ให้พระพุทธศาสนามีความ
เจริญรุ่งเรือง (พระครูโฆษิตสังฆทักษ์, 2560)  

ฉะนั้น เจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (เก่ียว อุปเสโณ) ประธานคณะผู้ปฏิบัติหน้าที่สมเด็จพระสังฆราช 
(ในขณะนั้น) เป็นหนึ่งในพระมหาเถระ ผู้มุ่งมั่นที่จะเห็นพระพุทธศาสนามีความมั่นคงอยู่บนผืนแผ่นดินไทย และแผ่
ไพศาลไปเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ชาวโลก ผู้ซึ่งเป็นพระมหาเถระที่ได้สร้างคุณูปการให้แก่พระพุทธศาสนาอย่าง
มากมายมหาศาล เหมือนมีชีวิตเกิดมาเพื่อต่อลมหายใจให้กับพระพุทธศาสนา  จริยาวัตรและปฏิปทาที่งดงาม 
ภายใต้ใบหน้าอันอ่อนโยน มีรอยยิ้มฉายอยู่บนหน้าตลอดเวลา บ่งบอกถึงพลังแห่งเมตตาธรรม เป็นภาพที่ติดตา
และตรึงใจแก่ผู ้พบเห็นอยู่ตลอด อันเป็นผลสืบเนื ่องมาจากการฝึกฝนในพระกรรมฐาน เจ้าประคุณสมเด็จฯ  
ได้มองเห็นถึงความสำคัญในการที่จะสืบต่ออายุกาลพระพุทธศาสนา จะต้องเริ่มต้นด้วยการส่งพระภิกษุสามเณรได้
ศึกษาเล่าเรียนให้มีคุณภาพทางการศึกษา ดังโอวาทธรรมของเจ้าประคุณสมเด็จฯ ได้กล่าวทุก ๆ คืน ภายในอุโบสถ 
“ต้องเรียนหนังสือ ยังไม่อาวุโส อย่าพึ่งคิดเรื่องการทำงาน เมื่อเข้าช่วงวัยศึกษาต้องแสวงหาความรู้ ถือว่าเป็น
หน้าที่ต้องประพฤติปฏิบัติเพื่อให้ได้รับการศึกษา....” ท่านได้ให้การสนับสนุนการศึกษาเป็นประจำทุกปี เพื่อให้
ได้รับการศึกษาอันจะเป็นแนวทางในการพัฒนาตนเอง เนื่องจากการศึกษาจะสอนให้เราได้บุคคลที่มีกิริยามารยาท
ที่งดงาม มีวาจาที่อ่อนหวาน พูดจาไพเราะ มีหลักการและเหตุผล มีภูมิความรู้ที่เต็มศักยภาพ ถือว่าเป็นการทำ
ประโยชน์ส่วนตนได้สมบูรณ์ หลังการที่ได้พัฒนาตน ทำประโยชน์ส่วนตนสมบูรณ์แบบแล้ว ต้องฝึกฝนตนเอง  
อยู่เสมอ เพื่อให้ได้เข้ามามีส่วนร่วมในการช่วยเหลืองานวัด ช่วยทำงานร่วมกับชุมชน ให้เป็นที่พึ่งเขาได้ เมื่อเขา
ลำบากทั้งทางกาย ทางใจ เราจะได้มีวิธีในการช่วยเขาได้แก้ไขปัญหาอุปสรรคของความทุกข์นั้นได้ “เอาใจเขามาใส่
ใจเรา” (สมเด็จพระพุฒาจารย์ ,(เก่ียว อุปเสโณ), 2556) 

จึงรวบรวมนำเสนอประเด็นสำคัญเกี่ยวกับ แนวทางการทำงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาของเจ้าประคุณ
สมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี ่ยว อุปเสโณ) การนำหลักพุทธรรมสู ่พุทธบริษัท และบทสรุปแนวทางการเผยแผ่  
หลักพุทธรรม ดังเนื้อหาบทความต่อไปนี้  
  
แนวทางการทำงานของเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) 

โดยลักษณะเด่นของเจ้าประคุณสมเด็จฯ นั้นคือ ความเป็นผู้นำ เป็นนักปกครอง ซึ่งท่านจะมีวิสัยทัศน์ 
ด้านการปกครอง จะต้องมองไปข้างหน้า เพื่อนำพาองค์กรก้าวไปข้างหน้า บูรณาการณ์เข้ากับยุคสมัยให้ได้   
แต่ไม่ทิ ้งหลักของตนเองเบื้องต้นความเป็นผู้นำเจ้าประคุณสมเด็จฯ จะปฏิบัติตัวของท่านเองให้เป็นตัวอย่าง  
การไหว้พระสวดมนต์ท่านก็ไม่ขาดถือว่าเป็นกิจหลัก เช่น การทำวัตรตอนเย็น 21.00 ท่านก็ลงเป็นประจำ  
ซึ่งพระภิกษุภายในวัดนั้นจะพบท่านเป็นประจำ ใครมีงานอะไร เรื่องอะไร ท่านก็จะให้พบให้คำปรึกษาทุกเรื่อง  
ถือว่าเป็นการเชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าประคุณสมเด็จกับพระสงฆ์ในวัด ซึ่งท่านกล่าวว่า พระเณรที่อยู่ใน
ว ัดเหมือนลูก เวลาพูดก ับพระเณรก็ เหม ือนพ่อพ ูดก ับล ูก  พระเณรบางร ูปก ็เร ียกท ่านว ่า  “หลวงปู่” 
บ้าง “หลวงพ่อ”บ้าง “หลวงพ่อสมเด็จ”บ้าง  แต่ในเวลาเช้าจะไปกิจนิมนต์นอกวัดหากเห็นสามเณรบิณฑบาต  
ท่านก็จะให้หยุดรถแล้วเอาปัจจัยใส่บาตร เห็นคนทำความสะอาดกำลังกวาดวัด ก็จะให้สิ่งของตามที่มีในขณะนั้น 



654 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

เวลาพระเณรเจ็บป่วยไม่สบาย ก็จะแสดงความอาทรห่วงไย คอยสอบถามอาการ และจัดอาหารด้วยมือของท่าน
เอง ส่งไปให้ถึงกุฏิ หากทราบว่า โยมพ่อแม่ หรืออาจารย์ที่สำนักเดิมของพระเณรรูปใดไม่สบาย ท่านก็จะคอยถาม
ข่าวคราวอยู่ตลอด ในขณะเดียวกันนั้นเจ้าประคุณสมเด็จฯ ท่านก็จะจำชื่อพระเณรในวัดได้ทุกรูป รูปไหนอยู่ห้อง
ไหน อยู ่คณะอะไร และกำลังเรียนอะไรอยู่  ท่านจำได้หมด จำได้แม้กระทั ้งว่าเกิดอยู ่จังหวัดอะไร รวมถึง 
ครูบาอาจารย์ที ่นำมาฝากพอเจอใครท่านก็จะทัก บางรูปหากเห็นเจ้าประคุณสมเด็จฯ เดินมาแล้วหลบ   
ท่านจะเรียกมาบอกว่า  “ต่อไปอย่าหลบอย่างนี้  เห็นหลวงพ่อ อย่ากลัว  ต้องเข้ามาหา” บางทีเดินมาถ้าเห็นพระ
เณรหลบ ท่านก็จะปรารภด้วยความเอ็นดูว่า “เห็นทีชาติที่แล้วจะเกิดเป็นจิ้งจกตุ๊กแก  จึงชอบหลบตามซอก 
ตามหลืบ” เพราะความเมตตาเอ้ืออาทร และแสดงความห่วงไยที่เจ้าประคุณสมเด็จฯ ปฏิบัติเสมอต้นเสมอปลายมา
ตลอดเช่นนี้ จึงทำให้พระเณรภายในวัดเกิดความผูกพันกับท่านเหมือนพ่อคนหนึ่ง บางรูปแม้จะลาสิกขาไปแล้วก็ยัง
แวะเวียนมาเสมอ เหมือนได้กลับบ้าน เพียงมีโอกาสพบท่าน ทุกคนก็รู้สึกอบอุ่น มีกำลังใจ 

ในส่วนของมหาวิทยาลัย สมัยที่เจ้าประคุณสมเด็จฯ เป็นเลขาธิการสภามหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย ซึ่งอยู่ในช่วงที่กำลังปรับเปลี่ยนจากการสร้างความน่าเชื่อถือ ทัศนคติของคนในยุคนั้นที่คิดว่าพระที่ควรจะ
เรียนแต่เฉพาะเรื่องบาลี นักธรรม ไม่เข้าใจว่าพระทำไหมต้องเรียนหนังสือ มีมัธยมศึกษาปีที่ 1 - 6 ทำไมต้องมี
ปริญญาตรี ทำไมต้องเรียนภาษาอังกฤษ ทำให้คนทั่วไปไม่เข้าใจ พอเปลี่ยนระบบให้เป็นมหาวิทยาลัย ก็ไม่ได้รับ
การยอมรับ ทั้งจากภาครัฐและภาคเอกชน ดังนั้น หน้าที่ของเจ้าประคุณสมเด็จฯคือ ไปสร้างความน่าเชื่อถือ สร้าง
เป็นฐาน ให้คนรุ่นใหม่ได้ทำงานง่ายขึ้น เพราะฉะนั้น การสร้างทัศนคติต่าง ๆ ต่อสังคม การยอมรับนับถือ ท่านได้
สร้างฐานไว้ให้ เมื่อสร้างฐานเสร็จรุ่นต่อมาก็ทำงานสะดวกง่ายขึ้น พัฒนาต่อไป จนกลายเป็นที่ยอมรับในสมัย
ปัจจุบัน ต่อมาในส่วนที่เป็นคณะสงฆ์ การบริหารคณะสงฆ์ของเจ้าประคุณสมเด็จฯ ท่านพยายามที่จะสร้างพระให้มี
วิสัยทัศน์ความเป็นผู้นำ (HREX, 2562) ให้มีความเข้าทั้งคดีโลกคดีธรรม เข้าใจทั้งฝ่ายทางโลกก็เข้าใจ ฝ่ายทาง
ธรรมก็เข้าใจ เพราะถ้าไม่เข้าใจความเป็นโลกก็ไม่สามารถที่จะนำพาพระพุทธศาสนาไปได้  เพราะถ้าไม่เข้าใจโลก 
เอาเฉพาะธรรม บริหารธรรมได้แต่บริหารโลกไม่ได้ นักการบริหารพระพุทธศาสนาจะต้องบริหารโลกได้ด้วยบริหาร
ธรรมได้ด้วย นำทั้งสองส่วนนี้มาเข้ากันก็จะได้ทั้งสองส่วน ในการปกครองทำอย่างไรจะให้พระพุทธศาสนามีความ
มั่นคง ไม่ว่าจะเป็นทางด้านการศึกษา ศาสนทายาทจะต้องมีความมั ่นคง มีความรู้ มีความสามารถที่จะดูแล
พระพุทธศาสนาได้ และการบริหารการปกครองของเจ้าประคุณสมเด็จฯ นั้น ท่านกล่าวว่า “ให้มองไปข้างหน้า 
ทุก ๆ 10 ปี ถ้าเราเป็นนักบริหารจะต้องมองว่า ในอีก 10 ปีข้างหน้าจะเป็นอย่างไร จะทำอย่างไร แล้วมองทุก ๆ 
10 ปี ให้ครบ 50 ปี” เท่ากับวิสัยทัศน์ในการทำงานของเจ้าประคุณสมเด็จฯ คือจะต้องมองไปเท่ากับ 50 ปีข้างหน้า 
ในทุก ๆ ปี ว่าเกิดอะไรขึ้นบ้าง เพราะโลกหมุนเร็ว ทุกอย่างเปลี่ยนแปลงเร็ว ถ้าเราไม่มองไปข้างหน้าในฐานะผู้นำ 
ก็ไม่สามารถนำพาองค์กรไปสู่เป้าหมายได้ “มองให้รู้ว่าเขาเปลี่ยนแปลงกันอย่างไร เพราะการเปลี่ยนแปลงแต่ละ
ครั้ง มีผลต่อพระพุทธศาสนา” ดังนั้น แนวทางการทำงานของเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) 
ดังนี้  

1) วิสัยทัศน์และการมองไปข้างหน้า ท่านมองไปข้างหน้าและวางแผนระยะยาว (10 ปี หรือ 50 ปี) เพ่ือให้
การบริหารจัดการมีความยั่งยืนและสามารถปรับตัวได้ตามการเปลี่ยนแปลงของสังคมและยุคสมัย 



655 

 

วารสารรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2567 

2) การเป็นตัวอย่างที่ดี ท่านปฏิบัติตนเป็นตัวอย่างให้กับพระเณร เช่น การทำวัตร การให้คำปรึกษา และ
การดูแลเอาใจใส่พระเณรอย่างใกล้ชิด 

3) การสร้างความเชื่อถือและความสัมพันธ์ ท่านสร้างความเชื่อถือในองค์กรและความสัมพันธ์ที่ดีระหวา่ง
ผู้นำและสมาชิก โดยการมีส่วนร่วมและแสดงความห่วงใย 

4) การปรับตัวและบูรณาการ ท่านมีความสามารถในการบูรณาการหลักธรรมกับความเป็นจริงของ 
ยุคสมัย และปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงได้อย่างเหมาะสม 

5) การพัฒนาและการสร้างฐาน ท่านเน้นการพัฒนาและสร้างฐานที่มั่นคงให้กับมหาวิทยาลัยและคณะสงฆ์ 
เพ่ือให้สามารถเติบโตและพัฒนาต่อไปได้ 

ดังนั้นหลวงพ่อสมเด็จฯเปรียบเสมือการทำหน้าที่เป็นต้นแบบถ่ายทอดความรู้ , ทักษะ, และประสบการณ์
ไปยังสมาชิกในทีม หรือช่วยในการพัฒนาและฝึกอบรมผู้อื่นในองค์กร โดยการให้การแนะนำที่มีคุณค่า, การสร้าง
แรงบันดาลใจ, และการให้ข้อเสนอแนะแบบเจาะจง เพื่อช่วยให้สมาชิกในทีมสามารถเรียนรู้และพัฒนาทักษะใหม่ 
ๆ ผู้นำในบทบาทนี้ต้องมีความสามารถในการสื่อสารอย่างมีประสิทธิภาพและสามารถเป็นแบบอย่างที่ดีในการ
เรียนรู ้และการพัฒนา การทำความเข้าใจและการใช้บทบาททั้งสามนี ้สามารถช่วยให้ผู ้นำสร้างองค์กรที ่มี
ความสามารถในการเรียนรู้และพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง , ส่งเสริมความร่วมมือ, และเพิ่มประสิทธิภาพในการ
ทำงาน ดังที่ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2540) ให้ความหมายของภาวะผู้นำว่า เป็นบุคคลที่มีบทบาทใน
การประสานและช่วยให้คนหลายคนร่วมมือกันอย่างมีประสิทธิภาพ ไม่ว่าจะเป็นการอยู่รวมกันในสภาพแวดล้อมใด
หรือการทำงานร่วมกันในกิจกรรมต่าง ๆ ผู้นำมีหน้าที่สำคัญในการชี้นำและสนับสนุนให้กลุ่มหรือองค์กรสามารถ
ดำเนินไปสู่เป้าหมายที่ดีงามและประสบความสำเร็จตามที่ตั้งไว้  

สรุปได้ว่า แนวทางการทำงานแบบภาวะผู้นำ คือ บุคคลที่ได้รับการแต่งตั้งทั้งในทางการและไม่เป็น
ทางการในตำแหน่งต่าง ๆ และมีบทบาทสำคัญในการนำพาการเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่ดี  ผู้นำทำหน้าที่ในการ
ตรวจสอบและดูแลบุคลากรภายในองค์กร, สนับสนุนการทำงานของทีม, และใช้ความสามารถและบุคลิกที่โดดเด่น
เพื่อสร้างความมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล ผู้นำมีบทบาทในการใช้วิธีการต่าง ๆ เพื่อชักจูงและกระตุ้นให้
สมาชิกในกลุ่มปฏิบัติตามเป้าหมายหรือวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ด้วยความเต็มใจ โดยทำให้กิจกรรมของกลุ่มดำเนินไป
อย่างราบรื่นและมีความพึงพอใจ ตัวอย่างของผู้นำที่มีบทบาทที่น่าชื่นชม คือ สมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี ่ยว  
อุปเสโณ) ซึ่งเป็นประธานคณะผู้ปฏิบัติหน้าที่สมเด็จพระสังฆราช ท่านมีความมุ่งมั่นในการเสริมสร้างความมั่นคง
ของพระพุทธศาสนาในประเทศไทยและขยายประโยชน์ออกไปยังชาวโลก ด้วยจริยวัตร และปฏิปทาที่งดงาม การมี
รอยยิ้มและความอ่อนโยนของท่าน สื่อถึงพลังแห่งเมตตาธรรมที่ตรึงใจผู้พบเห็นตลอดเวลา โดยท่านได้แสดงให้เห็น
ถึงการประยุกต์ใช้หลักการของภาวะผู้นำในชีวิตจริง ซึ่งสะท้อนถึงการใช้วิธีการต่าง ๆ เพ่ือบรรลุเป้าหมายและสร้าง
ผลลัพธ์ที่ดีในระดับองค์กรและสังคม (Northouse, 2018) 
 
 
 



656 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

การทำงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาของเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) 
การประกาศพระศาสนานั้นจะต้องเริ่มต้นจาการสร้างความสนใจให้ผู้ที่จะเรียนรู้  ให้เกิดความศรัทธาแก่

ผู้ฟังหรือกลุ่มเป้าหมายด้วยรูปแบบและวิธีการที่หลากหลายในทุกสถานการณ์ ซึ่งแม้ว่าการสำรวมพระอิริยาบถให้
สงบเรียบร้อยงดงาม ถือว่าเป็นรูปแบบหนี่งของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เช่น เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปยัง
ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เมืองพาราณาสี เพื่อทรงแสดงธรรมโปรดปัญจักวัคคีย์  มีนักบวชอาชีวกผู้หนึ ่งชื ่อว่า  
อุปกะ เดินทางสวนทางมา เพียงพอเห็นพระพุทธองค์เสด็จดำเนินด้วยพุทธลีลามีพระอาการสงบเรียบร้อยไป
ตามปกติเท่านั ้น เขากลับเกิดความประทับใจ จึงตรงเข้าไปสนทนาด้วย ฉะนั ้นรูปแบบหรือวิธีการเผยแผ่
พระพุทธศาสนานั้นจะมีหลากหลายรูปแบบ แต่ขอสรุปเป็นวิธีการที่สำคัญและประสบความสำเร็จมากที่สุด 7 วิธี 
ดังนี้ (แก้ว ชิดตะขบ, 2553) 

1) อุปนิสินนกถา แปลว่า “ถ้อยคำของผู้เข้าไปนั่งไกล้” หมายถึง การนั่งคุยสนทนาอย่างเป็นกันเอง 
โดยสอดแทรกหลักธรรมเข้าไปในการสนทนากันนั้น เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่ใช้สำหรับการสนทนาปราศรัย 
กับบุคคลผู้ไปมาหาสู่ หรือการต้อนรับแขกผู้มาเยือน เป็นการพูดคุยกันตามสมควรแก่เหตุการณ์ กาลเทศะและ
บุคคลผู้ฟัง เพ่ือตอบคำซักถาม แนะนำชี้แจง ให้คำปรึกษา เป็นต้น ไม่เป็นแบบแผนพิธี เป็นการเทศน์ธรรมาสน์เตี้ย 
หมายถึง การเทศน์หรือการพูดธรรมะในบรรยากาศที่เป็นกันเองและไม่เป็นทางการ ซึ่งมักจะไม่มีการเตรียมตัวหรือ
วางแผนล่วงหน้า การเทศน์ในลักษณะนี้มักจะเป็นการพูดคุยแบบใกล้ชิดกับผู้ฟัง โดยเน้นความเป็นมิตรและความ
เรียบง่ายในการนำเสนอคำสอน แตกต่างจากการเทศน์ที่มีการจัดเตรียมและวางแผนล่วงหน้าอย่างเป็นทางการ 

2) ธัมมีกถา แปลว่า “ถ้อยคำที่กล่าวถึงธรรม” หมายถึง การบรรยายหรืออธิบายธรรม เป็นรูปแบบการ
เผยแผ่ที่พระพุทธองค์ทรงแสดงหลักธรรมวินัยอย่างเป็นกิจจะลักษณะ เป็นงานเป็นการ เป็นเรื่องราวในปัจจุบัน 
ได้แก่ การแสดงธรรม การปาฐกถาธรรม การบรรยายธรรม เป็นต้น  

3) โอวาทกถา แปลว่า ถ้อยคำที่กล่าวสอน” หมายถึง การให้คำแนะนำตักเตือนให้ละเว้นชั่วประพฤติดี 
เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่พระพุทธองค์ทรงประทานเป็นพระพุทธพจน์หรือพระโอวาทสั้นๆ เป็นพระดำรัสตรัสเตือน 
ทรงสั่งสอนโดยเฉพาะเจาะจงเรื่องใดเรื่องหนึ่ง เพื่อให้ผู้ฟังเกิดความสังวรระวัง ไม่ทำความชั่ว ให้ละเว้นความชั่ว  
ให้ทำแต่ความดี และให้รักษาความดีเอาไว้ เช่น พระโอวาทปาติโมกข์ 3 ที่ทรงแสดงถึงอุดมการณ์ หลักการ วิธีการ
ของพระพุทธศาสนา หรือ พระปัจฉิมวาจาอันเป็นโอวาทสุดท้ายว่า “ภิกษุทั้งหลาย เอาละ บัดนี้เราขอเตือนพวก
เธอว่า สังขารทั้งหลายมีความเสื่อมไปเป็นธรรมดา พวกเธอจงยังความไม่ประมาทให้ถึงความพร้อมเถิด” เป็นต้น  

4) อนุสาสนีกถา แปลว่า “ถ้อยคำที่กล่าวสอนให้เห็นจริง” หมายถึง คำกล่าวสอนในลักษณะซ้ำ ๆ ครั้ง
แล้วครั้งเล่า ย้ำเตือนต่อเนื่อง เพ่ือให้เกิดความจำได้ เกิดความชินหูเป็นรูปแบบการเผยแผ่อีกวิธีที่พระพุทธองค์ทรง
นำมาใช้ตรัสพร่ำสอนโดยเฉพาะแก่บรรดาพุทธบริษัทฝ่ายบรรพชิตหรือสหธรรมิก 5 คือ ภิกษุ ภิกษุณี สิกขมานา 
สามเณร สามเณรี รวมทั้งนักบวชที่อยู่ใกล้ชิด ดังเช่น ที่ทรงรับสั่งกะท่านพระอานนท์ ว่า “ อานนท์ เราจัก
กระหนาบแล้วกระหนาบอีก ใครมีสาระก็ตั้งอยู่ได้ ใครไม่มีสาระก็ต้องออกไป” เป็นต้น ซึ่งเนื้อหาเกี่ยวกับความไม่
ประมาท ความสามัคคี ความเพียร พยามยาม สติสัมปชัญญะ ความอดทน ซึ ่งเป็นคำสอนให้พุทธบริษัท 
อยู่เนื่อง ๆ ตลอดเวลา  



657 

 

วารสารรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2567 

5) ธัมมสากัจฉากถา แปลว่า “ถ้อยคำที่สนทนากันในทางธรรม” หมายถึง การสนทนาธรรมเป็นทำนอง
แลกเปลี่ยนความคิดเห็นกัน บางครั้งมาในรูปแบบคำถาม เพ่ือแสวงหาความถูกต้อง หรือปรับความเข้าใจซึ่งกันและ
กัน เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่พระพุทธองค์ทรงใช้บางโอกาสเพื่อทรงรับรองความคิดเห็นของผู้ฟังบ้าง  เช่น การ
สนทนาธรรม อภิปรายธรรม และการเสวนาธรรม โดยผลัดกันฟังอีกด้วย  

6) ปุจฉาวิสัชนากถา แปลว่า “ถ้อยคำที่ถาม-ตอบ” หมายถึง รูปแบบการเผยแผ่ธรรมที่เริ่มต้นด้วยการ
ถามและตอบคำถาม ซึ่งอาจเป็นการตั้งคำถามเพื่อกระตุ้นผู้ฟังให้ตอบเป็นการทดสอบความรู้ความเข้าใจภายหลัง
จากที่ได้อธิบายธรรมนั้น ๆ ให้ฟัง หรือระหว่างที่สนทนาธรรมกัน เพ่ือกระตุ้นเร้าใจให้สนทนาเกิดความตื่นตัวเสมอ 
เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที ่พระพุทธองค์ทรงใช้ประกอบกับการแสดงธรรมเทศนาอื ่น  ๆ เช่น เมื ่อทรงแสดง 
อนัตตลักขณสูตร เป็นต้น  

7) ธัมมเทสนากถา แปลว่า “ถ้อยคำที่แสดงธรรม” คือ การเทศน์ หรือ การแสดงพระธรรมเทศนาเป็นการ
แสดงธรรมสั่งสอน ชี้แจงเรื่องบาป บุญ คุณ โทษ ประโยชน์และมิใช่ปนะโยชน์ เพื่อให้ละชั่ว ประพฤติดี ทำจิตให้
บริสุทธิ์เป็นรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่ดาษดื่นในพระสุตตันปิฎก  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

ดังนั้น การเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มีประสิทธิภาพและสอดคล้องกับหลักธรรมต้องมีวิสัยทัศน์ในการ
บริหารที่มองไปข้างหน้า โดยเน้นการเป็นตัวอย่างที่ดีในการปฏิบัติธรรม การปรับตัวและบูรณาการหลักธรรมเข้า
กับการดำเนินชีวิต และการสร้างความเชื่อถือและความสัมพันธ์ที่มั่นคงกับผู้ปฏิบัติและผู้สนใจ เพ่ือให้การเผยแผ่มี
ความเข้าใจและประสิทธิภาพยิ่งขึ้น (พระมหาบุญทิน ปุญฺญธโช, 2562) ประกอบด้วย 

1) วิสัยทัศน์ในการบริหารที่มองไปข้างหน้า สมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) มีความสามารถในการ
มองการณ์ไกลและวางแผนระยะยาว ซึ่งไม่เพียงแต่ในระยะ 10 ปี แต่ยังครอบคลุมถึง 50 ปี เพื่อให้การบริหาร
องค์กรพระพุทธศาสนาเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ ท่านมุ ่งมั ่นในการสร้างฐานที ่มั ่นคง เช่น การพัฒนา
มหาวิทยาลัยและการปรับปรุงคณะสงฆ์ให้สามารถตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงในสังคมได้อย่างเหมาะสม 

2) การเป็นตัวอย่างที่ดี ท่านยึดมั่นในการปฏิบัติธรรมและเป็นแบบอย่างที่ดีในด้านต่าง ๆ เช่น การทำวัตร 
การดูแลพระเณร และการแสดงความห่วงใยต่อสมาชิกในองค์กรและประชาชนทั่วไป ด้วยการทักทายพระเณร
อย่างอบอุ่นและการให้ความช่วยเหลือเมื่อจำเป็น ท่านสร้างความผูกพันและความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างผู้นำและ
สมาชิก 

3) การปรับตัวและบูรณาการหลักธรรม การนำหลักธรรมมาบูรณาการกับความเป็นจริงของยุคสมัยเป็นสิ่ง
สำคัญในวิสัยทัศน์ของท่าน ท่านมีความสามารถในการปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงของสังคมและเทคโนโลยี  
เช่น การสนับสนุนการศึกษาและการเรียนรู้ของพระสงฆ์ เพ่ือให้พวกเขาสามารถทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

4) การสร้างความเชื่อถือและความสัมพันธ์ที่มั่นคง  การสร้างฐานที่มั่นคงและความเชื่อถือในมหาวิทยาลัย
และคณะสงฆ์เป็นสิ ่งที่ท่านให้ความสำคัญ การพัฒนาคุณภาพและการศึกษาเป็นปัจจัยสำคัญ ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาให้เป็นไปอย่างกว้างขวางและมีประสิทธิภาพ 



658 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนานั ้น มีจุดมุ ่งหมายในการสอนให้ทุกคนนำไปประพฤติปฏิบัติเพื ่อให้เกิด
กระบวนการเรียนรู้ พระพุทธองค์ทรงสอนให้เน้นในเรื่องของกลยุทธิ์วิธีในการสอนเพื่อให้ผู้ฟังนำไปปฏิบัติตาม   
เมื่อปฏิบัติแล้วได้ผลตามที่ทรงสอนก็เห็นเป็นอัศจรรย์ ถือว่าเป็นยอดแห่งอุดมการณ์ในการทำงานที่แท้จริง เพราะ
ไม่ได้เกิดประโยชน์ต่อตนเท่านั้นแต่เกิดประโยชน์ต่อเทวดา และมนุษย์ทั้งหลายเป็นจำนวนมาก ดังที่สมเด็จพระ
พุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) ท่านมีหลักการในการทำงาน ประกอบด้วย 1) วิสัยทัศน์ในการบริหาร ท่านเน้นการ
มองไปข้างหน้าและวางแผนระยะยาวเพื ่อให้การบริหารสามารถตอบสนองต่อการเปลี ่ยนแปลงได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ 2) การเป็นตัวอย่างที่ดีและการดูแลเอาใจใส่ การปฏิบัติตนเป็นตัวอย่างในด้านการปฏิบัติธรรมและ
การแสดงความห่วงใยต่อพระเณรและประชาชน เป็นหลักการที่ท่านยึดมั่น 3) การบูรณาการและการปรับตัว  
การนำหลักธรรมมาบูรณาการกับความเป็นจริงของยุคสมัยและการปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงของสังคม
และเทคโนโลยี และ 4) การสร้างฐานและความเชื่อถือ การสร้างฐานที่มั่นคงและการสร้างความเชื่อถือในองค์กร
เป็นสิ่งสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพ 
 
การนำหลักพุทธธรรมสู่พุทธบริษัท 

การนำหลักธรรมสู่พุทธบริษัทมีเป้าหมายในการส่งเสริมให้ประชาชนสามารถนำหลักธรรมไปปฏิบัติ ซึ่งจะ
นำไปสู่ความสงบสุขทั้งในชีวิตส่วนตัวและครอบครัว การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในปัจจุบันต้องอาศัยรูปแบบการ
ถ่ายทอดที่หลากหลายและยืดหยุ่น เพื่อตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงของสังคมและเทคโนโลยีอย่างเหมาะสม 
การใช้รูปแบบที่เหมาะสมและทันสมัยช่วยให้การเผยแผ่มีประสิทธิภาพและได้รับการยอมรับจากประชาชน  
พระสงฆ์และผู้เผยแผ่ต้องมีการวางแผนยุทธศาสตร์ที่ชัดเจนและเชิงรุกในการเผยแผ่หลักธรรม พร้อมทั้งมีการ
ฝึกอบรมและพัฒนาทักษะในการทำงาน เพื่อให้สามารถบรรลุเป้าหมายในการเผยแผ่หลักคำสอนให้แก่ประชาชน
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ยังต้องมีการปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรมในจิตใจของพุทธศาสนิกชน โดยการ
ส่งเสริมกิจกรรมที ่เสร ิมสร้างการปฏิบัต ิธรรมและสร้างความตระหนักรู ้ในความเชื ่อมั ่นและศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนา การเผยแผ่หลักธรรมต้องสอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบันและใช้วิธีการที่ผสมผสานระหว่าง
วิธีการดั้งเดิมกับวิธีการสมัยใหม่ เพ่ือให้การเผยแผ่มีคุณค่าและตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนได้อย่างดี
ที่สุด (เจ้าอธิการสมพงษ ์ สุจิตฺโต (ธนะคูณ), 2561) ดังนี้  

1) การส่งเสริมการปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวัน ท่านใช้วิธีการที่หลากหลายและยืดหยุ่นเพ่ือให้ประชาชน
สามารถนำหลักธรรมไปปฏิบัติในชีวิตส่วนตัวและครอบครัวได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

2) การเผยแผ่ที่ตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลง การใช้รูปแบบการเผยแผ่ที่ทันสมัยและเหมาะสมทำให้การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับจากประชาชนมากข้ึน 

3) การวางแผนยุทธศาสตร์และการพัฒนาทักษะ การวางแผนยุทธศาสตร์ที่ชัดเจนและเชิงรุกในการเผยแผ่
หลักธรรม พร้อมทั้งการฝึกอบรมและพัฒนาทักษะของพระสงฆ์และผู้เผยแผ่ 

4) การปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรม การส่งเสริมกิจกรรมที่เสริมสร้างการปฏิบัติธรรมและสร้างความ
ตระหนักรู้ในความเชื่อมั่นและศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา 



659 

 

วารสารรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2567 

5) การใช้วิธีการที่ผสมผสาน การเผยแผ่หลักธรรมต้องสอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน  โดยใช้วิธีการ 
ที่ผสมผสานระหว่างวิธีการดั้งเดิมและวิธีการสมัยใหม่ เพื่อให้ตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนได้อย่างดี
ที่สุด 

สมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี ่ยว อุปเสโณ) เป็นบุคคลที ่ม ีบทบาทสำคัญในการบริหารและเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย ด้วยวิสัยทัศน์ที่ล้ำลึกและการปฏิบัติที่เป็นแบบอย่าง ท่านได้นำพาคณะสงฆ์และ
องค์กรพระพุทธศาสนาไปสู่ความสำเร็จในหลายด้าน โดยเฉพาะในเรื่องการบริหารองค์กร การพัฒนาศักยภาพของ
พระสงฆ์ และการเผยแผ่หลักธรรม สะท้อนถึงการบริหารที ่มองการณ์ไกล การเป็นตัวอย่างที่ดี การปรับตัว  
ตามยุคสมัย และการสร้างความเชื ่อถือในองค์กร ซึ ่งทั ้งหมดนี ้นำไปสู ่การเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมี
ประสิทธิภาพและการพัฒนาอย่างยั่งยืนในสังคมปัจจุบัน 
 
แนวทางการเผยแผ่หลักพุทธธรรมตามแนวคิดทฤษฎีทางภาวะผู้นำ   

พระพุทธเจ้าเมื่อจะทรงสอนใครแต่ละครั้งพระองค์ก็ทรงอาศัยองค์ประกอบหลาย  ๆ อย่างในการสอน
บุคคลระดับต่าง ๆ ที่มีฟื ้นฐานความรู้ สติปัญญาที่แตกต่างกัน โดยพระองค์ทรงยึดหลัก (องอาจ เขียวงามดี 
และพระสุทธิสารเมธี, 2563) ดังนี้  

หลักประโยชน์ การประกาศพุทธศาสนาโดยยึดหลักประโยชน์และความสุขของมหาชนเป็นที่ตั้งถือเป็น
วัตถุประสงค์หลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ดังที ่พระพุทธเจ้าทรงประทานโอวาทให้แก่ เหล่าพระสาวกชุดแรก
ที่ทรงให้ไปประกาศพรหมจรรย์ ว่า “พวกเธอเที่ยวจาริกเพื่อประโยชน์และความสุขแก่ชนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์
โลก เพื ่อประโยชน์เกื ้อกูล และความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ พวกเธออย่าได้ไปร่วมทางเดียวกันสองรูป”  
พระพุทธพจน์นี้ เป็นเครื่องชี้ชัดถึงบทสำคัญของการสื่อหลักธรรมในพระพุทธศาสนาของเหล่าพระสาวกตราบเท่า
ปัจจุบัน เพ่ือประโยชน์สุขแก่มนุษย์ ให้เกิดประโยชน์สุขตามพุทธประสงค์ คือ 1) ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ ประโยชน์
ในชาตินี้ 2) สัมปรายิกัตถประโยชน์ ประโยชน์ในชาติหน้า 3) ปรมัตถประโยชน์ ประโยชน์อย่างยิ่ง ซึ่งถือเป็นหัวใจ
ของการประกาศพระพุทะศาสนาให้เป็นจุดเด่นหรือลักษณะพิเศษว่า  การปฏิบัติทั ้ง 2 ประการ โดยถือเอา 
ประโยชน์ของมหาชนเป็นหลักใหญ่ คือ หลักการทางพุทธศาสนาในการเผยแผ่เพื ่อให้หลักธรรมคำสอน 
ในพระพุทธศาสนาแพร่หลายออกไปในทุกสารทิศ มีผู้ศรัทธาเลื่อมใส เคารพในพระรัตนตรัย น้อมเอาหลักธรรม 
ไปประพฤติปฏิบัติตาม  

หลักไตรสิกขา เป็นหลักการในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที ่สำคัญอีกประการหนึ ่งหลักไตรสิกขา  
คือ สิ่งที่เรียกว่าความงามในเบื้องต้น ได้แก่ ศีล ความงามในท่ามกลาง คือ สมาธิ ความงามท่ีสุดคือ ปัญญา ปรากฏ
ในพระพุทธดำรัสที่ทรงส่งสาวกไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นรุ่นแรก ซึ่งถือเป็น หลักธรรมสำคัญในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา หลักธรรมนี้ถือเป็นหลักใหญ่ที ่ครอบคลุมการปฏิบัติให้บรรลุประโยชน์ที ่ตนพึ่งปรารถนา  
ดังปรากฏในเมตตาสูตร ขุททกนิกายความว่า“ผู้ฉลาดในประโยชน์ มุ่งหวังสันตบท พึงบำเพ็ญกรณียกิจ ควรเป็นผู้
อาจหาญ ซื่อตรงเคร่งครัด ว่าง่าย อ่อนโยน ไม่เย่อหยิ่ง ควรเป็นผู้รักสันโดษ เลี้ยงง่าย มีกิจน้อย มีความประพฤติ
เบา มีอินทร์สงบ มีปัญญารักษาตน ไม่คะนอง ไม่ยึดติดในตระกูลทั้งหลาย อนึ่งไม่ควรประพฤติความเสียหายใด ๆ 



660 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

ที่จะเป็นเหตุให้วิญญูชนเหล่าอื่นตำหนิเอาได้” ในทำนองเดียวกันนั้นเราสามารถที่จะนำหลักธรรมที่เป็นประโยชน์
ในการศึกษา คือ หลักไตรสิกขา ซึ่งเป็นหลักท่ีสามารถใช้ฝึกอบรมศีล สมาธิ ปัญญา ไปพร้อม ๆ กันได้ ดังที่ใช้หลัก
ไตรสิกขาฝึกเจริญวิปัสสนากรรมฐาน และยังสามารถนำหลักการไปศึกษาครอบคลุมทั้งเนื้อหาสาระ เพื่อให้มีการ
เชื่อมโยงให้เห็นถึงหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาได้ชัดเจนขึ้น เพราะว่าหัวข้อธรรมที่สามารถสรุปได้เห็นถึงวิธี
การศึกษาที่เป็นแนวทางในการสรุปหัวข้อทั้งหมดจัดเข้าไปในเรื่องหลักไตรสิกขา  เรายังสามารถที่จะเรียนรู้ใน
หลักธรรมทุกหมวดให้เกิดประโยชน์ต่อการเรียนรู้พระพุทธศาสนา การจัดระบบการปฏิบัติที่จัดเป็นรูปแบบเป็น
หมวดหมู่ของไตรสิกขา ดังนั้นหลักไตรสิกขา จึงเป็นพื้นฐานของการศึกษาเรียนรู้หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา
ได้กว้างขวาง และครอบคลุมถึงการปฏิบัติเรียนรู้ หลักไตรสิกขาจึงประกอบด้วย  3 ประการ (พระธรรมปิฎก  
ป.อ.ปยุตฺโต, 2543) คือ 1) อธิศีลสิกขา คือ การฝึกความประพฤติสุจริตที่แสดงออกมาจากกาย วาจา  2) อธิจิต
สิกขา คือ การฝึกปรือในด้านคุณภาพทางอารมณ์ เพ่ือควบคุมจิตเป็น 3) อธิปัญญาสิกขา คือ การพัฒนาปัญญาให้
ความหยั่งรู้ สภาพความเป็นจริงที่นำไปสู่ความหลุดพ้นทั้งหลายในทางที่เป็นไปเพื่อประโยชน์อย่างแท้จริง  ดังนั้น
หลักไตรสิกขาเป็นตัวกลาง ที่ดำเนินการในการพัฒนากระบวนการเรียนรู้ในทางพฤติกรรม ทางจิตใจ และการมี
ความรับผิดชอบต่อตนเอง มีระเบียบวินัย ตลอดจนถึงความดีงามในสังคม ซึ่งมีการพัฒนากระบวนการเรียนรู้ทาง
อารมณ์ มีความเข็มแข็งทางจิตใจ มีจิตที่ตั้งมั่นในการเรียนรู้ สามารถที่จะเรียนรู้และพัฒนากระบวนการคิดแห่ง
ปัญญา มีหลักการเหตุผลที่ถูกต้องเป็นจริง หลุดพ้นแห่งสภาวธรรมความทุกข์ในการพัฒนาตนตามกระบวนการ
เรียนรู้หลักธรรมไตรสิกขา  

จากการศึกษาหลักการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า  ได้เห็นแนวทางในกระบวนการเรียนรู้ 
และแนวทางการอบรมสั ่งสอนที่เป็นรูปธรรม มีความชัดเจน มีขั ้นตอน และมีจุดมุ่งหมายในการวิธีการสอน 
ของพระพุทธเจ้า จึงสามารถสรุปได้ว่า อุดมการณ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา การที่พระมหาบุรุษผู้ใดจะได้ตรัสรู้
ความจริงอันประเสริฐ จนถึงกับมีการจัดตั้งและเผยแผ่พระพุทธศาสนาเพื่อเอื้ออำนวยประโยชน์สุขแก่มหาชนได้  
มหาบุรุษผู้นั้นย่อมต้องอาศัยการบำเพ็ญพระบารมีมาอย่างยาวนานยิ่งนัก จนถึงพร้อมบริบูรณ์ของการฝึกอบรมตน
ทั้งด้านจิตและปัญญา สามารถรู้แจ้งกระบวนการความเป็นไปของสรรพสิ่งตามเหตุปัจจัย พร้อมทั้งวางหลักการ
และแบบแผนอันพึงกระทำให้แก่ ศาสนิกได้ดำเนินรอบตาม เพื่อความดีงามแห่งชีวิต พระองค์ได้ทรงวางรากฐาน
สำคัญแห่งการสื่อของพระองค์เรียกว่า โอวาทปาติโมกข์ (พระมหาสมศักดิ์ กิจฺจสาโร (ชูชาติ), 2561) อุดมการณ์ใน
การทำหน้าที่เผยแผ่พระพุทธศาสนา เพราะว่าความอดทนนั้น แสดงให้เห็นถึงความอดกลั้นต่อสิ่งที่ยั่วยุทั้งภายใน
และภายนอก เช่น สิ่งที่ยั่วยุภายใน ประกอบด้วย ความอยากในใจตัวเอง อยากเป็น อยากมี อยากได้ เรียกว่า กิเลส 
และสิ่งที่เป็นยั่วยุภายนอก ประกอบด้วยสิ่งที่น่าพอใจ คำยกย่อง คำสรรเสริญ และสิ่งที่ไม่น่าพอใจ คำติฉินนินทา 
ว่าร้าย ใส่ร้าย พูดดูถูก เป็นต้น ความอดทนจึงเป็นตัวกลางที่ทำให้สามารถควบคุมตัวเองได้  ทั้งทางกาย วาจา ใจ 
สามารถระงับได้ด้วยต้นเหตุที่เกิดขึ้นจากความขัดแย้งทั้งภายในและภายนอก การที่มีจิตใจทีสู่งส่งก็จะทำให้ไม่มีจิต
ที่คิดทำร้าย รบกวน หรือเบียดเบียนผู้อื่น ทำให้จิตใจมีความสงบร่มเย็น ทั้งทางกาย วาจา และใจ ซึ่งเป็นแนวทาง
ในการดำเนินชีวิตตามหลักอริยมรรค์มีองค์ 8 และโอวาทปาฎิโมกข์ถือว่าเป็นคุณสมบัติ เป็นเป้าหมายในการดำเนิน
ชีวิตในการทำหน้าเผยแผ่พระพุทธศาสนา ให้มีหลักการและวิธีการตามที่พระพุทธเจ้าได้วางรากฐานไว้เพ่ืองานเผย



661 

 

วารสารรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2567 

แผ่พระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง ซึ่งในการแสดงธรรมของพระพุทธเจ้าหากผู้ฟังมีทิฏฐิมานะสูง การแสดงอาการไม่
เคารพ หรือไม่เชื่อถืออย่างเปิดเผย บางครั้งพระองค์ก็ต้องทรงใช้อิทธิฤทธิ์ข่ม เพื่อให้เกิดการยอมรับเหมือนกัน 
(อิทธิปาฏิหาร์ย์) ตอนที่พระพุทธองค์ได้เสด็จไปโปรดชฎิล 3 พี่น้อง พระองค์ต้องทรงใช้อิทธิฤทธิ์ปราบพญานาค
ราช ทำให้ชฎิลได้เห็นอิทธานุภาพของพระองค์ จึงยอมให้พระองค์สอนธรรมได้ บางคนไม่ยอมรับภายในจิตใจ ยังมี
ลังเลสงสัย พระองค์ก็ทรงทราบด้วยจิตของผู้นั้นด้วยดักใจแล้วตรัสสอนตามที่เขาคิด (อาเทศนาปาฏิหาริย์) ผู้นั้น
ยอมรับการสอน หากเป็นการสอนทั่วไป คำสอนของพระองค์เกิดผลอัศจรรย์แก่ผู้ฟังตามภูมิธรรมของบุคคลนั้น ๆ 
(อนุศาสนีปาฏิหาริย์)  ตุลา มหาพสุธานนท์ (2554) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ หมายถึง ความสามารถของบุคคลในกลุ่ม 
โดยใช้กลยุทธ์และวิธีการที่มีอิทธิพลหรืออำนาจ เพื่อให้บรรลุเป้าหมายหรือวัตถุประสงค์ที ่กำหนดไว้วิเชียร 
วิทยอุดม (2550) อธิบายถึงผู้นำ เป็นเพียงบุคคลที่ยอมรับหรือยกย่องให้เป็นหัวหน้าจากสมาชิกในกลุ่ม เนื่องจากมี
ลักษณะใดลักษณะหนึ่งอันเกิดจากบุคลิกลักษณะของเขาในสถานการณ์หนึ่งซึ่งยอมรับในตัวของเขา  เช่น เป็นคน
กล้า มีความรู้ความสามรถ McFarland and Dalton (1979) อธิบายว่า การเป็นผู้นำ คือ ความสามารถของบุคคล
ในการใช้ความมีอิทธิพลเพื่อกระตุ้นให้ผู้อื่นทำงานในระดับที่ต้องการ  เพื่อให้บรรลุเป้าหมายและวัตถุประสงค์ที่
กำหนดไว้ Yukl (1999) ได้กล่าวถึงผู้นำ คือ บุคคลที่ได้รับการเลือกตั้งแต่งตั้งหรือได้รับการยอมรับจากกลุ่มเพ่ือทำ
หน้าที่เป็นผู้แนะนำและสนับสนุนให้กลุ่มประสบความสำเร็จตามเป้าหมายที่ตั้งไว้  ผู้นำเป็นศูนย์กลางของกิจกรรม
ในกลุ่มโดยการแสดงพฤติกรรมที่เกี่ยวข้อง และมีคุณสมบัติเฉพาะที่ทำให้เขามีอิทธิพลต่อกลุ่ม Davis (1977) 
ได้กล่าวถึงกิจกรรมต่าง ๆ ของกลุ่มสมาชิกภายในองค์การ พฤติกรรมส่วนตัวของบุคคลคนหนึ่งที่จะชักนำ กิจกรรม
ของกลุ่มให้บรรลุเป้าหมายร่วมกัน เป็นความสามารถที่จะสร้างความเชื่อมั่น และให้การ สนับสนุนบุคคล เพื่อให้
บรรลุเป้าหมายขององค์การ และ Bernard (1961) กล่าวถึงลักษณะผู้นำที่ดีต้องมีความตื่นตัวมีความสามารถใน
การตัดสินใจรวดเร็วและถูกต้อง มีความสามารถในการจูงใจคน มีความรับผิดชอบและมีความฉลาดรอบรู้ทันโลก 
ทันต่อเหตุการณ์และมีความสามารถในการแก้ปัญหาให้เสร็จลุล่วงไปด้วยดี  

ดังนั้น ภาวะผู้นำ จึงเป็นบทบาทของพฤติกรรมตามสถานภาพ บทบาทเป็นพฤติกรรมที่สังคมกำหนดและ
คาดหมายให้บุคคลทำตามหน้าที ่เช่น ครูต้องสอนนักเรียน ทหารเป็นรั้วของชาติ ตำรวจต้องพิทักษ์สันติราษฎร์ หน้าที่ 
หมายถึงกิจที่จะต้องทำ หรือวงแห่งกิจการ ที่เป็นการกระทำด้วยจริยธรรม ทำตามกฎหมาย หรือทำด้วยความสำนึก
ของบุคคลนั้น ๆ เช่น ผู้มีตำแหน่งเป็นพ่อ จะได้รับการคาดหวังจากสังคมให้แสดงบทบาทหรือหน้าที่ต่าง ๆ  

Senge (1990) กล่าวไว้ในหนังสือ The Fifth Discipline: The Art & Practice of the Learning 
Organization บทบาทของผู้นำในการสร้างองค์กรที่เรียนรู้มี 3 แบบหลัก ๆ คือ 1) ผู้นำในฐานะที่เป็นผู้ออกแบบ 
(Designer Leader) ผู้นำจะมุ่งเน้นการสร้างสภาพแวดล้อมที่สนับสนุนการเรียนรู้  ซึ่งอาจรวมถึงการออกแบบ
กระบวนการทำงานที่มีประสิทธิภาพ, การกำหนดเป้าหมายที่ชัดเจน, และการสร้างระบบสนับสนุนที่ส่งเสริมการ
เรียนรู้ตลอดชีวิต ผู้นำในบทบาทนี้ต้องสามารถมองเห็นภาพรวมขององค์กรและจัดการทรัพยากรอย่างมีกลยุทธ์
เพื่อให้แน่ใจว่าทุกคนในองค์กรมีโอกาสในการเรียนรู้และพัฒนา 2) ผู้นำในฐานะที่เป็นพ่อ/แม่บ้าน (Steward 
Leader) ผู้นำในบทบาทนี้ทำหน้าที่เป็นผู้ดูแล และบำรุงรักษาทรัพยากรขององค์กร รวมถึงการดูแลความเป็นอยู่
ของสมาชิกในทีมเป็นการสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการเรียนรู้และการเติบโตของสมาชิกในองค์กร โดยการเป็น



662 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

แบบอย่างที่ดี, การสนับสนุนและส่งเสริมความสุขและสุขภาพของพนักงาน และการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในทีม 
ผู้นำในบทบาทนี้มุ่งมั่นที่จะรักษาความสมดุลและสร้างความมั่นคงให้กับองค์กรและทีมงาน  เพื่อให้ทุกคนรู้สึกว่า
พวกเขามีค่าที่จะเติบโตและเรียนรู้ในที่ทำงาน และ 3) ผู้นำในฐานะที่เป็นครู (Teacher Leader) ผู้นำในบทบาท 
นี้มีหน้าที่ในการสอนและเป็นพี่เลี้ยงให้กับสมาชิกในองค์กร 

ดังนั ้นการเผยแผ่พระศาสนาใช้วิธีการเพื ่อเข้าหาผู ้นำทางศาสนา ผู ้นำทางการเมืองการปกครอง  
และผู้นำทางด้านเศรษฐกิจ โดยการเปลี่ยนแปลงให้มีความสอคล้องกับวัฒนธรรมของสภาพทางสังคมที่เกิดขึ้นใน
ปัจจุบัน คือ มีการเข้าไปช่วยเหลือกิจกรรมของชุมชน ช่วยเหลือสังคม และการสนทนาธรรม เพื ่อให้ได้พบ
หลักธรรมที่ถูกต้องและสามารถนำไปปฏิบัติได้จริงในการรดำเนินชีวิตประจำวัน  ดังนั้นนักเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
จะต้องลำดับวิธีการยึดหลักการสอน 5 ประการ คือ 1) เราจักแสดงธรรมไปตามลำดับ 2) เราจักแสดงธรรมยก
เหตุผลมาแสดงให้เข้าใจ 3) เราจักแสดงธรรมด้วยอาศัยความเมตตา 4) เราจักแสดงธรรมด้วยไม่เห็นอามิส 5) เรา
จักแสดงธรรมโดยไม่กระทบตนและผู้อื่น (พระไตรปิฎก ฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ฉะนั้นการทำงานและหลักการของสมเด็จพระพุฒาจารย์  (เกี ่ยว อุปเสโณ) การนำพาพระพุทธศาสนาเข้าสู่ยุค
สมัยใหม่ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น และสามารถนำไปใช้ในการพัฒนา และปรับปรุงการทำงานในบริบทต่าง ๆ ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ดังนี้ 

1) ทฤษฎีการเป็นผู้นำ (Leadership Theory) โดยเฉพาะทฤษฎีการเป็นผู้นำที่มีวิสัยทัศน์ (Visionary 
Leadership) และการเป็นผู ้นำที ่มีความสามารถในการสร้างแรงบันดาลใจและการเชื ่อมโยงกับยุคสมัย   
ซึ่งสะท้อนถึงการมองไปข้างหน้าและการสร้างฐานที่มั่นคง 

2) ทฤษฎีการบริหารจัดการ (Management Theory) การบริหารจัดการแบบบูรณาการที่เน้นการพัฒนา
ระบบและองค์กรเพื่อให้สามารถตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

3) ทฤษฎีความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล ( Interpersonal Relationship Theory) การสร้างและดูแล
ความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างผู้นำและสมาชิก เพ่ือสร้างความผูกพันและการทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพ 

4) ทฤษฎีการพัฒนาองค์กร (Organizational Development Theory) การพัฒนาองค์กรและการสร้าง
ความเชื่อถือในมหาวิทยาลัยและคณะสงฆ์ ซึ่งช่วยให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นไปได้อย่างยั่งยืน 
 
สรุป  

การเผยแผ่หลักพุทธธรรมการทำงานของสมเด็จพระพุฒาจารย์  (เกี่ยว อุปเสโณ) สะท้อนถึงการบริหาร 
ที่มองการณ์ไกล การเป็นตัวอย่างที่ดี การปรับตัวตามยุคสมัย และการสร้างความเชื่อถือในองค์กร ซึ่งทั้งหมดนี้
นำไปสู่การเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพและการพัฒนาอย่างยั่งยืนในสังคมปัจจุบันที่มีบทบาทสำคัญ
ในการบริหารและเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศไทย ด้วยวิสัยทัศน์ที่ล้ำลึกและการปฏิบัติที่เป็นแบบอย่าง  
ท่านได้นำพาคณะสงฆ์และองค์กรพระพุทธศาสนาไปสู่ความสำเร็จในหลายด้าน โดยเฉพาะในเรื่องการบริหาร
องค์กร การพัฒนาศักยภาพของพระสงฆ์  และการเผยแผ่หลักธรรมโดยมีแนวทางการทำงานของสมเด็จ 
พระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) มีลักษณะเด่นดังนี้ 1) วิสัยทัศน์และการมองไปข้างหน้า 2) การเป็นตัวอย่างที่ดี   



663 

 

วารสารรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2567 

3) การสร้างความเชื่อถือและความสัมพันธ์ 4) การปรับตัวและบูรณาการ และ 5) การพัฒนาและการสร้างฐาน 
โดยการเน้นการพัฒนาและสร้างฐานที่มั่นคงให้กับคณะสงฆ์ เพื่อให้สามารถเติบโตและพัฒนาต่อไปได้ด้วยวิธีการ
เผยแผ่ของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (เกี่ยว อุปเสโณ) ดังนี้ 1) การแสดงตัวอย่างที่ดี 2) การสร้างความสัมพันธ์ที่ดี  
3) การสร้างฐานและการยอมรับ และ 4) การบริหารจัดการแบบบูรณาการ โดยวิสัยทัศน์ในการบริหารและการ
ทำงานอย่างบูรณาการเพื่อให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเข้ากับการเปลี่ยนแปลงและความต้องการของสังคมตาม
ทฤษฎีดังนี ้น ี ้ 1) ทฤษฎีการเป็นผู ้นำ (Leadership Theory)  2) ทฤษฎีการบริหารจัดการ (Management 
Theory) 3) ทฤษฎีความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล (Interpersonal Relationship Theory และ 4) ทฤษฎีการพัฒนา
องค์กร (Organizational Development Theory) เนื่องจากการสร้างความเชื่อถือในคณะสงฆ์ช่วยให้การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาเป็นไปได้อย่างยั่งยืน ประกอบด้วย 1) วิสัยทัศน์ในการบริหารที่มองไปข้างหน้า 2) การเป็น
ตัวอย่างที่ดี 3) การปรับตัวและบูรณาการหลักธรรม และ 4) การสร้างความเชื่อถือและความสัมพันธ์ที่มั่นคงในการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้เป็นไปอย่างกว้างขวางและมีประสิทธิภาพ คือ 1) การส่งเสริมการปฏิบัติธรรม 
ในชีวิตประจำวัน 2) การเผยแผ่ที่ตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลง 3) การวางแผนยุทธศาสตร์และการพัฒนาทักษะ 
4) การปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรม และ 5) การใช้วิธีการที่ผสมผสานถือว่าเป็นการเผยแผ่หลักธรรมต้อง
สอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน โดยใช้วิธีการที่ผสมผสานระหว่างวิธีการดั้งเดิมและวิธีการสมัยใหม่  เพื่อให้
ตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนได้อย่างดีที่สุด 
 
เอกสารอ้างอิง  
แก้ว ชิดตะขบ. (2553). ประวัติความสำคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: สำนักงานพระพุทธศาสนา

แห่งชาติ.  
ตุลา มหาพสุธานนท์. (2554). หลักการจัดการ. กรุงเทพฯ: พี เอ็น เค แอนด์ สกายพริ้นติ้งส์. 
เจ้าอธิการสมพงษ์  สุจิตฺโต (ธนะคูณ). (2561). การประยุกต์ใช้จิตสาธารณะของพุทธบริษัทตามหลักพุทธธรรม.  

วารสารวิจัยวิชาการ, 1(2), 59-74. 
พระครูวินัยธรปัญญา ปญฺญาวโร. (2564). การจัดการเผยแผ่พระพุทธศาสนายุคดิจิทัล. วารสารสังคมศาสตร์และ

มนุษยวิทยาเชิงพุทธ, 6(4), 423-433. 
พระครูโฆษิตสังฆทักษ์ (ประเวท ถาฐาน). กลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ไทยในสังคมปัจจุบนั. 

วารสารวิชาการธรรมบทรรศน์, 17(3), 211-223. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงขยายความ.  พิมพ์ครั ้งที ่ 7. กรุงเทพฯ :  

มหาจุฬาลงกรณร์าชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ: สำนักงาพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
พระมหาบุญทิน ปุญฺญธโช. (2562). กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาตามหลักปฏิสัมภิทา 4 สำหรับพระธรรมทูต 

ไทยในทวีปยุโรป. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 6(6), 3154-3171. 



664 SSRU Journal of Public Administration Vol. 7 No. 2 May - August 2024 

พระมหาสมศักดิ ์ กิจฺจสาโร (ชูชาติ). (2561). การสื ่อสารและวิธีการเผยแผ่ธรรมของพระธรรมโกศาจารย์  
(องอาจ  ฐิตธมฺโม) (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยา. 

วิเชียร วิทยอุดม. (2550). การพัฒนาองค์การ. กรุงเทพฯ: ธนวัช. 
สมเด็จพระพุฒาจารย์เกี่ยว อุปเสณมหาเถร และคณะ. (2556). เย็นหิมะในรอยธรรม. กรุงเทพฯ: อนันตะ. 
องอาจ เขียวงามดี และพระสุทธิสารเมธี. (2563). องคกรพุทธในประเทศไทย: มิติการเผยแผพระพุทธศาสนา. 

วารสารปรัชญาปริทรรศน, 5(2), 47-60. 
Bernard, C. J. (1961). The functions of the executive. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Davis, K. (1977).  Human Behavior at Work. New York: McGraw Hill. 
HREX. (2562). ก้าวสู่การเป็นผู้นำที่ดี (Good Leadership) อย่างที่ทุกองค์กรต้องการ. ค้นเมื่อ 5 พฤษภาคม 

2567, จาก https://th.hrnote.asia/orgdevelopment/190605-leadership/ 
McFarland, D.E. and Dalton, E. M. ( 1 9 7 9 ) .  Management: Foundation and Practices ( 5thed) . 

New York: McMillan. 
Northouse, P. G. (2018). Leadership: Theory and practice (8th ed.). Los Angeles, CA: Sage Publications.  
Senge, P. M. (1990). The fifth discipline: The art & practice of the learning organization. New York: 

Doubleday. 
Yukl, G. (1999) .  An evaluation of Conceptual Weakness in Transformational and Charismatic 

Leadership. The Leadership Quarterly, Upper Saddle River: Prentice Hall. 
 
 

https://www.naiin.com/publisher/001901

