
บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 105

	
๑
	 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัย เรื่อง “โครงการจัดท�ำต้นฉบับหนังสือเรื่อง 

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว: นักคติชนวิทยารุ่นบุกเบิกของสยาม” ภายใต้โครงการ

ร�ำลึก ๑๐๐ ปี วันสวรรคตพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย โดยมีศาสตราจารย์สุกัญญา สุจฉายา เป็นหัวหน้าโครงการวิจัย

	
๒
	 อาจารย์ประจ�ำสาขาวิชาภาษาไทย คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา

อีเมล์: saranpat.bo@ssru.ac.th

บทละครเรื่อง เงาะป่า: 

จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี
๑

Submitted date: 15 March 2018 

Revised date: 1 May 2018 

Accepted date: 21 May 2018

 ศรัณย์ภัทร์ บุญฮก
๒

บทคัดย่อ

	 บทความน้ีมุ่งศึกษาลักษณะข้อมูลคติชนที่ปรากฏและวิเคราะห์กลวิธีการน�ำ

ข้อมูลคติชนมาสร้างเป็นวรรณคดีในบทละครเรื่องเงาะป่า พระราชนิพนธ์ในพระบาท

สมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ผลการศึกษาพบว่า เงาะป่า รวบรวมข้อมูลคติชน

ของชาวกอ็ยไว้หลายด้านผ่านบทความขนาดส้ันตอนต้นบทละคร ก่อนทีข้่อมลูดงักล่าว

จะถูกน�ำเสนอสอดแทรกเป็นองค์ประกอบต่าง ๆ ในเรื่องราวอย่างแนบเนียน ข้อมูล

คติชนของชาวก็อยดังกล่าวนับว่าสัมพันธ์กับองค์ประกอบทางวรรณคดีทุกส่วน ทั้ง

การผูกปมขัดแย้งหลักที่เกิดจากประเพณีเกี่ยวกับการมีคู ่ครองของก็อย ข้อมูล 

คติชนอย่างเครื่องแต่งกาย อาวุธ ความเป็นอยู่ตลอดจนความคิดที่กล่าวไว้ตอนต้น

มาน�ำเสนอผ่านตัวละคร การท�ำให้ฉากป่ามีสีสันของท้องถิ่น ที่ส�ำคัญคือ การน�ำเสนอ

ฉากแต่งงานที่นับว่าได้ประมวลคติชนของชาวก็อยแทบทุกด้านไว้ องค์ประกอบต่าง ๆ 

ได้น�ำไปสู่แนวคิดเรื่องความรักที่ยิ่งใหญ่ของตัวละครเอกซ่ึงเป็นแนวคิดสากลให้เห็น

ว่าคนกลุ่มน้ีมีความเป็นมนุษย์ไม่ต่างจากคนกลุ่มอ่ืน ส่วนในแง่การแสดง สถานภาพ

ของชาวก็อยท�ำให้บทละครมีรูปแบบและเน้ือหาแปลกใหม่ไปจากละครไทยดั้งเดิม



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒106

การบรรจุเพลงและเครือ่งแต่งกายกม็ลีกัษณะเปล่ียนแปลงไปให้สอดคล้องกบัชาวกอ็ย 

จึงกล่าวได้ว่า ข้อมูลคติชนนับเป็นองค์ประกอบส�ำคัญต่อการสร้างสรรค์วรรณคดี

เรื่องนี้บนพื้นฐานความสมจริง

ค�ำส�ำคัญ: เงาะป่า, พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, ข้อมูลคติชน  



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 107

The Play “Ngo Pa”: From Folklore to Literature

Saranpat Boonhok
1

Abstract

	 The article aims at exploring information regarding folklore and

at analyzing the application of folklore in “Ngo Pa,” a play composed by 

King Chulalongkorn (King Rama V). It was found that information on

various aspects of Koy people and their beliefs is portrayed throughout the 

play Ngo Pa, particularly in a short prelude at the beginning of the play.

It is evident that information was deliberately asserted in various parts of

the play. Furthermore, Koy people’s folklore is shown in relation to every 

literature element, including the main conflict caused by Koy’s belief in

married life. Koy people’s folklore regarding clothes, weapons, lifestyles and 

beliefs mentioned in the first part of the play is also reflected through

characters and forest setting with the vivid hint of the locals. It cannot be 

denied that the most important scene is the marriage scene, which conveys 

every aspect of Koy people’s folklore. These elements lead to the theme of 

powerful love between the main characters, an international theme 

highlighting the fact that these people are humans just like other groups of 

people. Regarding performance, Koy people’s status results in new and

different patterns and content compared to traditional Thai plays. Music and 

clothing are furthermore adapted to correspond with the portrayal of the 

Koy people. In conclusion, information regarding folklore is considered 

important for this literature based on facts. 

Keywords: Ngo Pa, King Chulalongkorn (Rama V), Folklore  

	
1
	 A lecturer in Department of Thai, Faculty of Education Suan Sunandha Rajabhat 

University E-mail: saranpat.bo@ssru.ac.th



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒108

๑. บทน�ำ

 	 ข้อมลูคตชินสัมพนัธ์กบัวรรณคดไีทยมาเป็นเวลายาวนานและมคีวามสัมพนัธ์

หลายลักษณะ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงเป็นกวีพระองค์หน่ึงซ่ึง

น�ำเอาข้อมูลคติชนมาสร้างสรรค์เป็นวรรณคดี ดังเช่นพระองค์ทรงน�ำนิทานต่างชาติ

มาสร้างเป็นเรื่อง ลิลิตนิทราชาคริต และยังมีการน�ำนิทานอีสปมาพระราชนิพนธ์เป็น

โคลงสุภาษิตช่ือว่า โคลงสุภาษิตอิศปกรณัมน�ำ ไม่เพียงแต่ข้อมูลคติชนจากต่างชาต ิ

หากการที่พระองค์เสด็จประพาสภายในและภายนอกสยาม ยังท�ำให้ได้ทรงบันทึกและ

รวบรวมข้อมลูคตชินจากกลุ่มชาตพินัธุต่์าง ๆ  เช่นกนั กลุ่มชาตพินัธุ ์“กอ็ย” หรอื “เงาะ” 

ซ่ึงอาศัยอยู่ทางภาคใต้ของไทย เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่พระองค์ทรงสนพระราชหฤทัย

อย่างยิ่ง
3
 สังเกตได้จากพระองค์ทรงรวบรวมข้อมูลของชนกลุ่มน้ี ทั้งการลง

ภาคสนามด้วยพระองค์ ประกอบกับข้อมูลจากคนใกล้ชิด คือ คนัง เด็กชายชาวก็อย

ที่พระองค์ทรงชุบเล้ียง จากน้ันได้ผูกโยงเป็นเรื่องราวความรักอันซาบซ้ึงในรูปแบบ

บทละครเรื่องเงาะป่า 

	 บทละครเรื่องเงาะป่า เล่าถึงชีวิตของชาวก็อยซ่ึงอาศัยอยู่ในจังหวัดพัทลุง

ผ่านรักสามเส้าระหว่างซมพลา ล�ำหับและฮเนา เพราะฮเนาได้สู่ขอล�ำหับไว้ก่อน 

แต่ซมพลาหลงรักล�ำหับเช่นกัน ซมพลาจึงวางอุบายเพื่อลอบพบล�ำหับและในครั้งน้ัน 

มีงูรัดแขนล�ำหับ ซมพลาได้เข้ามาช่วยเหลือไว้ทัน แต่กลายเป็นปมปัญหาตามมา 

เน่ืองจากหากชายแตะต้องตัวหญิงเท่ากับตกเป็นสามีภรรยากัน ปมขัดแย้งได้ทวีขึ้น

เมือ่ฮเนาขอให้ผู้ใหญ่ไปด�ำเนินงานแต่งกบัล�ำหบั ล�ำหบัตกในภาวะกลืนไม่เข้าคายไม่ออก 

และต้องจ�ำยอมเข้าพิธีแต่งงานกับฮเนา ฝ่ายซมพลาวางแผนเพื่อลักพาตัวนางล�ำหับ 

จนเมื่อพิธีแต่งงานผ่านพ้นไป ซมพลาได้ลักพาตัวล�ำหับไปซ่อนในถ�้ำกลางป่า เรื่องน้ี

สร้างความแค้นให้ฝ่ายฮเนาและติดตามเข้าไปตามหาและเกิดการต่อสู้กัน เมื่อพี่ของ

ฮเนาซึ่งติดตามฮเนามาได้เป่าลูกดอกอาบยาพิษใส่ซมพลา ก่อนซมพลาจะตาย ล�ำหับ

เข้ามาพบพอดี ทั้งสองได้ร�่ำลาและฆ่าตัวตายตามเพื่อแสดงความจงรักภักดีต่อสามี 

	
๓
	 กลุ่มชาติพันธุ์นี้มีชื่อเรียกหลายชื่อ ทั้ง เงาะ  ซาไก มันนิและก็อย โดยในบทความนี้จะ

ขอเรียกกลุ่มชาติพันธุ์ “ก็อย” ตามที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงเรียกไว้ในบท

พระราชนิพนธ์



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 109

ฝ่ายฮเนาเห็นเหตุการณ์เช่นน้ันได้เกิดความรู้สึกผิดและมองเห็นว่าความรักของทั้งคู่

เป็นเรื่องยิ่งใหญ่จึงฆ่าตัวตายตาม เรื่องราวของทั้งสามจึงจบลงด้วยความตายเพื่อ

บูชาความรัก

	 บทละครเรื่องน้ีโดดเด่นด้วยความแปลกใหม่หลายด้าน จากการทบทวน

เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องพบว่า ในด้านสังคมและวัฒนธรรม Thiapthiam

(1977) ช้ีให้เห็นว่าเงาะป่าน�ำข้อมูลทางสังคมและวัฒนธรรมของชาวก็อยมาน�ำเสนอ

อย่างถูกต้อง ซ่ึงได้รับการเช่ือมโยงไปสู่การสร้างชาติ เพราะแสดงถึงการอยู่ร่วมกัน

ของคนในชาติที่ประกอบด้วยกลุ่มคนหลายชาติพันธุ์ในงานของ Pupaka (2010) 

 	 ด้านแนวคิด เงาะป่า เปลี่ยนจากเดิมซึ่งมองว่ารักเป็นความหลงและการฆ่า

ตวัตายเป็นบาปหนักตามคตทิางพทุธศาสนา ไปสู่การมองความรกัแบบสากลและเชิดชู

การตายเพื่อบูชาความรัก (Chongstitvatana, 2003) นอกจากนี้ ในแง่กลวิธี เงาะป่า 

ยังมีองค์ประกอบของวรรณกรรมที่ดียิ่ง ดังที่โครงเรื่องสมเหตุสมผล ตัวละครสมจริง

คล้ายกับนวนิยายเรื่องหน่ึง (Sangtaksin, 2008) ขณะเดียวกันก็ยังคงสืบทอด

ขนบวรรณคดีไทยโบราณไว้หลายลักษณะ โดยเฉพาะอิทธิพลที่มาจากเรื่อง อิเหนา 

ตามที่ Rueangraklikhit,   (2016) เสนอไว้ ในแง่วรรณคดีการแสดง Kiranandana

(2003) กล่าวว่า เงาะป่า เป็นบทละครที่แสดงพระอัจริยภาพด้านวรรณคดี

การแสดงได้อย่างด ีเพราะได้ประสานระหว่างขนบการแต่งเดมิและการสร้างสรรค์ใหม่

อย่างลงตวั มคีณุค่าทัง้ทางวรรณคด ีคตีศลิป์ และนาฏศลิป์อย่างพร้อมมลู Wingwon

(2012) ยังเสนออีกว่า การสร้างสรรค์ของพระองค์นับว่าเป็นหัวเล้ียวส�ำคัญ

การละครสมัยใหม่ ซ่ึง เงาะป่า ไม่เพียงเป็นแหล่งรวมเพลงที่มีความไพเราะเหนือ

บทละครเรื่องใดๆ (Sikkhakosol, 2016) หากภาษาในเน้ือเพลงยังมีวรรณศิลป์

หลายด้านด้วย (Pukbhasuk, 2003)

	 จากงานศึกษาข้างต้นพบว่า ยังไม่มีงานใดที่พิจารณาบทละครเรื่องน้ีว่า 

เป็นบทละครที่สร้างสรรค์จากข้อมูลคติชน รวมถึงยังไม่ได้พิจารณาความสัมพันธ์

ระหว่างข้อมลูคตชินกบัการสร้างสรรค์งานวรรณคดอีย่างละเอียด ดงัน้ัน ในบทความน้ี

จึงจะมุง่ศกึษา ๒ ประการ ประการแรก ศกึษาลักษณะข้อมลูคตชินทีป่รากฏในบทละคร

เรื่อง เงาะป่า ว่าข้อมูลคติชนที่พระองค์เก็บรวบรวมประกอบด้วยข้อมูลใดบ้าง และ



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒110

ปรากฏในบทละครอย่างไร อีกประการหน่ึง วิเคราะห์การน�ำข้อมลูคตชินมาสร้างสรรค์

เป็นวรรณคดี ทั้งในแง่กลวิธีการสร้างองค์ประกอบต่างๆ ของวรรณคดี และในแง่

วรรณคดกีารแสดง เพือ่ท�ำให้เหน็ความสัมพนัธ์ระหว่างข้อมลูคตชินและการสร้างสรรค์

วรรณคดีของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวได้เด่นชัด

๒. ข้อมูลคติชนในบทละครเรื่อง เงาะป่า

	 ข้อมูลคติชนเป็นค�ำที่มีความหมายกว้างขวาง Sujachaya (2013, p. 4-16) 

ได้รวบรวมความหมายของค�ำว่า คตชิน (folklore) ไว้จากนักวิชาการหลายคนสรปุได้ว่า

เป็นข้อมลูทีแ่สดงวัฒนธรรมของกลุ่มชนพืน้บ้านซ่ึงอาจเป็นกลุ่มทีถ่่ายทอดผ่านถ้อยค�ำ 

อย่างนทิาน ต�ำนาน ภาษาถิ่น หรือเป็นสิง่ที่เป็นนามธรรม อย่างความคิดหรือความเชือ่ 

กระทัง่การแสดงออกอย่างเป็นรปูธรรม ทัง้ทีเ่ป็นการแสดง ประเพณีพธิกีรรม ไปจนถงึ

เครื่องมือเครื่องใช้ต่าง ๆ อนึ่ง แม้ค�ำว่า “ชน” ในค�ำนี้ต่อมาได้รับการขยายขอบเขตไป

จากชาวบ้านไปสู่ชาวเมือง และข้อมูลหรือ “คติ” ก็เป็นข้อมูลใดก็ได้ที่เพียงแต่แสดง

อัตลักษณ์ของกลุ่มชนน้ัน (Nathalang, 2008, p. 12) หากในบทความน้ีจะขอใช้

คติชนในความหมายเดิมซึ่งสอดคล้องกับกลุ่มข้อมูลพื้นบ้าน 

	 พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวสนพระราชหฤทัยข้อมูลคติชน

อย่างยิ่ง ดังที่ Sujachaya (2003, p. 115-118) ได้รวบรวมเอกสารเกี่ยวกับข้อมูล

คติชนที่ปรากฏในบทพระราชนิพนธ์ และช้ีให้เห็นว่า พระองค์ทรงบันทึกวัฒนธรรม 

นิทาน วรรณกรรม ความเชื่อของกลุ่มคนต่าง ๆ ที่พระองค์พบ เมื่อพระองค์เสด็จฯ

ไปที่ใด พระองค์มักสอบถามจากคนแถวนัน้มีนทิานใดบ้าง และจะมีการสอบทานข้อมูล

จากหลาย ๆ ส�ำนวนเสมือนการลงพื้นที่เก็บข้อมูลของนักคติชน โดยนัยนี้ พระองค์จึง

เหมือนเป็นนักคติชนรุ่นบุกเบิก และกลุ่มข้อมูลคติชนของกลุ่มชาติพันธุ์ที่ปรากฏอย่าง

ชัดเจนในพระราชนิพนธ์ คือ ชาวกะเหรี่ยงและชาวก็อย ในประเด็นชาวกะเหรี่ยง 

สุกัญญา สุจฉายาพบว่า พระองค์ทรงบันทึกเรื่องราวของชาวกะเหรี่ยงอย่างละเอียด 

และสันนิษฐานว่า การทีพ่ระองค์ทรงบันทกึข้อมลูกลุ่มน้ีไว้หลากหลายด้านกเ็ป็นไปได้ว่า

พระองค์อาจต้องการน�ำข้อมูลดังกล่าวมาบูรณาการต่อก็เป็นได้ แต่ยังไม่ปรากฏเป็น

บทละครที่ชัดเจนเหมือนของชาวก็อย (Sujachaya, 2003, p. 118)



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 111

	 ส�ำหรับข้อมูลคติชนของชาวก็อย พระองค์มิได้เพียงบันทึกข้อมูลเท่าน้ัน

หากยังน�ำข้อมูลต่าง ๆ มาบูรณาการเป็นงานวรรณคดีในเรื่องเงาะป่า ชาวก็อยนี้เป็น

ชนเผ่าในกลุ่มเนกริโต (Negrito) กลุ่มมนุษย์ผิวด�ำ  ชนกลุ่มน้ีมีหลายชื่อเรียกบ้างว่า 

“เงาะ” “ซาไก” หรือ “มันนิ” ปัจจุบันกระจายตัวอยู่บริเวณตอนเหนือของประเทศ

มาเลเซีย ภาคใต้ของประเทศไทยและน่าจะอาศัยมาตั้งแต่สมัยยุคหินกลาง ใน

ประเทศไทย คนกลุ่มน้ีอาศัยอยู่ในป่าเขาบริเวณเทือกเขาสันกลาคีรีแถบจังหวัดยะลา 

นราธิวาส และเทือกเขาบรรทัดแถบจังหวัดพัทลุง ตรังและสตูล (Duangchan, 

1998, p. 85-86) 

	 พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงให้ข้อมูลเกี่ยวกับก็อยไว้อย่าง

ละเอียดในตอนต้นของบทพระราชนิพนธ์ เริ่มจาก “พระราชนิพนธ์ค�ำน�ำ” กล่าวถึง

ภมูหิลังการประพนัธ์ว่า เรือ่งน้ีเกดิจากความตัง้พระทยัเพือ่รวบรวมข้อมลูของชาวกอ็ย

จาก “คนัง” เดก็ชายชาวกอ็ยทีพ่ระองค์ทรงน�ำตวัมาจากพทัลุงเพือ่ชุบเล้ียง ข้อมลูหลาย

อย่างพระองค์ได้จากคนังน้ีเองดังว่า “ส่วนศัพท์ภาษาก็อยไล่เลียงจากอ้ายคนังทั้งน้ัน 

แต่ไม่ใช่ไล่เลียงข้ึนส�ำหรบัหนังสือน้ี ได้ช�ำระกนัแต่แรกมา เพือ่จะอยากรูร้ปูภาษาว่ามนั

เป็นอย่างไร” (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 48)

	 ส่วนถัดมาและเป็นส่วนส�ำคัญในการให้ข้อมูลคติชนของชาวก็อย คือ “บอก

รูปพวกเงาะโดยสังเขป” มีลักษณะเป็นบทความซ่ึงให้ข้อมูลรูปพรรณ ความคิด

ลักษณะที่อยู่อาศัย ภาษา อาหาร ยา การแต่งกาย การแต่งงาน อาวุธ การละเล่น 

ความเช่ือและการท�ำศพ   โดยพระองค์แบ่งหมวดหมู่การอธิบายเป็นระบบ หมายถึง 

พระองค์จะใช้ลักษณะการเขียนเป็นย่อหน้า แต่ละย่อหน้าจะกล่าวถึงเพียงประเด็น

เดียว   มักขึ้นด้วยส่ิงที่พระองค์ต้องการให้ข้อมูลจากน้ันจะขยายความภายในย่อหน้า

อย่างกระชับ แต่เห็นภาพชัดเจน ประกอบกับแต่ละย่อหน้าก็ได้เช่ือมโยงกันอย่างดี 

ตัวอย่างเช่นส่วนที่กล่าวถึงที่อยู่อาศัย

	 ทีอ่ยูต่ามปรกตอิยูใ่นทบั ซ่ึงท�ำสูงจากพืน้ดนิ โดยใช้กิง่ไม้ง่ามเป็นตอม่อ หลังคา

ทบัน้ันมงุด้วยใบไม้มปีาล์มอย่างต้นตาลเป็นต้น ซ่ึงไม่สู่มดิฝนนัก หน้าฝนกนัฝนไม่ใคร่จะ

ได้ ย่อมเข้าไปอยู่อาศัยถ�้ำโดยมาก ทับที่อยู่น้ันมักจะปลูกเป็นหมู่รายๆ กันตามพวก

คงมีต้นไม้ใหญ่ที่เหลือไว้ มีลานที่ตัดตอไม้เป็นที่แจ้งส�ำหรับเล่น (Chulalongkorn

(Rama V), 2016, p. 51)



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒112

	 หลังจากจบส่วน “บอกรปูเงาะอย่างสังเขป” พระองค์ได้ให้อภธิานศพัท์ “ภาษา

ก็อยซ่ึงลงไว้ในบทกลอนน้ี” คือ การจัดเรียงค�ำภาษาก็อยพร้อมค�ำแปลเป็นภาษาไทย

ตามล�ำดับตัวอักษรตั้งแต่ ก ถึง ฮ ก่อนจะเป็น “ชื่อคนที่มีในเรื่อง” อันคล้ายขนบของ

การละครตะวันตกที่มีการใส่ชื่อตัวละครในเรื่องไว้ตอนต้นก่อนเริ่มเรื่อง ช่ือตัวละคร

ก็อยมีทั้งที่เป็นช่ือไทยและชื่อก็อย พร้อมบอกความสัมพันธ์ของตัวละครไว้พร้อม

แล้วจึงเริ่มเรื่อง  

	 องค์ประกอบก่อนเริม่เรือ่งดงักล่าวนับว่าเป็นข้อมลูทีพ่ร้อมให้ผู้อ่านได้รูจั้กกบั

กลุ่มชาติพันธุ์ก็อยอย่างละเอียด เหตุที่เป็นเช่นนี้คงเป็นเพราะพระองค์เล็งเห็นแล้วว่า  

เรือ่งทีพ่ระองค์ก�ำลังพระราชนิพนธ์เรือ่งที ่“แปลกใหม่” ไม่เพยีงเท่าน้ัน การเข้าใจข้อมลู

คติชนของก็อยเป็นเบ้ืองต้นจะน�ำไปสู่ความเข้าใจเรื่องราวและมองเห็นภาพเหตุการณ์

ภายในเรือ่งราวได้แจ่มชดัมากยิง่ขึน้ เพราะข้อมลูดงักล่าวน้ีได้ปรากฏตามส่วนต่างๆ ใน

บทละคร ทั้งแบบตรงไปตรงมาและแบบเปรียบเทียบ ดังยกตัวอย่างต่อไปนี้

	 ประการแรก ข้อมูลด้านความเชื่อ พระองค์ได้กล่าวไว้ใน “บอกรูปพวกเงาะ

โดยสังเขป” ว่า ชาวก็อยนับถือความเช่ือดั้งเดิม (animism) ทั้งเจ้าป่าที่ให้คุณและ

เกรงกลัวผี ยักษ์ที่ให้โทษ พระองค์ได้แจกแจงความเชื่อเรื่องผีเป็น ๔ กลุ่ม ได้แก่

	 ๑ เรียกว่า “ญา” เป็นชีวิตหรือวิญญาณที่ออกจากคนตายแล้วไปลอยอยู่จน

มีที่เกิดอีก เมื่อจะมาเกิดเป็นคน ย่อมเข้าสิงสู่ในรูปอันตั้งอยู่ในครรภ์ เมื่อเวลาได้

หกเดือน ถ้าหากว่าไม่ได้มาเกิด ที่ไปลอยอยู่น้ันอาจให้โทษหลอกหลอนท�ำอันตรายได ้

พวกที่ ๒ เรียกว่า “โรบ” คือที่เราเรียกว่า เจตภูติ เวลาคนนอนหลับออกไปเที่ยว เผลอ

เพลินหลงใหลจนเกิดอันตรายบ้าง ๓ เรียกว่า “เซมังงัด” คือ เป็นพวกพรายหรือ

ผีจ�ำพวกหนึ่งซึ่งส�ำหรับผู้มีวิชาใช้ได้ ท�ำให้ไปเข้าในตัวผู้อื่น ให้คลั่งเป็นบ้าให้หลงรักเป็น

พวกผีคุณผีเวท ที่ปล่อยทิ้งเสียหรือปล่อยไปเข้าผู้หน่ึงผู้ใดได้ พวกที่ ๔ น้ันเรียกว่า

“บาดี” ตรงกับที่เราเรียกว่าปรางควาน อันเกิดจากสัตว์ต่าง ๆ แต่เขามีมากอย่างกว่า

ของเรา จดัเป็นจ�ำพวกของสตัว์ สตัว์พวกนัน้ปรางควานแรง ปรางควานอ่อน เช่นไกป่่า

ที่มีปรางควานแรง เมื่อเข้าอาจให้ขันไก่ว่ิงไปในป่าในดงเป็นต้น (Chulalongkorn

(Rama V), 2016, p. 56)



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 113

	 ความเชื่อข้างต้นปรากฏในบทละครตอนฮเนาพบว่านางล�ำหับถูกลักพาตัวไป 

ฮเนาเศร้าใจจนเสียสติท�ำให้คนในหมู่บ้านเข้าใจว่าโดนผีเข้า จึงต้องอาศัยหมอผีท�ำ

พิธีกรรมเพื่อแก้ไขและมีการไล่ผี ดังนี้

	 	 โอมพระพนัสบดี	 เจ้าป่าพนาลี

	 อันมีตบะเกรียงไกร	

	 	 สั่งข้ามาขับมึงไคล	 ปิศาจหมู่ใด

	 ดังกูจะร�่ำพรรณนา

	 	 หมู่หนึ่งนั้นเรียกว่าญา	 คือดวงชีวา

	 มนุษย์อันสุดชีพกษัย

	 	 หมู่สองเรียกโรบภายใน	 คือเจตภูตไป

	 ประจากไม่ประจ�ำตน

	 	 หมู่สามเซมังงัดเวทมนตร์	 ใช้ผีเข้าดล

	 ได้เคลิ้มให้คลุ้มกลุ้มใจ

	 	 หมู่สี่บาดีท่านไข	 คือพิษภายใน

	 แห่งสัตว์นานาสาธารณ์	        

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 134)

	 ความเช่ือเกี่ยวกับเจ้าป่าและผียังปรากฏอีกในท้ายเรื่อง รัชกาลที่ ๕ ทรง

อธิบายไว้ว่า “ในการท�ำศพของพวกน้ีใช้ฝัง แต่ฝังน้ันตืน้เหลือเกนิ เพราะฝังแล้วทิง้ย้าย

ทับทีเดียว ซึ่งต้องย้ายทับนั้นด้วยเหตุผลสองประการ คือ กลัวผีอย่างหนึ่ง กลัวเสือ

มาคุ ้ยศพและท�ำอันตรายอีกอย่างหน่ึง” (Chulalongkorn (Rama V), 2016,

p. 57) ข้อมูลน้ีพบในบทละครที่กล่าวถึงเมื่อล�ำหับ ซมพลาและฮเนาเสียชีวิตลง

พร้อมกัน ผู้พบศพรีบฝั่งศพคนทั้งสามอย่างรวดเร็ว เพราะ “เวลาพลบค�่ำเข้าราตรี 

จะเป็นเหยือเสือสีห์สังเวชใจ” (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 164-165) 

ส่วนการย้ายถิน่ฐานเพราะกลัววิญญาณปรากฏเมือ่ผู้คนในหมูบ้่านทราบว่าตวัละครเอก

ทั้งสามเสียชีวิต



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒114

	 โอ้พวกเราเหล่าเงาะล้วนเคราะห์ร้าย	 จะต้องย้ายทับหาที่ป่าเปลี่ยว

	 เพราะคนตายร้ายเช่นนี้ไม่ดีเจียว	 ญาจะเที่ยวเร่ร่อนควรผ่อนปรน

	 มาชวนกันคุกเข่ากราบเจ้าป่า	 ราธนาช่วยระงับดับนิศลผล

	 ให้พวกข้าพ้นภัยใจโสภณ	 ทั่วทุกคนสามัคคีมีชัยเทอญ

	 	 (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p.171)

	 ประการต่อมา ด้านการแต่งกาย จาก “บอกรูปเงาะโดยสังเขป” ได้ให้ข้อมูล

เครื่องแต่งกายของก็อยทั้งชายและหญิงไว้อย่างละเอียด ดังตัวอย่างการบรรยายถึง

เครื่องแต่งกายหญิงชาวก็อยไว้ว่า 

ผู้หญิงนุ่งเต่ียวชั้นในเรียกว่า “จะวัด” คือมีสายรัดบั้นเอวและ

ผ้าทาบหว่างขา แล้วนุ่งหุ้มรอบเอวข้างนอกตามแต่จะมี เมื่อไม่มี

ผ้าก็ใช้ใบไม้ เมื่อมีผ้าก็ใช้ผ้า เรียกว่า “ฮอลี” กว้างและแคบก็ตามมี 

อย่างแคบก็ปกลงมาเหนือเข่า ผู้หญิงมีผ้าห่มเรียกว่า “ซิไบ” นี่เห็น

จะเติมขึ้นใหม่เมื่อใกล้เคียงกับชาวบ้านเข้า ผู้หญิงเมื่อยังไม่มี

สามีสอดตุ้มหูใช้ดอกไม้โดยมาก ดอกจ�ำปูนเป็นที่พึงใจกว่าอ่ืน 

เครื่องประดับนอกนั้น มีหวีท�ำด้วยไม้ไผ่ปล้องขนาดใหญ่ ผ่ากลาง

จักเป็นซ่ี แล้วแต่งลายด้วยเอาตะกั่วนาบและย้อมสีบ้างก�ำไล

ร้อยด้วยเม็ดมะกล�่ำ  ของเครื่องแต่งตัวเหล่าน้ีอาจจะฝากมาแลก

ของซึ่งต้องการจากชาวบ้านได้ 

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 54)

	 พระองค์กล่าวอีกว่าพวกก็อยนั้น “ชอบสีแดงไม่ว่าอะไร เช่นผ้านุ่งห่ม ถ้าได้

สีแดงเป็นดกีว่าอย่างอ่ืน ดอกไม้ทีป่ระดบักายมเีสียบในผมเป็นต้น ชอบใช้ดอกไม้สีแดง 

เช่นที่เรียกตามภาษาก็อยว่า ฮาปอง ไม่รู ้ว่าดอกอะไรแต่สีแดงน้ันชอบกันมาก” 

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 54) การที่พระองค์ให้ข้อมูลด้านการแต่งกาย

ไว้ตอนต้นน้ันย่อมท�ำให้ผู ้อ่านเข้าใจว่าเครื่องแต่งกายของล�ำหับน้ันเป็นเช่นใด 

ข้อมูลการแต่งกายได้ปรากฏตอนที่ก่อนนางล�ำหับจะเข้าแต่งงาน ดังนี้



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 115

	 ให้อาบน�้ำช�ำระกายหมดจด	 ขมิ้นสดปรุงประทิ่นกลิ่นบุปผา

	 หอมชื่นรื่นรวยสวยกายา	 นุ่งผ้าฮอลีสีแดง

	 ห่มซิไบไว้รอบอุระรัด	 สาวก�ำดัดรัดเคร่งเปล่งปลาบแสง

	 สวมก�ำไลมะกล�่ำน้อยร้อยพลิกแพลง	 แล้วตกแต่งมาลัยใส่สวมตัว

	 วงกระหวัดรัดเอวแล้วโอบบ่า	 ล้วนบุปผากลิ่นกลบกระลบทั่ว

	 หวีไม้ไผ่ลายช่องไม่หมองมัว	 สอดแซมหัวส�ำหรับรับผมมวย

	 ฮาปองป่าจัดมาสอดแซมผม	 ของนิยมแดงเด่นเห็นสะสวย

	 ดอกจ�ำปูนเป็นตุ้มหูดูรื่นรวย	 แล้วทอดกรอ่อนระทวยด�ำเนินมา                 

	 (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 109)

	 เห็นได้ว่า   บทน้ีคล้ายกับขนบสระสรงทรงเครื่องในบทละครไทยแต่เดิม

หากเปลีย่นเป็นเครือ่งแต่งกายของกอ็ย  แต่กลับใช้เครือ่งแต่งกายทีส่อดคล้องกบัข้อมลู

ที่พระองค์ให้ไว้อย่างชัดเจน และที่น่าสังเกต คือ การที่พระองค์อธิบายว่า “ผู้หญิงเมื่อ

ยงัไม่มสีามสีอดตุม้หใูช้ดอกไม้โดยมาก ดอกจ�ำปนูเป็นทีพ่งึใจกว่าอ่ืน” น้ันสอดคล้องกบั

“ดอกจ�ำปูนเป็นตุ้มหูดูรื่นรวย” ซ่ึงสอดคล้องกับสถานภาพของตัวละครซ่ึงขณะน้ัน

ยังมิได้เข้าพิธีแต่งงาน จึงยังใช้ดอกไม้สอดเป็นตุ้มหูอยู่นั่นเอง

	 จุดที่น่าสนใจ คือ สีแดงยังกลายเป็นการเปรียบเทียบถึงส่ิงที่มีค่ายิ่งของ

ตัวละคร ดังตอนหน่ึงที่เห็นได้ชัด คือ ฉากแต่งตัวของนางล�ำหับในพิธีแต่งงาน 

ความชืน่ชอบสีแดงน้ียงัถกูใช้เป็นความเปรยีบเพือ่แสดงความดใีจอย่างล้นเหลือเมือ่นาง

ล�ำหับรู้ว่า ซมพลาจะมาพาตนหนี ดังว่า “เมื่อนั้น นวลนางล�ำหับพิสมัย ฟังสิ้นยินดีเป็น

พ้นไป ดังได้ผ้าแดงสักร้อยพับ” (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 108) 

เห็นได้ว่า ข้อมูลคติชนมิได้ปรากฏอย่างตรงไปตรงมาเป็นรูปธรรมเพียงอย่างเดียว 

แต่ยังผ่านความเปรียบที่มีลักษณะแปลกใหม่ให้สอดรับกับความคิดของก็อยด้วย

	 ตวัอย่างอีกประการหน่ึงของการน�ำข้อมลูคตชินมาสร้างความเปรยีบปรากฏ

ผ่านการแสดงความรู้สึกเกี่ยวกับฤดูกาล กล่าวคือ ฤดูร้อนเป็นเวลาที่ดีของชาวก็อย

มกีารแสดงร�ำฟ้อน อาหารสมบรูณ์ ส่วนช่วงฤดหูนาว กลางวันจะเป็นเวลาทีด่ ีหากกลาง

คืนมักล�ำบาก ต้องคอยผิงไฟ แต่ฤดูฝนจะเป็นช่วงยุ่งยาก เพราะต้องไปอยู่อาศัย

ตามถ�้ำแทนบ้านเรือน และมีโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ ยิ่งหากเป็นช่วงฝนร้อน คือ ฝนตก



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒116

พร้อมกบัอากาศร้อนด้วยแล้วยิง่เป็นเวลาทีก่อ็ยไม่ชอบยิง่ (Chulalongkorn (Rama V),

2016, p. 52) ข้อมูลส่วนน้ี นอกจากเสนอเป็นฉากในเรื่องตรงกับฤดูร้อนแล้ว 

พระองค์ยังเสนอผ่านความเปรียบตอนหน่ึง คือ ตอนนางวังคอนและนางมือซังซ่ึง

ชอบพอฮเนา แต่ฮเนามิได้สนใจและได้ตัดพ้อโดยใช้ความเปรียบเกี่ยวกับฤดูดาล จาก

ความสุขในฤดูร้อนไปสู่ความเหน็บหนาวในฤดูหนาวและความเศร้าในฤดูฝน ความว่า

	 (วังคอน) หน้าร้อน	 เราเคยสุขสโมสรเกษมสันต์

	 ประหลาดแท้แปรไปเป็นเหมันต์	 ให้หนาวครั่นสั่นสะทกหัวอกเรา 

	 ……………………………	 …………………………………

	 (มือซัง) หน้าร้อน	 แต่ปางก่อนเช่นนี้เคยมีหรือ

 	 ฝนตกพร�่ำคร�่ำหน้าจนตาปรือ	 เสียงฮือฮือพยุหวนป่วนอารมณ์ 

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 140-141)

	 ข้อมลูคตชินอีกกลุ่มทีโ่ดดเด่นอย่างมาก คอื ภาษาของกอ็ย เพราะในเงาะป่า 

มีการแทรกภาษาของก็อยไว้ตลอดเรื่อง ตามที่มีพระราชประสงค์ “ที่แต่งไว้หวังจะให้

เป็นค�ำเงาะ เหน็หมดเหมาะงดงามตามวิสัย” ทัง้การตัง้ช่ือตวัละคร การกล่าวถงึเครือ่ง

แต่งกาย อาวุธและอ่ืนๆ ซ่ึงคล้ายกับเรื่องอิเหนา ที่แทรกและใช้ค�ำภาษาชวามลายู

ในบทละครเพื่อให้สอดรับกับเรื่องที่มาจากต่างชาติต่างวัฒนธรรม แต่แตกต่างตรงที่

ภาษาก็อยในเรื่องเงาะป่าน้ีได้ผ่านการตรวจสอบและสอบถามความถูกต้อง ขณะที่

ในเรื่องอิเหนา จะเน้นการฟังเสียง (Rueangraklikhit, 2016, p. 110-111)

การท�ำอภิธานศัพท์ภาษาก็อยไว้ตอนเริ่มต้นนับเป็นหลักฐานที่ประจักษ์ชัดถึงการ

ค้นคว้าและสอบทานความถูกต้องของภาษาก็อย ตัวอย่างตอนหนึ่งที่ทรงใช้ภาษาก็อย

ในบทพระราชนิพนธ์ได้อย่างเหมาะเจาะ คือ ฉากหนึ่งในการแต่งงาน

	 เงาะน้อยเงาะใหญ่ไปคึกคึก	 อึกทึกเลื่อนลั่นสนั่นป่า

	 เต้นโลดลากเลือกเหลือกตา	 ตบขาเขย่งเก็งกอย

	 จั๊บจั๊บปังปังประดังเสียง	 ดังแผ่นดินจะเอียงทรุดด้อย

	 กวัดแกว่งบอเลาเป่าลูกลอย	 ถูกนกตกผ็อยแย่งกันพรู

	 ตีกลองปะตุงตุ้งตุ้งผลง	 อีแนะส่งเสียงเพราะเสนาะหู

	 ค่างลิงยิงฟันหูชันชู	 ตุ่นอ้นอุดอู้อยู่โพรง

	 (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 104)



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 117

	 บทประพันธ์ที่ยกมาเป็นการเคล่ือนขบวนในงานแต่งงานซ่ึงมีทั้งการให้ภาพ

การเคลื่อนไหวและการให้เสียงประกอบกัน อย่างค�ำว่า “จั๊บจั๊บปังปัง” ซึ่งเป็นค�ำเลียน

เสียงของการเต้นตบขาในการสนุกรื่นเริงของก็อย แทรกไว้เพื่อให้สอดรับกับอาการ 

“ตบขาเขย่งเก็งกอย” บทประพันธ์น้ีได้แทรกค�ำของชาวก็อยดังที่ขีดเส้นใต้แล้วน�ำมา

สอดประสานกบัการให้ภาพและเสียงอย่างกลมกลืน ดงัค�ำว่า “ปะตงุ” ซ่ึงเป็นชือ่กลอง

ชนดิของกอ็ยก็มาปรากฏในวรรค “ตกีลองปะตงุตุง้ตุง้ผลง” เห็นไดว่้า ค�ำนีเ้ป็นทั้งส่วน

ขยายช่ือกลอง ทั้งยังเป็นการท�ำให้เกิดการเล่นเสียงสัมผัสภายในวรรค “ตุงตุ้งตุ้ง”

ให้เกิดเสียงได้ชัดเจน หรือในส่วน “บอเลา” ก็น�ำมาให้ภาพ “บอเลาเป่าลูกลอย” 

อีกด้วย ลักษณะดังกล่าวนับว่าต้องเลือกค�ำก็อยให้สอดคล้องกับเรื่องราว ตลอดจน

ต้องค�ำนึงถึงความเหมาะสมกลมกลืนของเสียง ค�ำและความอีกด้วย โดยพระองค์

ก็สามารถพระราชนิพนธ์ออกมาได้อย่างดี

	 สรปุได้ว่า บทละครเรือ่งเงาะป่า เป็นงานเขียนทีร่วบรวมข้อมลูคตชินชาวกอ็ย

เพื่อการเข้าใจเรื่องราวอย่างครบถ้วน ด้วยการรวบรวมข้อมูลของกลุ่มชาติพันธุ์น้ีไว้

เบ้ืองต้น จากน้ันข้อมูลดังกล่าวได้น�ำมาปรับใช้ให้สอดรับกับบริบทของบทละคร 

ทัง้แบบบรรยายอย่างตรงไปตรงมา และการน�ำมาใช้เป็นความเปรยีบ ลักษณะดงักล่าว

นับเป็นการเอ้ือกันระหว่างข้อมูลที่เป็นข้อเท็จจริง (fact) กับเน้ือหาและองค์ประกอบ

ของบทละครที่พระองค์จินตนาการข้ึน เพราะเมื่อผู้อ่านทราบภูมิหลังของชาวก็อยน้ัน

ก็จะท�ำให้เสพบทละครอย่างแจ่มชัด จึงนับว่าเป็นจุดเด่นประการหน่ึงของเงาะป่า

เพราะแม้ในอดีตจะมีการน�ำเอาเรื่องราวของชนต่างชาติต่างภาษาหรือชาติพันธุ์มา

สร้างเป็นวรรณคดี เช่น อิเหนา ราชาธิราช สามก๊ก ฯลฯ เรื่องราวที่เป็นข้อมูลน้ี

มิได้ปรากฏลักษณะเป็นข้อมูลทางวิชาการควบคู่กันไปเช่นน้ี โดยนัยน้ี ลักษณะข้อมูล

คติชนที่ปรากฏในบทละครเรื่องเงาะป่าได้แสดงการให้ความส�ำคัญต่อการรวบรวม

ข้อมูลคติชน 

๓. การสร้างสรรค์วรรณคดีจากข้อมูลคติชนในบทละครเรื่อง เงาะป่า

	 ด้วยเหตุที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมิได้ทรงน�ำข้อมูลคติชน

ของชาวกอ็ยมาน�ำเสนอเป็นสารคด ี(non-fiction) แต่ทรงสร้างเป็นบนัเทงิคด ี(fiction) 

การประสานระหว่างข้อเท็จจริงกับจินตนาการจึงเป็นส่ิงพึงพิจารณา ไม่เพียงเท่าน้ัน 



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒118

ในฐานะที่เป็นบทละคร เงาะป่ายังมีพันธกิจด้านการแสดงอีกด้วย การศึกษาทั้งในแง่

วรรณคดีเพื่อการอ่านและแง่การแสดงจะท�ำให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างข้อมูลคติชน

กับบทละครเรื่องนี้ได้ ดังต่อไปนี้

	 ๓.๑ ข้อมูลคติชนกับกลวิธีการสร้างองค์ประกอบของวรรณคดี

	 การวิเคราะห์องค์ประกอบของเรื่อง ได้แก่ โครงเรื่อง ตัวละคร ฉาก และ

แนวคดินบัเป็นสิง่ที่น่าขบคดิว่า ข้อมูลคติชนนัน้สมัพันธก์ับองค์ประกอบต่าง ๆ  ในเรื่อง

เงาะป่าอย่างไรบ้าง เพื่อให้มองเห็นว่ามิติการผสมผสานระหว่างข้อมูลคติชนกับ

องค์ประกอบต่าง ๆ ให้ชัดเจนขึ้น ได้แก่

	 ๓.๑.๑ ด้านการสร้างโครงเรือ่ง เงาะป่า มโีครงเรือ่งหลักเกีย่วกบัรกัสามเส้า

ระหว่างซมพลา ฮเนาและล�ำหับ โดยจุดที่สร้างความขัดแย้ง (conflict) ในโครง

เรื่อง มาจากการสวนทางกันระหว่างความรักกับการแต่งงาน กล่าวคือ ซมพลาหลง

รักล�ำหับ หากพ่อแม่ของฮเนาได้สู่ขอนางแก่ซมพลาก่อนแล้ว เมื่อเป็นเช่นน้ีซมพลา

จึงไม่สามารถขอนางได้อย่างถูกต้อง จึงเป็นเหตุให้ซมพลาต้องวางอุบายทั้งเข้าหา

นางและลักตัวนางไป กล่าวอีกนัยหน่ึงว่า ความรักเป็นเรื่องอารมณ์ความรู้สึกของ

ฝ่ายตัวละครเอก ขณะที่การแต่งงานเป็นประเพณีที่ฝ่ายพ่อแม่จัดการ การสู่ขอและ

การแต่งงานระหว่างฮเนากับล�ำหับจึงเป็นความขัดแย้งใหญ่ของเรื่อง ปมขัดแย้งน้ี

สอดคล้องกับข้อมูลที่รัชกาลที่ ๕ ทรงพระราชนิพนธ์ไว้ว่า “การสู่ขอภรรยาเป็นหน้าที่

ของผู้ชายที่จะต้องหาผ้าให้ได้สองผืนไปให้แก่บิดามารดาของหญิง เมื่อบิดามารดา

ของหญิงรับไว้แล้วเป็นอันตกลงว่ายอมให้” (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 54)

	 ความขัดแย้งข้างต้นถูกเร้าให้สูงข้ึน เมื่องูรัดแขนล�ำหับและซมพลาแตะเน้ือ

ต้องตวันาง เพราะค่านิยมของชาวกอ็ยน้ัน หากได้แตะเน้ือต้องตวักนัแล้วกนั็บเป็นสามี

ภรรยากัน (Thiapthiam, 1977, p. 23) เท่ากับว่านางได้ตกเป็นภรรยาของซมพลา

แล้ว  ยิง่เมือ่ฮเนาได้ยกขบวนมาสู่ขอนางจึงได้สร้างปมขัดแย้งในจิตใจ (inner conflict) 

แก่ล�ำหบัอย่างมาก จากความรูสึ้กผิดทีป่ระหน่ึงว่านางจะมสีามสีองคน ดงัว่า “แต่จะให้

ร่วมรักสมัครหมาย ก็เหลืออายเหลือทนเป็นคนชั่ว โอ้สงสารซมพลาหน้าจะมัว ได้ต้อง

ตัวนับว่าเหมือนสามี” (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 107)



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 119

	 ความขัดแย้งในจิตใจของตัวละครน�ำพาล�ำหับให้เลือกหนีไปกับซมพลาซ่ึงได้

ขึ้นชื่อว่าเป็นสามีของตน ในทางหนึ่ง เพราะการแตะเนื้อต้องตัวกันก่อนสมรส ส่วนอีก

สาเหตุห น่ึงก็คงเป ็นตามที่  Thiapthiam (1977, p . 23-24) อธิบายว ่า 

ภายหลังจากทีซ่มพลาได้ช่วยล�ำหบั ซมพลาได้แสดงความรกัอันบรสุิทธิแ์ก่นางและมอบ 

“นาคพต” ซึ่งชาวก็อยเชื่อว่าเป็นของขลังกันงูแก่ฝ่ายหญิง การมอบของขลังดังกล่าว

แสดงถึงการยอมให้ตนเองเส่ียงภัยเพื่อปกป้องคุ้มครองนางด้วย นาคพรตน้ีนับเป็น

อีกองค์ประกอบหน่ึงจากความเช่ือของชาวก็อยที่ถูกใช้เพื่อส่ือนัยอารมณ์ความรู้สึก

ของทั้งสอง

	 กล่าวได้ว่า ปมขัดแย้งของเรื่องไม่ได้เกิดจากการความต้องการของตัวละคร

แต่ละตวัเพยีงอย่างเดยีว หากมาจากกรอบการด�ำเนินชีวิตของชาวกอ็ยซ่ึงการแต่งงาน

มาจากความเห็นชอบของผู้ใหญ่ การแตะเน้ือต้องตัว รวมถึงการน�ำความเชื่อเรื่อง

เครื่องรางของขลังมาเสริม กรอบดังกล่าวนี้มีผลต่อการตัดสินใจของล�ำหับอย่างมาก 

และน�ำให้ล�ำหบัเลือกไปกบัซมพลา อันน�ำไปสู่จุดสูงสุดของเรือ่ง (climax) เมือ่ตวัละคร

คู่ขัดแย้ง คือ ฮเนากับซมพลาเกิดการปะทะกันก่อนลงเอยด้วยความตายของตัวละคร

ทั้งสาม โดยนัยน้ี การสร้างความขัดแย้งในเรื่องทั้งความขัดแย้งระหว่างบุคคลจน

น�ำมาสู่ความตายของตัวละครทั้งสาม และความขัดแย้งในจิตใจของตัวละครให้เลือก

ท�ำหรือไม่ท�ำการใดอาศัยข้อมูลคติชนของก็อยมาสร้าง 

	 ๓.๑.๒	ด้านการสร้างตัวละคร ตัวละครนับเป็นองค์ประกอบส�ำคัญของ

เรื่องเล่า บางเรื่องผู้อ่านมักจดจ�ำตัวละครได้ดีกว่าองค์ประกอบอื่น ยิ่งในเรื่องที่มีการ

พรรณนาความรูสึ้กนึกคดิของตวัละครอย่างละเอียดด้วยแล้ว ผู้อ่านจะรูสึ้กว่าตวัละคร

เสมือนมีตัวตนให้ผู้อ่านทั้งรัก เกลียด สงสาร ชื่นชม ฯลฯ (Tailanga, 2017, p. 83) 

ในเงาะป่า ชาวก็อยเป็นตัวละครเอกของเรื่องและเป็นจุดเด่นให้บทละครเรื่องน้ีเป็นที่

จดจ�ำของคนส่วนใหญ่ เพราะเป็นบทละครเรือ่งแรกทีต่วัละครทัง้เรือ่งเป็นกลุ่มชาตพินัธุ์ 

ต่างจากเดมิทีต่วัละครเอกในบทละครร�ำมกัเป็นท้าวพญามหากษัตรย์ิ แม้เป็นคนสามญั 

แต่ต้องมีอาวุธหรือการช่วยเหลือจากสิ่งเหนือธรรมชาติ (Wingwon, 2012, p. 253) 

	 ความโดดเด่นที่ท�ำให้ตัวละครธรรมดาสามัญ ไม่ได้มีอ�ำนาจวิเศษใด ซ�้ำยัง

เป็นชาวก็อยที่อยู่นอกเหนือความรับรู้ของคนทั่วไปน่าจดจ�ำ เพราะลักษณะเฉพาะอันมี



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒120

ที่มาจากข้อมูลคติชนของคนกลุ่มนี้ ทั้งที่เป็นรูปธรรม ตัวอย่างเช่น การน�ำเสนอคติชน

เกี่ยวกับอาวุธ การท�ำมาหากินด้วยการล่าสัตว์ และวิถีชีวิตของก็อยผู้ชายน�ำเสนอ

ผ่านซมพลาอย่างชัดเจน เน่ืองจากตัวละครน้ีมีบทบาทเทียบเคียงได้คล้ายพระเอก

นักรบ ภาพของซมพลาทีน่�ำเสนอเปิดด้วยการล่าสัตว์ และยงัมภีาพการต่อสูก้บัสัตว์ร้าย 

ซมพลายังมีบุคลิกผาดโผนด้วยการลักตัวนางล�ำหับเข้าไปในป่าด้วย ภาพดังกล่าวของ

ซมพลาที่เกี่ยวกับอาวุธและการต่อสู้ จึงท�ำให้ซมพลาเป็นตัวกลางถ่ายทอดคติชน

ประเภทนี้ออกมา ดังเช่น

	 ว่าพลางทางแก้ตอกนุกออก	 เอากระบอกมันนึนั้นมาตั้ง

	 เปิดฮอนเล็ตเห็นบิลาลูกก�ำลัง	 แล้วก็นั่งชี้แจงให้แจ้งใจ

	 อันบิลานี้ทายางอิโปะ	 แม้นเป่าโผละถูกเนื้อที่ตรงไหน

	 เป็นยาพิษโลหิตสูบซ่านไป	 ไม่มีใครรอดพ้นสักคนเลย

	 อันนกใหญ่ใช้ดินไม่อยู่ดอก	 กูจะบอกวิธีให้มึงเหวย

	 ถึงกาวับตาโก๊ะกูก็เคย	 ถูกไม่เงยล้มผับดับชีวา 

	 (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 77)

	 บทประพันธ์ข้างต้นซึ่งขีดเส้นใต้โดยผู้เขียน คือ ภาษาก็อยอันกล่าวถึงอาวุธ

กระบอกลูกดอกทีป่รากฏแทบทกุวรรค ได้แก่ กระบอกลูกดอก (มนันึ) สายแล่งลูกดอก 

(ตอกนุก) กระบอกบรรจุลูกดอก (ฮอนเล็ต) ลูกดอก (บิลา) ยางน่อง (อิโปะ) ซึ่งอาวุธ

เหล่านี้เมื่อต้องกับสัตว์ใหญ่ขนาดที่หมี (กาวับ) กับเสือ (ตาโก๊ะ) ก็ตายได้ และอาวุธ

นี้เองได้กลายเป็นเครื่องสังหารซมพลา เมื่อร�ำแก้ว (พี่ชายของฮเนา) เห็นว่าซมพลาจะ

เข้ามาท�ำร้ายฮเนาจึงได้หยิบบอเลานี้เป่าใส่ซมพลาจนเสียชีวิต

	 อาวุธน้ีนับเป็นสัญลักษณของชาวก็อยและมีคุณค่าทางจิตใจอย่างมาก 

Chulalongkorn (Rama V) (2016, p. 54-55) อธิบายไว้ว่า “กล้องลูกดอก ส�ำหรับ

เป่ากล้องนี้ใช้ไม้สีเหลืองและกวดขันกันเป็นของส�ำคัญที่จะต้องท�ำและรักษาให้งดงาม

หมดจดวิเศษ เพราะเป็นของคู่ชีวิตประจ�ำวันในการที่จะลงโทษหรือจะเอาความมั่นคง

แน่นอนแก่พวกเงาะ” อาวุธชนิดน้ีจึงถกูน�ำเสนอไว้หลายตอน โดยมซีมพลาเป็นส่ือกลาง

ส�ำคัญในการถ่ายทอด เพราะเป็นตัวละครที่มีบทบาทต่อการน�ำเสนอให้เห็นภาพ

ความเป็นนักรบ กล้าหาญและสู้กับสัตว์ร้ายต่าง ๆ  หากกลับตายด้วยอาวุธที่ตนคุ้นเคย 



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 121

 	 ตัวละครอ่ืนก็มีบทบาทต่อการถ่ายทอดข้อมูลคติชนต่าง ๆ ของชาวก็อย

เช่นกัน ได้แก่ ฮเนา ตัวละครชายที่เป็นตัวละครปฏิปักษ์ ซ่ึงแม้เป็นตัวละครชายเช่น

ซมพลา แต่ตวัละครน้ีมกัน�ำในมติคิวามเป็นลูกกบัภาพชายหนุ่มทีห่ล่อเหลาและท�ำให้รกั

หญิงสาวคลุ้มคลั่งค่อนข้างปรากฏชัดมากกว่าบทบาทนักรบเช่นซมพลา ในแง่นี้ ฮเนา

เป็นตัวละครที่ช่วยถ่ายทอดวิถีชีวิตของก็อยที่ผูกพันภายในครอบครัวและธรรมเนียม

การแต่งงานเสียมากกว่า ดังตอนที่ฮเนาให้พ่อกับแม่ตนเข้าหาผู้ใหญ่ฝ่ายหญิงซ่ึง

แตกต่างจากวิธีการของซมพลา และเมื่อล�ำหับถูกลักพาตัวไป ฮเนาได้กลับบ้านด้วย

อาการคลุ้มคลั่งแล้วทุบตีพ่อแม่ จนพ่อแม่ต้องพาไปท�ำพิธีเพื่อแก้อาการดังกล่าว ฯลฯ 

เช่นเดยีวกนักบันางล�ำหบั นางมบีทบาทถ่ายทอดคตชินทีเ่กีย่วข้องกบัหญงิกอ็ยซ่ึงผูกพนั

กับครอบครัวและบ้าน ทั้งบทบาทของลูกสาวที่ต้องฟังค�ำบิดามารดาเรื่องคู่ครอง จะ

เหน็ได้ว่า ตวัละครทัง้สองเป็นส่ือกลางถ่ายทอดข้อมลูคตชินทีเ่กีย่วข้องกบัพืน้ทีบ้่านและ

ครอบครัว โดยเฉพาะมิติที่เป็นนามธรรม คือ ความคิด วิถีปฏิบัติของคนในครอบครัว

ชาวก็อย กระทั่งเครื่องแต่งกายของชาวก็อยยังเป็นจุดเด่นที่ท�ำให้เกิดความน่าจดจ�ำ

ซึ่งถ่ายทอดผ่านตัวละครเอกทุกตัว 

 	 ลักษณะตัวละครประกอบอื่น ๆ ยังช่วยเสริมภาพของชาวก็อยให้เด่นชัดขึ้น 

โดยเฉพาะการเกี้ยวพาราสีระหว่างตัวละครตาวางซองกับยายถิ่ง สองก็อยเฒ่าที่เป็น

บทขบขันแทรกอยู่ตอนต้นเรื่อง ทั้งคู่ได้เข้ามาพลอดรักกันในป่าและมีบทเกี้ยวพารา

สีต่าง ๆ ซ่ึงนอกจากจะเข้ามาพักเรื่องไว้ไม่ให้เรื่องมีความตึงเครียดเกินไปแล้ว ตัว

ละครสองตัวน้ียังได้สะท้อนวิถีปฏิบัติของชาวก็อยประการหน่ึงที่เรียกว่า “ขุดมัน” 

Thiapthiam (1997, p.39)  อธบิายว่า เป็นส�ำนวนภาษากอ็ย หมายถงึ การร่วมประเวณีของ

คู่สามีภรรยา เพราะก็อยจะไม่กระท�ำกันในบ้าน แต่จะชวนกันออกไปขุดมันในป่า ได้ทั้ง

กลางวันและกลางคืน และส�ำนวนขุดมันน้ีปรากฏในคู่ของตาวางซองและยายถิ่งที่

เกี้ยวพาราสีและร่วมประเวณีในป่าตอนกลางวัน

	 ตวัละครจึงเป็นส่ือกลางในการน�ำเสนอข้อมลูคตชิน ลักษณะและบทบาทของ

ตวัละครทีแ่ตกต่างเอ้ือให้มองเหน็ภาพคตชินได้อย่างหลากหลายประเภท และในอีกแง่

หน่ึง ข้อมูลคติชนเหล่าน้ียังย้อนกลับไปสร้างความจริงให้แก่ตัวละครในเรื่องด้วย 

กล่าวคือ การสร้างตัวละครเรื่องน้ีเกิดจากความตั้งใจน�ำเสนอข้อมูลชาวชาวก็อย

อย่างตรงไปตรงมา ข้อมลูคตชินทีผ่่านการสืบค้นและสอบทานของรชักาลที ่๕ ท�ำให้ตวั



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒122

ละครกอ็ยในเรือ่งน้ีเหมอืนการจ�ำลองภาพชาวกอ็ยจรงิ ๆ  มาไว้ในบทละคร การใช้ข้อมลู

คติชนอย่างถูกต้องและน�ำเสนออย่างตรงไปตรงมาเช่นน้ีท�ำให้ชาวก็อยในบทละคร

เรือ่งน้ีดสูมจรงิ คอื ท�ำให้ผู้อ่านคล้อยตามว่า เรือ่งราวทีก่�ำลังด�ำเนินไปเรือ่งเป็นวิถขีอง

ชาวก็อย ไม่ใช่การสมมติหรือแต่งเติมจากจินตนาการขึ้นใหม่ กระทั่งปัจจุบัน ตัวละคร

ชาวก็อยจากพระราชนิพนธ์เรื่องนี้ได้กลายเป็น “ภาพจ�ำ” ของคนกลุ่มนี้

	 ๓.๑.๓ ด้านการสร้างฉาก ตัวละครและเรื่องราวต้องโลดแล่นในสถานที่ใด 

เวลาใดและมสีภาพแวดล้อม ความเป็นอยูท่างวัฒนธรรมปรากฏอยูซ่ึ่งเรยีกรวมว่า ฉาก 

(setting) แบ่งได้เป็นฉากทางกายภาพ ฉากเวลาและฉากทางวัฒนธรรม (Tailanga 

2017, p.98) ในแง่ฉากที่เป็นกายภาพหรือสถานที่ บทพระราชนิพนธ์เริ่มต้นด้วยว่า

	 จะเริ่มร่างต่างว่าไปเที่ยวป่า	 ขึ้นสงขลาตามใจคิดหมายมุ่ง

	 แล้วลงเรือมาดใหญ่ไปพัทลุง	 ตามเขตคุ้งทะเลสาบคลื่นราบดี

	 ……………………………………	 ………………………………

	 พบยายลมุดเล่าความตามเหตุการณ์   	คล้ายนิทานเก่งเหลือไม่เบื่อเลย

	 จึงจดจ�ำมาท�ำเป็นกลอนไว้	 หวังมิให้ลืมค�ำร�่ำเฉลย

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 69)

	 พระองค์ทรงเริ่มพระราชนิพนธ์ท�ำนองสารคดีท่องเที่ยว สมมติว่าพระองค์

ไปเทีย่วป่าแล้วไปพบกบัยายลมดุเล่าเรือ่งเกีย่วกบัชาวกอ็ยถวายเพือ่บอกทีม่าของเรือ่ง

ก่อนตามขนบแต่งตามขนบวรรณคดีไทย (Rueangraklikhit, 2012, p. 108-109) 

การเริ่มต้นดังกล่าวเป็นการก�ำหนดพิกัดทางภูมิศาสตร์อย่างคร่าว ๆ  ไว้ที่จังหวัดพัทลุง

ให้ผู้อ่านได้ก�ำหนดต�ำแหน่งแห่งที่ได้ชัดเจน จากน้ันฉากต่อมาเรื่องราวจะเกิดข้ึนในป่า 

นับเป็นฉากสถานที่ส�ำคัญ ดังที่ Sangtaksin (2008, p. 95) กล่าวว่าเหตุการณ์

ทั้งปวงในเงาะป่า เกิดขึ้นในป่าช่วงฤดูร้อนซ่ึงเป็นเวลาดีของชาวเงาะเพื่อให้เห็น

ความงดงาม ความอุดมสมบูรณ์  พื้นที่ป่าเป็นศูนย์รวมของชีวิตทั้งสุขและทุกข์ ตั้งแต่

เกดิจนตาย เป็นทัง้พืน้ทีป่ระกอบพธิกีรรมต่าง ๆ  มขีนบธรรมเนียม ค่านิยมและปรชัญา

ไว้ วิถีชีวิตของก็อยจึงวนเวียนอยู่ในป่าอย่างครบวงจร 

	 การสร้างฉากทางกายภาพที่แม้จะเป็นป่า หากข้อมูลคติชนที่น�ำมาใช้ท�ำให้

ฉากป่ากลับมีชีวิตชีวาหรือมีลักษณะที่เรียกว่า “สีสันท้องถิ่น” (local colour) หมายถึง 



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 123

ฉากที่ใช้รายละเอียดหรือลักษณะพิเศษของภูมิภาคหรือส่ิงแวดล้อมแห่งใดแห่งหน่ึง

โดยเฉพาะการแต่งกาย ประเพณี ดนตรี ฯลฯ เพื่อความน่าสนใจและความสมจริงให้

แก่เรื่อง (The Royal Institute of Thailand, 2002, p. 243) การสร้างสีสันท้องถิ่น

ท�ำให้ฉากป่าแวดล้อมด้วยฉากทางวัฒนธรรมที่ท�ำให้เห็นว่า แม้ก็อยมี “ป่าเป็นเรือน

ยากไร้” แต่มิได้ไร้ซ่ึงวัฒนธรรม และมีความพิเศษ ตัวอย่างที่เห็นชัดคือ ฉากการ

แต่งงาน ซ่ึงนอกจากเป็นการเร้าความขัดแย้งของเรื่องให้เพิ่มขึ้นแล้ว ยังเป็นฉากที่

น�ำเสนอวัฒนธรรมของก็อยอย่างหลากหลาย พระองค์บรรยายรายละเอียดเห็นชัด

ว่า แม้พิธีแต่งงานได้จัดขึ้นกลางป่า แต่ภาพที่น�ำเสนอออกมาจึงไม่ได้บ่งบอกว่า

ชนกลุ่มน้ีแต่งงานอย่างไร้วัฒนธรรม ในทางตรงข้าม พวกเขามคีวามประณีตในการจัด

พิธีอย่างมาก ดังที่ปรากฏว่า

	 	 อันที่วิวาหมงคล	 จัดไว้ใต้ต้นตะเคียนป่า

	 โคนเติบแปดอ้อมมหิมา	 ร่มรุกขฉายาเป็นลานเตียน

	 ช่วยกันทุบปราบราบรื่น	 โรยทรายรายพื้นให้แลเลี่ยน

	 แต่งไม้รอบขอบเขตแนบเนียน	 ตัดทางอ้อมเวียนไม่วงวน

	 บ้างปลูกแค่แม่พ่อและบ่าวสาว	 เกรียวกราวขนรับกันสับสน

	 ช่วยกันมากมายหลายสิบคน	 บัดดลก็เสร็จดังจินดา

	 (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 100)

	 เหตทุีท่รงเลือกใช้ฉากแต่งงาน เหตผุลหน่ึงคงเป็นเพราะการแต่งงานน้ันย่อม

มพีธิทีีล่ะเอียดแต่ละขัน้ตอน อีกทัง้การแต่งงานของตวัละครคูน้ี่ยงัท�ำให้คนในชมุชนได้มี

ปฏิสัมพันธ์กัน ทั้งการเข้าร่วมพิธี การเฉลิมฉลอง การแสดง การร้องร�ำ ฯลฯ ถ่ายทอด

ออกมาได้อย่างดี เช่น การถ่ายทอดด้านอาหารการกิน 

	 	 บัดนั้น	 พวกชาวครัวตัวดีน้อยใหญ่

	 ต่างแล่เถือเนื้อหนังตับไต	 ท�ำครัววุ่นไปเป็นโกลา

	 บ้างหุงข้าวต้มแกงปิ้งย่าง	 เนื้อค่างมีรสเป็นหนักหนา

	 อีกกระแตกระรอกปูปลา	 เผือกมันนานาพร้อมไว้



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒124

	 ครั้นเสร็จก็ช่วยกันยกมา	 ทั้งสุราหลายหลากมากไห

	 ตั้งใต้ร่มรุกข์เรียงกันไป	 ส�ำหรับจะได้เลี้ยงชัยบาน

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 119)

	 กล่าวได้ว่า เงาะป่าได้อิงพืน้ทีจ่ากความเป็นจรงิคอืจังหวัดพทัลุง หากพืน้ทีป่่า

ซ่ึงเป็นฉากหลักของเรื่องได้สร้างจากจินตนาการที่ได้ประสานข้อมูลคติชนของ

ชาวกอ็ยลงไปอย่างหลากหลาย ท�ำให้ป่าไม่ได้เป็นเพยีงป่ารกชัฏ แต่วัฒนธรรมของกอ็ย

ท�ำให้ป่าเกิดเรื่องราวและสีสันที่มีลักษณะพิเศษไป โดยข้อมูลคติชนเป็นส่วนส�ำคัญใน

การสนับสนุนฉากให้สมจริง 

	 ๓.๒.๔	ด้านการน�ำเสนอแนวคดิ แนวคดิ (theme) ส�ำคญัของเงาะป่า สัมพนัธ์

กับความรักอย่างชัดเจน เพราะปมขัดแย้งต่าง ๆ  ล้วนสัมพันธ์กับความรักระหว่างหนึ่ง

หญิงสองชาย ก่อนจบลงโดยการฆ่าตัวตายของคนทั้งสาม ที่น่าสนใจคือ แนวคิดเรื่อง

ความรักในเรื่องน้ีมีความเป็นสากลที่เป็นลักษณะร่วมของวรรณกรรมทุกชาติทุกภาษา 

ลักษณะเช่นน้ีก็เพื่อแสดงให้เห็นว่า ชาวก็อยก็มีความรักได้ไม่ต่างจากใคร ๆ ทั้งน้ี 

ความรกัของตวัละครเอกจะดยูิง่ใหญ่และงดงามไปไม่ได้เลย หากองค์ประกอบในเรือ่ง

ไม่เอื้อ  ในแง่นี้ การใช้ข้อมูลคติชนของชาวก็อยที่กล่าวมาทั้งสร้างวางปมขัดแย้งอย่าง

มีเหตุผล การสร้างตัวละครและฉากต่าง ๆ นั้นท�ำให้เรื่องราวความรักของชาวป่าเป็น

ความรักที่ไม่ต่างจากชาวเมือง หรือตัวละครชนชั้นสูงอื่น ๆ เพราะ การสร้างตัวละคร

เป็นชาวก็อยที่ทั้งเป็นคนนอกเหนือการรับรู้ อยู่ในฉากป่าที่ห่างไกลแต่ไม่ไร้วัฒนธรรม 

ข้อมูลคติชนที่ได้ถูกสร้างเป็นปมขัดแย้งเพื่อให้สอดรับกับโครงเรื่องรักสามเส้าให้ตัว

ละครมีการคิดและการตัดสินใจอย่างที่มนุษย์ใด ๆ ก็อาจกระท�ำได้ ลักษณะเช่นน้ีจึง

สามารถแสดงความรักยิ่งใหญ่ได้อย่างชัดเจน โดยนัยนี้ องค์ประกอบนี้ท�ำให้ “คนตัว

เล็ก ๆ” สามารถแสดงความรักที่ยิ่งใหญ่ได้ เงาะป่าจึงแฝงนัยที่ส�ำคัญ คือ “การมอง

คนอย่างเสมอกัน” 

	 การน�ำวัฒนธรรมของชาวก็อยมาน�ำเสนอยังช่วยแสดงให้เห็นว่า แม้เป็น

ชาวป่า แต่กไ็ม่ไร้ซ่ึงวัฒนธรรม เพราะพวกเขากลับมคีวามเป็นอยูท่ีส่ามารถพึง่พาตนเอง

ได้ มีระเบียบแบบแผนเฉพาะที่แตกต่างไปบ้าง หากวัฒนธรรมเหล่าน้ีมิได้ถูกมองว่า

ด้อยกว่า แต่กลับช่วยส่งเสริมภาพวัฒนธรรมของกลุ่มคนชาวก็อยให้มองว่า พวกเขา



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 125

เป็นคนที่เป็นคนเสมอกัน เพราะมีการพึ่งพาตนเอง ระบบวิธีคิดและการแก้ไขปัญหา

ที่เกิดขึ้นได้ไม่ต่างจากคนกลุ่มอ่ืน ตัวอย่างที่เห็นได้ชัด คือ ตอนท้ายความขัดแย้ง

ระหว่างปัจเจกบุคคลด้วยความรักจนน�ำไปสู่ความตายของตัวละครทั้งสาม น่าจะ

กลายเป็นชนวนความขดัแย้งระหว่างครอบครวัของทัง้สามจนกลายเป็นความแตกแยก

ในหมู่ชาวก็อย หากเรื่องกลับจบด้วยการที่ “ทั่วทุกคนสามัคคีมีชัยเทอญ” เหตุที่เป็น

เช่นนี้เพราะการตระหนักได้ว่า

	 อันล�ำหับกับฮเนาเราไม่รู้	 ว่าเป็นคู่รักใคร่ได้สบหน้า

	 กลับระคายไปข้างฝ่ายนายซมพลา	 น่าจะได้ลอบลักรักใคร่กัน

	 ครั้นผู้ใหญ่จัดให้ได้ผิดคู่	 จึงจู่ลู่ลักไปในไพรสัณฑ์

	 ถึงผิดร้ายก็ได้ตายวายชีวัน	 ใช้โทษทัณฑ์ถึงที่สุดยุติลง

	 ฝ่ายฮเนาเล่าก็ตายเพราะหมายผิด	 คลั่งคลุ้มคิดรักใคร่จนใหลหลง

	 พวกเรายังอย่าคิดจองจิตจง	 เร่งเปลื้องปลงอาฆาตให้ขาดพันธุ์   

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 167)

	 บทประพันธ์ข้างต้นสะท้อนถึงการมองทุกอย่างอย่างเป็นกลางที่เห็นถึง

ปมปัญหาจากความไม่รูข้องผูใ้หญท่ั้งสองฝ่ายที่ท�ำใหเ้กิดการแต่งงานแบบผดิฝาผดิตวั

ขึน้ เมือ่มองเหน็เช่นน้ีย่อมท�ำให้เหน็ว่า การอาฆาตระหว่างกนัไม่มปีระโยชน์เท่ากบัการ

ยอมรับและก้าวต่อไป ไม่ใช่นั้นชาวก็อยอาจ “ขาดพันธุ์” ก็เป็นได้ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง 

การจบเรื่องเช่นน้ีสะท้อนนัยให้เห็นถึงการมีสติไตร่ตรอง ไม่น�ำความขัดแย้งส่วนตัว

มาท�ำลายความยึดเหนี่ยวของสังคมโดยรวมลง อันแสดงให้เห็นถึงสติปัญญาและการ

มีเหตุผลได้ไตร่ตรองไม่ต่างจากคนกลุ่มอื่น ๆ 

	 ๓.๒ ข้อมูลคติชนกับการแสดง

	 บทละครเรื่องเงาะป่า มิได้มีจุดประสงค์เริ่มแรกเพื่อจัดแสดง ดังที่พระบาท

สมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงกล่าวไว้ว่า “หนังสือที่แต่งน้ีไม่ได้ตั้งใจส�ำหรับ

ที่จะเล่นละคร และไม่รู ้ว่าจะดี เพราะแต่งเรื่องชาวป่าซ่ึงกันดารเหลือประมาณ” 

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 47) แต่ต่อมาบทละครเรือ่งน้ีกไ็ด้รบัการฝึกซ้อม

และแสดงทัง้ทีเ่ป็นบทร้องและละคร สมยัรชักาลที ่๕ บทร้องน้ันได้จัดแสดงเป็นคอนเสิร์ต 



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒126

ตอนนางมือซังวังคอนเป็นเวลา ๒ ช่ัวโมง ในคราวที่กรมสมเด็จเจ้าฟ้ายุคลฑิฆัมพร

เลื่อนจากกรมหมื่นเป็นกรมขุน ส่วนการแสดงครั้งส�ำคัญจัดขึ้นในโอกาสเฉลิมพระที่นั่ง

อัมพรสถาน พระราชวังดุสิต พ.ศ. ๒๔๔๙ เพื่อเก็บเงินคนดูพระราชทานเป็นทุนแก่คนัง 

(Wingwon, 2012, p. 242-243) 

	 แม้บทละครเรื่องน้ีจะไม่ได้มีพันธกิจเพื่อการแสดงแต่ต้น แต่กลายเป็นว่า

บทละครเรื่องน้ีกลับมีความโดดเด่นอย่างยิ่ง Wingwon (2012) ได้ระบุว่า เงาะป่า

น้ีเป็น “บทละครร�ำระยะหัวเล้ียวสู่สมัยใหม่” เป็นละครที่มีทั้งลักษณะตามขนบ และ

แตกต่างจากขนบเดิมอยู่พร้อมกัน มีลักษณะทั้งแบบละครนอกและละครในผสมผสาน

กันอยู่ ความน่าสนใจคือ ข้อมูลคติชนของชาวก็อยมีบทบาทต่อการสร้างบทละคร

เพื่อการแสดงอย่างไรบ้าง ซ่ึงพบค�ำตอบว่า “สถานภาพของชาวก็อย” มีบทบาท

อย่างยิ่งต่อการสร้างองค์ประกอบต่าง ๆ ของบทละคร ดังนี้

	 ๓.๒.๑ รูปแบบและเน้ือหาของบทละคร รูปแบบ (form) ของบทละคร

เรื่องนี้แตกต่างไปจากบทละครดั้งเดิม กล่าวคือ บทละครมีการบอกรายละเอียดก่อน

เริ่มบทแสดง ซึ่งคล้ายกับบทละครตะวันตก ที่ให้รายละเอียดตัวละครในเรื่อง เหตุที่

เป็นเช่นนี้คาดว่า คงเป็นเพราะชื่อตัวละครในเรื่องนี้เป็นภาษาก็อย ยิ่งประกอบกับการ

ใช้ค�ำภาษาก็อยที่บรรจุลงในเรื่องด้วยแล้วอาจท�ำให้ผู้อ่านสับสนว่าค�ำน้ีหมายถึงส่ิงใด 

เมื่อเป็นเช่นน้ี การใส่รายละเอียดเช่นน้ีไว้ตอนต้นก็นับว่าช่วยผู้อ่านให้เข้าใจเรื่องราว

ภายในบทละคร 

	 ด้านเนื้อหา เงาะป่านับว่า “แหวกขนบ” เนื้อหาบทละครดั้งเดิม เพราะจบลง

ด้วยการตายของตวัละครเอกทัง้สามซ่ึงไม่เป็นทีนิ่ยม ซ่ึงในอดตีมเีพยีงเรือ่งลิลิตพระลอ

ที่ตัวละครทั้งสามเสียชีวิตพร้อมกัน ลักษณะเช่นน้ีอาจนับว่าคล้ายคลึงกับบทละคร

โศกนาฏกรรม (tragedy) ของตะวันตกตามแนวคิดของอริสโตเติล (Aristotle) คือ 

ตัวละครเอกเป็นผู้ยิ่งใหญ่เกิดความพลิกผันในชะตาชีวิต (reversal) อันท�ำให้เกิด

ภาวะความน่าสมเพชเวทนา (pity) และความหวาดกลัว (fear) ซ่ึงโน้มน�ำผู้ชมไปสู่

การช�ำระล้างทางอารมณ์ (the purgation of such emotion) ก่อนจบเรื่องด้วย

ความตายของตัวละครเอก (Dorsch, 1965, p. 37-41)



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 127

	 แม้ไม่อาจกล่าวได้ว่า เงาะป่าเป็นละครโศกนาฏกรรมเต็มรูป เพราะไม่เป็นไป

ตามแบบแผนข้างต้นทุกประการ แต่บทละครเรื่องนี้กลับมีองค์ประกอบของบทละคร

โศกนาฏกรรม (tragic element) อยู่หลายจุด ได้แก่ เงาะป่าแสดงถึงความพลิกผัน

ของชะตาชีวิตของตัวละครที่น�ำมาสู่ความน่าเวทนาและความหวาดกลัว ก่อนจบชีวิต

ไปด้วยความตายที่ตัวละครต่างใช้ความกล้าชนะความหวาดกลัวตนเอง ดังที่ชีวิต

ล�ำหับน้ันถูกหมายมั่นให้แต่งงานกับฮเนาอยู่ แต่การพลิกผันเกิดข้ึนเมื่อซมพลาได้

เข้ามาท�ำให้เส้นทางชวิีตเปล่ียนแปลงไป และยิง่ไปกว่าน้ัน การเลือกหนีจากเส้นทางเดมิ

ด้วยการลักพาตัวของซมพลายิ่งท�ำให้เรื่องทวีความขัดแย้ง กระทั่งจุดที่แสดงถึงภาวะ

ทั้งความน่าเวทนาและความน่าหวาดกลัวเกิดขึ้นเมื่อซมพลาถูกลูกดอกอาบยาพิษ 

จนล�ำหับเลือกฆ่าตัวตาย หลังจากนั้นฮเนาก็ได้แสดงความกล้าด้วยการฆ่าตัวตายตาม

เป็นสามศพเคียงกัน จุดน้ีนับเป็นจุดสูงสุดของเรื่องที่โน้มน�ำอารมณ์ของผู้เสพให้

มองเห็นทั้งความน่าเวทนาในชะตาชีวิตของคนทั้งสาม ก่อนจะย้อนกลับมาเชิดชูถึง

ความกล้าหาญของทั้งสาม ดังปรากฏจากค�ำพูดของตัวละครที่มาพบศพทั้งสาม ดังนี้ 

	 โอ้ซมพลาช่างกล้าเหลือ

	 เข้าแย่งเหยื่อจากปากพยัคฆ์ใหญ่

	 ใจเขาเด็ดใจเขาเด็ดน่าเข็ดใจ

	 เราพึ่งได้เคยเห็นคนเช่นนี้

	 ………………………………

	 โอ้ล�ำหับดับชีวิตจิตมั่นคง

	 ไม่พะวงแต่ความสุขสนุกสบาย

	 ใจนางเด็ดใจนางเด็ดไม่เข็ดขาม

	 ช่างตอบความดียิ่งหญิงทั้งหลาย

	 ใช่แต่พูดลวงล่อพอห่วงคลาย

	 ฆ่าตัวตายมิให้มิตรคิดประวิง

	 .......................................

	 (Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 170)



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒128

	 ส่วนองค์ประกอบที่ไม่อาจกล่าวว่าเป็นบทละครโศกนาฏกรรมเต็มรูป 

เนื่องจากหากพิจารณาตามแนวคิดของอริสโตเติล ตัวละครในบทละครโศกนาฏกรรม

ต้องเป็น “ผู้ยิ่งใหญ่” ที่พบกับหายนะ ดังที่บทละครเรื่องเอดิปัส (Oedipus) พระราชา

โอดิปัสต้องพบกับชะตากรรมพลิกผัน เมื่อทราบว่าตนฆ่าบิดาโดยไม่ตั้งใจ และทราบว่า

ภรรยาคือแม่ของตนเอง จนน�ำมาสู่จุดจบชีวิตที่น่าสังเวชใจ การที่ตัวละครเอกเป็น

ผู้ยิ่งใหญ่น้ีก็เพื่อสร้างให้ผู้ชมเห็นเกิดการช�ำระล้างจิตใจว่า แม้กระทั่งผู้ที่ยิ่งใหญ่ยัง

พบกับเหตุการณ์ที่เลวร้ายและน่าเศร้าได้เช่นน้ีก็ไม่ต่างกับคนธรรมดาทั่วไป ตัวละคร

ผู้ยิ่งใหญ่ที่ประสบชะตาชีวิตพลิกผันจึงเป็นส่วนส�ำคัญในการเร้าให้เกิดอารมณ์เวทนา

และหวาดกลัวจนน�ำไปสู่การช�ำระล้างจิตใจ จุดน้ีบทละครเรือ่งเงาะป่า ต่างออกไปตรง

ที่น�ำเอาตัวละครชาติพันธุ์ที่นอกจากจะไม่ได้อยู่ในความรับรู้ของคนทั่วไปแล้ว ยังมิได้มี

ความยิ่งใหญ่ในแง่สถานภาพ ตัวละครทั้งสามมิได้มีอิทธิปาฏิหาริย์ใดเป็นตัวละครเอก 

	 หากจุดต่างตรงน้ีกลับท�ำให้บทละครเรื่องเงาะป่าโดดเด่น เพราะเป็นการช้ี

ให้เหน็ว่า แม้ตวัละครดงักล่าวจะมใิช่ผู้ยิง่ใหญ่ แต่คนเหล่าน้ีกส็ามารถพบเจอชะตากรรม

ที่ยิ่งใหญ่ไม่ต่างจากที่ท้าวพญามหากษัตริย์ประสบ พวกเขามีความนึกคิด มีจิตใจ 

สามารถเผชิญชะตาพลิกผัน และมีเหตุผลในการตัดสินต่าง ๆ ไม่ต่างจากคนกลุ่มใด

โดยเฉพาะในแง่ความรัก เมื่อชาวก็อยทั้งสามเผชิญชะตาพลิกผัน เขากลับแสดงความ

กล้าหาญกระท�ำส่ิงที่ยิ่งใหญ่เพื่อบูชาความรัก การน�ำตัวละครก็อยมาใช้ยิ่งแสดง

ให้เห็นว่า ความรักของตัวละครดูมีคุณค่าสูงยิ่งขึ้นได้เช่นกัน โศกนาฏกรรมที่เกิดข้ึน

กับตัวละครเอกน้ีเองที่ท�ำให้ไม่ว่าจะสูงต�่ำเพียงใดก็ต่างเป็นคนและแม้มี “ป่าเป็น

เรือนยากไร้ ย่อมรู้รักเป็น” 

	 ๓.๒.๒	เคร่ืองแต่งกาย บทละครร�ำแบบดัง้เดมิซ่ึงจัดแสดงในเขตพระราชฐาน

มักใช้เครื่องแต่งกายเลียนแบบกษัตริย์แบบไทย น่าสังเกตว่า แม้แต่อิเหนา ซ่ึงเป็น

เรื่องจากชวา แต่เครื่องแต่งกายจะใช้เครื่องทรงแบบไทย แต่ส่ิงน้ีเปล่ียนแปลงไป

ในการแสดงเรื่องเงาะป่า คือ การแต่งกายที่จะใช้เครื่องแต่งกายตามสถานภาพของ

ตัวละคร สังเกตได้จากบทชมโฉมนางล�ำหับตามที่ได้ยกไปแล้ว และอีกตอนหน่ึงคือ

บทอาบน�้ำแต่งตัวของซมพลา



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 129

	 อาบน�้ำช�ำระสระสาง	 ล้างละอองธุลีที่ติดต้อง

	 แล้วนุ่งเลาะเตี๊ยะใยยอง	 สดแดงแสงส่องเพียงบาดตา

	 ไว้ไกพ็อกกอเลาะดูเหมาะเหมง	 เชิงนักเลงกลีบตกป้องปกขา

	 มาลัยฮาปองยาวราวสักวา	 กระหวัดชายซ้ายขวาเวี่ยวง

	 คาดมันนึลายนาบอาบสี	 เป็นนาคีกระหนกวิหคหงส์

	 จับบอเลาเหลืองอร่ามงามบรรจง	 อาจองยุรยาตรนาดกราย

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 102)

	 กล่าวได้ว่า การบรรยายการแต่งกายของตัวละครที่จะใช้ในการแสดงน้ัน

ถูกก�ำหนดไว้ในบทละครแล้ว โดยพระองค์ได้น�ำเอาข้อมูลของก็อยบรรยายไว้ส�ำหรับ

การแต่งกาย เมื่อเป็นเช่นน้ีท�ำให้การแสดงต้องด�ำเนินตามตัวบทเพื่อไม่ให้ขัดกับภาพ

ของการแสดง จึงท�ำให้เกิดการแสดงที่สมจริงสอดคล้องกับสถานภาพของตัวละคร 

ประเด็นนี้ ผู้เขียนขอตั้งข้อสังเกตว่า หากพิจารณาเฉพาะเครื่องแต่งกาย ละครเรื่องนี้

จึงมีลักษณะคล้ายละครพันทาง เพราะละครพันทางเป็นละครที่ผู้แสดงแต่งกายตาม

ชาติพันธุ์และสถานภาพของตนแตกต่างจากขนบการ “ละครของหลวง” แต่เดิม

 	 ๓.๒.๓	การบรรจุเพลง บทละครเรื่องเงาะป่ารวมเพลงส�ำคัญของการแสดง

ละครและเพลงขับล�ำ  ซ่ึงมีทั้งความไพเราะและแปลกใหม่ไว้มากที่สุดเหนือบทละคร

ทุกเรื่องของไทย (Sikkhakosol, 2016, p. 40)   ความแปลกใหม่ประการหน่ึง คือ 

การน�ำเอาการร้องเล่นของชาวก็อยมาใส่เป็นเนื้อร้องประกอบเพลง ตัวอย่างที่เห็นคือ 

การใช้เพลงเซ่นเหล้า คือเพลงให้อารมณ์สนุกสนาน ประกอบบท “เลเลเอเลลา” ซ่ึง

รัชกาลที่ ๕ ได้อธิบายความหมายของค�ำน้ีไว้ว่า พวกก็อยเล่นสนุกหรือกินอร่อยร้อง

เช่นนี้ ดังนี้

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา

	 ฮาในเฮาซิวา	 เลเลเอเลลา

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา

	 ฮังวิชเบแบมฮา	 เลเลเอเลลา

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒130

	 ตากบลอเกียนนา	 เลเลเอเลลา

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา

	 ฮอเง็ดกาเคี้ยดบ๊า	 เลเลเอเลลา

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา

	 กาเบอะกอเฮ็ดต๋า	 เลเลเอเลลา

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา

	 ปะเยอเจาะโนรา	 เลเลเอเลลา

	 เลเลเอเลลา	 เลเลเอเลลา

	 เหปะเยอวา	 เลเลเอเลลา 

(Chulalongkorn (Rama V), 2016, p. 74)

	 จังหวะเพลงเซ่นเหล้าที่เน้นความสนุกสนานได้น�ำมาประสานเข้ากับบท

ร้องเล่นของชาวกอ็ยได้อย่างกลมกลืน นอกจากน้ี เงาะป่า ยงัมเีพลงอีกเพลงทีรู่จั้กและ

มกัเรยีกกนัว่า “เพลงกราวเงาะ” หากเพลงน้ีพระบาทสมเดจ็พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั

ทรงบรรจุไว้ในบทละครเพยีงว่า “เพลงกราว” ซ่ึงเป็นเพลงทีใ่ช้บรรเลงในโขนละครโดย

ทั่วไป แต่ในเงาะป่า เป็นการน�ำเพลงดั้งเดิมมาใช้กับตัวละครชาติพันธุ์อย่างลงตัว

จนกลายเป็นช่ือเพลงกราวเงาะดังที่เรียกกัน และแม้ไม่เล่นเป็นละคร ฟังอย่างเดียว

ก็มีความไพเราะ จุดนี้เองที่กล่าวได้ว่า ข้อมูลคติชนของก็อยนี้ได้กลายเป็นส่วนส�ำคัญ

ในเกิดความแปลกใหม่ในการบรรจุเพลงประกอบการแสดงละคร 

	 ทั้งหมดน้ีแสดงให้เห็นชัดว่า ข้อมูลคติชนมีส่วนส�ำคัญในการสร้างสรรค์

บทละครเรื่องเงาะป่า ทั้งในฐานะวรรณคดีส�ำหรับอ่านและในฐานะวรรณคดีส�ำหรับ

จัดแสดง ข้อมูลคติชนเป็นส่วนส�ำคัญในการสร้างความขัดแย้ง การท�ำให้ตัวละครโดด

เด่นน่าจดจ�ำ ท�ำให้ฉากต่าง ๆ  แวดล้อมไปด้วยวัฒนธรรมของคนกลุ่มนี้อันมีส่วนส�ำคัญ

ต่อการเสนอแนวคิดเรื่องความรักที่ยิ่งใหญ่ซ่ึงมาพร้อมความเท่าเทียม ส่วนการแสดง 

สถานภาพของตวัละครท�ำให้การรปูแบบของบทละคร เน้ือหาเปล่ียนแปลงไป ตลอดจน

การจัดองค์ประกอบทั้งเครื่องแต่งกายและเพลง ด้วยเหตุน้ีคงไม่เป็นการเกินเลยนัก

หากจะกล่าวว่า ข้อมูลคติชนนับเป็นองค์ประกอบที่หากขาดหายไปแล้ว บทละคร

เรื่องเงาะป่า คงอาจมิได้น�ำเสนอในรูปแบบที่เรารู้จักกันก็เป็นได้ และยังแสดงให้เห็น



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 131

พระอัจริยภาพในฐานะกวีของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวที่สามารถ

บูรณาการข้อมูลที่เป็นข้อเท็จจริงกับจินตนการได้อย่างกลมกลืน

4. บทสรุปและอภิปรายผล

	 พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมีความสนพระราชหฤทัยเกี่ยวกับ

วิถีชีวิตความเป็นอยู่ของคนกลุ่มต่าง ๆ  ในพระราชอาณาจักร การสร้างสรรค์บทละคร

เรือ่งเงาะป่านับเป็นหลักฐานทีแ่สดงความสนพระราชหฤทยัในด้านคตชินของพระองค์

ได้อย่างดี การศึกษาในบทความน้ีแสดงให้เห็นว่า เงาะป่า เป็นบทพระราชนิพนธ์ซ่ึง

น�ำเอาวัฒนธรรมก็อยมาใช้อย่างถูกต้อง มีการผสมผสานระหว่างข้อเท็จจริงและ

จินตนาการของพระองค์อย่างลงตัว ดังที่บทพระราชนิพนธ์น้ีประกอบด้วยการสืบค้น

และสอบทานข้อมูลไว้ตอนต้นก่อนเริ่มเรื่อง และข้อมูลดังกล่าวก็ได้ปรากฏตามส่วน

ต่าง ๆ ของบทละคร โดยมีทั้งสอดแทรกข้อมูลลงไปในบางตอนที่เกี่ยวข้องและอาจใช้

เป็นความเปรยีบเทยีบเช่ือมโยงกบัความรูสึ้กของตวัละคร ยิง่เมือ่พจิารณาการน�ำข้อมลู

ดังกล่าวมาสร้างเป็นวรรณคดีพบว่า ข้อมูลคติชนยึดโยงกับทุกส่วน ทั้งปมขัดแย้งอัน

เกิดจากวัฒนธรรมของชาวก็อยเรื่องการสมรส การสร้างตัวละครซ่ึงใช้ข้อมูลคติชน

สร้างตัวละครก็อยเป็นตัวละครเอกอย่างสมจริง มีชีวิตจิตใจและมีมิติ อีกทั้งลักษณะ

และบทบาทของตัวละครแต่ละที่แตกต่างออกไป ท�ำให้สามารถฉายภาพข้อมูลคติชน

ได้อย่างหลากหลาย การสร้างฉากซึ่งเกิดขึ้นในป่า ข้อมูลคติชนท�ำให้ป่าในที่นี้ไม่ใช่ที่ไร้

วัฒนธรรมและท�ำให้ฉากมีสีสันของท้องถิ่นชัดเจน องค์ประกอบต่าง ๆ น�ำไปสู่การน�ำ

เสนอแนวคิดหลักเรื่องความรักที่ยิ่งใหญ่ อันสะท้อนว่าแม้ก็อยจะเป็นคนป่า แต่ก็รัก

เป็นและมคีวามมนุษย์ไม่ต่างจากคนกลุ่มอ่ืน ข้อมลูคตชินทีป่รากฏอยูต่ามองค์ประกอบ

ต่าง ๆ  มส่ีวนท�ำให้ความรกัของคนป่าดยูิง่ใหญ่ขึน้ได้ ส่วนด้านการแสดง ข้อมลูคตชินได้

สร้างความแปลกใหม่ ทั้งรูปแบบและเน้ือหาของบทละคร ด้านการแต่งกายและ

ด้านการบรรจุเพลง ลักษณะเช่นนี้ท�ำให้บทละครเรื่องนี้โดดเด่น 

	 ผลการศึกษาข้างต้นสามารถอภิปรายผลต่อได้ว่า เงาะป่าเป็นตัวอย่างที่

แสดงการเปล่ียนแปลงทางโลกทัศน์ในสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 

เพราะช่วงเวลาดังกล่าว ความคิดแบบวิทยาศาสตร์ การมองโลกด้วยเหตุผลนิยมและ

มนุษยนิยมกลายเป็นสิ่งที่ยอมรับกันอย่างกว้างขวาง จึงท�ำให้กระบวนการสร้างสรรค์



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒132

เงาะป่า ตั้งอยู่บน “ความสมจริง” (convincing) ทั้งสิ้น ตั้งแต่ความสมจริงในแง่

ข้อมูลคติชน ดังที่พระองค์สนพระราชหฤทัย พร้อมรวบรวมและเรียบเรียงข้อมูล

เกี่ยวกับชาวก็อยอย่างจริงจัง มิได้เพียงหยิบข้อมูลมาใช้หรือกล่าวถึงคนกลุ่มน้ีอย่าง 

ผิวเผิน หากล้วนแล้วแต่ตั้งอยู่บนเหตุผล ตัวละครมีความสมจริง แนวคิดก็มีความเป็น

สากล ฯลฯ และเมื่อมองในประเด็นนี้ ย่อมท�ำให้เห็นอีกว่า การน�ำคติชนมาสร้างสรรค์

ตัง้อยูบ่นฐานข้อมลูเป็นหลักซ่ึงนับว่าเป็นจุดเปล่ียนทีน่่าสนใจในแง่การน�ำคตชินมาสร้าง

วรรณคดีไทยอีกสมัยหนึ่ง

	 ท้ายที่สุด คติชนของกลุ่มชนชาวก็อยในเงาะป่า นอกจากแสดงความ

สนพระราชหฤทัยด้านคติชนแล้ว อาจยังแสดงถึงความส�ำคัญขององค์ความรู้ต่าง ๆ

ในยุคสมัยแห่งการเปล่ียนแปลง โดยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวได้

ถ่ายทอดเรื่องราวดังกล่าวออกสู่สังคม โดยเฉพาะกลุ่มชนช้ันน�ำได้รับรู้ นัยหน่ึงก็

เพื่อชี้ให้เห็นว่า ในยุคสมัยแห่งการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่จากอิทธิพลตะวันตกและลัทธิ

อาณานิคม การรูจั้กและเท่าทนัโลกเป็นส่ิงทีผู้่คนพงึรู ้ดงัเช่นการน�ำข้อมลูของชาวกอ็ย

มาน�ำเสนอกเ็พือ่กระตุน้ให้ผู้คน โดยเฉพาะคนในศนูย์กลางตระหนักว่า แท้จรงิแล้วโลก

มไิด้มเีพยีงแค่พวกเขา แต่ยงัมคีนทีแ่ตกต่างจากเราอีกมากอยูร่่วมกนัในชาต ิการเรยีนรู้

และเข้าใจความเป็นไปของคนเป็นเหมือนการ “เปิดโลกทัศน์” ของผู้คนให้กว้างขวาง

มากยิ่งขึ้น ท�ำให้ตระหนักถึงการเปล่ียนแปลงของโลกที่เราไม่สามารถอยู ่อย่าง

โดดเดี่ยวได้ และอาจเป็นกุศโลบายหน่ึงในการเตรียมพร้อมกับคนในชาติเพื่อพร้อม

รบัการเผชิญหน้ากบัวัฒนธรรมอ่ืน ๆ  ซ่ึงเทยีบเคยีงได้จากบทพระราชนิพนธ์หลายเรือ่ง

อันน�ำเอาวัฒนธรรมของคนหลายกลุ่มมากล่าวไว้ ทั้งจากชาวตะวันออกกลางอย่าง

ลิลิตนิทราชาครติ หรอืตวัละครต่างวัฒนธรรมทัง้ไทย มลาย ูจีน ตะวันตกในวงศ์เทวราช  

จึงไม่น่าแปลกใจว่า   ในโคลงบทสุดท้ายของเงาะป่าซ่ึงเป็นความมุ่งหมายของบท

พระราชนิพนธ์ได้กล่าวถึงความรักและการมองความรักอย่างเสมอกันไว้ เพื่อให้คน

ในชาตขิองพระองค์ท�ำความรูค้นอ่ืนและมองคนเหล่าน้ันอย่างเท่าเทยีมกนั ดงัความว่า

	 จบ บทประดิษฐ์แกล้ง	 กล่าวกลอน

	 เรื่อง หลากเล่นละคร 	 ก็ได้

	 เงาะ ก็อยเกิดในดอน 	 แดนพัท ลุงแฮ

	 ป่า เป็นเรือนยากไร้ 	 ย่อมรู้รักเป็น



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 133

Reference

Chulalongkorn (Rama V), H.M.K. (2016).Bot lakon rueang Ngo Pa chabap 

	 sopchamra prom tonchabap laiphrahat HRH Princess Nipanopadol  

	 [The play, Ngo Pa -official edition with the hand-written manuscript 

	 of HRH Princess Nipanopadol]. (2
nd
 ed.). Bangkok: Saengdao.

Chongstitvatana, S. (2003). Kansueksa Phraratchaniphon Nai Thana Wannakhadi 

	 Kham Son [A study of royal compositions used in teaching literature.] 

	 In Piyarachakawin (pp. 23-40). Bangkok: Center of Research in Thai 

	 Language and Literature and Department of Thai, Faculty of Arts 

	 Chulalongkorn University.

Dorsch, T.S. (1965). Classical Literary Criticism. Baltimore: Penguin. 

Duangchan, P. (1998). Phumlang Ngo Pa Sakai [History of the Sakai tribe]. 

	 In Sarup phol kan sammana thang wichakarn radub chat rueang 

	 Ngo pa [Summary of national academic seminar regarding Ngo pa]. 

	 (pp.85-94). Bangkok: literature and history Section, Department of 

	 Fine Arts.

Kiranandana, A. (2003). Phra At Riya Phap Thang Dan Wannakhadi 

	 Kan Sadaeng Thi Prakot Nai Phraratchaniphon Phrabatsomdet 

	 Phrachunlachomklaochaoyuhua [Excellence of King Rama V’s 

	 performance pieces that appear in his literary works]. In Piyarachakawin 

	 (pp. 97-113). Bangkok: Center of Research in Thai Language and 

	 Literature and Department of Thai, Faculty of Arts, Chulalongkorn 

	 University.

Nathalang, S. (2009). Tritsadi katichonwittaya: withi nai kan wikro tumnan 

	 puenban [Folklore theory: analysis methodology of myths and folk 

	 tales]. (2
nd
 ed.). Bangkok: Chulalongkorn University Press.

Pukbhasuk, P. (2003.) Phasa nai pleng phra ratchanipon [Language used in 

	 royal musical compositions]. In Piyarachakawin (pp. 23-40). Bangkok: 



วารสารไทยศึกษา ปีที่ ๑๕ ฉบับที่ ๑ มกราคม - มิถุนายน ๒๕๖๒134

	 Center of Research in Thai Language and Literature and Department 

	 of Thai, Faculty of Arts Chulalongkorn University.

Pupaka, A. (2010). The works of King Chulalongkorn and King Vajiravudh: 

	 literature and nation-building. (PhD dissertation) Chulalongkorn 

	 University, Bangkok, Thailand.

Rueangraklikhit, C. (2016). Kanop wannakadi Thai in Phraratchanipon rueang 

	 Kapherua Nitanchakrit lae Ngo Pa [Tradition of Thai Literature in 

	 the royal barge chants, Nitanchakrit and Ngo Pa].  In Wannawichai 

	 (2
nd
 ed., pp.64-126). Bangkok: Dissemination of academic work

	 project, Faculty of Arts Chulalongkorn University. 

Sangtaksin, Y. (2008). Ngo Pa: Wannakadi heng ratchasamai [Ngo Pa: A 

	 representative work of the reign]. Bangkok: Business Organization of 

	 the Office of the Welfare Promotion Commission of Teachers and 

	 Educational.

Sikkhakosol, T. (2016). Pleng thai in bot lakon rueang Ngo Pa [Thai songs in 

	 the play Ngo Pa]. In  Chulalongkorn (Rama V), H.M.K. Bot lakon 

	 rueang Ngo Pa chabap sopchamra prom tonchabap laiphrahat HRH 

	 Princess Nipanopadol [The play Ngo Pa, official edition with the 

	 hand-written manuscript of HRH Princess Nipanopadol] (2
nd 
ed., 

	 pp.37-46). Bangkok: Saengdao.

Sujachaya, S. (2003). Phrabat Somdet Phra Chulachomklao Chaoyuhua nai 

	 thana nak katichon. [King Rama V, an expert in folklore]. In 

	 Piyarachakawin (pp.115-129). Bangkok: Center of Research in Thai 

	 Language and Literature and Department of Thai, Faculty of Arts 

	 Chulalongkorn University.

Sujachaya S. (2013). Wannakam mukkapatha [Oral Literature]. Bangkok: 

	 Dissemination of academic work project, Faculty of Arts, Chulalongkorn 

	 University.



บทละครเรื่อง เงาะป่า: จากข้อมูลคติชนสู่การสร้างสรรค์วรรณคดี 135

Tailanga, S. (2017). Sat lae sin khong kan lao rueang [Narratology]. (3
rd
 ed.). 

	 Bangkok: Dissemination of academic work project, Faculty of 

	 Humanities, Kasetsart University.

The Royal Institute of Thailand. (2002). Potchananukrom sap wannakam 

	 English-Thai [Dictionary of English-Thai literature]. Bangkok: The 

	 Royal Institute of Thailand.

Thiapthiam, s. (1977). The play Ngo Pa by King Rama V: an analytical study 

	 of society and culture. (Master’s thesis). Department of Thai, 

	 Chulalongkorn University, Thailand.

Wingwon, S. (2012). Wannakadi Kansadaeng [Performance literature]. (2
nd
 ed.). 

	 Bangkok: Department of Literature, Faculty of Humanities, Kasestsat 

	 University




