
วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 79 
 

ผูห้ญิง ธรรมชาติ และการหายไปของ “แม่”  
กบัมมุมองสตรีนิยมสายนิเวศในนวนิยายเร่ือง Solar Storm 

ของลินดา โฮแกน 
 
 

วรมาศ ธญัภทัรกลุ 
 
 
บทคดัย่อ 

 
 บทความนี้มจีุดมุ่งหมายหลกัในการศกึษาวเิคราะห์ความสมัพนัธ์ระหว่าง
ผู้หญิงกับธรรมชาติ และบทบาทของโครงเรื่องการหายไปของแม่ (maternal 
absence) ในนวนิยายเรื่อง Solar Storm ของลนิดา โฮแกน (Linda Hogan) โดยใช้
มุมมองสตรนีิยมสายนิเวศ จากการศกึษาพบว่าวรรณกรรมเรื่องนี้ตอกย ้าแนวคดิแบบ
สตรนีิยมสายนิเวศที่มองว่าการท าลายล้างที่มนุษย์กระท าต่อธรรมชาตินัน้มีความ
เชื่อมโยงกบัการกดขี่ทางเพศ สภาวะการหายไปของแม่เป็นโครงเรื่องที่มบีทบาท
ส าคญัในการวพิากษ์และถอดรื้ออุปลกัษณ์ “แม่/ธรรมชาติ” ซึ่งเป็นกรอบคดิที่กดขี่
ผูห้ญงิและธรรมชาต ิผูเ้ขยีนมองว่า “ความเป็นแม่” นัน้เป็นอตัลกัษณ์ทางเลอืกของ
ผูห้ญงิ ไม่ใช่สภาวะในอุดมคตทิีมุ่่งผูกมดัผูห้ญงิให้อยู่ในการควบคุมของผูช้าย และ

                                                           
 บทความน้ีเป็นส่วนหน่ึงของวทิยานิพนธร์ะดบัดุษฎีบณัฑติเรื่อง “สตรนิียมสาย

นิเวศในวรรณกรรมนิเวศส านึกของนักเขยีนสตรพีื้นเมอืง” สาขาวชิาวรรณคดแีละวรรณคดี
เปรยีบเทยีบ คณะอกัษรศาสตร ์จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลยั โดยไดร้บัทุนอุดหนุนการศึกษา
ระดบับณัฑติศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลยั เพื่อเฉลิมฉลองวโรกาสที่พระบาทสมเดจ็
พระเจา้อยูห่วัทรงเจรญิพระชนมายคุรบ 72 พรรษา. 

 นิสติระดบัดุษฎีบณัฑิต สาขาวชิาวรรณคดเีปรยีบเทียบ คณะอกัษรศาสตร์ 
จฬุาลงกรณ์มหาวทิยาลยั ตดิต่อไดท้ี:่ woramas.tun@gmail.com 



80 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

ได้เสนอความสมัพนัธ์แบบเอื้ออาทรซึ่งตัง้อยู่บนโลกทศัน์แบบองค์รวม ว่าจะเป็น
รปูแบบความสมัพนัธท์ีจ่ะช่วยใหม้นุษยอ์ยู่ร่วมกนัไดอ้ย่างยัง่ยนื 
 

ค าส าคญั:  สตรนีิยมสายนิเวศ; มารดาภาพ; ลนิดา โฮแกน 
  



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 81 
 

Through Ecofeminist Eyes: Woman, Nature and Maternal 

Absence in Linda Hogan’s Solar Storm 
 
 

Woramas Tunpattrakul 
 

 
 
Abstract 

 
This article aims to explore the relationship between woman and nature, 

and the importance of maternal absence as the main plot in Solar Storm, a novel 
by Linda Hogan, through an ecofeminist perspective.  

 

The study shows that this piece of literary work illustrates ecofeminist 
concept that there are connections between the domination of women and the 
domination of nature. Maternal absence is employed in this novel to echo the 
author’s voice in criticizing and deconstructing the exploitative stances that 
governs the mother-nature metaphor. In this novel, the author insists that 
“motherhood” is not the always-idealistic position, but should be considered as 

                                                           
 This article is part of a doctoral dissertation on “Eco-ferminism in Native 

Woman Writers’ Ecological Literary Works” for Ph.D. Program in Literature and 
Comparative Literature, Faculty of Arts, Chulalongkorn University and is supported by 
Chulalongkorn University Graduate scholarship to commemorate the 72th Anniversary 
of His Majesty King Bhumibol Adulyadej. 

 Ph.D.’s student, Ph.D. Program in Literature and Comparative Literature, 
Faculty of Arts, Chulalongkorn University. e-mail: woramas.tun@gmail.com 



82 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

an alternative identity for women. At the meantime, the author suggests that 
hierarchical dualism and logic of domination that influence western culture should 
be replaced with holistic worldview and care ethics that seeks to maintain 
relationships by contextualizing and promoting the well-being of both care-givers 
and care-receivers in a network of social relations. 
 

Keywords:  ecofeminism; motherhood; Linda Hogan 
  



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 83 
 

1. บทน า 
 

สตรีนิยมสายนิเวศเป็นปรัชญาทฤษฎี (theoretical philosophy) และการ
เคลื่อนไหวทางสงัคม (social movement) ที่ก่อตัวขึ้นท่ามกลางกระแสเคลื่อนไหว
ดา้นสิง่แวดลอ้มและการเรยีกรอ้งสทิธคิวามเท่าเทยีมทางเพศในช่วงกลางทศวรรษที่ 
1970 ถึงกลางทศวรรษที่ 1980 จากการผนวกปรัชญานิเวศวิทยาเชิงลึก (deep 
ecology) เขา้กบัมุมมองสตรนีิยมสายถอนรากถอนโคน (radical feminist perspectives) 
(Ruether, 1995, p. 1) โดยมสีารตัถะอยู่ที่การพจิารณาความสมัพนัธร์ะหว่างผู้หญิง
กบัธรรมชาติ การตัง้ค าถามกบัความหมายที่อยู่แฝงอยู่ในความเชื่อที่ว่าผู้หญิงมี
ความใกลช้ดิกบัธรรมชาตมิากกว่า (ผูช้าย) (women are closer to nature) ตลอดจน
ตแีผ่แนวคดิทีอ่ยู่เบือ้งหลงัความสมัพนัธเ์ชงิคู่ขนาน (parallelism) ระหว่างพฤตกิรรม
คุกคามท าลายทีม่นุษยก์ระท าต่อธรรมชาตกิบัการกดขีท่ีผู่ช้ายกระท าต่อผูห้ญงิ โดย
มองว่าการแบ่งแยกและความไม่เท่าเทยีมทางเพศระหว่างหญิงกบัชายนัน้มีความ
สอดคล้องเชื่อมโยงกบัการแบ่งแยกระหว่างมนุษย์กบัธรรมชาติ แนวคดิที่เชดิชูว่า
มนุษย์เป็นศูนย์กลางของสรรพสิง่และอยู่เหนือธรรมชาติถูกใช้เป็นใบเบิกทางให้
มนุษย์อ้างความชอบธรรมในการฉวยประโยชน์จากธรรมชาติโดยไร้ส านึกผิดชอบ 
การแบ่งแยกนี้จดัใหผู้ห้ญงิอยู่ในปรมิณฑลเดยีวกบัธรรมชาต ิซึง่เท่ากบัเปิดโอกาสให้
ผู้ชายสามารถกดขี่เอารดัเอาเปรียบผู้หญิงในลกัษณะเดียวกบัมนุษย์ที่กระท าต่อ
ธรรมชาต ิ 

 

ในทศันะของสตรีนิยมสายนิเวศ ปรชัญาตะวนัตกที่ให้เชดิชูหลกัเหตุผล
นิยมและบุรุษเพศ ท าให้วฒันธรรมตะวนัตกมลีกัษณะเป็น “วฒันธรรมมุ่งควบคุม” 
(culture of control) ภายใต้โลกทัศน์ทวินิยมแบบจัดล าดับช่วงชัน้ (hierarchical 
dualism) ชาวตะวนัตกมแีนวโน้มจะท าความเขา้ใจกบัสิง่ต่างๆ ผ่านมุมมองแบบคู่ตรง
ข้าม (binary opposition) โดยก าหนดโครงสร้างความสมัพันธ์เชิงอ านาจภายใต้  
“ตรรกะแห่งการครอบง า” (logic of domination) ที่ประกอบขึน้ด้วยฝ่ายที่ถืออ านาจ 
(the dominant) กบัฝ่ายทีอ่ยู่ใต้อ านาจ (the subordinate) ซึง่เมื่อประกอบกบัแนวคดิ
ทีถ่อืเอามนุษยเ์พศชายเป็นตวัตัง้ (androcentrism) แลว้ ท าใหม้นุษย ์(เพศชาย) รบัรู้



84 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

ความหมายของการด ารงอยู่ของตน ตลอดจนความสมัพนัธ์ที่มต่ีอสรรพสิง่ในโลก
ทัง้สิ้นนัน้ผิดเพี้ยนไปจากที่ควรจะเป็น (Warren, 1996, p. x) ในขณะที่ผู้ชายและ
ลกัษณะแบบเพศชายอ้างองิความหมายอยู่กบัความรู้ ปัญญา ความเป็นเหตุเป็นผล 
ระบบระเบยีบ และความสามารถในการควบคุม จดัการ และพฒันา ซึ่งถูกจดัอยู่ใน
ปรมิณฑลของวฒันธรรม ผู้หญิงและลกัษณะแบบเพศหญงิกถ็ูกจดัให้อยู่ในปรมิณฑล
ของธรรมชาต ิซึง่ถูกอธบิายด้วยเรื่องของอารมณ์ความรูส้กึ เรอืนร่าง ความยุ่งเหยงิ 
ความบา้คลัง่ไรเ้หตุผล และความไรซ้ึง่สามารถ อนัเป็นเหตุใหเ้ชื่อว่าจ าเป็นตอ้งได้รบั
การจดัการควบคุม การจดัล าดบัช่วงชัน้ที่องิอยู่กับการรบัรู้เชงิเพศสภาวะ (gender) 
เช่นนี้ กดีกนัและผลกัไสทัง้ผูห้ญงิและธรรมชาตไิปสู่ความ “เป็นอื่น” (Other) ตกอยู่ใน
สภาพไร้ตวัตน (0-identity) ไร้คุณค่าในตัวเอง (0-valued) กลายเป็นเพียงสิง่ที่มไีว้
เพื่อสนบัสนุนการด ารงอยู่ของมนุษย ์(เพศชาย) และจะถูกประเมนิค่ามากน้อยลดหลัน่
ตามแต่ประโยชน์ใช้สอยที่มนุษย์จะฉกฉวยได้ (Salleh, 1997, pp. 35-37) แนวคิด
ดงักล่าวไม่เพยีงแต่เป็นใบเบกิทางใหก้บัพฤตกิรรมคุกคามกดขี ่การเอารดัเอาเปรยีบ 
และความรุนแรงทีม่นุษยก์ระท าต่อธรรมชาต ิหรอืทีผู่ช้ายกระท าต่อผูห้ญงิเท่านัน้ แต่
ยงัเป็นรูปแบบต้นทางของการแบ่งแยกและกดทบัในมติอิื่นๆ ไม่ว่าจะเป็นมติทิาง
ชาติพนัธุ์ ชนชัน้ ช่วงวยั เศรษฐสถานะ ความสามารถทางกายภาพ ฯลฯ (Warren, 
1996, p. 3) ทัง้นี้ เป้าหมายหลกัของสตรนีิยมสายนิเวศอยู่ที่การวพิากษ์  ถอดรื้อ 
และลม้ลา้งกรอบมโนทศัน์ทีเ่ป็นสาเหตุแห่งการกดทบัเชงิอ านาจเหล่านัน้  

 

ในงานเขยีน Of Woman Born: Motherhood as Experience and Institution 
เอเดรยีน รชิ (Adrienne Rich) นักสตรนีิยมผูบุ้กเบกิมารดาภาพศกึษา (motherhood 
studies) ไดก้ล่าวถงึบทบาทของผูห้ญงิในฐานะ “แม่” ว่า ถงึแมว้่าเรอืนร่างของผูห้ญงิ
จะมไีวส้ าหรบัการตัง้ครรภ์และใหก้ าเนิดตามธรรมชาต ิแต่ “แม่” และ “ความเป็นแม่” 
นัน้เป็นสิง่ทีถู่กประกอบสรา้งขึน้จากอคตทิางเพศบนพืน้ฐานแนวคดิแบบชายเป็นใหญ่
ของวฒันธรรมตะวนัตก เพื่อจ ากดัพืน้ทีแ่ละกกัขงัศกัยภาพของผูห้ญงิ ไม่ว่าจะเป็น
การก าหนดให ้“ความเป็นแม่” (motherhood) เป็นสถานภาพในอุดมคตขิองเพศหญงิ 
รวมถงึปลกูฝังทศันคตทิีว่่า “งานของแม่” ทีต่อ้งคอยอยู่ใกลช้ดิ ดแูลลกู มอบความรกั 
ความเอื้ออาทร และพร้อมที่จะเสยีสละทุกสิง่ทุกอย่างให้แก่ลูกอย่างไม่มขีอ้จ ากดั 
เป็นสิง่ทีเ่กดิจากสญัชาตญาณของผูห้ญงิทุกคนทีเ่ป็นแม่ ลว้นแลว้แต่เป็นมายาคตทิี่



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 85 
 

ถูกใช้เป็นเครื่องมอืในการขดีกัน้ผู้หญงิออกจากสนามอ านาจ และควบคุมใหผู้ห้ญงิ
ต้องสยบยอมอยู่ในโลกทีผู่ช้ายประสงคจ์ะเป็นใหญ่ เมื่อใดกต็ามทีผู่ห้ญงิปฏเิสธทีจ่ะ
เป็นแม่ ไม่สามารถที่จะเป็นแม่ หรอืไม่สามารถท าหน้าทีข่องแม่ตามความคาดหวงั
ของขนบสงัคมได ้ไม่ว่าจะดว้ยเหตุผลความจ าเป็นหรอืขอ้จ ากดัใด ผูห้ญงิกม็กัจะถูก
ตัง้ค าถาม ถูกตดัสนิ ประเมนิค่าในเชงิลบจากสงัคม ไปจนถงึถูกลงโทษทางกฎหมาย 
ในแง่นี้ “ความเป็นแม่” จงึอาจมองไดว้่าเป็นกบัดกัที่ท าใหผู้ห้ญงิสญูเสยีตวัตน อ านาจ
ต่อรอง และอสิรภาพทีจ่ะนึกคดิในฐานะบุคคล  

 

ในแง่หนึ่ง “ความเป็นแม่” ยงัเป็นแนวคดิทีเ่ชื่อมโยงผูห้ญงิเขา้กบัธรรมชาติ
อกีด้วย ความสมัพนัธ์ระหว่างมุมมองของมนุษย์ที่มต่ีอ “โลก” ในฐานะ “เพศหญิง” 
และในฐานะที่เป็น “แม่” นัน้ เริม่มาจากการตัง้ขอ้สงัเกตถงึความสอดคล้องระหว่าง
โลกกายภาพทีก่่อเกดิสรรพชพีและหล่อเลีย้งขบัเคลื่อนพลวตัแห่งชวีมณฑล (biosphere) 
กบัธรรมชาติทางสรีระของผู้หญิงที่มมีดลูก ช่องคลอด เต้านม อุ้งเชิงกราน ท าให้
ผูห้ญงิสามารถใหก้ าเนิดและโอบอุม้บ ารุงเลีย้งชวีติใหเ้ตบิใหญ่ การรบัรูถ้งึพลงัอ านาจ
แห่งการใหช้วีติไดก้่อเกดิเป็นวฒันธรรมอนัเกีย่วขอ้งกบัความสมัพนัธร์ะหว่างผูห้ญงิ
กบัธรรมชาติ ค าเรยีกอย่าง “พระแม่ธรรมชาติ” (Mother Nature) หรอื “โลกมาตา” 
(Mother Earth) ซึง่ปรากฏอยู่ในแทบทุกวฒันธรรม เช่นเดยีวกบัความเชื่อว่าโลก ผนื
แผ่นดนิ และสิง่แวดล้อมทางธรรมชาติเป็นดุจ “เทพมารดร” (Mother Goddess) ที่
สามารถพบได้ในทุกภูมภิาคทัว่โลก ชี้ชดัว่า “การเป็นแม่” (maternity) และ “ความ
เป็นแม่” (motherhood) เป็นสภาวะที่ผูกพนัผู้หญิงเขา้กบัธรรมชาติจนยากจะแยก
ออกจากกนัได ้ความสมัพนัธน์ี้ไดถู้กใชเ้ป็นเครื่องมอืในการกล่าวอา้งถงึ “ความเป็น
จริง” ของแนวคิด “ผู้หญิงใกล้ชิดกับธรรมชาติมากกว่า” (women are closer to 
nature) ซึ่งได้กลายเป็นที่มาของอุดมการณ์และวฒันธรรมที่ส่งผลต่อการรบัรู้เรื่อง
ตัวตน สถานภาพ บทบาท ตลอดจนความคาดหวงัที่มีต่อผู้หญิงและธรรมชาติใน
รูปแบบต่างๆ โดยเฉพาะแนวคดิที่พนัธนาการทัง้ผู้หญงิและธรรมชาติเขา้กบัความ
คาดหวงัทีส่งัคมปิตาธปิไตยตะวนัตกมต่ีอ “แม่” และ “ความเป็นแม่”  

 
 



86 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

นักวิชาการสตรีนิยมสายนิเวศ แคทเธอรีน โรช (Catherine Roach) ได้
น าเสนอไว้ใน Mother/Nature: Popular Culture and Environmental Ethics ว่า แนวคิด
เรื่องความสมัพนัธร์ะหว่างผูห้ญงิกบัธรรมชาตนิัน้ ในมุมมอง “แม่/ธรรมชาต”ิ นัน้ เป็น
ค ำเรยีกเชงิอุปลกัษณ์ทีเ่กดิจำกกำรน ำเอำควำมหมำยของ “ควำมเป็นแม่” ตำมควำม
คำดหวงัของสงัคมปิตำธปิไตยไปสวมทบัใหก้บัธรรมชำต ิ 

 

Engendering the Earth as female mother, given the 
meaning and function traditionally assigned to “mother” and 
“motherhood” in patriarchal culture, will not achieve the desired 
aim of making behavior more environmentally sound, but will 
instead help to maintain the mutually supportive, exploitative 
stances we take towards our mother and towards our 
environment. (Roach, 2003, p. 45) 
 

แนวคดิของโรชชี้ว่าอุปลกัษณ์ “แม่/ธรรมชาติ” ท าให้มนุษย์คาดหวงัจาก
ธรรมชาติในแบบเดยีวกบัที่คาดหวงัจาก “แม่” ภาพเปรยีบดงักล่าวจงึนับว่าไม่เป็น
มติรทัง้ต่อผู้หญิงและธรรมชาติสิง่แวดล้อม การมองว่าธรรมชาติเป็น “แม่” นัน้เป็น
การสวมเพศและบทบาททางเพศภายใต้กรอบคดิแบบชายเป็นใหญ่ใหก้บัธรรมชาติ 
ซึง่เป็นการกดทบัตวัตนในฐานะองคอ์ านาจของตนเอง เช่นเดยีวกบัที ่“ความเป็นแม่” 
ได้ถูกใช้กดทบัตวัตนและความต้องการของผู้หญิงในฐานะมนุษย์ อุปลกัษณ์ “แม่/
ธรรมชาต”ิ ท าใหเ้กดิมุมมองเกีย่วกบัธรรมชาตวิ่าเป็นดงั “แม่” ผูอ้ารทีีพ่รอ้มจะโอบอุม้
และอุทศิตนเพื่อ “ลูก” ส่งผลถึงการมองว่าธรรมชาติเป็นแหล่งทรพัยากรที่ด ารงอยู่
เพื่อรองรบัและตอบสนองความตอ้งการของตนเอง ท าใหม้นุษยค์ดิว่าจะสามารถตกัตวง
กอบโกยจากธรรมชาตไิดม้ากตามทีต่้องการ ซึง่เป็นแนวคดิทีส่นับสนุนโครงสรา้งอ านาจ
เชงิกดทบัทีน่ าไปสูก่ารเอารดัเอาเปรยีบ การกดขี ่และความรุนแรง  

 

ลนิดา โฮแกน (Linda Hogan) กว ีนักเขยีน และนักเคลื่อนไหวด้านสิง่แวดล้อม
และสทิธสิตรอีนิเดยีนพืน้เมอืง ชาวอนิเดยีนพืน้เมอืงเชือ้สายชคิาซอว ์(Chickasaw) 
เป็นนกัเขยีนเรอืงนามทีม่กัจะน าเสนอประเดน็ความสมัพนัธร์ะหว่างผูห้ญงิกบัธรรมชาติ
ในมุมมองของ “แม่/ธรรมชาต”ิ ในงานเขยีนของเธออยู่เสมอ อย่างไรกต็าม ผูว้จิยัพบว่า



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 87 
 

ตวัละคร “แม่” ซึ่งผูกพ่วงด้วยอตัลกัษณ์สตรอีนิเดยีนพื้นเมอืงของโฮแกนนัน้มกัจะ
ไม่ไดถู้กน าเสนอตามขนบความคาดหวงัของสงัคม แต่เป็น “แม่” ทีถู่กใชเ้ป็นเครื่องมอื
ในการตัง้ประเดน็โต้แยง้เกีย่วกบัความหมายและคุณค่าความเป็นผูห้ญงิพืน้เมอืง  
ยิง่ไปกว่านัน้ สถานภาพความเป็นแม่ในวรรณกรรมของโฮแกนยงัมกัจะเชื่อมโยงอยู่
กบัสถานการณ์ด้านสิง่แวดล้อมที่ด าเนินควบคู่ไปกบัการกดขีเ่อารดัเอาเปรยีบ
ชนอนิเดยีนพืน้เมอืง ซึง่สอดคล้องกบัโลกทศัน์เกี่ยวกบัธรรมชาตแิละผูถู้กกดทบัใน
มุมมองสตรนีิยมสายนิเวศ 

 

Solar Storm เป็นนวนิยายเรื่องที่สองของโฮแกนที่ผสมผสานลกัษณะ “กึ่ง
องิประวตัิศาสตร์” (semi-historical novel)1 เขา้กบัความเป็นวรรณกรรมนิเวศส านึก
และวรรณกรรมของการกา้วพน้วยั (coming of age) โดยมเีนื้อหาเกีย่วกบัการเดนิทาง
กลบัสู่ชุมชนอนิเดียนพื้นเมืองและการสบืค้นเรื่องราวเกี่ยวกบั “แม่” ของแองเจล่า 
เจนเซน (Angela Jensen) เดก็สาวเชือ้สายอเมรกินัพืน้เมอืงวยั 17 ปี แองเจลานัน้ได้
ถูกพรากจากครอบครัวให้ไปอยู่ในความดูแลของสถานสงเคราะห์และครอบครัว
อุปถมัภ์ผวิขาวตัง้แต่ยงัแบเบาะ หลงัจากที่เธอถูกฮนัน่าห์ วงิ (Hannah Wing) แม่
ผูใ้หก้ าเนิดท ารา้ยจนเกอืบถงึแก่ชวีติและทิง้รอยแผลเป็นขนาดใหญ่ไวบ้นใบหน้าของ
เธอ หลงัจากกลบัสู่บ้านเกิด แองเจลาได้อยู่ในความอุปการะของบุช (Bush) หญิง
อนิเดยีนวยักลางคนผู้สอนใหเ้ธอเขา้ใจจติวญิญาณของวฒันธรรมชนเผ่าที่เชื่อมโยง
เป็นหนึ่งเดยีวกบัธรรมชาต ิและยงัเป็นผูบ้อกเล่าเรื่องราวการเขา้มาของคนขาวทีไ่ม่
เพยีงคุกคามท าลายสิง่แวดล้อมในชุมชนอนิเดยีนเท่านัน้ แต่ยงัท าลายชีวติและจติ

                                                           
1 โฮแกนได้กล่าวถึงงานเขยีน “กึ่งองิประวตัิศาสตร”์ (semi-historical novel) ว่า 

หมายถงึการน าเอาเหตุการณ์หรอืเรื่องราวในประวตัศิาสตรท์ี่เคยถูกบอกเล่าผ่านเสยีงของ
กระแสหลกัมาเล่าใหม่ผ่านเสยีงที่เคยถูกกดทบัของชนพื้นเมอืง ชื่อเรยีกน้ีเป็นเหมอืนการ
เหยยีดเย้ยความหมายของเรื่องราวที่ได้รบัการสถาปนาเป็น “ประวตัิศาสตร์” ซึ่งสงวนไว้
ส าหรบัมุมมองในการเล่าจากกระแสหลกั ดงันัน้ เสยีงเล่าเรื่องในนวนิยายที่มาจากชนพืน้เมอืง
หรอืคนที่ถูกกดทบัจึงไม่มีวนัที่จะได้รบัการยอมรบัในฐานะประวตัิศาสตร์ได้ แม้จะก าลงั
บอกเล่าถงึเรื่องราวเดยีวกนัอยูก่ต็าม (Miller, 1990, p. 5) 



88 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

วญิญาณของคนพืน้เมอืง โดยเฉพาะอย่างยิง่ผูห้ญงิพืน้เมอืงทีต่้องตกเป็นเหยื่อความ
ฉ้อฉลและความรุนแรงของคนขาว 

 

ในบทความวจิยันี้ ผูว้จิยัมุ่งศกึษาแนวคดิเรื่อง “แม่” และ “ความเป็นแม่” ใน
มุมมองสตรนีิยมสายนิเวศ โดยศกึษาวเิคราะหป์มการหายไปของ “แม่” ซึง่ปรากฏเป็น
ประเดน็ส าคญัใน Solar Storm จากการศกึษาพบว่าการหายไปของ “แม่” ในนวนิยาย
เรื่องนี้มคีวามเกีย่วขอ้งอย่างมากกบัประเดน็ดา้นสิง่แวดลอ้ม ทัง้ในเชงิประจกัษ์และ
เชงิสญัลกัษณ์ ผูเ้ขยีนไดช้ีใ้ห้เหน็ถงึความสมัพนัธร์ะหว่างคุณค่ากบัความหมายของ 
“ความเป็นแม่” ทีถู่กสวมทบัใหก้บัทัง้ผูห้ญิงและธรรมชาตใินฐานะผูถู้กกดทบัให้อยู่
ภายใต้โครงครอบของปิตาธิปไตย ความเชื่อมโยงกนัระหว่างการคุกคามท าลาย
ธรรมชาตสิิง่แวดลอ้มกบัการกดขีท่างเพศทีก่ระท าต่อผูห้ญงิพืน้เมอืง โดยผูเ้ขยีนได้
ตัง้ค าถามและทา้ทายความหมายของแนวคดิ “แม่/ธรรมชาต”ิ  
 
 
2. ผู้หญิง-ธรรมชาติ: เหย่ือร่วมของโลกทศัน์แบบกดทบัในเร่ืองเล่า

สตรีพ้ืนเมือง 
 
เรื่องเล่าเกี่ยวกบับาดแผลของแองเจล่านัน้ เริม่ต้นขึน้เมื่อสามชัว่อายุคน

มาแลว้ พรอ้มกบัทีก่ลุ่มนกัแสวงโชคผวิขาวเริม่เขา้มาในชุมชนอนิเดยีนเพื่อท ากจิการ
ขนสตัว์และป่าไม้ เมื่อแรกที่เขา้มา พวกคนขาวไม่ได้มคีวามรู้เกี่ยวกบัภูมปิระเทศ
และแหล่งทรพัยากรบนเกาะเท่ากบัคนพืน้เมอืง จงึมกัจะใชว้ธิเีขา้ไปทอดสมัพนัธก์บั
ผูห้ญงิพืน้เมอืงเพื่อล่อหลอกเอาขอ้มูลเกีย่วกบัแหล่งล่าสตัวแ์ละทรพัยากรอื่นๆ จน
เมื่อพบว่าเกาะนัน้ถูกท าลายล้างจนไม่เหลอื “มูลค่า” ใดๆ ใหก้อบโกยอกีต่อไปแล้ว 
ชายผวิขาวเหล่านัน้กจ็ะละทิง้พืน้ทีแ่ละผูห้ญงิพืน้เมอืงเพื่อไปแสวงหา “แหล่งทรพัยากร” 
ใหม่ 

 

โลเรตตา (Loretta) ผูเ้ป็นยายของแองเจล่านัน้ เป็นหญงิพืน้เมอืงเลอืดผสม
ทีเ่ป็นผลผลติของความฉ้อฉลดงักล่าว เธอถูกชายผวิขาวน ามาทิง้ไวท้ีชุ่มชนอนิเดยีน
ในอดมัส ์รบิ (Adam’s Rib) เมื่อสภาพแวดลอ้มบนเกาะเสื่อมโทรมจนคนพืน้เมอืงไม่



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 89 
 

สามารถยงัชพีตามวถิชีวีติดัง้เดมิไดอ้กีต่อไป ประกอบกบัสายเลอืดคนขาวครึง่หนึ่งใน
ตวัท าให้เธอ ซึ่งเป็นเหมอืนหลกัฐานที่มชีวีติของความอปัยศที่เกดิขึน้ กลายเป็นที่
รงัเกยีจและไม่เป็นทีต่อ้งการของเผ่า 

 

เรื่องราวทีเ่กดิขึน้กบัชนเผ่าบนเกาะเอลค ์(Elk Island) ใน Solar Storm เป็น
ตวัแทนของความเชื่อมโยงเชงิประจกัษ์ (empirical) ระหว่างพฤตกิรรมคุกคามท าลาย
ล้างธรรมชาติของคนขาวตะวนัตกกบัการกดขี่เอารดัเอาเปรียบ และความรุนแรงที่
กระท าต่อชนเผ่าและผูห้ญงิพืน้เมอืง ในฐานะวรรณกรรมกึง่องิประวตัศิาสตร ์สิง่ทีเ่กดิ
ขึน้กบัสิง่แวดลอ้มบนเกาะเอลค ์และคนพืน้เมอืงทีอ่าศยัอยู่บนเกาะเป็นสิง่ทีโ่ฮแกนใช้
บอกเล่าถงึสถานการณ์ทีเ่กดิขึน้จรงิกบัชนอนิเดยีนพืน้เมอืงในมนินิโซตา ยุคทศวรรษ
ที ่1950-1960 ซึง่เป็นยุครุ่งเรอืงของกจิการคา้ขนสตัว ์โดยขนสตัวจ์ากแหล่งธรรมชาติ
ซึ่งสามารถน ามาขายไดร้าคาสูง เป็นแรงจูงใจใหน้ักแสวงโชคผวิขาวจ านวนมาก
เดนิทางเขา้ไปในพื้นที่ป่าห่างไกลที่ยงัมคีวามอุดมสมบูรณ์เพื่อล่าขนสตัว ์(Brown, 
1980, p. 41) จากจุดเริม่ตน้ของการเขา้ไปในพืน้ทีเ่พื่อล่าสตัว ์น าไปสู่การเสาะแสวงหา
ทรพัยากรอื่นๆ เพื่อให้แน่ใจว่าจะ “คุ้มทุน” ในที่สุดแหล่งธรรมชาติเหล่านัน้กจ็ะถูก
ท าลายลา้งจนไม่เหลอืสภาพ เพื่อรดีเรน้เอาทรพัยากรจนหยาดหยดสุดทา้ย ยิง่ไปกว่า
นัน้ กรรมวธิใีนการล่าสตัว์ของคนขาวไม่ว่าจะเป็นการวางยาเบื่อ หรอืกระบวนการ
ฟอกหนังและขนสตัว์ในแหล่งน ้าธรรมชาติซึง่ต้องใชส้ารเคม ีล้วนแล้วแต่ท าใหเ้กดิ
การปนเป้ือนสารพษิในสิง่แวดล้อม สารพษิเหล่านี้คงคา้งและส่งผลเสยีระยะยาวต่อ
ระบบนิเวศและสิง่แวดลอ้ม ซึง่ส่งผลกระทบไปถงึการด ารงชวีติตามวถิธีรรมชาติของ
คนอนิเดยีนพืน้เมอืงทีย่งัคงพึง่พงิการล่าสตัว ์จบัปลาเป็นอาหาร  

 

Loretta smelled of something sweet, an almost odor that 
I [Bush] couldn’t place until years later. Her skin, even her 
dress, was thick with it. When I finally placed the odor, when 
I knew it was cyanide, I knew who she was what people she 
came from. She was from the Elk Islanders, the people who 
became so hungry they ate the poisoned carcasses of deer 



90 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

that settlers left out for the wolves. The starving people ate 
that bait. (Hogan, 1995, p. 38) 

 

เรื่องเล่าเกีย่วกบัสผีวิและกลิน่ของโลเรตตา ซึง่กลายเป็นลกัษณะเฉพาะตวั
ของชนพืน้เมอืงทีม่าจากเกาะเอลค ์เป็นสิง่ทีบ่่งชีว้่าเลอืดที่ไหลเวยีนอยู่ในเรอืนร่าง
ของพวกเขาแปดเป้ือนไปดว้ยสารไซยาไนด ์ซึง่เกดิจากการทีเ่ธอและคนอื่นๆ ในเผ่า
เผชญิกบัความอดอยากจนต้องไปเกบ็เอาซากสตัว์ที่คนขาวใช้เป็นเหยื่อล่อวางยา
หมาป่ามากนิเพื่อประทงัชวีติ ในขณะทีป่ลาและสตัวน์ ้าอื่นๆ ในแหล่งน ้าโดยรอบของ
เกาะกไ็ม่สามารถใชเ้ป็นอาหารได ้เพราะลว้นแลว้แต่ปนเป้ือนสารพษิรา้ยแรง (Hogan, 
1995, p. 70) 

 

เมื่อพจิารณาในเชงิสญัลกัษณ์จะพบว่า สถานการณ์ที่เกดิขึน้แสดงให้เห็น
ถงึอทิธพิลครอบง าของทุนนิยม-ปิตาธปิไตย ทีไ่ดท้ าใหคุ้ณค่าในตวัตนและความหมาย
อนัแท้จรงิของการด ารงอยู่ในฐานะผูห้ญงิพืน้เมอืงถูกกดทบัและลดทอนลงจนเหลอื
เพยีงความเป็น “วตัถุทางเพศ” และ “สะพาน” ทีน่ าพาไปสูค่วามมัง่คัง่ร ่ารวย เช่นเดยีวกบัที่
คนขาวเหล่านัน้ไม่ได้ค านึงถึงธรรมชาตแิละสิง่แวดล้อมในมุมทีม่ากไปกว่าการเป็น
สนิคา้ท าเงนิ ทัง้ผูห้ญงิและธรรมชาตต่ิางกก็ลายเป็น “แหล่งทรพัยากร” ทีร่อใหช้าย
ตะวนัตกผวิขาวรุกล ้าเขา้ไป ข่มขนื ตกัตวง กอบโกย และผละทิง้อย่างไม่แยแสเมื่อ
ไดต้อบสนองความปรารถนาของตนเองจนเป็นทีพ่อใจ  

 

When she [Loretta] was still a girl, she’d been taken and 
used by men who fed her and beat her and forced her. That 
was how one day she became the one who hurt others. It was 
passed down. I could almost hear their voices when she 
talked, babbling behind hers, men’s voices speaking English. 
(…) We wanted to hate her. But Loretta wasn’t the original sin. 
(Hogan, 1995, p. 41) 
 

สถานการณ์ที่เกดิขึน้กบัความ “บรสิุทธิไ์รม้ลทนิ” ความอุดมสมบูรณ์ และ
ทรพัยากรทีเ่รน้ตวัอยู่ในธรรมชาตขิองเกาะถูกน าเสนอควบคู่ราวกบัภาพสะทอ้นของ
เรอืนร่าง ความเยาว์วยั และความไม่เดยีงสาของโลเรตตาในฐานะผู้หญงิพืน้เมอืงที่



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 91 
 

ถูกมนุษย/์ผูช้ายผวิขาวเขา้ไปฟอนชมเรอืนร่างของเดก็สาวทีถู่ก “ยดึครอง” (taken) 
“ทุบตี” (beat) “ข่มขนื” (used/forced) ถูกใช้เป็นตวัแทนของชะตากรรมที่มรี่วมกนั
ระหว่างผูห้ญงิพืน้เมอืง ธรรมชาต ิและวถิวีฒันธรรมดัง้เดมิของชนอนิเดยีนพืน้เมอืง
บนเกาะทีถู่กท าลายสิน้ ก่อนจะเหลอืทิง้ไว้เพยีงความเสื่อมโทรม การล่มสลาย และ
ความตาย  

 

ในอกีแง่หนึ่ง บาดแผลบนเรอืนร่างของผู้หญงิทัง้สามคนได้ถูกน าเสนอใน
ฐานะภาพสะทอ้นของจติวญิญาณความเป็นพืน้เมอืงทีถู่กท าลายจนล่มสลาย ซึง่เป็น
การพจิารณาตวัตนของผูห้ญงิพืน้เมอืงในฐานะทีเ่ป็นสว่นหนึ่งของวฒันธรรมพืน้เมอืง 
แนวคดิดงักล่าวปรากฏเป็นสญัลกัษณ์ “หญงิเร่ร่อน” ดงัจะเหน็ไดว้่าตวัละครทัง้สาม
ต่างเผชญิปัญหาในการ “ลงหลกัปักฐาน” นับตัง้แต่โลเรตตาทีห่นีหายไปจากชุมชน
คนพืน้เมอืงอย่างไรร้่องรอย ฮนัน่าหป์รากฏตวัทีอ่ดมัส ์รบิครัง้แรกในฐานะเดก็เร่ร่อน 
ซึง่แมใ้นช่วงทีเ่ธออาศยัอยู่กบับุชนัน้ เธอกม็กัจะแสดงลกัษณะ “เร่ร่อน” ดว้ยการหาย
ออกจากบา้นไปอย่างไรร้่องรอยหลายครัง้ ครัง้ละหลายๆ วนั จนในทีสุ่ดกห็นีหายไป
เป็นเวลาหลายปี ก่อนทีจ่ะกลบัมาอกีครัง้พรอ้มกบัตัง้ทอ้งแองเจล่า หลงัจากทีไ่ดท้ ารา้ย
แองเจล่าแลว้ ฮนัน่าหก์ย็งัไดห้นีหายไปอกี บุชเล่าใหแ้องเจล่าฟังว่า แมจ้ะเคยสบืขา่ว
เกีย่วกบัฮนัน่าหไ์ดม้าก่อนบา้ง แต่กพ็บว่าฮนัน่าหแ์ทบไม่เคยตัง้ถิน่ฐานเป็นหลกัแหล่ง 
แต่จะย้ายที่อยู่ไปเรื่อยๆ เสมอ (Hogan, 1995, p. 158) ไม่ต่างจากแองเจล่าเองที่
หลงัจากถูกพาไปจากชุมชนบา้นเกดิ กถ็ูกส่งตวัไปยงัสถานสงเคราะหแ์ละครอบครวั
อุปถมัภ ์“บา้นแลว้บา้นเล่า” (Hogan, 1995, p. 5)  

 

บาดแผลความทรงจ าและความล่มสลายทางจติวญิญาณของตวัละครทัง้
สามรุ่นถูกน าเสนอในฐานะสญัลักษณ์ที่แสดงให้เห็นถึงสภาวะของตัวละครที่ไม่
สามารถเชื่อมโยงตนเองกบัจติวญิญาณพื้นเมอืงซึง่เป็นรากเหงา้ทางวฒันธรรมของ
ตนเองได้ บุชบอกกบัแองเจล่าว่า หลงัจากที่ชนเผ่าบนเกาะเอลค์พากันแยกย้าย
อพยพออกจากเกาะเน่ืองจากสภาพแวดล้อมที่เสื่อมโทรมและเป็นพษิจนไม่เอื้อต่อ
การด ารงชวีติตามวถิชีนพืน้เมอืงอกีต่อไป กแ็ทบไม่มใีครกลบัไปอยู่บนเกาะนัน้ได้ 
“Her [Loretta’s] people lived on Elk Island (…) Only a few remained.” (Hogan, 
1995, p. 39) ค าบอกเล่าของบุชย่อมหมายถงึว่า สภาวะแวดล้อมทีถู่กท าลายนัน้ได้



92 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

ส่งผลใหว้ถิวีฒันธรรมของชนพืน้เมอืงซึง่สมัพนัธเ์ป็นหนึ่งเดยีวกบัธรรมชาตแิละงอก
งามขึน้จากภูมปิระเทศและสิง่แวดลอ้มไดล่้มสลายลงไปดว้ย 

 

นอกจากนี้ การส่งต่อประสบการณ์บาดแผลของตวัละครหญงิทัง้สามยงัถูก
น าเสนอเพื่อขบัเน้นให้เหน็ถงึกระบวนการคุกคามท าลายธรรมชาตแิละสิง่แวดลอ้ม
ของคนขาวที่ด าเนินต่อเนื่องอย่างไร้ขดีจ ากดั จากการเขา้มาล่าสตัว์และล้างผลาญ
ทรพัยากรธรรมชาตใินเกาะเลก็เกาะน้อยทางตอนเหนือของอเมรกิาซึ่งเป็นถิน่ทีอ่ยู่
ของชนอเมรกินัพืน้เมอืงในสมยัของโลเรตตา สูโ่ครงการสรา้งเขื่อนพลงัน ้าขนาดใหญ่
ในพื้นที่สงวนของชนพืน้เมอืงในควเิบกของแคนาดาในรุ่นของแองเจล่า การด าเนิน
โครงการดงักล่าว ซึ่งถูกน าเสนอเป็นฉากหลงัของเรื่องราวการเดนิทางออกตามหา 
“แม่” ของแองเจล่า เป็นเรื่องจรงิทีเ่กดิขึน้ในช่วงทศวรรษที ่1970 เมื่อรฐับาลแคนาดา
ประกาศจะด าเนินนโยบายส่งออกกระแสไฟฟ้าจากพลงังานน ้า ซึง่เป็นอภมิหาโครงการ
ทีป่ระกอบดว้ยการสรา้งเขื่อนขนาดใหญ่จ านวนนับสบิเขือ่นขวางแม่น ้าทีไ่หลมาจาก
ทางตอนเหนือของประเทศ การด าเนินโครงการดงักล่าวจะท าใหช้นพืน้เมอืงจ านวนมาก
ต้องสญูเสยี “บา้น” ป่าไมอุ้ดมสมบูรณ์ขนาดใหญ่ต้องจมอยู่ใต้น ้า พรอ้มกบัพนัธุพ์ชื
พนัธุส์ตัวป์ระจ าถิน่ทีต่อ้งสญูพนัธุไ์ปเป็นจ านวนมาก ทัง้หมดทัง้มวลนี้กเ็พื่อตอบสนอง
ความตอ้งการใชไ้ฟฟ้าเพื่อการยงัชพีและรองรบัการขยายตวัของระบบอุตสาหกรรมที่
แน่นอนว่าอยู่ภายใตก้ารควบคุมของคนขาว 

 
 

3. เมื่อ “แม่” ไม่ (มี) อยู่: ประสบการณ์สตรีพื้นเมืองกบัการถอดรื้อ
มายาคติของ “แม่/ธรรมชาติ”  

 
แนวคดิเรื่องจรยิศาสตรแ์ห่งความเอือ้อาทร (Ethics of Care) เป็นแนวคดิที่

ใหค้วามส าคญักบัคุณค่าอนัเท่าเทยีมในความแตกต่างและความหลากหลาย มหีลกัการ
อยู่ทีก่ารสรา้งโครงขา่ยความสมัพนัธแ์บบเอือ้อาทร พึง่พงิองิอาศยัซึง่กนัและกนัโดย
ใหค้วามส าคญักบัการสดบัรบัฟังและพจิารณาบรบิท เงื่อนไข ความต้องการจ าเป็นที่



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 93 
 

เกดิขึน้จรงิ และลกัษณะอนัจ าเพาะ มากกว่าการตดัสนิเพื่อชีถู้ก-ผดิตามหลกัเกณฑ์
ของศลีธรรมจรรยาทีเ่ขม้งวดตายตวั แต่ไรห้วัจติหวัใจ   

 

นักวิชาการสตรีนิยมสายนิเวศที่สนใจประเด็นจริยศาสตร์แห่งความเอื้อ
อาทรอย่างเจเน็ต บลี (Janet Biehl) ไดแ้สดงทศันะเกีย่วกบัประเดน็ “ความเป็นแม่” 
ในบรบิทของสตรนีิยมสายนิเวศไวว้่า ในมุมมองของปิตาธปิไตย การทีผู่ห้ญงิคนหนึ่ง
ใหก้ าเนิดชวีติ ยงัไม่ใช่สิง่ทีผู่กรัง้เธอไวก้บั “ความเป็นแม่” ไดเ้ท่ากบัเงื่อนไขในการ
ด ารงสถานะผูบ้ ารุงเลีย้ง (nurturers) หรอืกล่าวอกีนยัหนึ่งกค็อื เพื่อธ ารงไวซ้ึง่อ านาจ
ของผูช้ายทีอ่ยู่เหนือผูห้ญงิ ความสามารถทางชวีกายภาพของผูห้ญงิในการใหก้ าเนิด
ไดถู้กลดทอนคุณค่าและความหมายลง เพื่อแทนทีด่ว้ยภาระในการเลีย้งดูอุม้ชูเดก็ที่
เกดิในฐานะทีเ่ป็น “สมบตัขิองพ่อ” และ “มรดกของสงัคม” (Bielh, 1991, pp. 27-28) 
ทัง้นี้ บลีชีว้่าถงึแมจ้ะมกีารกล่าวถงึความเชื่อมโยงในเชงิกายภาพการใหก้ าเนิด แต่
อุปลักษณ์ “แม่/ธรรมชาติ” ที่แท้จริงนัน้ ตัง้อยู่บนบทบาทในการดูแล “woman’s 
caring are mediated by the metaphors of woman = nature” (Biehl, 1991, p. 22)   

 

อย่างไรกต็าม บลีไดโ้ตแ้ยง้ว่าการโอบอุม้เลีย้งดูนัน้มลีกัษณะทีก่ ้ากึง่ระหว่าง
ความเป็นสาธารณะกบัความเป็นปัจเจก เนื่องจากต้องพจิารณาร่วมกนัระหว่างความ
คาดหวงัและอุดมคติที่แตกต่างกนัไปตามบรบิททางวฒันธรรมกบัเงื่อนไขในความ
เป็นปัจเจกของแต่ละบุคคล เช่น ขอ้จ ากดัดา้นสุขภาพกายหรอืสุขภาพจติ ความจ าเป็น
ดา้นเศรษฐกจิ การศกึษาของหญงิทีใ่หก้ าเนิด ฯลฯ และยงัไดเ้น้นย ้าว่าองคป์ระกอบ
ทัง้สองส่วนนี้ควรด ารงอยู่ดว้ยสภาวะทีป่ระนีประนอมต่อกนั การตกีรอบความหมาย
ของการเลีย้งดโูดยก าหนดใหเ้ป็นหน้าทีข่องหญงิผูใ้หก้ าเนิดและการผลกัดนัใหอุ้ดมคติ
ของการเลี้ยงดูเป็น “สากล” นัน้ เป็นสิง่ที่ไม่ชอบธรรม เนื่องจากเป็นการมองขา้ม
ความแตกต่างทางวฒันธรรมและกดทบัการด ารงอยู่ของผู้หญิงที่เป็นแม่ในฐานะ
ปัจเจกลงอย่างสิน้เชงิ ทัง้นี้ เพราะความคาดหวงัต่อการท าหน้าทีใ่นการบ ารุงเลี้ยงจะ
ครอบง าพื้นที่ทัง้หมดของผู้หญิงจนไม่เหลือช่องทางให้ผู้หญิงได้ใช้เหตุผล หรือมี
โอกาสไดค้ านึงถงึตวัตนและสทิธใินอสิรภาพของตนเองเลยแมแ้ต่น้อย (Biehl, 1991, 
pp. 66-68) 



94 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

ในนวนิยายเรื่อง Solar Storm ผลพวงจากการคุกคามของคนขาวไม่ได้ถูก
น าเสนอในรูปของความตายและการเสื่อมสญูเท่านัน้ แต่ยงัปรากฏในรูปของการก าเนิด
อกีดว้ย โดยทัว่ไปแลว้ ภายในโลกของปิตาธปิไตยนัน้ การไดเ้ป็นแม่ถูกท าให้เชื่อว่า
เป็นสภาวะในอุดมคติของผู้หญิง ในขณะที่ “งานของแม่” ที่หมายถึงการให้ก าเนิด 
การบ ารุงเลีย้งดู การรกัใคร่เอาใจใส่ การอบรมสัง่สอน ฯลฯ กถ็ูกอธบิายว่าเป็นสิง่ที่
เกดิขึน้จากสญัชาตญาณความเป็นแม่ทีม่อียู่ในผูห้ญงิทุกคนโดยก าเนิด แต่ใน Solar 
Storm “ความเป็นแม่” ของหญงิพืน้เมอืงทัง้สามรุ่นไม่ไดถู้กน าเสนอในลกัษณะตาม
อุดมคติ ไม่ใช่ภาวะที่เป่ียมสุข หรืออบอุ่นอ่อนโยน ในทางกลบักนั ความสมัพนัธ์
ระหว่างแม่-ลูกในนวนิยายเรื่องนี้คุกรุ่นไปดว้ยความสบัสน ความรุนแรง ความโกรธ
แค้น และความเกลยีดชงั ทัง้จากมุมของหญิงผู้เป็นผู้ใหก้ าเนิด และจากมุมของลูก 
“แม่” ใน Solar Storm ไม่ใช่พระแม่ผูอ้าร ีหากแต่ปรากฏในแง่มุมของความเป็นมนุษย์
ทีม่อีารมณ์ความรูส้กึและความปรารถนาของตนเอง โดยเฉพาะอย่างยิง่ความรูส้กึใน
เชงิลบซึง่ถูกปลดปล่อยออกมาในรูปของความบา้คลัง่และความรุนแรง ถงึแมผู้อ้่านจะ
ไม่ทราบภูมหิลงัความสมัพนัธร์ะหว่างโลเรตตากบัแม่ของเธอ แต่การทีเ่ธอปรากฏตวั
ในสภาพที่ “เจ็บป่วย” ทางจิตวิญญาณอย่างสาหัสก็พอจะท าให้ผู้อ่านเดาได้ถึง
ความสมัพนัธร์ะหว่างแม่-ลูก ทัง้นี้ บุชไดบ้รรยายถงึโลเรตตาว่าเป็นผูห้ญงิเยน็ชา มี
แววตาแขง้กระด้าง และว่าเธอเป็น “หญิงที่มปีีศาจแทรกซ้อนอยู่ในจติวญิญาณ” ที่ 
“ไม่มวีนัรูจ้กัทีจ่ะรกัใครแมแ้ต่ตวัเอง” (Hogan, 1995, pp. 39-40)  

 

เรื่องราวเกี่ยวกบัแม่ที่ไม่เคยปรากฏตัวตนของโลเรตตาได้ทาบเงาลงบน
ความสมัพนัธร์ะหว่างตวัเธอเองในฐานะแม่กบัฮนัน่าห ์วงิ ผูเ้ป็นลูกสาว ฮนัน่าหน์ัน้
เร่ร่อนกลบัมาทีอ่ดมัส ์รบิเพยีงล าพงัในวยัเพยีงไม่เกนิ 10 ปี ดว้ยสภาพร่างกายทีถู่ก
กระท าจนบอบช ้าและเตม็ไปดว้ยบาดแผล และสภาพจติใจอย่างคนทีห่ลบหนีบางสิง่
ทีส่รา้งความหวาดกลวัและหวาดระแวงใหเ้ธออย่างหนกั การทีเ่ธอไม่ยนิยอมใหใ้คร
แตะเนื้อต้องตัวแสดงให้เห็นถึงการไม่คุ้นเคยกับสมัผัสที่อ่อนโยนและความรู้สกึ
ไวว้างใจ ซึง่เป็นพืน้ฐานความสมัพนัธเ์บือ้งตน้ทีค่นทัว่ไปเรยีนรูผ้่านความสมัพนัธท์ีม่ ี
ต่อแม่ นอกจากนี้ ฮันน่าห์ยังมีอารมณ์รุนแรง ก้าวร้าว ขี้ขโมย ขี้โกหก บุชซึ่งรับ
อุปถมัภ์ฮนัน่าห ์กล่าวว่าเธอมองเหน็ “จติใจทีม่ปีีศาจรา้ยสงิสู่ เป็นปีศาจรา้ยทีถู่กส่ง



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 95 
 

ต่อจากแม่มาถึงลูกสาว” (Hogan, 1995, p. 48) เหมือนพิษร้ายของไซยาไนด์ที่ถูก
สง่ผ่านสายเลอืดจากโลเรตตามาสูฮ่นัน่าห ์ 

 

I [Bush] saw Harold’s face and Loretta’s red hair on you 
mother [Hannah] that day she came out of the water. She 
smelled of the same bitter sweet almonds. It was a fainter 
odor, but it was still there all the same. We guessed her to be 
about ten years old. She had empty eyes I’ll never forget.  

No matter how we scrubbed, the smell never came off 
that poor girl. It was deeper than skin. It was blood-deep. It 
was history-deep, Old Man said.” (Hogan, 1995, p. 41) 
 

ภาพที่ขาดวิ่นของความสมัพันธ์ถูกปะติดปะต่อเป็นภาพที่สมบูรณ์ด้วย
เรื่องราวของแองเจล่าในวยัแบเบาะ เมื่อฮนัน่าหร์ะเบดิอารมณ์คลุม้คลัง่ท ารา้ยลูกสาว
ของตวัเองจนเกอืบถึงแก่ชวีติ ท าใหผู้อ้่านสามารถอนุมานไดว้่าสิง่ทีฮ่นัน่าห์กระท า
ต่อแองเจลาคือค าตอบของสิง่ที่โลเรตตาและตัวเธอเองได้เคยถูกกระท าจากผู้เป็น 
“แม่” มาก่อน ในที่นี้สารไซยาไนดท์ี่ส่งต่อถงึกนัผ่านทางสายเลือดจงึไม่ไดห้มายถงึ
แต่เพียงผลกระทบทางสุขภาวะอนัเกิดจากมลภาวะสิง่แวดล้อมที่คนขาวก่อไว้ใน
พืน้ทีข่องคนพืน้เมอืงเท่านัน้ แต่ในอกีแง่หนึ่ง ร่องรอยของสารพษิทีถู่กส่งต่อจากแม่
สู่ลูกไดถู้กใชเ้ป็นสญัลกัษณ์ในเชงิรูปธรรมของ “บาดแผลทางประวตัศิาสตร”์ ทีแ่สดง
ถึงการกดขี่ เอารดัเอาเปรียบ และความรุนแรงที่คนขาวในฐานะเจ้าอาณานิคมได้
กระท าไวต่้อคนอนิเดยีนพื้นเมอืง โดยเฉพาะผูห้ญงิทีต่กเป็นเหยื่อความรุนแรงมาก
ทีสุ่ด “บาดแผล” เป็นเหมอืนเนื้อร้ายทีบ่่อนเซาะจติวญิญาณของคนพื้นเมอืงและได้
หลอมรวมเป็นส่วนหนึ่งของ “ประวตัิศาสตร์” ชนพื้นเมอืง ซึ่งในนวนิยายเรื่องนี้ถูก
น าเสนอในรปูของเรื่องเล่าชุมชน  

 

จากค าอธบิายขา้งต้นท าใหเ้หน็ไดว้่า ประสบการณ์อนัเจบ็ปวดและบาดแผล
ทีป่รากฏบนเรอืนร่างของโลเรตตา ฮนัน่าหแ์ละแองเจล่า เป็นเหมอืนการฉายซ ้าและ
ส่งต่อความทรงจ าบาดแผลร่วม (collective traumatic memories) ของพวกเธอทัง้สาม
ในฐานะผูถู้กกระท าจากอ านาจกดขีข่องลทัธทิุนนิยม-ปิตาธปิไตยตะวนัตกทีม่องผูห้ญงิ



96 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

อนิเดยีนพืน้เมอืงเป็นเพยีงวตัถุทางเพศทีม่ไีว้เพื่อตอบสนองรองรบัความปรารถนา
ของชายผวิขาว ไม่ต่างอะไรกบัธรรมชาติอนัอุดมสมบูรณ์ของถิ่นฐานบ้านเกิดของ
พวกเธอ ทีม่ไีวร้อใหน้ายทุนผวิขาวเขา้ไปยดึครองและตกัตวงประโยชน์ในฐานะแหล่ง
ทรัพยากร การถูกหลอกลวง ท าร้าย และกดขี่ที่หญิงทัง้สามต้องประสบกลายเป็น
ประสบการณ์บาดแผลทีส่่งผลอย่างรา้ยแรงต่อจติใจ ท าใหพ้วกเธอกลายเป็นคนไร้รกั
และด้านชาทางความรู้สกึจนไม่สามารถจะรกัใครไดแ้มแ้ต่ลูกของตวัเอง ด้วยเหตุนี้ 
ทัง้โลเรตตา ฮนัน่าห์ และแองเจล่าจงึลว้นเตบิโตมาภายใต้ความเกลยีดชงัของแม่ที่
แสดงออกในรปูของการท ารา้ยร่างกายและความรุนแรง 

 

ประเดน็ที่น่าสนใจกค็อื การที่โฮแกนท าให้หญิงผู้ได้ชื่อว่าเป็น “แม่” จาก
การให้ก าเนิดชวีติทัง้สามคนแสดงชดัว่าพวกเธอไม่สามารถแม้แต่จะรกัลูกที่ตนให้
ก าเนิดมาได้ ยงักลบัเป็นผู้ที่ลงมอืท าร้ายร่างกาย หรือแม้แต่เกือบที่จะฆ่าลูกของ
ตวัเอง เป็นเหมอืนการทา้ทายความคดิเรื่อง “ความเป็นแม่” ตามขนบคดิแบบปิตาธปิไตย
ทีเ่หมารวมว่าความรกัและความเอือ้อาทรอนับรสิุทธิเ์ป็นสญัชาตญาณความเป็นแม่
ทีม่อียู่ในตวัผูห้ญงิทุกคน รวมถงึความคดิแบบตายตวัเกีย่วกบัอุดมคต ิ“ความเป็นแม่” 
ทีถู่กคาดหวงัว่าจะตอ้งรกัใคร่ ดแูล และอุทศิตนใหก้บัลกูอย่างไม่มเีงื่อนไข โฮแกนใช้
เรื่องราวของผูห้ญงิทัง้สามคนเป็นตวัชีใ้หผู้อ้่านฉุกคดิถงึเงื่อนไขชวีติและประสบการณ์
ทีแ่ตกต่างกนัของผูห้ญงิ ประสบการณ์เหล่านี้เป็นวตัถุดบิในการประกอบสรา้งอตัลกัษณ์ 
ตวัตนและการรบัรูคุ้ณค่าของการด ารงอยู่ของตนเองของผูห้ญงิทีแ่ตกต่างกนัออกไป 
เช่นทีแ่ม่ของโลเรตตาปฏเิสธลูกของตวัเองเพราะโลเรตตาเกดิจากการที่เธอถูกชาย
ผวิขาวหลอกลวงและทอดทิง้ โลเรตตาซึง่เตบิโตมาโดยไม่เคยได้รบัความรกัจากแม่ 
และยงัมปีระสบการณ์ถูกชายผวิขาวขม่ขนื ถูกท ารา้ยร่างกาย และใหข้ายบรกิาร ท าให้
กลายเป็นคนทีเ่ยน็ชา เหน็แก่ตวั และไม่อาจทีจ่ะรกัใครไดแ้มแ้ต่ลูกของตวัเอง ส่วน 
ฮนัน่าห์แสดงชดัว่ามีอาการป่วยทางจติตัง้แต่ยงัเด็กเนื่องจากถูกผู้เป็นแม่กระท า
ทารุณกรรม และตัง้ท้องโดยทีไ่ม่ได้ต้องการ ดงันัน้ ฮันน่าห์จงึไม่ไดต้้องการจะเป็น
แม่ และยิง่ไม่เคยรกัหรอืตอ้งการแองเจล่ามาตัง้แต่ตน้ สิง่ทีเ่กดิขึน้กบัผูห้ญงิทัง้สามที่
ลว้นถอืครองอตัลกัษณ์ความเป็นแม่ แต่ไม่อาจท าไดแ้มแ้ต่จะรกัลกูของตนเอง จงึเป็นดงั
การตัง้กระทูท้วงถามถงึความ “เป็นจรงิ” ของมายาคตเิกีย่วกบัแม่ในฐานะสถานภาพ



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 97 
 

ในอุดมคตขิองผูห้ญงิ ความชอบธรรมในการน าเอาความคดิเรื่องความเป็นแม่ไปครอบ
ให ้กบัผูห้ญงิและการพยายามยดัเยยีดใหส้ถานภาพนัน้เป็น “สากล”  

 

นอกจากจะเน้นย ้าถึงตวัตนที่แตกต่างของผู้หญิงแล้ว Solar Storm ยงัได้
ถอดรือ้ความหมายของธรรมชาตดิว้ยการน าเสนอธรรมชาตใินมุมมองทีแ่ตกต่างจาก
ภาพประดษิฐข์องอุดมการณ์ “ความเป็นแม่” ทีค่รอบง าภาพอุปลกัษณ์ “แม่/ธรรมชาต”ิ 
ของตะวนัตก โฮแกนน าเสนอภาพของธรรมชาตใินฐานะสิง่มชีวีติ มเีจตจ านงอสิระ มี
ความปรารถนา และมตีวัตนในฐานะผูก้ระท า ไม่ใช่ในฐานะ “พระแม่ธรรมชาติผู้เอื้อ
อาร”ี และในขณะเดยีวกนัก็ไม่ใช่ในฐานะ “หญิงผู้บ้าคลัง่” ภาพแทนของธรรมชาติ
ในนวนิยายเรื่องนี้ทา้ทายต่อแนวคดิทวลิกัษณ์ทีจ่บัคู่ตรงขา้มระหว่าง มนุษย/์ธรรมชาต ิ
= ผูก้ระท า/ผูถู้กกระท า ดงัจะเหน็ไดช้ดัจากการน าเสนอภาพของสายน ้า ซึง่ในนวนิยาย
เรื่องนี้ไม่ได้เป็นเพยีงแค่ฉากหลงัของการด าเนินเรื่องเท่านัน้ หากแต่ยงัมบีทบาท
ส าคญัจนถอืไดว้่าเป็น “ตวัละคร” หลกัตวัหนึ่งในเรื่อง  

 

“สายน ้า” ใน Solar Storm ปรากฏตัวในฐานะธรรมชาติที่มีชีวิต มีตัวตน 
(nature as a living organism) และม ี“บุคลกิ” แบบรอบดา้น (well-rounded) ไม่ว่าจะ
เป็นสายน ้าที่เงยีบสงบและเป็นมติรกบัมนุษย ์สายน ้าทีบ่ ารุงเลีย้งสรรพชวีติภายใต้
เงื่อนไขของการพึ่งพาอาศยัซึง่กนัและกนั สายน ้าที่กลนืกนิชวีติอหงัการของผูท้ีไ่ม่
รูจ้กัธรรมชาต ิสายน ้าทีเ่ปลีย่นแปลงยอกยอ้นอยู่ตลอดเวลา ไปจนถงึสายน ้าทีเ่ชีย่วกราก
พรอ้มจะท่วมท าลายทุกสิง่ทีข่วางหน้าโดยไม่เลอืก ฯลฯ ความหลากหลายของ “บุคลกิ” 
ของ “สายน ้า” ใน Solar Storm เปรียบเสมือนการแสดงตัวตนและการเปล่งเสยีงของ
ธรรมชาตใินพืน้ทีว่รรณกรรมทีเ่ซง็แซ่ไปดว้ย “เสยีง” ของมนุษย ์เพื่อแสดงใหเ้หน็ว่า
ธรรมชาตินัน้มีปฏิสมัพนัธ์โต้ตอบกบัสิง่ที่มาปะทะ หาใช่สิง่ตายตัวที่สยบยอมอยู่
ภายใต้อ านาจจดัการของมนุษยด์งัทีม่นุษยเ์ขา้ใจ นอกจากนี้ ธรรมชาตยิงัปราศจาก
อคต ิแสดงออกต่อทุกสิง่อย่างเสมอหน้า ไม่ไดเ้ลอืกทีจ่ะท าร้ายหรอืเอือ้อารกีบัผู้ใด 
ซึง่เป็นเหมอืนการเผยภาพของ “โลก” ในฐานะเวทขีองสรรพส าเนียงทีไ่ม่ว่าจะมนุษย์
หรอืสรรพสิง่ในธรรมชาตต่ิางกม็อีตัตาณตั ิ(autonomy) สทิธ ิคุณค่า และตวัตนทีเ่ท่า
เทยีมกนั 

 



98 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

การน าเสนอภาพของธรรมชาตใิน Solar Storm ท าใหผู้อ้่านไดเ้หน็ธรรมชาติ
ในฐานะระบบที่สมบูรณ์ในตวัเอง ไม่ใช่เพยีงแหล่งทรพัยากรที่ต้องให้มนุษย์เขา้มา
ควบคุม บรหิารจดัการ หรอืใหก้ารปกป้องดูแล ความสมบูรณ์และคุณค่าของธรรมชาติ
เป็นสิง่ทีด่ ารงอยู่ในธรรมชาตนิัน้เอง ธรรมชาตจิงึไม่ไดห้มายถงึผนืดนิรกรา้งที่รอคอย
ใหม้นุษยเ์ขา้มาพลกิฟ้ืนและมอบความอุดมงอกงาม เหมอืนผูห้ญงิในกรอบปิตาธปิไตย
ทีร่อใหผู้ช้ายมาสวมมงกุฎแห่งความเป็นหญงิใหด้ว้ยการแต่งงานหรอืท าใหต้ัง้ครรภ์ 
ในมุมมองของโฮแกน คุณค่าของผูห้ญงิกเ็ป็นเช่นเดยีวกบัธรรมชาต ิคอืเป็นสิง่ทีม่อียู่
แลว้ในตวัผูห้ญงิทุกคน “ความเป็นเมยี” และ “ความเป็นแม่” ภายใต้อุดมการณ์ชาย
เป็นใหญ่เป็นเพยีงมายาคติอนัเลื่อนลอยที่มจีุดมุ่งหมายเพียงหนึ่งเดยีว คอืกดทบั
ผูห้ญงิและธรรมชาตใิหอ้ยู่ภายใตอ้าณตัขิองมนุษยเ์พศชาย แนวคดิดงักล่าวถูกน าเสนอ
ผ่านเรื่องราวการคน้พบคุณค่าในตนเองของแองเจล่า ซึง่เกดิขึน้ระหว่างการเดนิทาง
ไปพบแม่ของเธอในแคนาดา  

 

ตัง้แต่จ าความได ้แองเจล่ามชีวีติอยู่กบัความรูส้กึมปีมดอ้ยอนัเกดิจากรอย
แผลเป็นขนาดใหญ่บนใบหน้าที่ท าให้เธอถูกจบัจ้องและตัง้ค าถามอยู่เสมอเมื่ออยู่
ท่ามกลางสงัคมคนขาวตะวนัตกทีคุ่ณค่าของผูห้ญงินัน้ถูกประเมนิจากความสวยงาม
ภายนอก ซึง่เป็นคุณสมบตัแิรกทีส่ง่ใหผู้ห้ญงิสามารถเขา้ถงึสถานภาพในอุดมคต ิคอื 
การไดร้บัเลอืกใหเ้ป็น “แม่” เมื่อแองเจล่าขาดคุณสมบตัพิืน้ฐานในขอ้นัน้ ประกอบกบั
สถานภาพเดก็ก าพรา้ทีม่เีชือ้สายชนพืน้เมอืง เธอจงึกลายเป็นคนทีแ่ปลกแยกจากสงัคม 
ขาดความมัน่ใจ และไม่เคยตระหนักในคุณค่าของตนเอง อย่างไรกต็าม ช่วงเวลาที่
เดก็สาวเดนิทางดว้ยเรอืแคนูจากอดมัส ์รบิ ผ่านป่าทบึขึน้ไปทางเหนือเพื่อขา้มเขา้ไป
ยงัแคนาดาเพื่อหลกีเลีย่งการกกักนับรเิวณชายแดน การเดนิทางออกจากสงัคมมนุษย์
เขา้ไปอยู่ในอ้อมกอดของธรรมชาติที่บรสิุทธิ ์ได้เปิดประสบการณ์ทางจติวิญญาณ
ใหก้บัแองเจล่า ท าใหเ้ธอไดค้น้พบว่าตนเองเป็นผูม้นีิมติแห่งยาและพชืพนัธุ ์(dream 
of plant/dream of medicine) ซึง่หมายถงึความสามารถทางจติวญิญาณทีท่ าใหห้ยัง่รู้
ได้ว่าพืชชนิดใดสามารถใช้รกัษาโรคได้และจะสามารถหาพชืเหล่านัน้ได้จากที่ใด 
ผ่านนิมติทีป่รากฏเป็นภาพในความฝัน ตามความเชื่อของชนอเมรกินัพืน้เมอืงซึง่ให้
ความส าคญักบัความสมัพนัธแ์บบองคร์วมและความเชื่อมโยงของสรรพสิง่ในธรรมชาติ
นัน้ มโนทศัน์ในการรบัรูคุ้ณค่าและความหมายในการด ารงอยู่ของคนจะแตกต่างจาก



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 99 
 

กระบวนการรบัรูแ้บบตะวนัตกทีเ่กดิจากการแบ่งแยกและเทยีบคู่ต่าง ชนพืน้เมอืงท า
ความเขา้ใจอตัลกัษณ์ของตนเองผ่านความสมัพนัธท์ีแ่ต่ละบุคคลมต่ีอโลกธรรมชาติ
และบทบาทหน้าที่ที่มต่ีอชุมชน การปรากฏของนิมิต (dreaming) แสดงให้เห็นถึง
ความเชื่อมโยงที่แองเจล่ามต่ีอวฒันธรรมรากเหง้าและชุมชนพื้นเมอืงของตนและ
ความสมัพนัธ์ที่ตัวเธอมต่ีอโลกธรรมชาติ ในฐานะ “ผู้เยยีวยา” (medicine woman) 
ซึ่งไม่ได้มีแค่บทบาทในการรกัษาความเจบ็ไขไ้ด้ป่วยเท่านัน้ แต่ยงัท าหน้าที่เป็น
สื่อกลางระหว่างโลกกายภาพกบัโลกแห่งจติวญิญาณ โดยการรบัถ่ายทอดพลงัแห่ง
การรกัษาเยยีวยาจากธรรมชาตมิาสูม่นุษย ์ 

 

ในแง่หนึ่ง การคน้พบตวัตนของแองเจล่าถูกน าเสนอผ่านอุปลกัษณ์ของการ 
“ก าเนิดใหม่” ดว้ยเหตุการณ์หลงัจากทีค่น้พบต้นไมย้าตามนิมติทีเ่ธอฝันเหน็ได้จรงิ
เป็นครัง้แรก แองเจล่านอนขดตวัอยู่ในเรอืแคนูทีค่่อยๆ เคลื่อนตวัไปตามการไหลของ
กระแสน ้าผ่านป่าทีม่ดืทบึจนมองไม่เหน็ท้องฟ้าในตอนกลางคนื เป็นดงัภาพจ าลอง
ของเดก็ทารกทีน่อนคุดคูอ้ยู่ในมดลูกของแม่เพื่อรอเวลาทีจ่ะออกมาดูโลก แองเจล่าตื่น
ลมืตาขึน้อกีครัง้หลงัจากทีพ่บว่าเรอืไดพ้าเธอออกมาพน้จากเขตป่าทบึเขา้สูท่ีโ่ล่งของ
หนองน ้ากวา้งทีม่องเหน็ดาวเตม็ทอ้งฟ้า การก าเนิดใหม่ทางจติวญิญาณของแองเจล่า 
ท าให้เธอตระหนักถึงสายสมัพนัธ์ทีเ่ธอมต่ีอธรรมชาติและบทบาทหน้าที่ทีม่ต่ีอชนเผ่า
ของตวัเอง ท าให้อาจกล่าวได้ว่าทัง้ธรรมชาติและวฒันธรรมของชนเผ่าพื้นเมอืงได้
ร่วมกนัท าหน้าทีเ่สมอืนเป็น “แม่” ใหก้บัเธอ (Hogan, 1995, pp. 206-207) 

 

อย่างไรกต็าม ภูมหิลงัในฐานะสตรพีืน้เมอืงร่วมสมยัทีเ่ตบิโตขึน้มาท่ามกลาง
บริบทขององค์ความรู้แบบตะวนัตก ผลสบืเนื่องของการกลืนกลายทางวฒันธรรม 
และประวตัศิาสตรก์ารถูกกดทบัของบรรพบุรุษ ท าใหโ้ฮแกนมองว่าการรือ้ฟ้ืนตวัตน
ในฐานะสตรพีื้นเมอืงของแองเจล่าในฐานะผู้ครองนิมติแห่งการเยยีวยา ซึ่งเป็นการ
หวนกลับสู่รากเหง้าทางวัฒนธรรมแบบดัง้เดิมนัน้ยังไม่อาจถือเป็นอัตลักษณ์ที่
สมบูรณ์ได ้การตระหนักรูถ้งึความหมายและคุณค่าทีแ่ทจ้รงิของตนเองโดยสมบูรณ์
นัน้ นอกจากการรือ้ฟ้ืนจติวญิญาณแบบชนพืน้เมอืงแลว้ บาดแผลและประวตัศิาสตร์
การถูกกระท ากถ็อืเป็นวตัถุดบิหนึ่งในการประกอบสร้างอตัลกัษณ์ทีส่ตรพีืน้เมอืงต้อง
ท าความเขา้ใจและโอบรบั ใน Solar Storm แองเจล่าไดเ้ดนิทางไปพบกบัฮนัน่าห ์วงิ



100 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

ที่ป่วยหนักและก าลงัจะตาย ช่วงเวลาสัน้ๆ ที่แองเจล่าเผชญิหน้ากบั “แม่” ของเธอ 
เดก็สาวเลอืกทีจ่ะส ารวจร่องรอยบาดแผลทีป่รากฏบนเรอืนร่างของแม่อย่างเงยีบงนั 
ความเขา้ใจทีเ่ธอมต่ีอความเจบ็ปวดของ “แม่” ทีถู่กสง่ต่อมาถงึตวัเธอในฐานะลูกสาว
ไดก้ลายเป็นสายสมัพนัธท์ีท่ ัง้สองมต่ีอกนัในฐานะผูห้ญงิพืน้เมอืงทีผ่่านความเจบ็ปวด
ในแบบเดยีวกนั  

 

ในตอนทา้ยของเรื่อง แองเจล่าไดร้บัทีจ่ะเป็น “แม่” ใหก้บัออโรร่า (Aurora) 
ลกูสาววยัแบเบาะอกีคนทีเ่กดิจากฮนัน่าห ์วงิ แม่ของเธอทีต่ายจากไป การตดัสนิใจที่
จะเป็น “แม่” ของแองเจล่านัน้ นับว่าน่าสนใจเป็นอย่างยิง่ เพราะ “ความเป็นแม่” ของ
แองเจล่านัน้เป็นสถานการณ์ที่เกดิภายหลงัจากที่เธอได้ท าความเขา้ใจกบัอตัลกัษณ์
ของตนเองในฐานะผูห้ญงิอนิเดยีนพืน้เมอืงร่วมสมยัอย่างชดัเจนแลว้ การตดัสนิใจรบั
บทบาท “แม่” ของเธอ จงึไม่ใช่เป็นไปเพื่อแสวงหาคุณค่าหรอืเตมิเตม็ความหมายของ
ความเป็นหญงิตามกรอบคดิของปิตาธปิไตย เพราะเธอสามารถเป็น “แม่” ไดโ้ดยไม่
จ าเป็นตอ้งไดร้บัการ “สงเคราะห”์ จากผูช้าย แต่เกดิจากเจตจ านงอนัเป็นอสิระและ
จติวญิญาณอนับรบิูรณ์ในตวัเองทีท่ าใหเ้ธอสามารถเอือ้อาทรต่อผูอ้ื่นได ้ซึง่เป็นการ
ตอกย ้าถงึแนวคดิเรื่องความหมายของการเป็นแม่ของโฮแกนทีต่อบโตก้บัการประกอบ
สรา้งความหมายของ “แม่” ภายใต้แนวคดิชายเป็นใหญ่  การตดัสนิใจในตอนสุดทา้ย
ของแองเจล่าชีว้่า โฮแกนไม่ไดป้ฏเิสธความเป็นแม่ แต่มองว่าความเป็นแม่ควรได้รบั
การพจิารณาในฐานะอตัลกัษณ์ทางเลอืก ไม่ใช่อุดมคตหิรอืขอ้บงัคบัทีเ่บยีดบบีตวัตน
ของผูห้ญงิ  
 

 การเข้าไปรับบทบาทแม่ของแองเจล่านี้ยังเป็นหนทางหนึ่งที่โฮแกนใช้
น าเสนอแนวคิดเรื่องการบ ารุงเลี้ยงที่อ้างองิอยู่กบัวถิีของธรรมชาติและวฒันธรรม
พื้นเมืองที่จ าลองโครงสร้างความสมัพนัธ์มาจากโลกธรรมชาติที่ทุกสรรพสิ่งล้วน
เกี่ยวเน่ืองสมัพนัธก์นับนพืน้ฐานของคุณค่าที่เท่าเทยีม ทัง้นี้ชนพื้นเมอืงนัน้มองว่า
มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ มุมมองดงักล่าวได้ถ่ายทอดมาเป็นแนวคดิเรื่อง
ความสมัพนัธ์ในวถิีของชนพื้นเมอืงที่การท าความเขา้ใจในอตัลกัษณ์ของแต่ละคน
เกดิขึน้บนพืน้ฐานของความเขา้ใจในบทบาท หน้าที ่และความสมัพนัธท์ีม่ต่ีอครอบครวั 
ชุมชน และโลก เหมอืนกบัทีทุ่กองคาพยพของนิเวศลว้นมสี่วนขบัเคลื่อนและธ ารงไว้



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 101 
 

ซึ่งความสมดุลของโลกธรรมชาติโดยที่ระบบทัง้หมดนัน้ร่วมกนัโอบอุ้มสรรพชพีให้
ด ารงอยู่ต่อไปไดเ้ป็นวฏัจกัรแห่งชวีติ ชนพืน้เมอืงกม็องว่าชวีติที่ก่อก าเนิดขึน้มานัน้
เป็นสมาชกิของชุมชนและเป็นความรบัผดิชอบร่วมกนัของชุมชนทัง้หมดที่จะบ ารุง
เลีย้งใหเ้ตบิใหญ่สมบูรณ์ทัง้ร่างกายและจติวญิญาณ ไม่ใช่ภาระรบัผดิชอบทีจ่ะผลกัไส
ใหก้บัใครคนใดคนหนึ่ง ความสมัพนัธท์ีม่พีืน้ฐานอยู่บนความเอื้ออาทรและการดูแล
ซึ่งกนัและกนัดงัที่กล่าวมานี้ปรากฏให้เหน็อยู่ตลอดเรื่องในหลายลกัษณะ เช่นเมื่อ
แรกทีแ่องเจล่ากลบัคนืสู่บา้นเกดิ เธอไดร้บัการต้อนรบัอย่างกระตอืรอืรน้จากย่าทวด
และย่าของเธอ แม้แต่บุช ซึ่งไม่ได้เกี่ยวขอ้งสมัพนัธ์ทางสายเลอืดกบัเธอเลยแมแ้ต่
น้อยกเ็ต็มใจทีจ่ะรบัดูแลเธอต่อจากครอบครวัทีแ่ทจ้รงิเมื่อพบว่าทัง้สองแก่ชราและ
เจ็บป่วยเกินกว่าที่จะดูแลใครได้ ซึ่งอนัที่จริงแล้วการดูแลที่ตัง้อยู่บนพื้นฐานของ
ความเอื้ออาทรนี้ ปรากฏให้เห็นอย่างต่อเนื่องใน Solar Storm นับตัง้แต่เมื่อครัง้ที่
โลเรตตาถูกชายผวิขาวน ามาทิ้งไว้ที่อดมัส ์รบิ หรอืเมื่อครัง้ที่ฮนัน่าห์ วงิรอนแรม
กลบัเขา้มาในชุมชน พวกเธอกไ็ดร้บัการต้อนรบัในฐานะสมาชกิของชุมชนและไดอ้ยู่
ภายใต้การอุปถมัภ์ของครอบครวัแองเจล่าและบุชโดยไม่รงัเกยีจ จะเหน็ไดว้่าชุมชน 
“อดมัส ์รบิ” ซึ่งเป็นชื่อที่หมายถึงก าเนิดของผู้หญิงตามความเชื่อในพระคมัภีร์นัน้ 
เป็นพืน้ทีท่ีถู่กสรา้งใหม้ลีกัษณะเป็นพืน้ทีข่องผูห้ญงิและความเอือ้อาทรทีม่ต่ีอกนัใน
หมู่ผูห้ญงิพืน้เมอืง ทัง้โดยความสมัพนัธท์างสายเลอืดและการมสีว่นร่วมในประสบการณ์
แบบเดยีวกนั แนวคดิเรื่องความเอือ้อาทรนี้ยงัไดถู้กขยายขอบเขตใหก้วา้งขวางออกไป
กว่าแค่ระดบัชุมชน ในทนัททีีไ่ดร้บัขา่วเรื่องการสรา้งเขื่อนทางตอนเหนือของแคนาดา 
ชนอนิเดยีนพืน้เมอืงจากทุกหวัระแหงกพ็ยายามหาทางดัน้ดน้ขึน้เหนือไปร่วมประท้วง
กบัชนอนิเดยีนพืน้เมอืงในแคนาดา และเมื่อชนเผ่าทางเหนือไดรู้ว้่าแองเจล่ารบัที่จะ
อุปการะออโรร่า พวกเขากช็่วยกนัคุ้มครองแองเจล่าและเดก็น้อยออกมาจากพื้นที่
ประท้วงเพื่อความปลอดภัย การน าเสนอภาพความสมัพนัธ์ในลกัษณะเกื้อกูลกนั
เช่นนี้นับว่าเป็นการส่งสารเพื่อโต้กลบัโลกทศัน์ทวินิยมแบบจดัล าดบัช่วงชัน้และ
ครอบง าของวฒันธรรมปิตาธปิไตยตะวนัตก ซึง่เป็นหลกัการของสตรนีิยมสายนิเวศ
นัน่เอง 
 
 



102 Humanities Journal Vol.25 No.1 (January-June 2018) 
 

4. บทสรปุ 
 
ในนวนิยายเรื่อง Solar Storm แสดงใหเ้หน็ถงึความเชื่อมโยงระหว่างปัญหา

สิง่แวดลอ้มกบัปัญหาการกดขีท่างเพศและการกดขีช่นพืน้เมอืง แนวคดิดงักล่าวถูก
น าเสนอผ่านภาพอุปลกัษณ์ “แม่/ธรรมชาต”ิ ซึง่เป็นความเปรยีบทีอ่ยู่คู่กบัอารยธรรม
โลกมายาวนาน ในงานเขยีนชิ้นน้ี โฮแกนชี้ให้เหน็ว่าแนวคดิเรื่อง “แม่” “ความเป็น
แม่” และ ภาพเปรยีบ “แม่/ธรรมชาต”ิ ต่างกเ็ป็นมายาคตทิีถ่อืก าเนิดขึน้เพื่อธ ารงไว้
ซึ่งอุดมการณ์ปิตาธปิไตย ในขณะที่โครงเรื่องการหายไปของแม่ในนวนิยายเรื่องนี้ 
เป็นการตัง้ขอ้ถกเถยีงเกีย่วกบั “ความเป็นจรงิ” ของมายาคตดิงักล่าว ผูเ้ขยีนไดถ้อดรือ้
ความหมายของการเป็น “แม่” ในฐานะทีเ่ป็นตรวนพนัธนาการตวัตนของผูห้ญงิ และ
การสวมทบัความหมายของ  “ความเป็นแม่” ให้กบัธรรมชาต ิที่ท าให้มนุษยม์องว่า
ธรรมชาตเิป็นแหล่งทรพัยากรทีม่ไีวเ้พื่อรองรบัการด ารงอยู่ของมนุษย ์โดยชีใ้หเ้หน็
ว่าแทจ้รงิแลว้ทัง้ธรรมชาตแิละผูห้ญงินัน้ต่างกม็ตีวัตนในฐานะองคป์ระธาน มคีวามรูส้กึ
นึกคดิที่อาจจะไม่ใช่ “พระแม่ผู้อาร”ี และยิง่ไม่ใช่เพยีงสิง่ไรค้วามหมายทีต่้องรอให้
มนุษยห์รอืผูช้ายเขา้มาเตมิเตม็ ทัง้นี้ โฮแกนไดเ้สนอแนวคดิเรื่องความเอือ้อาทรซึง่เป็น
การจ าลองเอาความสมัพนัธท์ีเ่ท่าเทยีมกนัในเชงิคุณค่าของสรรพสิง่ในธรรมชาตมิาสู่
หนทางในการสรา้งความสมัพนัธใ์นสงัคมทีก่า้วขา้มการแบ่งแยกและการครอบง า 

 
 

รายการอ้างอิง 
 
Biehl, Janet. (1991). Rethinking ecofeminist politics. New York: South End Press. 
Brown, Jennifer SH. (1980). Strangers in blood: fur trade company families in Indian 

country. Vancouver: ubc Press. 
Hogan, Linda. (1997). Solar Storm. New York: Simon & Schuster. 
Miller, Carol, and Linda Hogan. (1990). "The Story is Brimming Around: An Interview 

with Linda Hogan." Studies in American Indian Literatures. 1-9. 



วารสารมนุษยศาสตร์ ปีท่ี 25 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 103 
 

Rich, Adrienne. (1995). Of woman born: Motherhood as experience and institution. 
New York: WW Norton & Company. 

Roach, Catherine. (1996). "Loving Your Mother: On the Woman‐Nature 
Relation." Ecological Feminist Philosophies, Bloomington: Indiana University 
Press. 52-65. 

Roach, Catherine M. (2003). Mother/nature: Popular culture and environmental ethics. 
Blomington: Indiana University Press. 

Ruether, R. R. (1995). Ecofeminism: Symbolic and social connections of the 
oppression of women and the domination of nature. Feminist Theology,  
3(9), 35-50.  

Salleh, Ariel. (1997). "Ecofeminism as Politics Nature, Marx, and the Postmodern," 
London: Zed Books. 

Warren, K., & Erkal, N. (1997). Ecofeminism: Women, culture, nature. Bloomington: 
Indiana University Press.  


