
80 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

ดอกบวัในเปลวเพลิง:  
แนวทางการสร้างสันติภาพท่ามกลางเปลวสงคราม 

ของ ติช นัท ฮันห์ ภิกษุเซนแห่งเวียดนาม 
 
 

สรณีย์ สายศร 
 
 
บทคดัย่อ 

 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวทางการสร้างสันติภาพในทรรศนะ
ของติช นัท ฮันห์ ภิกษุในพระพุทธศาสนานิกายเซน แห่งประเทศเวียดนาม ซึ่งจาก
การศึกษาพบว่า ติช นัท ฮันห์ ได้น าเสนอขั้นตอนไว้ 3 ประการ คือ 1) เริ่มต้นจาก
การสร้างสันติภาพภายในจิตใจด้วยการฝึกเจริญสติในทุกอิริยาบถ 2) เมื่อเกิดความรู้สึก
ทางลบ ให้ปฏิบัติภาวนาเพื่อเปล่ียนแปลงและเยียวยาจิตใจ และหล่อเลี้ยงเมล็ดพันธุ์
ที่ดีงามในจิตใจ และ 3) เมื่อเกิดสันติภาพภายในจิตใจแล้ว ให้น้อมน าไปสู่การสร้าง
สันติภาพในวิถีชีวิตและสังคมภายนอกด้วยสันติวิธีและการมีปัญญาหยั่งเห็นสัจธรรม 
“ปฏิจจภาวะ”  
 

นอกจากนี้ แนวทางการสร้างสันติภาพที่วิเคราะห์จากกิจกรรมและการท างาน
เพื่อสันติภาพของติช นัท ฮันห์ ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันพบว่า ติช นัท ฮันห์ ให้ความ 
ส าคัญกับการแก้ปัญหาความรุนแรงเชิงโครงสร้าง ด้วยการท างานด้านพัฒนาสังคม
และการช่วยเหลือด้านมนุษยธรรม รวมไปถึงการน าพระพุทธศาสนาประยุกต์เข้ากับ
วิถีชีวิตและการท างานเพื่อสังคม รวมทั้งการแก้ปัญหาความรุนแรงทางตรง โดยการ

                                                            
 อาจารย์ประจ าภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัย 

เกษตรศาสตร์ ติดต่อได้ที่: savika_nan@hotmail.com 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 81 
 

รณรงค์เพื่อต่อต้านสงครามและความรุนแรงในรูปแบบต่างๆ ผ่านทางการเขียนและ
พิมพ์หนังสือ รวมทั้งการแสดงปาฐกถาเพื่อสันติภาพต่อนานาประเทศ รวมไปถึงการ
ให้ความส าคัญกับการสร้างสันติภาพภายในจิตใจและการสร้างชุมชนแห่งสันติภาพ
ด้วยการอบรมภาวนาตามแนวทางของหมู่บ้านพลัมในปัจจุบัน ซึ่งแนวทางการสร้าง
สันติภาพของติช นัท ฮันห์ ได้ท าการประยุกต์และบูรณาการแนวคิดทางพระพุทธศาสนา
เข้ากับศาสตร์ร่วมสมัย โดยเฉพาะหลักการของสันติวิธี รวมไปถึงแนวคิดหรืออิทธิพล
จากปัจจัยอื่นๆ ได้อย่างกลมกลืนและมีประสิทธิภาพ จนกระทั่งเกิดเป็นแนวคิดและ
แนวปฏิบัติเพื่อการสร้างสันติภาพที่เป็นเอกลักษณ์ตามแนวทางของ “พระพุทธศาสนา
เพื่อสังคม” เพื่อให้สนองตอบต่อวิถีชีวิตของคนในสังคมยุคปัจจุบัน  
 

ค าส าคัญ: สันติภาพ; ติช นัท ฮันห์; เซน; พุทธศาสนาในเวียดนาม  
 
  



82 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

Lotus in the Sea of Fire: The Ways of Peace-making 
in the View of Thich Nhat Hanh, 

a Vietnamese Zen Buddhist Monk 

 
 

Soranee Saisorn 
 
 
Abstract 

 
This article aims to study the ways of peace-making in the view of 

Thich Nhat Hanh, a Vietnamese Zen Buddhist Monk. The study found that 
Thich Nhat Hanh proposes three steps to peace-making: (1) creating inner 
peace by being mindful in all activities; (2) practicing meditation to make 
changes in life whilst healing one’s mind so as to cultivate seed of goodness 
in it whenever pessimistic feelings arise; and (3) once the inner peace has 
been altained, applying it in daily life as well as to society as a whole; having 
completed all the three steps, one will inevitably be enlightened with the 
wisdom called “Inter-being States”.  
 

 In addition, when analyzing Thich Nhat Hanh’s past and present 
activities as well as his work in peace-making, it was found that he highly 
values approaching problems of structural violence by promoting social 
development and humanitarian support together with applying Buddhism in to 

                                                            
 Lecturer in Department of Philosophy and Religion, Faculty of Humanities, 

Kasetsart University, e-mail: savika_nan@hotmail.com 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 83 
 

one’s life as well as the society one lives in. At the same time, Thich Nhat 
Hanh has tried to find a solution to the violence that directly impacts the 
community by engaging in campaigns against war and other forms of violence 
through writing and publishing, through speaking at international peace 
forums, and through building inner peace and peaceful communities by 
offering training courses in mindful meditation as is done in the Plum Village. 
 

 Thich Nhat Hanh has efficiently applied and integrated both Theravada 
and Mahayana Buddhism concepts with contemporary science, particularly 
peace-making methods, as well as with many other forces and influences to 
create a distinctive approach to thought and practice for peace in society 
termed “Socially Engaged Buddhism” to support the life of each individual  in 
the present era. 
 

Keywords: peace; Thich Nhat Hanh; Zen; Buddhism in Vietnam 
  



84 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

1. บทน า 
 
สาระของสันติภาพ มิได้เป็นเพียงภาวะที่ปราศจากสงคราม แต่ยังรวมถึง

การปฏิบัติที่ไม่รุนแรง การมีคุณภาพชีวิตที่ดี การมีส่วนร่วมทางสังคมอย่างเท่าเทียม 
การเคารพในสิทธิมนุษยชน การด ารงอยู่กับธรรมชาติอย่างสมดุล และการมีวิถีชีวิตที่
สงบสุข ดังค ากล่าวของ โคทม อารียา (2530, น. 296-297) ที่ว่า  

 

สันติภาพมีความหมายที่กว้าง มิใช่การปลอดสงครามอย่างเดียว 
หากหมายรวมถึงการปลอดภาวะความรุนแรงทางกายภาพและ
ทางโครงสร้างด้วย สันติภาพ คือ สภาพสังคมอันเป็นอุดมคติ
ซึ่งมนุษย์ไม่กระท าความรุนแรงต่อตนเอง ต่อเพื่อนมนุษย์ ต่อ
สิ่งมีชีวิตและต่อธรรมชาติแวดล้อม สันติภาพ เป็นทั้งเป้าหมาย 
(goal) ตัวบ่งชี้สภาพปัญหา (indicator) และกระบวนการแก้ไข
ความขัดแย้ง (process) 
 

ซึ่งสันติภาพนั้น มีปรากฏทั้งภายในและภายนอก โดยสันติภาพภายใน 
(internal peace) เป็นเรื่องของจิตใจ คือสภาพที่ไม่มีความขัดแย้งในตัวเอง หรือเป็นผู้
มีจิตใจสุขสงบ (peace of mind) (ประชุมสุข อาชวอ ารุง, 2530, น. 115-116) หรือ
ในทางพระพุทธศาสนา คือ จิตใจท่ีสามารถรู้เท่าทันและเอาชนะกิเลส คือ ความโลภ 
โกรธ หลง อันเป็นรากเหง้าแห่งความเห็นแก่ตัว ความขัดแย้ง การท าลายล้าง และ
ความทุกข์ได้ รวมทั้งสันติภาพภายนอก (External Peace) ซึ่งก็คือการเรียนรู้ที่จะอยู่
ร่วมกับผู้อื่นอย่างเข้าใจ และไม่เบียดเบียน ซึ่งสันติภาพภายนอกจะเกิดขึ้นได้ก็ต้อง
อาศัยสันติภาพภายในใจเป็นพื้นฐานส าคัญ (พระธรรมปิฎก, 2538, น. 22)  
 

 ดังนั้น สันติภาพจึงมิใช่เป็นเพียงการกระท าให้มนุษย์หยุดรบกันเท่านั้น แต่
สงครามและสันติภาพเป็นปัญหาที่ซับซ้อนและเกี่ยวกับสภาวการณ์แง่ต่างๆ ของชีวิต
ท่ามกลางปัญหาอื่นๆ มากมายที่กดดันมนุษย์อยู่ เช่น สภาพเศรษฐกิจ ปัญหาความ
อดอยาก การต่อสู้แย่งชิงอ านาจทางการเมือง ซึ่งสิ่งเหล่านี้หากไม่ได้รับการแก้ไขและ
ปล่อยให้คงอยู่ต่อไป ก็จะเปลี่ยนภาวะของสันติภาพกลับไปสู่สงครามอีก (สายสวาท 
ปัจวิทย์, 2549, น. 1) ดังนั้น ปัญหาส าคัญ ก็คือ จะมีวิธีการใดที่จะสร้างสรรค์ภาวะ



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 85 
 

แห่งสันติภาพให้เกิดขึ้นและด ารงอยู่ได้อย่างแท้จริงในสภาพสังคมที่มีความซับซ้อน
และยังเต็มไปด้วยความขัดแย้งและความรุนแรงในหลายๆ พื้นที่ของโลกเช่นในปัจจุบัน 
 

 มีนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาหลายคนที่ให้ความสนใจและหยิบยก
ประเด็นเรื่องสันติภาพมากล่าวถึง รวมทั้งน ามาปฏิบัติเพื่อหวังสร้างสันติภาพให้เกิด
มีขึ้นแก่ผู้คนและสังคม หนึ่งในนั้น คือ พระภิกษุนิกายเซนชาวเวียดนามผู้หนึ่ง นามว่า 
ท่าน ติช นัท ฮันห์ (Thich Nhat Hanh) ผู้ซึ่งมีความเชื่อมั่นว่าด้วยสติปัญญาและ 
ความเมตตานี้เองที่จะน้อมน าสันติภาพหรือสันติสุขกลับคืนมาสู่จิตใจผู้คนและสู่โลกได้ 
 

 บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวทางการสร้างสันติภาพใน
ทรรศนะของติช นัท ฮันห์ ผู้ซึ่งเป็นบุคคลหนึ่งที่ท างานเพื่อสันติภาพโดยอาศัยแนวทาง
สันติวิธีผสมผสานกับหลักคิดและหลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนามาเป็นระยะเวลา
ยาวนานทั้งในและนอกประเทศเวียดนาม โดยจะท าการศึกษาถึงหลักการและแนวทาง
ในการสร้างสันติภาพของท่าน โดยวิเคราะห์ผ่านประวัติการท างานด้านสันติภาพ 
ค าสอนและปาฐกถาต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับสันติภาพ เพื่อน ามาวิเคราะห์และสังเคราะห์
เป็นรูปแบบของแนวทางการสร้างสันติภาพที่มีความเป็นสากลและสามารถน าไป
ประยุกต์ใช้ในโอกาสอื่นๆ ได้ตามความเหมาะสม 
 

 ส าหรับงานวิจัยภาษาไทยที่เกี่ยวข้องกับติช นัท ฮันห์นั้น ผู้เขียนพบว่า ยัง
ไม่มีเล่มใดที่มีประเด็นศึกษาเรื่องแนวคิดหรือแนวทางการสร้างสันติภาพของท่านโดยตรง 
มีเพียงงานวิจัยที่มีความเกี่ยวข้องในบางประเด็นที่ผู้เขียนสามารถน ามาศึกษาเพิ่มเติม
ได้ ได้แก่ ดุษฎีนิพนธ์เรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์การตีความหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา
ของติช นัท ฮันห์” ของ หิมพรรณ รักแต่งาม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
(พ.ศ.2550) และ วิทยานิพนธ์ เรื่อง “การวิเคราะห์การเจริญสติตามแนวทางของติช 
นัท ฮันห์” โดย ฑีฆายุวัฒก์ สวัสดิ์ลออ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ (พ.ศ.2551) ซึ่งงานวิจัย
ทั้งสองเรื่องเน้นไปที่บทบาททางด้านธรรมาจารย์ หรืออาจารย์ทางธรรมและผู้เผยแผ่
พุทธศาสนาของติช นัท ฮันห์ ซึ่งมีจุดเน้นที่แตกต่างจากบทความเรื่องนี้ที่เน้นในด้าน
การสร้างสันติภาพและบทบาทเชิงสังคมของติช นัท ฮันห์ 
 

 ส าหรับงานวิจัยหรือบทความทางวิชาการภาษาอังกฤษที่เกี่ยวกับทรรศนะ
เรื่องสันติภาพของติช นัท ฮันห์ นั้น มีปรากฏบางแง่มุมในงานวิจัย เรื่อง “Thich Nhat 



86 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

Hanh” โดย John Powers (2016) ซึ่งศึกษาในเชิงบทบาทผู้น าทางจิตวิญญาณชาวพุทธ
ของติช นัท ฮันห์ โดยเน้นไปที่การประยุกต์และผสมผสานการฝึกสติในการด าเนิน
ชีวิตประจ าวัน รวมไปถึงการสร้างสันติภาพ ซึ่งเป็นแนวทางที่เรียกว่า “Engaged 
Buddhism” เพื่อช่วยยกระดับคุณภาพชีวิตของผู้คนและสังคม  นอกจากนี้ ในบทความ 
เรื่อง “Freedom in the Name of Peace: The Story of Thich Nhat Hanh” โดย Cheisea 
Cooley (2011) ได้ศึกษาประวัติชีวิต ความคิด และการท างานของติช นัท ฮันห์ ในช่วง
สงครามเวียดนาม โดยเฉพาะทรรศนะที่มีต่อสงคราม ความรุนแรง ความไม่เป็นธรรม 
และสันติภาพ เป็นต้น ซึ่งจากผลงานวิชาการทั้ง 2 เรื่องนี้ ได้อธิบายถึงบทบาทใน
การเป็นผู้น าทางจิตวิญญาณและผู้ขับเคลื่อนเชิงสังคมและสันติภาพในประเด็น
คล้ายกัน แต่จะอธิบายข้อมูลของเหตุการณ์ในภาพรวม ไม่ได้วิเคราะห์รูปแบบหรือ
แนวทางการสร้างสันติภาพอย่างเป็นระบบหรือขั้นตอน ซึ่งในประเด็นนี้เองที่ผู้เขียน
จะศึกษาและเรียบเรียงขึ้นในบทความชิ้นนี้ 
 

 ติช นัท ฮันห์ เป็นชื่อที่ผู้คนส่วนใหญ่รู้จักในฐานะอาจารย์สอนการเจริญสติ
ภาวนา นักเขียน และนักต่อสู้เพื่อสันติภาพของเวียดนาม ที่ได้รับการเสนอชื่อโดย
มาร์ติน ลูเธอร์ คิง จูเนียร์ (Martin Luther King, Jr.) เพื่อรับรางวัลโนเบลสาขา
สันติภาพในพ.ศ.2510 ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่เวียดนามก าลังอยู่ในวิกฤตเนื่องด้วย
สงครามกลางเมืองอันเป็นเหตุจากความขัดแย้งทางการเมืองและศาสนา  
 

กล่าวกันว่า ค าสอนของติช นัท ฮันห์ น าพาความสงบเย็นและความรักมาสู่
จิตใจของผู้คนนับล้าน ซึ่งค าสอนหรือแนวทางปฏิบัติของท่านมิได้ก่อเกิดจากการนั่ง
ภาวนาในป่าอันสงบสงัดเท่านั้น หากแต่เกิดจากการเรียนรู้จากความทุกข์ท่ามกลาง
สงครามเวียดนามอันยาวนาน ซึ่งส่งผลให้ท่านต้องสูญเสียญาติมิตร ลูกศิษย์ และ
เพื่อนร่วมชาติเป็นจ านวนมาก ในความสูญเสียครั้งนั้น ท่ามกลางการตอบโต้ด้วย
ความอาฆาตพยาบาทของผู้คน ท่านกลับเรียกร้องการให้อภัยและสร้างความเข้าใจใน
ความเป็นมนุษย์ ขณะเดียวกันก็อุทิศตัวเพื่อน าสันติภาพกลับคืนมาด้วยสันติวิธีใน
รูปแบบต่างๆ ซึ่งตั้งอยู่บนพื้นฐานของหลักพุทธธรรม โดยเน้นว่าการเจริญสติเพื่อ
พัฒนาคุณธรรมภายในคือที่มาส าคัญในการสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนให้แก่สังคม
และโลก ดังค ากล่าวที่ว่า 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 87 
 

ผู้คนในขบวนการสันติภาพมีศานติภาพภายในตนเองหรือไม่ 
เพราะปราศจากซึ่งสันติภาพภายในแล้ว เราย่อมไม่สามารถ
ท าสิ่งใดเพื่อศานติภาพได้เลย...ขบวนการสันติภาพในปัจจุบัน
เต็มไปด้วยความโกรธและความเกลียด  หนทางที่เราคาดหวัง
จากขบวนการสันติภาพนั้นไม่ควรเต็มไปด้วยความโกรธ
เกลียด  การอยู่อย่างศานติและการกระท าอย่างศานติย่อม
เป็นมรรคอันสดใสอย่ างใหม่ซึ่ งจะขาดเสียมิ ได้ . . . ใน
ความหมายประการแรกนั้น งานสันติภาพ คือ จงเป็นศานติ
เสียเอง 

(ติช นัท ฮันห์, 2537, น. 80-81) 
 

นอกจากนี้ แนวทางการสร้างสันติภาพของติช นัท ฮันห์ ยังเป็นแนวทางที่
มีการบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนารวมทั้งธรรมปฏิบัติเข้ากับสังคมร่วมสมัย 
โดยผ่านการเผยแผ่ด้วยวิธีการท่ีมีความหลากหลายอันเป็นเอกลักษณ์แต่แฝงไว้ซึ่ง
ความเรียบง่ายตามวิถีแห่งพระพุทธศาสนา พร้อมทั้งมีการประยุกต์และตีความให้
สอดคล้องกับปัญหาและสังคมปัจจุบัน ในขณะเดียวกันค าสอนและวิธีการของท่านก็มี
ความเป็นสากล เข้าใจง่าย และมีความงดงามในศิลปะการถ่ายทอด ซึ่งส่งผลให้มี
ชาวตะวันตกจ านวนมากสนใจศึกษาค าสอนและแนวทางการปฏิบัติของท่าน  

 

ติช นัท ฮันห์ ถือว่าเป็นบุคคลที่มีชื่อเสียงระดับโลก ในฐานะผู้น าทางจิต
วิญญาณชาวพุทธและผู้น าในการรณรงค์เรื่องสันติภาพท่านหนึ่งที่มีความส าคัญและ
เป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวาง ดังจะได้อธิบายต่อไป 
 
 
2. ประวัติและความเป็นมาในการท างานด้านสันติภาพ 
ของติช นัท ฮันห ์
 
 ติช นัท ฮันห์ เติบโตมาในช่วงเวลาที่เวียดนามต้องเผชิญสถานการณ์ของ
สงครามและความขัดแย้งอย่างต่อเนื่องและยาวนานหลายครั้ง ท่านถือก าเนิดใน พ.ศ.



88 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

2469 ที่ตอนกลางของประเทศเวียดนาม ซึ่งตอนนั้นฝรั่งเศสได้ปกครองเวียดนามแล้ว
ถึง 43 ปี (ตั้งแต่ พ.ศ.2427) เป็นช่วงเวลาที่พระพุทธศาสนาถูกบีบคั้นมากจาก
ประเทศเจ้าอาณานิคม แต่ชาวเวียดนามก็มิได้สยบยอม รวมทั้งมีบรรยากาศแห่ง
ความต้องการเป็นอิสรภาพ มีความตื่นตัวในเรื่องชาตินิยมและเอกลักษณ์ของประเทศ
อย่างมาก ชาวเวียดนามแสดงเจตจ านงอย่างชัดเจนในการต้องการปฏิวัติให้หลุดออก
จากการถูกครอบง าโดยประเทศฝรั่งเศสและศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก เนื่องจาก
ชาวเวียดนามส่วนใหญ่ถือว่า พระพุทธศาสนาเป็นเอกลักษณ์ส าคัญประการหนึ่งของ
ประเทศเวียดนาม  
 

 ด้วยเหตุที่โลกภายหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 (พ.ศ.2482-2488) อยู่ในสภาวะ
สงครามเย็น (พ.ศ.2488-2534) ซึ่งเป็นการต่อสู้ทางลัทธิการเมืองที่แตกต่างกันระหว่าง
ค่ายโลกเสรีประชาธิปไตย กับค่ายโลกคอมมิวนิสต์ เวียดนามกลายเป็นสนามรบของ
สงครามตัวแทนระหว่างทั้งสองฝ่าย โดยเกิดการต่อสู้ระหว่างเวียดนามที่ถูกแบ่งเป็น
เวียดนามเหนือสังกัดค่ายโลกคอมมิวนิสต์และเวียดนามใต้สังกัดค่ายโลกเสรี และ
ความแบ่งแยกครั้งนี้จึงเป็นที่มาส าคัญของความขัดแย้งและความรุนแรง รวมทั้งสงคราม
กลางเมืองอันน ามาซึ่งความสูญเสียครั้งใหญ่ของเวียดนาม โดยสหรัฐอเมริกาประเทศ
ผู้น าโลกเสรีส่งก าลังทหารไปรบในเวียดนามโดยตรงและสนับสนุนเวียดนามใต้ เพื่อ
ท าสงครามกับเวียดกงหรือเวียดนามเหนือ ท าให้เกิดสงครามเวียดนามขึ้นใน พ.ศ.
2508-2518 ส่งผลให้ชาวเวียดนามต้องสูญเสียทั้งชีวิต ทรัพย์สิน และความสงบสุข
อย่างมหาศาล จนกระทั่งเวียดนามเหนือได้รับชัยชนะและรวมประเทศเวียดนามเป็น
หนึ่งเดียวกันภายใต้การปกครองของพรรคคอมมิวนิสต์ใน พ.ศ.2519 (เหวียน คัก เวียน, 
2522, น. 259-317) 
 

 ก่อนหน้าที่จะเกิดสงครามเวียดนามนั้น สภาพทางสังคมและการเมืองของ
เวียดนามค่อนข้างมีบรรยากาศที่ตึงเครียด เนื่องจากรัฐบาลของประธานาธิบดีโง 
ดินห์ เดียม ของเวียดนามใต้ ซึ่งนับถือคริสต์ศาสนานิกายคาทอลิกอย่างเคร่งครัด
มากได้มีนโยบายและการกระท าหลายสิ่งหลายอย่างที่เป็นการลิดรอนสิทธิของชาว
พุทธในเวียดนาม อันน าไปสู่เหตุการณ์การต่อต้านรัฐบาลของชาวพุทธเวียดนามและ



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 89 
 

เกิดการสูญเสียจากการปราบปรามผู้ต่อต้านอย่างรุนแรงของรัฐบาลเวียดนามใน
ขณะนั้น (ภิกษุณีเจิงคอม, 2541, น. 54-70)  
 

 ในช่วงเกิดวิกฤติกับชาวพุทธในขณะนั้น ติช นัท ฮันห์ ยังศึกษาอยู่ที่
ประเทศสหรัฐอเมริกา และสอนหนังสือที่มหาวิทยาลัยโคลัมเบียในนิวยอร์ค ซึ่งท่าน
ได้รับรู้และคอยประสานงานกับกลุ่มชาวพุทธในเวียดนามเพ่ือช่วยเคลื่อนไหวอยู่ใน
ประเทศตะวันตก โดยรายงานการละเมิดสิทธิมนุษยชนในเวียดนามดังกล่าวเสนอต่อ
สหประชาชาติรวมทั้งร่วมต่อสู้ด้วยสันติวิธีโดยการอดอาหารและท าการภาวนา เป็นต้น 
 

 หลังจากที่ติช นัท ฮันห์ กลับจากสหรัฐอเมริกา ในเดือนธันวาคม พ.ศ.2506 
ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่เวียดนามก าลังอยู่ในภาวะวิกฤติอันเนื่องมาจากสงครามกลางเมือง
ซึ่งเป็นเหตุจากความขัดแย้งทางการเมืองและศาสนานั้น ติช นัท ฮันห์ พยายาม
ด าเนินการช่วยเหลือชาวเวียดนามที่ได้รับผลกระทบจากสงคราม โดยการตั้ง “โรงเรียน
เยาวชนเพื่อการบริการสังคม” (The School of Youth for Social Service) เพื่ออบรม
เยาวชน นักบวชและฆราวาสที่ต้องการท างานเพื่อสังคม ออกช่วยเหลือชาวบ้านตาม
หมู่บ้านต่างๆ ในด้านการศึกษา สุขอนามัย สร้างที่พัก เป็นต้น ติช นัท ฮันห์ ใช้เวลา
ในช่วงสุดสัปดาห์ที่หมู่บ้านต่างๆ เวลาที่เหลือนอกจากนั้นท่านจะสอนหนังสือและ
เขียนหนังสือที่สถาบันพุทธศาสตร์ขั้นสูงที่ท่านร่วมก่อตั้งในไซ่ง่อน  
 

 ในช่วงเวลาดังกล่าวท่านเริ่มตระหนักว่าต้องมีการเปลี่ยนแปลงวิธีการการ
ต่อสู้เพื่อสันติภาพ เพื่อแก้ปัญหาที่ต้นเหตุ คือหยุดการสนับสนุนสงคราม ท่านจึง
เปลี่ยนแนวการท างาน จากการพยายามฟื้นฟูบูรณะประเทศในแง่ของการท างานเชิง
พัฒนาและเยียวยาสังคมในเวียดนาม มาเป็นการต่อต้านสงครามและมุ่งเน้นสันติภาพ 
โดยปลุกจิตส านึกต่อคนทั่วโลก (หิมพรรณ รักแต่งาม, 2550, น. 141) โดยท่านคิดว่า
การยุติสงครามจ าเป็นที่จะต้องยุติการแทรกแซงจากภายนอก นั่นคือสหรัฐอเมริกา 
ดังนั้นท่านจึงเดินทางไปประเทศสหรัฐอเมริกา เพื่อแสดงปาฐกถาต่อชาวอเมริกัน 
รวมทั้งเข้าพบวุฒิสมาชิกและนักบวชอเมริกัน เพื่ออธิบายให้ชาวอเมริกันเข้าใจสภาพ
ที่เกิดขึ้นในประเทศเวียดนาม และขอความสนับสนุนเพื่อให้รัฐบาลสหรัฐอเมริกายุติ
การเข้าร่วมสงครามเวียดนาม รวมท้ังเรียกร้องสันติภาพให้เวียดนามด้วย นับแต่นั้น 
ท่านจึงถูกสั่งห้ามเข้าประเทศเวียดนาม จนกระทั่งเมื่อทุกอย่างสงบใน พ.ศ.2548 



90 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

ท่านจึงได้เดินทางกลับมาตุภูมิเป็นครั้งแรกในระยะเวลา 39 ปี (พ.ศ.2509-2548) ซึ่ง
ในช่วงเวลาดังกล่าว ติช นัท ฮันห์ ได้สร้างชุมชนแห่งการเจริญสติ คือ หมู่บ้านพลัม 
(Plum Village) เป็นสถานที่ส าหรับพุทธบริษัท 4 ประกอบด้วยวัดส าหรับภิกษุและ
ภิกษุณี และสถานที่อบรมภาวนาส าหรับอุบาสกและอุบาสิกาที่ประเทศฝรั่งเศสและ
สหรัฐอเมริกา (หิมพรรณ รักแต่งาม, 2550, น. 1) และอีกหลายประเทศในปัจจุบัน
รวมทั้งประเทศไทยด้วย ในช่วงเวลาที่ท่านลี้ภัยอยู่ในประเทศฝรั่งเศส ท่านยังคงท างาน
เพื่อสันติภาพและช่วยเหลือผู้ลี้ภัยชาวเวียดนามอย่างต่อเนื่อง (ศรัณยู นกแก้ว, 2553, 
น. 33) และสืบต่ออุดมการณ์ในการสร้างสรรค์สันติภาพนี้จนถึงปัจจุบัน 
 

 ส าหรับความเป็นมาในการท างานด้านสันติภาพของติช นัท ฮันห์ นั้น นอกจาก
จะมีความเกี่ยวข้องโดยตรงกับประสบการณ์ในชีวิตของท่านและสถานการณ์ทางการ
เมืองและสังคมในเวียดนามขณะนั้นแล้ว แนวคิดทางพระพุทธศาสนาในมิติที่สัมพันธ์
กับสังคม หรือ “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” (Engaged Buddhism) ก็ถือเป็นอุดมการณ์
ที่ผลักดันให้ ติช นัท ฮันห์ ขับเคลื่อนการท างานเพื่อสังคมและสันติภาพให้แสดงออกมา
อย่างเป็นรูปธรรมโดยไม่แบ่งแยกระหว่างพระพุทธศาสนากับการใช้ชีวิตและการท างาน
เพื่อสังคม ซึ่งแนวคิดนี้ถือเป็นเอกลักษณ์หนึ่งที่ส าคัญยิ่งต่อการท างานเพื่อสันติภาพ
ของท่าน 
 
 
3. แนวคิดเรื่องสันติภาพ: การนิยามความหมาย 
ท่ามกลางเปลวสงคราม 
 
 ส าหรับความหมายของค าว่า “สันติภาพ” ในทรรศนะของติช นัท ฮันห์ นั้น 
ท่านมิได้นิยามความหมายไว้ตรงๆ แบบเชิงวิชาการ แต่ท่านจะกล่าวถึงเรื่องสันติภาพ
ในการบรรยายหรือแสดงปาฐกถาธรรม ในการเขียนหนังสือหรือบทความ รวมท้ังใน
การท างานเพื่อสร้างสันติภาพทั้งในเวียดนามและภายนอกเวียดนาม รวมไปถึงลักษณะ
ของสันติภาวะที่พบเห็นได้จากวิถีชีวิตของท่านและสังฆะของหมู่บ้านพลัม เป็นต้น  
 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 91 
 

จากการศึกษาถึงทรรศนะเกี่ยวกับสันติภาพของติช นัท ฮันห์ พบว่า ท่านมี
การกล่าวถึงลักษณะของสันติภาพไว้ ซึ่งผู้เขียนสามารถสรุป วิเคราะห์ และจัดประเภท
ได้ ดังนี้ 

ก) สันติภาพแบบทวิลักษณะ (แบ่งในเชิงคุณภาพ) อธิบายได้เป็น 
 (1) สันติภาพเชิงลบ (Negative Peace) คือ สันติภาพที่ปราศจากสงคราม

ความรุนแรง และความขัดแย้งที่น าไปสู่ความรุนแรงและการท าลายล้าง 
 (2) สันติภาพเชิงบวก (Positive Peace) คือ สันติภาพที่สังคมมีความ

สงบสุข สันติและชื่นบาน ผู้คนมีวิถีชีวิตที่มีความเคารพ อ่อนน้อม และไม่เบียดเบียน
ต่อชีวิตอื่นและธรรมชาติ รวมทั้งมีความยุติธรรมในสังคมและมีความสมานฉันท์ไม่
แบ่งแยกด้วยความรักและเข้าใจซึง่กันและกันของผู้คน 

 

ข) สันติภาพแบบทวิภาวะ (แบ่งในเชิงสภาวะ) อธิบายได้ดังนี้ 
 (1) สันติภาพภายใน (Internal Peace) คือ สภาวะของจิตใจท่ีมีความ

สงบสุข เยือกเย็น รื่นเริงอยู่กับปัจจุบันขณะ ใช้ชีวิตอย่างมีสติ ไม่ถูกครอบง าด้วย
อารมณ์ขุ่นมัวต่างๆ เช่น ความโกรธ ความทะยานอยาก ความฟุ้งซ่าน เป็นต้น รวมทั้ง 
มีความรักและความเข้าใจ ซึ่งเป็นรากฐานของการน าสันติภาพมาสู่สังคมภายนอก 

 (2) สันติภาพภายนอก (External Peace) คือ สภาวะที่ปราศจากสงคราม 
ความรุนแรง และความขัดแย้งที่น าไปสู่ความรุนแรงและการท าลายล้าง และเป็นสภาวะ
ที่สังคมมีความสงบสุข สันติและชื่นบาน ผู้คนมีวิถีชีวิตที่มีความเคารพ อ่อนน้อม 
และไม่เบียดเบียนต่อชีวิตอื่นและธรรมชาติ รวมทั้งมีความยุติธรรมในสังคมและมี
ความสมานฉันท์ไม่แบ่งแยกด้วยความรักและเข้าใจซึ่งกันและกันของผู้คน  

 

แต่ทั้งนี้ การแบ่งนิยามของสันติภาพแบบแยกย่อยทั้ง 4 ประการ เป็นเพียง
การอธิบายให้เห็นทรรศนะที่ชัดเจนโดยผู้เขียน ซึ่งแท้จริงแล้ว ในทรรศนะของติช นัท 
ฮันห์ ความหมายของสันติภาพทั้ง 4 ลักษณะ ไม่สามารถแบ่งแยกออกจากกันได้ และ
ล้วนเป็นปัจจัยเกื้อหนุนให้แก่กันและกัน กล่าวคือ สันติภาพทั้งในเชิงลบและเชิงบวก
ล้วนเกื้อหนุนกัน เช่น ความสงบสุขย่อมมีไม่ได้ถ้าตราบใดยังมีสงครามและความรุนแรง 
หรือ สันติภาพภายนอกที่ปรารถนาก็ย่อมมีไม่ได้อย่างแท้จริง ถ้าผู้คนในสังคมยังขาด



92 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

ซึ่งสันติภาวะภายในจิตใจ หรือในขณะเดียวกัน ถ้าสังคมภายนอกมีแต่ความขัดแย้ง
และความรุนแรง การรักษาสันติภาวะในจิตใจก็เป็นไปได้อย่างยากล าบาก เป็นต้น 
 
 
4. ดอกบัวในเปลวเพลิง: ขั้นตอนการสร้างสันติภาพ 
 ของติช นัท ฮันห ์
 
 ติช นัท ฮันห์ ได้แสดงหลักการในการสร้างสันติภาพไว้ในหลายวาระและ
หลายรูปแบบ และโดยส่วนมากจะมีการน ามากล่าวถึงในหนังสือหรืองานเขียนของ
ท่านหลายเรื่อง ไม่ว่าจะเป็น “สันติภาพทุกย่างก้าว หรือ Peace in Every Step”, 
“เธอคือศานติ หรือ Being Peace”, “ศานติในเรือนใจ หรือ Touching Peace” และ 
“Keeping the Peace” เป็นต้น ซึ่งจากการศึกษาทรรศนะของท่าน ท าให้ผู้เขียน
สามารถสรุปหลักการในการสร้างสันติภาพของติช นัท ฮันห์ ออกเป็น 3 ขั้นตอนที่มี
ความเชื่อมโยงกัน โดยขั้นตอนที่ 1 เป็นเรื่องของการสร้างสันติภาพภายในใจ โดย
เน้นการฝึกปฏิบัติเจริญสติในทุกอิริยาบถเพื่อให้เกิดความสงบสุขในจิตใจ ส่วน
ขั้นตอนที่ 2 เป็นเรื่องของการเปลี่ยนแปรและเยียวยาจิตใจที่มีความทุกข์ทรมานจาก
ความรู้สึกทางลบ และขั้นตอนที่ 3 เป็นเรื่องการน้อมน าเอาสันติภาพที่มีภายในออกมาสู่
การใช้ชีวิตและสังคมภายนอก รวมไปถึงการสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นได้อย่างแท้จริง
ในโลกปัจจุบันเพื่อหยุดยั้งสงคราม ความขัดแย้ง และความรุนแรง ซึ่งในขั้นตอน 1 
และ 2 นั้น ก็คือ การสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในตนเอง หรือ “Peace in oneself” และ
ส าหรับหลักการในขั้นตอนที่ 3 นั้น ก็คือ การสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในสังคมและ
โลก หรือ “Peace in the world” นั่นเอง ซึ่งแต่ละขั้นตอนมีรายละเอียดโดยสังเขป 
ดังนี้  
 
 
 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 93 
 

4.1 ขั้นแรก: การปฏิบัติเจริญสติเพื่อสร้างสันติภาพภายในจิตใจ  
 
 ติช นัท ฮันห์ เสนอให้เรากลับมาฝึกฝนและพัฒนาจิตใจของตนโดยการ
เจริญสติให้ตระหนักรู้อยู่กับปัจจุบันขณะในทุกอิริยาบถในชีวิตประจ าวัน เพื่อให้ผู้
ปฏิบัติสามารถสัมผัสถึงความสงบและความสุขจากการมีสติอยู่กับปัจจุบัน และเป็น
อิสระจากการคิดฟุ้งซ่านหรือกังวลกับเรื่องในอดีตหรืออนาคตซึ่งเป็นสาเหตุหนึ่งของ
ความทุกข์และความไม่สงบของจิตใจ  ในการปฏิบัติ ท่านได้แนะน าให้ผู้ปฏิบัติเริ่ม
จากการฝึกปฏิบัติโดยการหายใจอย่างมีสติในลักษณะของอานาปานสติ หรือการมีสติ
ระลึกรู้ลมหายใจเข้า ออก เพื่อช่วยให้ผู้ปฏิบัติสงบและผ่อนคลาย สามารถด ารงสติ
และความรู้ตัวทั่วพร้อมไว้โดยไม่ปล่อยความรู้สึกให้ปรุงแต่งไปตามสิ่งที่มากระทบ 
โดยในการฝึกปฏิบัตินั้น ติช นัท ฮันห์ แนะน าว่าสามารถปฏิบัติในที่ใดหรืออิริยาบถ
ใดก็ได้ ขอเพียงให้ตระหนักรู้อยู่กับขณะปัจจุบันรวมทั้งท าการพิจารณาอย่างลึกซึ้ง
ถึงคุณค่าของชีวิตและสิ่งที่กระท าอยู่ (ติช นัท ฮันห์, 2545, น. 7-13) เพื่อให้ผู้ปฏิบัติ
สามารถสัมผัสกับความชื่นบานและความสงบในตัวเองและผู้คนรอบข้างได้ หลักการ
ในขั้นแรกนี้ ท่านมุ่งเน้นการสร้างความสงบให้เกิดแก่ตนเองของปัจเจกบุคคลและ
น าไปสู่การเปลี่ยนแปลงและเยียวยาจิตใจต่อไป 
 
4.2 ขั้นตอนที่ 2: การเปลี่ยนแปลงและเยียวยาจิตใจ 
 

ติช นัท ฮันห์ ให้ความส าคัญแก่การเปลี่ยนแปลงและเยียวยาความรู้สึกด้าน
ลบของจิตใจ ไม่ว่าจะเป็นความรู้สึกเศร้า โกรธ หงุดหงิด หรือ กลัว เป็นต้น ซึ่งความรู้สึก
เหล่านี้เป็นสาเหตุส าคัญของความขัดแย้งและความรุนแรง ส าหรับวิธีการปฏิบัตินั้น 
ท่านให้ใช้การภาวนาหรือการตระหนักรู้ความรู้สึกแต่ละอย่างที่เข้ามาเยือน โดยให้ผู้
ปฏิบัติกลับมาสู่การหายใจอย่างมีสติ และก าหนดรู้ความรู้สึกที่เกิดขึ้นนั้น และเมื่อ
ตระหนักรู้อย่างมีสติถึงความรู้สึกนั้นแล้ว ความรู้สึกนั้นก็จะสงบระงับลง จากนั้นก็ให้
ผู้ปฏิบัติภาวนาเพื่อรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงนั้นและปล่อยวางความรู้สึกนั้นลงด้วย
ความรู้ตัวในทุกขณะ (ติช นัท ฮันห์, 2545, น. 51-55) ซึ่งความรู้สึกในทางลบที่ 
ติช นัท ฮันห์ ให้ความส าคัญเป็นพิเศษ คือ ความโกรธ เนื่องจากความโกรธจะท าให้



94 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

ผู้โกรธทุกข์ทรมานและสูญเสียการควบคุมตนเองและเป็นเหตุให้เกิดความขัดแย้ง 
หรือความรุนแรงอื่นๆ ได้ โดยท่านสอนให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจว่ารากเหง้าของความโกรธที่
แท้จริงมาจากภายในตัวของเราเองคือเมล็ดพันธุ์แห่งความโกรธที่มีอยู่ (อกุศลมูล) 
นอกจากนี้ก็ให้พิจารณาอย่างลึกซึ้งถึงเหตุปัจจัยที่ผลักดันให้ผู้อื่นกระท าไม่ดีกับเรา 
โดยท่านเน้นว่า การภาวนาจะช่วยให้มองสิ่งต่างๆ ได้ลึกลงไปเพื่อจะได้เห็นถึงธรรมชาติ
หรือรากเหง้าของปัจจัย หรือ “ความเป็นเช่นนั้นเอง” ทั้งภายในตัวเราและของผู้อื่น 
ซึ่งการเห็นจะน ามาซึ่งความเข้าใจและความโกรธก็จะแปรเปล่ียนไปเป็นความเข้าใจ
และความเมตตา  และสามารถอยู่ร่วมกันกับผู้อื่นได้อย่างสงบและเป็นสุข (ติช นัท 
ฮันห์, 2545, น. 57-59) 

 

นอกจากนี้ ติช นัท ฮันห์ ยังอธิบายว่า การภาวนาหรือการเจริญสติที่ได้
กล่าวมา สามารถกระท าควบคู่ไปกับการช่วยเหลือผู้อื่นและสังคมได้ นั่นคือ ผู้ปฏิบัติ
ควรตระหนักถึงปัญหาของโลกด้วยสติ ซึ่งจะท าให้รู้ว่า ควรกระท าหรือไม่ควรกระท า
สิ่งใดเมื่ออยู่ในสถานการณ์นั้นๆ เท่ากับเป็นการด าเนินกิจกรรมหรือการท างานเพื่อ
สร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในสังคม ซึ่งถือเป็นความรับผิดชอบต่อสังคมควบคู่ไปกับ
การพัฒนาชีวิตด้านในเป็นล าดับต่อไปนั่นเอง 
 
4.3 ขั้นตอนที่ 3: สันติภาพทุกย่างก้าว จากสันติภาพภายในสู่สันติภาพ

ภายนอก 
 
ในขั้นตอนต่อไป ติช นัท ฮันห์ ได้อธิบายถึงการน าเอาสันติภาพที่มีภายใน

ออกมาสู่การใช้ชีวิตและสังคมภายนอก รวมไปถึงแนวทางการสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้น
ได้อย่างแท้จริงในโลกปัจจุบันเพื่อหยุดยั้งสงคราม ความขัดแย้งและความรุนแรง ซึ่ง
ในประเด็นนี้ท่านให้ความส าคัญกับการตระหนักและเข้าใจในสัจธรรมของ “การเป็นอยู่
ระหว่างกันและกัน” หรือ “ปฏิจจภาวะ” (Interbeing)  ที่อธิบายว่า สรรพสิ่งทั้งหลายใน
โลกนี้ล้วนมีความเกี่ยวข้องและสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ไม่มีสิ่งใดที่อยู่โดดเดี่ยวโดยไม่
เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับสิ่งอื่น ซึ่งก็คือความหมายของหลักธรรม “ปฏิจจสมุปบาท” หรือ 
“อิทัปปัจยตา” ในพระพุทธศาสนานั่นเอง ซึ่ง “ปฏิจจภาวะ” ที่เป็นเสมือนแกนกลาง



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 95 
 

ของความเข้าใจที่ท าให้การสร้างสันติภาพเกิดขึ้นได้ เนื่องจากก่อให้เกิด “ปัญญาเห็น
แจ้งในความไม่แบ่งแยก” นั่นคือ การมองอย่างลึกซึ้งเพื่อให้เห็นความเกี่ยวข้องสัมพันธ์
ระหว่างกันและกันกับบุคคลอื่นหรือสิ่งอื่น ดังนั้นเราจึงไม่ควรแบ่งแยกกันด้วยความ
ต่างที่เห็นด้วยปัจจัยภายนอก และเราควรต้องรับผิดชอบต่อทุกสิ่งที่เกิดขึ้นรอบตัวเรา 
เพราะเราต่างมีความเกี่ยวข้องกันไม่มากก็น้อย (ติช นัท ฮันห์, 2545, น. 91-92) หรือ
แม้แต่คนที่เราเรียกว่าเป็นศัตรู เขาก็คือมนุษย์เหมือนกับเรา และการกระท าที่ไม่ดี
ของเขาอาจจะเกิดจากเหตุปัจจัยต่างๆ เป็นแรงผลักดัน  

 

 ส าหรับการแสดงออกเพื่อสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในสังคมหรือสันติภาพ
ภายนอก ติช นัท ฮันห์ ให้ความส าคัญกับทั้งสันติภาพในแง่ของความสงบสุขในชีวิต
และความเป็นธรรมในสังคมซึ่งเป็นการแก้ปัญหาความรุนแรงเชิงโครงสร้างของสังคม 
กับสันติภาพในแง่ของการต่อต้านสงครามและความรุนแรงอันเป็นความรุนแรงทางตรง 
ซึ่งติช นัท ฮันห์ เสนอให้เราเจริญสติ โดยการสร้างสันติภาพในจิตใจก่อน จากนั้นจึง
ท าการพิจารณาถึงธรรมชาติที่แท้จริงของสงคราม และมีส่วนร่วมในการรณรงค์หรือ
กิจกรรมเพื่อปลุกประชาชนและสังคมให้ตื่นขึ้น เพื่อต่อต้านสงครามและการใช้ความ
รุนแรงไม่ให้เกิดขึ้นอีก โดยใช้สันติวิธี1 ในรูปแบบต่างๆ รวมไปถึงการให้ความรู้เกี่ยวกับ
สันติภาพด้วย ซึ่งแนวคิดในการสร้างสันติภาพของติช นัท ฮันห์ ทั้ง 3 ขั้นตอน คือ 
การสร้างสันติภาพภายใน การเปล่ียนแปรและเยียวยาจิตใจ และการสร้างสันติภาพ
ภายนอกดังกล่าว สามารถน าไปประยุกต์ในการท างานเพื่อสร้างสันติภาพท่ามกลาง
สถานการณ์ความขัดแย้งได้ ดังจะเห็นได้อย่างชัดเจนผ่านการท างานเพื่อสันติภาพ
ในรูปแบบต่างๆ ของติช นัท ฮันห์ 
 
 
 

                                                            
1 สันติวิธี (Peaceful Ways) คือ แนวทางในการสร้างสันติภาพ ด้วยปฏิบัติการ

ไร้ความรุนแรงในรูปแบบต่างๆ ที่ตั้งอยู่บนความเป็นธรรมและหลักมนุษยธรรม หรืออีกนัยหนึ่ง 
สันติวิธี เป็นความพยายามในการแก้ไขข้อขัดแย้งโดยสันติ หรือเพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงต่อ
สังคม เพื่อให้เกิดความชอบธรรม (พระไพศาล วิสาโล, 2550, น. 47-48) 



96 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

5. เมื่อดอกบัวบาน: วิเคราะห์รูปแบบการสร้างสันติภาพ 
 ของติช นัท ฮันห์ ผ่านการท างานเพื่อสันติภาพ 
 
 จากการวิเคราะห์กิจกรรมและการท างานเพื่อสันติภาพของติช นัท ฮันห์ 
ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน สามารถสรุปแนวทางได้ว่า ในช่วงเริ่มต้น ก่อนที่จะมีความ
ขัดแย้งทางการเมืองในเวียดนามจนพัฒนาไปเป็นความรุนแรงนั้น ท่านให้ความส าคัญ
กับการปรับปรุงพระพุทธศาสนาในเวียดนามให้ก้าวหน้าในการตอบสนองชีวิตและ
สังคมปัจจุบัน รวมทั้งการพัฒนาสังคมหรือแก้ “ปัญหาความรุนแรงในเชิงโครงสร้าง”2 
และเมื่อเกิดสงครามและเหตุการณ์ความรุนแรงขึ้น ท่านจึงให้ความส าคัญกับการแก้ไข 
“ปัญหาความรุนแรงทางตรง”3 ควบคู่กันไป ซึ่งสามารถวิเคราะห์ให้เห็นรูปแบบ (Model) 
แนวทางในการสร้างสันติภาพโดยการแก้ปัญหาความรุนแรงทั้ง 2 ประเภท อย่างเป็น
รูปธรรม ดังนี้ 
 
5.1 การแก้ปัญหาความรุนแรงเชิงโครงสร้าง (Structural Violence) 
 
5.1.1 การเผยแผ่และขบัเคลื่อนงานด้านพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม 
 และการสร้างคนรุ่นใหม่เพื่อพัฒนาสังคม 

                                                            
2 ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง (Structural Violence) หมายถึง ความรุนแรงที่

โครงสร้างสังคมได้กระท าต่อคนในสังคม มีผลท าให้ชีวิตของเขาถูกบั่นทอนให้ตกอยู่ในความ
ทุกข์ทรมานทั้งทางกาย เช่น ความยากจน เจ็บป่วย และทางจิตใจ คือเกิดความหวาดหวั่น 
ความทุกข์ ไม่มั่นคง รู้สึกว่าชีวิตขาดความปลอดภัย มีภาวะกดดันในจิตใจ ซึ่งความรุนแรง
ทางโครงสร้างหาคนที่เป็นสาเหตุหรือผู้กระท ารุนแรงได้ไม่ชัดเจน (พระไพศาล วิสาโล, 2550, 
น. 24-25) 

3 ความรุนแรงทางตรง (Direct Violence) หมายถึง ความรุนแรงระหว่างบุคคลกับ
บุคคล ซึ่งมีผู้กระท าและมีผู้ถูกกระท าอย่างชัดเจน เช่น การฆ่า การท าร้ายกัน ซึ่งอาจมาใน
รูปของสงคราม อาชญากรรม การวิวาท การคุกคาม และการบังคับ เป็นต้น (พระไพศาล วิสาโล, 
2550, น. 24-25) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 97 
 

 เมื่อเวียดนามอยู่ท่ามกลางภาวะสงคราม ท่านก็ให้ความส าคัญกับการฝึกอบรม
คนรุ่นใหม่ให้มีความรู้ ความเข้าใจในพระพุทธศาสนา รวมทั้งตระหนักถึงความส าคัญ
ของการท างานเพื่อสังคมและช่วยเหลือผู้คน โดยผ่านการสอนแนวคิดทางพระพุทธศาสนา
และการปฏิบัติธรรมที่ไม่แยกขาดกับการใช้ชีวิตประจ าวันและการท างานเพื่อสังคม 
เช่น การก่อตั้งโรงเรียนเยาวชนเพื่อการบริการสังคม (The School of Youth for 
Social Service) ซึ่งเป็นแนวทางหนึ่งในการฝึกฝนนักเรียนซึ่งเป็นคนรุ่นใหม่ให้มี
จิตใจที่เสียสละและมีจิตส านึกรับผิดชอบต่อสังคม รวมท้ังมีความรักต่อเพื่อนมนุษย์
และประเทศชาติ มุ่งอุทิศตนเพ่ือช่วยเหลือ เยียวยา ประชาชนที่ประสบภัยสงคราม
และพัฒนาชุมชนท้องถิ่นและความเป็นอยู่ของชาวชนบทให้ดีขึ้น การท างานท่ามกลาง
ความรุนแรงและสงครามนั้น ติช นัท ฮันห์ ได้สอนให้นักเรียนด ารงมั่นในเมตตาธรรม 
และฝึกเตรียมตัวตายโดยไม่มีความเกลียดชัง สามารถให้อภัย และสามารถรักษา
ความสงบ สันติในจิตใจได้เสมอ โดยตระหนักว่า มนุษย์มิใช่ศัตรู แต่ศัตรูที่แท้จริงคือ 
กิเลส หรืออกุศลมูลในจิตใจนั่นเอง (ติช นัท ฮันห์, 2543, น. 23-25)  
 

 นอกจากนี้ ท่านได้ก่อตั้ง “คณะเทียบหิน” (Order of Interbeing) เพื่อสร้าง
คนรุ่นใหม่ขึ้นมาเพื่อเป็นคณะท างานเพื่อสังคม โดยประยุกต์พระพุทธศาสนาเข้ากับ
วิถีชีวิตและการท างาน โดยสมาชิกของคณะเทียบหินจะต้องปฏิบัติตามหลักของศีล 
๑๔ ข้อ ซึ่งเป็นแนวทางการด าเนินชีวิตและการท างานเพื่อพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นทั้ง
ในทางพฤติกรรมและทางจิตใจ รวมไปถึงการตระหนักในความรับผิดชอบต่อผู้อื่นและ
สังคม โดย ติช นัท ฮันห์ จะสอนและปลูกฝังคุณธรรมรวมทั้งอุดมคติของพระโพธิสัตว์
โดยการให้สมาชิกได้สัมผัสกับความทุกข์ยากของผู้อื่น (ติช นัท ฮันห์, 2537, น. 85-87) 
 

 การที่ ติช นัท ฮันห์ มีข้อเสนอเพื่อปรับปรุงพระพุทธศาสนาในเวียดนามนั้น 
ถือเป็นอีกแนวทางหนึ่งในการน าพระพุทธศาสนาและชาวพุทธเข้ามามีส่วนร่วมใน
การฟื้นฟูและพัฒนาประเทศเวียดนามให้เป็นไปอย่างสันติวิธีโดยเฉพาะในระหว่าง
วิกฤตของสงคราม โดยการประยุกต์หลักการในพระพุทธศาสนาเพื่อสร้างคุณธรรม
ภายในให้เกิดแก่ผู้ท างานด้านสันติภาพและขับเคลื่อนออกมาเป็นการท างานเพื่อ
ช่วยเหลือผู้อื่นด้วยความเมตตา 
 



98 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

5.1.2 การพัฒนาสังคม  
  ติช นัท ฮันห์ ได้ก่อตั้งโรงเรียนเยาวชนเพื่อการบริการสังคมขึ้น ด้วยเหตุผล
เพื่อช่วยบรรเทาทุกข์อันเกิดจากสงคราม ประกอบกับความล้มเหลวของรัฐบาลใน
โครงการช่วยเหลือหมู่บ้านในชนบท ซึ่งโรงเรียนให้ความส าคัญกับการบรรเทาทุกข์
ภัยอันเกิดจากสงครามอย่างเร่งด่วน ด้วยการวางแผนงานระยะยาวที่สอดคล้องกัน
กับปัญหาอื่นๆ เช่น ปัญหาอนามัยในชนบทและการสุขาภิบาล ปัญหาการปรับปรุง
เทคนิคในการเกษตรกรรม และปัญหาการไม่รู้หนังสือ โดยโรงเรียนได้ฝึกฝนให้
นักเรียนสามารถช่วยเหลือชาวบ้านให้รู้จักประยุกต์เอาวิธีการพัฒนาชนบทแผนใหม่
มาใช้ เพื่อยกระดับชีวิตของคนในหมู่บ้าน รวมท้ังสร้างให้เกิดความรู้สึกเป็นอันหนึ่ง
อันเดียวกันระหว่างผู้ปฏิบัติงานซึ่งสมัครเข้ามาปฏิบัติภารกิจและชาวบ้านผู้ได้รับ
คุณประโยชน์ซึ่งปรารถนาจะปรับปรุงและพัฒนาตนเอง นอกจากนี้ คณะกรรมการ
ชาวพุทธเพื่อสันติภาพที่ท างานเคลื่อนไหวอยู่นอกประเทศเวียดนาม ซึ่งน าโดยติช 
นัท ฮันห์ และองค์กรชาวพุทธและคณะท างานเพื่อสันติภาพและการพัฒนาที่ด าเนินงาน
อยู่ในประเทศเวียดนาม ได้ร่วมมือกันขยายงานเป็นเครือข่ายที่ท างานเพื่อสันติภาพ
และพัฒนาสังคมในเวียดนามผ่านโครงการต่างๆ ที่มีความหลากหลายท่ามกลาง
บรรยากาศของสงครามและความขัดแย้งอย่างเข้มแข็ง ในรูปแบบของการเผยแพร่
ข้อมูลและข่าวสารไปยังองค์กรหรือกลุ่มคนต่างๆ ในนานาประเทศ เพื่อให้รับทราบถึง
สถานการณ์ในเวียดนาม เพื่อน าไปสู่การให้ความสนับสนุนและช่วยเหลือต่อไป 
 
5.1.3 การช่วยเหลือด้านมนุษยธรรม 
 ติช นัท ฮันห์ ให้ความส าคัญกับการช่วยเหลือด้านมนุษยธรรม เพื่อช่วย
เยียวยาผู้ที่ประสบความทุกข์จากภัยสงครามและความอยุติธรรมต่างๆ ท่านได้สอน
ให้คณะอาสาสมัครและลูกศิษย์มีสติมั่นคงในระหว่างการท างาน ท าการช่วยเหลือ
ผู้ประสบภัยพร้อมกับพิจารณาความทุกข์ของพวกเขาเหล่านั้น โดยท าการเจริญมรณสติ
ไปด้วย โดยท่านได้กระท าตนเป็นแบบอย่างแก่คณะท างานและลูกศิษย์ให้เห็นว่า แม้
ท่านจะเจ็บป่วยแต่ก็ยังคงท างานต่อไปอย่างมีสติและเสียสละ (ภิกษุณีเจิงคอม, 2541, 
น. 95-107) 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 99 
 

 ติช นัท ฮันห์ ยังริเริ่มให้มีโครงการช่วยเหลือเด็กก าพร้าและยากจนในเวียดนาม 
เป็นอีกแนวทางหนึ่งที่ได้รับผลกระทบจากภัยสงคราม ซึ่งวิธีการของท่านก็คือ การ
รวบรวมข้อมูลของเด็กก าพร้าเท่าที่จะหาได้และท าการแปลเป็นภาษาต่างๆ และ
เผยแพร่ข้อมูลออกไปเพื่อหาผู้บริจาคที่ต้องการช่วยเหลือเด็กๆ จากทั่วยุโรป ผ่าน
คณะกรรมการที่อยู่ในประเทศนั้นๆ (ภิกษุณีเจิงคอม, 2541, น. 265-277) ซึ่งเป็น
เรื่องของการขอความช่วยเหลือในเชิงมนุษยธรรมผ่านการกระตุ้นเมตตาธรรมจาก
การได้รับรู้และสัมผัสถึงความทุกข์ของเด็กๆ เหล่านั้นจากข้อมูลที่ได้รับนั่นเอง  
 

 นอกจากนี้ ยังมีการช่วยเหลือผู้ลี้ภัยชาวเรือจากเวียดนาม โดยเริ่มต้นจาก
การเจรจาเพื่อให้ผู้เกี่ยวข้องอนุญาตรับผู้ลี้ภัยชาวเวียดนามในประเทศนั้นๆ เพิ่มขึ้น 
รวมทั้งบอกเล่าความจริงผ่านผู้น าทั้งทางการเมืองและศาสนาระดับโลก รวมทั้ง
สื่อมวลชน โดยท่านได้อธิบายถึงชะตากรรมและความทุกข์ของผู้ลี้ภัย รวมทั้งเรียกร้อง
ให้สหรัฐอเมริกามีส่วนร่วมรับผิดชอบต่อผู้ลี้ภัยเหล่านี้ด้วย อันแสดงให้เห็นว่า ติช 
นัท ฮันห์ มุ่งเน้นไปที่การเรียกร้องส านึกและความรับผิดชอบจากผู้ที่เกี่ยวข้อง เพื่อ
น าไปสู่การช่วยเหลือ ซึ่งในวิธีที่คล้ายกันนี้ ยังได้ใช้ในการด าเนินการช่วยเหลือนักโทษ
ทางการเมืองและต่อต้านการละเมิดสิทธิมนุษยชนในเวียดนามอีกด้วย (ภิกษุณีเจิงคอม, 
2541, น. 303-326) 
 
5.1.4 การแกป้ัญหาสิ่งแวดล้อม 
 ติช นัท ฮันห์ นั้น มีทรรศนะว่า ปัญหาสิ่งแวดล้อมมีจุดเริ่มต้นมาจากความ
ทะยานอยากอันเกินพอดีและความไม่รู้ของมนุษย์ ดังนั้นมนุษย์ควรตระหนักในเรื่อง
นี้และร่วมมือกันรับผิดชอบที่จะเปลี่ยนแปลงสิ่งแวดล้อมในโลกนี้ให้ดีขึ้นด้วยความรัก 
และปฏิบัติออกมาเป็นการกระท า เช่น การลดการใช้รถยนต์เพียงหนึ่งวันในหนึ่ง
เดือน ซึ่งข้อเสนอดังกล่าวมีจุดเริ่มต้นจากสถานปฏิบัติธรรมสวนกวาง (Deer Park 
Monastery) ที่รัฐแคลิฟอร์เนีย ประเทศสหรัฐอเมริกา อันเป็นสาขาหนึ่งของหมู่บ้าน
พลัม ซึ่งงดใช้รถยนต์ทุกวันอังคารคืออาทิตย์ละวัน ซึ่งเป็นการแสดงออกถึงการ
ตระหนักในการบริโภคพลังงานของเรา และเพื่อลดการใช้พลังงานอย่างมีสติเพื่อช่วย
ลดภาวะโลกร้อนและสามารถเยียวยาโลกได้ รวมท้ังยังมีการใช้พลังงานแสงอาทิตย์
แทนพลังงานไฟฟ้าในสถานปฏิบัติธรรมสวนกวางใน พ.ศ.2550 เป็นต้น 



100 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

5.1.5 การแกป้ัญหาในยุคบริโภคนิยมดว้ยข้ออบรมสติ 5 ประการ  
 ติช นัท ฮันห์ ได้เสนอข้ออบรมสติ 5 ประการ ซึ่งเป็นการน าหลักศีล 5 มา
ตีความและประยุกต์ให้เข้ากับยุคสมัย ชัดเจนเป็นรูปธรรมโดยอธิบายทั้งในส่วนการ
ละเว้นและแนะน าในส่วนที่พึงกระท าอันเป็นคุณธรรมเชิงบวก โดยเฉพาะข้อปฏิบัติที่
เหมาะกับยุคของลัทธิบริโภคนิยมเพื่อเป็นแนวทางให้การด ารงชีวิตในสังคมปัจจุบัน
เป็นไปอย่างมีสติ ไม่ให้เป็นไปเพื่อการเบียดเบียนทั้งตนเอง ผู้อื่นและสิ่งแวดล้อม 
สามารถด ารงชีวิตอย่างรู้เท่าทัน เลือกบริโภคแต่สิ่งที่ดีงามและเป็นไปอย่างเหมาะสม
รวมทั้งยังเป็นแนวทางในการใช้ชีวิตที่ดีงามและช่วยเหลือเกื้อกูลกันอันจะน าไปสู่
สันติภาพในสังคมอีกด้วย  
 
5.2 การแก้ปัญหาความรุนแรงทางตรง (Direct Violence) 
 
5.2.1 การปฏิบัติภาวนาเพื่อสร้างความตระหนักรูแ้ละความเข้าใจต่อปัญหาสงคราม 

ความขัดแย้ง และความรุนแรง 
  ติช นัท ฮันห์ แสดงทรรศนะไว้อย่างชัดเจนว่า สงครามจะป้องกันได้ก็ด้วย
การที่ผู้คนสร้างสันติภาพขึ้นมาในจิตใจและความคิด และไม่แก้ปัญหาความขัดแย้ง
โดยการใช้ความรุนแรงใดๆ เราจึงต้องเจริญสติ สร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในจิตใจ 
พิจารณาธรรมชาติที่แท้จริงของสงคราม และมีส่วนร่วมในการรณรงค์หรือกิจกรรมเพื่อ
ปลุกประชาชนและสังคมให้ตื่นขึ้น เพื่อต่อต้านสงครามและการใช้ความรุนแรงไม่ให้
เกิดขึ้นอีก รวมทั้งเริ่มการให้การศึกษาเกี่ยวกับสันติให้เกิดขึ้น 
 

 โดยท่านชี้ให้เห็นว่า แม้สงครามเวียดนามได้สิ้นสุดลง แต่ปัจจุบันสถานการณ์
ในที่อื่นๆ ของโลกก็ยังคงมีการแบ่งเป็นฝักฝ่าย และประชาชนมีการยึดมั่นอยู่กับฝ่าย
หนึ่งและอุดมการณ์หนึ่งอย่างสิ้นเชิง ดังนั้น เพื่อที่จะเข้าใจความทุกข์ยากและความกลัว
ของประชาชนผู้อยู่ท่ามกลางสงคราม ความขัดแย้ง และความรุนแรง ติช นัท ฮันห์ 
แนะน าว่า เราควรเริ่มจากตัวเราเอง โดยฝึกภาวนาเพื่อเป็นหนึ่งเดียวกับคนเหล่านั้น 
ซึ่งการกระท าเช่นนั้นย่อมล่อแหลมและอันตราย เพราะจะถูกระแวงจากคู่ขัดแย้งทั้ง 2 
ฝ่าย เนื่องจากการประสานรอยร้าวคือการท าความเข้าใจท้ังสองฝ่าย เพื่อบอกความ
ทุกข์ยากและเดือดร้อนของฝ่ายหนึ่งให้กับอีกฝ่ายหนึ่งได้รับรู้ และน าทางไปสู่การ



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 101 
 

เข้าใจและเห็นใจซึ่งกันและกันอันเป็นต้นทางแห่งสันติภาพ ส าหรับการฝึกภาวนา
เพื่อให้เข้าถึงความเป็นหนึ่งเดียวกัน เพื่อน าไปสู่การไม่แบ่งแยกนั้น สามารถท าได้
โดย ฃการก าหนดลมหายใจ เจริญสติ และท าความรู้สึกเหมือนกับเราเป็นคนของฝ่าย
นั้นๆ โดยน้อมใจไปรับรู้ถึงความรู้สึกของพวกเขา เช่น ความทุกข์ ความหวัง ความ
กลัว เป็นต้น เมื่อปฏิบัติได้เช่นนี้ จะท าให้เกิดความเข้าใจ ความรัก ปราศจากความ
อาฆาตมาดร้าย ซึ่งเป็นต้นทางของสันติภาพแล้ว (ติช นัท ฮันห์, 2537, น. 70-72) 
 
5.2.2 การเผยแพร่งานเขียนเพื่อส่งเสริมสันติภาพ 
 

 ติช นัท ฮันห์ ให้ความสนใจและความส าคัญกับการเขียนหนังสือที่ส่งเสริม
การสร้างสันติภาพ รวมท้ังการแปลและการเผยแพร่งานเขียนในลักษณะต่างๆ เพ่ือ
น าไปสู่การเปลี่ยนแปลง เช่น ในช่วงที่เกิดสงครามเวียดนามนั้น ท่านได้เขียนและ
เผยแพร่งานเขียนเรื่อง  ดอกบัวกลางเปลวเพลิง (Vietnam: Lotus in a Sea of Fire), 
“อย่าลืมผู้ที่ก าลังเป็นทุกข์”, “บทสนทนา: กุญแจสู่สันติภาพในเวียดนาม” และ “ขอให้
เราภาวนาเพื่อที่นกแห่งสันติภาพจะกลับมา” ซึ่งหนังสือเรื่อง “อย่าลืมผู้ที่ก าลังเป็น
ทุกข์” เป็นจดหมายที่ ติช นัท ฮันห์ เขียนถึงคนที่อาศัยอยู่ในเมืองหลวง โดยขอร้อง
พวกเขาว่าอย่าลืมชาวชนบทซึ่งก าลังได้รับความทุกข์จากสงคราม ทั้งนี้เพราะท่าน
ติช นัท ฮันห์ ต้องการที่จะปลุกจิตส านึกของประชาชนให้หันมาใส่ใจและให้ความ
ช่วยเหลือผู้ประสบภัย และส าหรับหนังสือ “ดอกบัวกลางเปลวเพลิง” เป็นการบอกเล่า
ให้ทราบถึงประวัติพระพุทธศาสนาในเวียดนาม สถานการณ์สงครามและความขัดแย้ง
ของเวียดนามรวมทั้งความสูญเสียที่เกิดขึ้น และแนวทางในการสร้างสันติภาพและยุติ
สงคราม ซึ่งหนังสือเหล่านี้ได้แพร่หลายในกลุ่มชนชั้นปัญญาชนและกระจายต่อๆ ไป
ทั้งในเวียดนามและนอกประเทศ เพื่อกระตุ้นให้ผู้คนหันมาใส่ใจในการสร้างสันติภาพ
ให้เกิดมีในเวียดนามนั่นเอง รวมทั้งได้ท าการแปลเป็นภาษาต่างๆ และเผยแพร่หนังสือ
ดังกล่าวและอีกหลายๆ เล่มในปัจจุบันไปทั่วโลก  
 
 
 



102 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

5.2.3 การแสดงออกอย่างสันติวิธีเพื่อต่อต้านสงคราม ความขัดแย้ง 
และความรุนแรงต่างๆ  

 ส าหรับแนวทางในการแก้ปัญหาความขัดแย้งและความรุนแรงนั้น ติช นัท 
ฮันห์ ได้น าเสนอไว้หลายแนวทาง โดยอยู่บนพื้นฐานของสันติวิธี ซึ่งมีหลักการที่ส าคัญ
คือ การไม่ใช้ความรุนแรง การใช้วาจาแห่งรักและการฟังอย่างลึกซึ้งเพื่อให้เกิดความ
เข้าใจต่อผู้อื่นหรือแม้แต่คู่กรณี โดยในการฝึกปฏิบัติ ต้องอยู่บนพื้นฐานของการ
มองเห็นความเป็นอยู่ระหว่างกัน (Interbeing) หรือมองตนเองกับผู้อื่นหรือสิ่งอื่นๆ ว่า
ต่างมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ไม่แบ่งแยกแตกต่างจากกัน ดังเช่น ในเหตุการณ์ที่
มีการลิดรอนสิทธิของชาวพุทธภายใต้รัฐบาลของประธานาธิบดีโง ดินห์ เดียม นั้น 
ติช นัท ฮันห์ ได้แปลรายงานการละเมิดสิทธิมนุษยชนซึ่งได้รับจากเวียดนามเป็น
ภาษาอังกฤษ และท าเป็นเอกสารเพื่อเสนอต่อสหประชาชาติ  
 

 ในเหตุการณ์ครั้งนั้น ติช นัท ฮันห์ได้อดอาหารและภาวนาที่วัดแห่งหนึ่งใน
นิวยอร์กเพื่อสร้างความเชื่อมโยงทางจิตใจให้ได้สัมผัสความทุกข์ยากของชาวเวียดนาม 
ซึ่งวิธีการของท่านเป็นไปในลักษณะของการเปิดเผยความจริงเพื่อกระตุ้นให้องค์กร
นานาชาติและชาวโลกได้สนใจและรับรู้ถึงความทุกข์ของชาวเวียดนามและความไม่
เป็นธรรม และเกิดจิตส านึกในด้านมนุษยธรรมอันน าไปสู่การเข้าไปตรวจสอบและ
ช่วยเหลือ นอกจากนี้อีกวิธีการหนึ่งที่ท่านนิยมใช้ ก็คือการใช้วรรณกรรมและศิลปะ
ในรูปของงานเขียน บทกวี และบทภาวนา เพื่อสะท้อนถึงความจริงที่เกิดขึ้น (ภิกษุณี
เจิงคอม, 2541, น. 53-70) 
 

 นอกจากนี้ ติช นัท ฮันห์ ยังมีทรรศนะว่า สันติวิธีที่แท้จริงต้องขับเคลื่อน
ด้วยความรัก (Love in Action) มิใช่ความเกลียดหรือความโกรธ ถือเป็นการต่อสู้เชิง
จิตวิญญาณ โดยทุกการกระท าเพื่อสันติภาพ อันเป็นปฏิบัติการไร้ความรุนแรงที่ไม่มี
วิธีหรือรูปแบบทีต่ายตัว แต่ต้องอาศัยความตื่นตัวและความสร้างสรรค์ก็จะรู้เองว่าสิ่ง
ใดควรท าหรือไม่ควรท า และมีความกล้าหาญพอที่จะท้าทายกับความรุนแรงด้วยแรง
ขับเคลื่อนของความรัก และปฏิเสธการใช้ความรุนแรงโดยเด็ดขาดนั่นเอง (Thich Nhat 
Hanh,1993, p. 39-47) 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 103 
 

 ตัวอย่างเช่น กรณีปัญหาการก่อการร้าย ไม่สามารถหยุดได้ด้วยการใช้ก าลัง
หรือความรุนแรง อันเป็นผลมาจากการมีทรรศนะแบบแบ่งแยก (dualistic view) แต่
สามารถหยุดยั้งหรือแก้ปัญหาได้ด้วยการรับฟังอย่างลึกซึ้งด้วยความกรุณาและการ
ใช้วาจาแห่งรักด้วยวิถีทางแห่งความสันติ  เพื่อถ่ายถอนความเห็นผิดของผู้กระท า 
ซึ่งเป็นรากฐานของความเกลียดชังและความรุนแรง เช่น ในเหตุการณ์การก่อการร้าย
ในวันที่ 11 กันยายน พ.ศ.2544 ที่ตึกเวิลด์เทรดเซนเตอร์ กรุงนิวยอร์ก ประเทศ
สหรัฐอเมริกา ในวันรุ่งขึ้น ติช นัท ฮันห์ จัดแสดงปาฐกถาธรรมที่โบสถ์ริเวอร์ไซด์ 
(Riverside Church) ที่กรุงนิวยอร์ก และที่เมืองเบิร์กลี่ รัฐแคลิฟอร์เนีย รวมทั้งให้
สัมภาษณ์ต่อสื่อระดับสากล (หิมพรรณ รักแต่งาม, 2550, น. 90) โดยท่านได้เสนอ
แนวทางการแก้ปัญหาการก่อการร้าย และเยียวยาผลกระทบจากการก่อการร้าย โดย
ใช้แนวทางของหลักธรรม “อริยสัจ 4” มาประยุกต์ นั่นคือ การสืบสาวหาสาเหตุและ
แก้ที่รากเหง้าของปัญหา รวมทั้งเสนอว่า รัฐบาลควรจัดให้มี “บัณฑิตยสภา” (A Council 
of Sages) เพื่อฟังเสียงของประชาชนชาวอเมริกันผู้ตกเป็นเหยื่อของความแบ่งแยก 
ถูกเอาเปรียบ ตลอดจนความอยุติธรรมในสังคม เพื่อน าไปสู่ความเข้าใจในความทุกข์
นั้นและสามารถหาทางแก้ปัญหาอย่างถูกต้องและชอบธรรม 
 

 ส าหรับประเด็นในเรื่องการแก้ปัญหาความขัดแย้งนั้น ติช นัท ฮันห์ ได้เสนอ
วิธีการไว้หลายรูปแบบด้วยกัน  เช่น วิธีการสมานฉันท์ไมตรีเพื่อสลายความเป็นศัตรู
และการสร้างความเข้าใจอันดีระหว่างกันโดยเริ่มจากการที่บุคคลมีสติในการด ารงชีวิต 
กระท าสิ่งที่จะไม่ท าร้ายคนอื่น แต่เมื่อผิดพลาดไปแล้วก็รู้จักที่จะยอมรับและขอโทษ
ด้วยความจริงใจและแก้ไข รวมท้ังเปลี่ยนแปลงตนเองให้ดีขึ้นด้วยการแสดงออก จน
บุคคลอื่นได้เห็นการเปลี่ยนแปลงในทางที่ดีนั้นก็อาจจะน าไปสู่การยอมรับและให้อภัย 
โดยอยู่บนพื้นฐานการมีความเมตตากรุณาต่อกัน (ติช นัท ฮันห์, 2545, น. 121-123)  
 

 กล่าวได้ว่า สันติวิธีของติช นัท ฮันห์ มีหลักการร่วมกันอยู่ที่เป็นการประยุกต์
หลักการเจริญสติและการพิจารณาอย่างลึกซึ้งหรือ “โยนิโสมนสิการ” ในสัจธรรมของ 
“ปฏิจจภาวะ” เพื่อหยั่งเห็นถึงการเป็นอยู่หรือสัมพันธ์ซึ่งกันและกันของสรรพสิ่งอย่าง
ไม่แบ่งแยก ทั้งต่อตนเองและผู้อื่น เพื่อน้อมน าให้เกิดความเมตตา ความเข้าใจ และ



104 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

การให้อภัยกัน โดยปราศจากอคติ เข้ามาใช้ในการแก้ปัญหาความขัดแย้งเพื่อน าไปสู่
การสมานฉันท์และอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขนั่นเอง 
 
5.2.4 การเดินทางเพื่อแสดงปาฐกถาหรือการธุดงค์เพื่อสันติภาพ 
 ติช นัท ฮันห์ ได้ขับเคลื่อนงานด้านสันติภาพเชิงรุกในอีกรูปแบบหนึ่ง คือ 
การเดินทางไปยังนานาประเทศด้วยตนเองเพ่ือบอกกล่าวความเป็นจริงที่เกิดขึ้นใน
เวียดนามและเรียกร้องสันติภาพรวมทั้งขอการสนับสนุนเพื่อผลักดันให้เกิดการยุติ
สงครามในเวียดนาม หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “การธุดงค์เพื่อสันติภาพ” ซึ่งในการ
เดินทางไปนี้ ในหลายครั้งท่านได้เข้าพบผู้น าของรัฐบาล นักการเมือง ผู้น าองค์กร
ระหว่างประเทศ เช่นองค์กรสหประชาชาติ ผู้น าทางศาสนา หรือนักกิจกรรมทางสังคม
ที่ส าคัญ เพื่อมุ่งหวังให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในระยะเฉพาะหน้าต่อปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้น 
และได้รับความร่วมมือจากบุคคลเหล่านั้น (ภิกษุณีเจิงคอม, 2541, น. 241-261)  
 
5.2.5 การสื่อสารถึงผู้น าประเทศ 
 กิจกรรมและการท างานเพื่อสันติภาพในลักษณะของการเดินทางไปแสดง
ปาฐกถายังนานาประเทศ ในหลายๆ ครั้ง ติช นัท ฮันห์ จะสื่อสารกับนักการเมืองและ
ผู้น าทางศาสนาระดับประเทศ เพื่อมุ่งหวังให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในระยะเฉพาะหน้า
ต่อปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้น และได้รับความร่วมมือจากบุคคลเหล่านั้น โดยนักการเมือง
ที่ท่านมีความคิดเห็นว่าควรจะฝึกเจริญสติที่สุด ก็คือ สมาชิกสภาคองเกรส รวมไปถึง
ประธานาธิบดีด้วย (หิมพรรณ  รักแต่งาม, 2550, น. 95-96) เช่น ในเดือนสิงหาคม 
พ.ศ.2549 ติช นัท ฮันห์ เขียนจดหมายถึงประธานาธิบดี จอร์จ ดับเบิล ยู บุช จูเนียร์ 
(George W. Bush, Jr.) เพื่อสร้างความเข้าใจว่าการท าสงครามและใช้ความรุนแรงใน
การตอบโต้เหตุการณ์ก่อการร้ายที่ตึกเวิลด์เทรดเซ็นเตอร์ ในนิวยอร์ก หรือ 911 จะยิ่ง
ก่อให้เกิดการท าลายล้างและความหายนะ โดยชี้ให้เห็นว่า คนที่เราคิดว่าเป็นศัตรู 
แท้จริงก็คือพี่น้องของเราดังที่พระเจ้าทรงบอกไว้ ขอเพียงแค่เราตื่นรู้ ส่วนคนที่ท าร้าย
เราก็เพราะความโกรธ ความเข้าใจผิด และความแบ่งแยกนั่นเอง รวมทั้งแนะน าว่าด้วย
การฟังด้วยความกรุณาและการใช้ค าพูดอันอ่อนโยนเท่านั้นจึงจะช่วยให้ระงับความ
คิดเห็นที่ผิดที่เป็นรากฐานของความเกลียดและความรุนแรงได้ ซึ่งแสดงให้เห็นว่าติช 



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 105 
 

นัท ฮันห์ ไม่เหมือนผู้น าทางจิตวิญญาณโดยทั่วไปที่เน้นสื่อสารผ่านค าสอน แต่ท่าน
ใช้วิธีลงมือปฏิบัติเพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง หรือ “Peace in Action” ซึ่งจะต้องเป็นไป
อย่างสันติวิธีคือปราศจากการใช้ความรุนแรงทุกรูปแบบนั่นเอง 
 
5.2.6 การสร้างชุมชนแห่งสันติภาพและการเผยแพร่แนวคิดเชิงสันติภาพ 
 ติช นัท ฮันห์ ได้ก่อตั้ง “หมู่บ้านพลัม” ขึ้นเพื่อเป็นชุมชนแห่งสันติภาพใน
หลายๆ แห่งทั่วโลก โดยการท างานของท่านจะเน้นการสอนการเจริญสติ ศึกษาและ
ปฏิบัติธรรมเพื่อสร้างสันติภาพหรือสันติภาวะในจิตใจให้เกิดขึ้นผ่านกิจกรรมในรูปแบบ
ต่างๆ รวมทั้งสอดแทรกกิจกรรมที่เกี่ยวกับวัฒนธรรมส าหรับชาวเวียดนามแก่ชาว
เวียดนามพลัดถิ่น เพื่อเป็นอุบายให้ชาวเวียดนามที่อยู่ต่างแดนได้เกิดความรู้ ความ
เข้าใจ และรักในแผ่นดินของบรรพบุรุษ นอกจากนี้ยังมีกิจกรรมท่ีปลูกฝังและสอนให้
เด็กๆ ทั้งชาวตะวันตกและชาวเวียดนามได้รู้สึกถึงความเชื่อมโยงกับผู้ทุกข์ยาก มองเห็น
ความเป็นอยู่ระหว่างกัน (Interbeing) เป็นการบ่มเพาะความเมตตาในจิตใจ และเรียนรู้
ในเรื่องการให้ และนอกจากนี้ หมู่บ้านพลัมยังพัฒนากลายเป็นสังฆะที่มีพุทธบริษัท
ทั้ง 4 มาปฏิบัติธรรมร่วมกัน รวมทั้งเปิดรับผู้ที่สนใจจากภายนอกมาร่วมเรียนรู้
พระพุทธศาสนาในแบบใหม่และฝึกเจริญสติผ่านการภาวนาในรูปแบบต่างๆ เพื่อช่วย
ให้เด็กและผู้ใหญ่สามารถก่อเกิดสันติภาวะภายในและขยายออกไปสู่สังคมภายนอก 
และด้วยการอบรมในลักษณะดังกล่าวจึงท าให้เกิดชุมชนเล็กๆ ตามเมืองต่างๆ หลาย
ร้อยแห่งทั่วโลก หันมาสนใจและปฏิบัติธรรมและเจริญสติตามแนวทางของท่าน 
รวมทั้งก่อตั้งเป็นสังฆะ และมีหมู่บ้านพลัมเกิดขึ้นที่ประเทศต่างๆ  
 

 นอกจากนี้ ยังมีการเผยแผ่ค าสอนของติช นัท ฮันห์ และแนวการปฏิบัติ
ของหมู่บ้านพลัมผ่านสื่อต่างๆ เช่น การพิมพ์หนังสือและปาฐกถาธรรมของติช นัท 
ฮันห์ เป็นภาษาต่างๆ รวมทั้งยังมีวารสารของหมู่บ้านพลัม สื่อมัลติมีเดียของติช นัท 
ฮันห์ และกิจกรรมของหมู่บ้านพลัม รวมไปถึงการจัดท าเว็บไซต์ของหมู่บ้านพลัม
และสังฆะต่างๆ รวมทั้งการมีเครือข่ายทางสังคม หรือ social network เช่น Facebook 
อีกด้วย ซึ่งถือเป็นวิธีการการเผยแผ่ในยุคสมัยใหม่ เพื่อให้เข้าถึงคนรุ่นใหม่และคนใน
พื้นที่ต่างๆ ของโลกมากขึ้นนั่นเอง 
 



106 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

6. รูปแบบการสร้างสันติภาพของติช นัท ฮันห์  
 (Thich Nhat Hanh’s Peace Model) 
 
 จากการได้ศึกษารูปแบบหรือวิธีในการด าเนินงานเพื่อสันติภาพของติช นัท 
ฮันห์ โดยแบ่งตามลักษณะการแก้ปัญหาความรุนแรงที่เกี่ยวเนื่องกับสันติภาพ ท าให้
ทราบว่า ติช นัท ฮันห์ให้ความส าคัญกับการแก้ปัญหาทั้งปัญหาความรุนแรงทาง
โครงสร้างและความรุนแรงทางตรงที่เกี่ยวเนื่องกับสันติภาพ โดยการแก้ปัญหาความ
รุนแรงทางโครงสร้างนั้นจะเป็นลักษณะของการแก้ปัญหาสังคมทั้งจากโครงสร้างทาง
สังคมเองและจากผลกระทบจากสงครามและความอยุติธรรมต่างๆ เช่น ปัญหาความ
ยากจน ปัญหาการถูกลิดรอนสิทธิและได้รับความไม่เป็นธรรมต่างๆ ปัญหาสิ่งแวดล้อม 
หรือปัญหาอันกระทบต่อความเป็นอยู่อันสงบสุขของมนุษย์และสังคมโดยรวม ซึ่ง
รูปแบบหรือวิธีการในการด าเนินงานเพื่อสันติภาพของติช นัท ฮันห์ ในส่วนของการ
แก้ปัญหาความรุนแรงทางโครงสร้าง ได้แก่ การเผยแผ่และขับเคลื่อนงานด้าน
พระพุทธศาสนาเพื่อสังคมและการสร้างคนรุ่นใหม่เพื่อพัฒนาสังคม งานด้านการ
พัฒนาสังคม การช่วยเหลือด้านมนุษยธรรม การแก้ปัญหาสิ่งแวดล้อม การแก้ปัญหา ใน
ยุคบริโภคนิยมด้วยข้ออบรมสติ 5 ประการ เป็นต้น  
 

 ส าหรับการแก้ปัญหาความรุนแรงทางตรงนั้นเป็นลักษณะของการแก้ปัญหาที่
มุ่งเน้นไปที่การต่อต้านหรือไม่สนับสนุนสงครามและการใช้ความรุนแรง รวมทั้งความ
ขัดแย้งที่น าไปสู่ความรุนแรง ได้แก่ การสร้างสันติภาพในจิตใจและการภาวนาเพื่อ
แก้ปัญหาสงคราม ความขัดแย้ง และความรุนแรง การเขียนและพิมพ์หนังสือเพื่อ
ส่งเสริมสันติภาพ การแสดงออกอย่างสันติวิธีเพื่อต่อต้านสงคราม ความขัดแย้ง และ
ความรุนแรงต่างๆ การเดินทางเพ่ือแสดงปาฐกถาหรือการธุดงค์เพื่อสันติภาพ และ
การสื่อสารถึงผู้น าประเทศ เป็นต้น ซึ่งในการท างานทั้ง 2 ส่วนนี้จะต้องด าเนินควบคู่
กันไปเพื่อให้เกิดสันติภาพอย่างแท้จริงและยั่งยืน  
 

 แนวทางการสร้างสันติภาพของติช นัท ฮันห์ที่สรุปไว้ข้างต้นตั้งอยู่บนพื้นฐาน 
ของแนวคิด “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” (Engaged  Buddhism) ที่เป็นเสมือนอุดมการณ์
ในการด ารงชีวิตและการท างานของท่าน ซึ่งในการท างานเพื่อสังคมและสันติภาพของ



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 107 
 

ติช นัท ฮันห์ ได้แสดงออกมาอย่างเป็นรูปธรรมโดยไม่แบ่งแยกระหว่างพระพุทธศาสนา
กับการใช้ชีวิตและการท างานเพื่อสังคมแต่เป็นการน าพระพุทธศาสนาเข้าไปผูกพัน
หรือเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับสังคมนั่นเอง ซึ่งแนวคิดนี้เป็นเอกลักษณ์หนึ่งที่ส าคัญ
ยิ่งต่อการท างานเพื่อสร้างสันติภาพของท่าน นอกจากนี้ในการด าเนินกิจกรรมและ
การท างานเพื่อสันติภาพดังกล่าว ท่านได้ด าเนินการอย่างเป็นระบบ มีการจัดตั้งเป็น
องค์กร ในรูปแบบมหาวิทยาลัย โรงเรียน หรือคณะกรรมการต่างๆ รวมทั้งมีการ
บริหารจัดการอย่างเป็นระบบ และยังมีการสร้างเครือข่ายของคณะผู้ท างานในรูปของ
อาสาสมัครทั้งในประเทศเวียดนามและในประเทศตะวันตก จนเกิดเป็นกิจกรรม
รณรงค์เพื่อสันติภาพในลักษณะต่างๆ ที่หลากหลาย และท่านยังให้ความส าคัญกับ
การถ่ายทอดและเผยแพร่แนวคิดและกิจกรรมต่างๆ เช่น การแถลงข่าว หรือการ
เดินทางไปแสดงปาฐกถาในประเทศต่างๆ เพื่อเป็นการสร้างความเข้าใจถึงสถานการณ์
ของเวียดนามและเกิดความร่วมมือเป็นเครือข่ายจากผู้คนในหลายประเทศเพื่อช่วยเหลือ
และสร้างสันติภาพในเวียดนามด้วย เป็นต้น ซึ่งแนวทางโดยภาพรวมในการสร้าง
สันติภาพของติช นัท ฮันห์ โดยวิเคราะห์จากกิจกรรมและการท างานเพื่อสันติภาพ
ของท่านข้างต้นสามารถสรุปเป็นแผนภูมิหรือ Model ได้ดังนี้ 
  



108 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

   
 รูปแบบการสร้างสันติภาพ (Peace Model) 

ของ ติช นัท ฮันห ์
 

    
   

 พระพุทธศาสนาเพือ่สังคม  
   
  สันติวิธี   สร้างสันติภาพ 

ในจิตใจ 
 

      
       
     
   

 แก้ปัญหาความรุนแรง 
ทางโครงสร้าง 

 แก้ปัญหาความรุนแรงทางตรงและ
ปัญหาความขัดแย้ง 

 

 -  การเผยแผ่และขับเคลื่อนงาน
ด้านพระพุทธศาสนา/ศาสนาเพื่อ
สังคมและการสร้างคนรุ่นใหม่ 
การพัฒนาสังคม การช่วยเหลือ
ด้านมนุษยธรรม การแก้ปัญหา
สิ่งแวดล้อม การแก้ปัญหาในยุค
บริโภคนิยม เป็นต้น 

 -  การภาวนาเพื่อตระหนักรู้และเข้าใจ
ต่อปัญหาสงคราม ความขัดแย้ง และ
ความรุนแรง การเขียนและพิมพ์
หนังสือเพื่อส่งเสริมสันติภาพ การ
แสดงออกอย่างสันติวิธี การเดินทาง
เพื่อแสดงปาฐกถาหรือการธุดงค์เพื่อ
สันติภาพ การสื่อสารถึงผู้น าประเทศ 
เป็นต้น 

 

       
       
 - การอบรมภาวนาและขับเคลื่อนงาน

ด้านสันติภาพของหมู่บ้านพลัม 
  - สร้างระบบ องค์กร เครือข่าย 

- มีการบริหารจัดการ 
- มีการถ่ายทอดและเผยแพร่แนวคิด 

 

      
   

 สันติภาพ  
   
  



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 109 
 

7. บทสรุป  
 

จากการที่ได้ศึกษาแนวทางการสร้างสันติภาพในทรรศนะของติช นัท ฮันห์ 
รวมไปถึงกิจกรรมและการท างานเพื่อสันติภาพของท่าน ท าให้พบว่า ติช นัท ฮันห์ 
ได้ท าการประยุกต์และบูรณาการแนวคิดทางพระพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์ร่วมสมัย 
เช่น แนวทางสันติวิธี (Peaceful Ways) ในบริบทของสังคมยุคปัจจุบัน จนกระทั่งเกิด
เป็นแนวคิดและแนวปฏิบัติที่เรียกว่า “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” (Engaged Buddhism) 
เพื่อให้สนองตอบต่อสภาพสังคมปัจจุบันที่มีปัญหาความขัดแย้งและพัฒนาไปเป็น
ความรุนแรง จนสูญเสียความสงบสุขหรือสันติภาพในหลายพื้นที่ของโลก โดยเน้นว่า 
การท างานเพื่อสันติภาพต้องควบคู่กับการสร้างสันติภาวะในใจเสมอนั่นเอง ซึ่งปฏิเสธ
ไม่ได้ว่าแนวทางการสร้างสันติภาพดังกล่าวจ าเป็นต้องอาศัยเวลาในการขับเคลื่อน 
บ่มเพาะและเปลี่ยนแปลงทัศนคติของผู้คนเพื่อก่อให้เกิดผลอันเป็นปลายทางแห่ง
สันติภาพทั้งในระดับปัจเจกชนและสังคมอย่างยั่งยืน 

 

ส าหรับสถานการณ์ความขัดแย้งและความรุนแรงในสังคมโลกยุคปัจจุบัน 
ผู้เขียนมีความเห็นว่า เกิดจากหลายสาเหตุปัจจัยที่สลับซับซ้อน เช่น การที่คนใน
สังคมบางกลุ่มถูกปลูกฝังอุดมการณ์ ค าสอน ความเชื่อ หรือเรื่องราวที่น าไปสู่ความ
แบ่งแยกและเกลียดชังอย่างฝังลึก จนกระทั่งแสดงออกเป็นการก่อการร้าย หรือการ
กระท าอันรุนแรงโดยปราศจากเหตุผลและข้อตกลง ซึ่งในเหตุการณ์ลักษณะนี้ เป็น
เรื่องที่น่าพิจารณาว่า แนวทางการสร้างสันติภาพดังกล่าวของติช นัท ฮันห์ ที่เน้น
การสร้างสันติภาพในจิตใจจะสามารถน ามาปรับประยุกต์เพื่อป้องกันและแก้ไขต่อ
สถานการณ์ดังกล่าวได้หรือไม่ อย่างไร เพราะถ้าบุคคลที่ก่อการไม่ได้ต้องการสันติภาพ 
แต่ต้องการบรรลุเป้าหมายในอุดมการณ์ของตน โดยไม่สนใจต่อชีวิตของผู้อื่นหรือ
แม้กระทั่งตนเอง การสร้างความตระหนักรู้และเข้าใจดังกล่าวจะได้ผลหรือไม่ และ
สถานการณ์เช่นนี้ ผู้ที่ถูกกระท าจะยังสามารถรักษาสันติวิธีไว้ได้ในระดับไหน เพียงใด 
จึงจะสามารถปกป้องตนเองหรือกลุ่มของตนให้พ้นจากอันตรายได้ ซึ่งประเด็นเหล่านี้ 
ผู้เขียนเพียงตั้งข้อสังเกตไว้ และคงเป็นเรื่องที่ต้องศึกษาหาแนวทางที่เหมาะสมต่อไป 
เพื่อรักษาความสงบสุขหรือสันติภาพให้เป็นจริงและยั่งยืนได้อย่างแท้จริง 



110 Humanities Journal Vol.24 No.1 (January-June 2017) 
 

รายการอ้างอิง 
 

โคทม อารยีา. (2530). ข้อชวนพจิารณาเรื่องสันตภิาพ. ใน ประชุมสขุ อาชวอ ารงุ และ ยุพิน 
พิพิธกุล (บ.ก.), ประมวลความรูเ้รือ่งสนัติภาพ (น. 296-297). กรงุเทพฯ: 
จุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย.  

ติช นัท ฮันห์. (2537). เธอคอืศานต ิล าน าแห่งลมหายใจและรอยยิ้ม (พมิพ์ครัง้ที่ 2). 
(สันติสุข โสภณสริิ ผูแ้ปล). กรงุเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 

ติช นัท ฮันห์. (2542). เมตตาภาวนา ค าสอนว่าด้วยรกั (ธารา รนิศานต ์ผู้แปล). กรุงเทพฯ: 
มูลนิธิโกมลคีมทอง.  

ติช นัท ฮันห์. (2543). เรยีกฉนัด้วยนามอันแท้จริง (พมิพ์ครัง้ที่ 2). (ร. จันเสน ผูแ้ปล). 
กรุงเทพฯ: มูลนิธโิกมลคีมทอง. 

ติช นัท ฮันห์. (2544). ปาฏิหารยิ์แห่งการตืน่อยู่เสมอ (พมิพ์ครั้งที่ 4). (พระประชา 
ปสนฺนธมฺโม ผู้แปล). กรงุเทพฯ: มูลนิธิโกมลคมีทอง. 

ติช นัท ฮันห์. (2545). สันติภาพทกุย่างก้าว (พมิพ์ครัง้ที่ 4). (ประชา หุตานุวัตร และสภุาพร 
พงศ์พฤกษ์ ผูแ้ปล). กรงุเทพฯ: ศยาม. 

ติช นัท ฮันห์. (2552). กลับบ้านทีแ่ท้จรงิ (รวมปาฐกถา ท่านติช นทั ฮนัห์ ในประเทศไทย 
2550) (สังฆะหมูบ่้านพลัม ประเทศไทย ผูแ้ปล). กรงุเทพฯ: เลมอนฟาร์มบุค๊. 

บุญร่วม เทยีมจนัทร์. (2539). รวมสงครามส าคัญของโลก. กรุงเทพฯ: บุ๊คแบงค์. 
ประชุมสขุ อาชวอ ารุง. (2530). การวิจยัสันตภิาพ. ใน ประชุมสุข อาชวอ ารุง และ ยุพิน 

พิพิธกุล (บ.ก.), ประมวลความรูเ้รือ่งสนัติภาพ (น. 115-116). กรงุเทพฯ: 
จุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย. 

ประเวศ วะสี. (2542, 11 มิถนุายน). คนไทยกับสนัตภิาพ. มติชน, น. 2. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). สันติภาพเกิดจากอสิรภาพและความสขุ. ใน 

คณะกรรมการงานวันสนัติภาพไทย (บ.ก.), สูศ่านตเิสร:ี 50 ปีสนัติภาพไทย 
(น. 22). กรุงเทพฯ: เรอืนแก้วการพิมพ์. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบณุยากร). (2548). รปูแบบการจัดการความขัดแย้งโดย 
พุทธสนัติวิธ:ี ศึกษาวิเคราะห์กรณลีุ่มน้ าแม่ตาช้าง จ.เชยีงใหม่. (วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรดุษฎบีัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา). มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณ
ราชวทิยาลยั, พระนครศรอียุธยา.  



วารสารมนุษยศาสตร์ปีที่ 24 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 111 
 

พระไพศาล วิสาโล. (2550). สร้างสนัติด้วยมอืเรา (พมิพ์ครัง้ที่ ๒). นครปฐม: ศนูย์ศึกษา
และพัฒนาสนัติวิธี มหาวทิยาลัยมหิดล. 

ภิกษุณเีจิงคอม. (2541). รกัทีแ่ท้ (นฤมล ตันตระกูล ผู้แปล). กรุงเทพฯ: มูลนิธเิด็ก. 
ศรณัยู นกแกว้. (2553). ติช นัท ฮนัห์ จากเมล็ดพลมั สูเ่มล็ดพนัธุแ์หง่สันติบนแผน่ดินไทย. 

Secret, 60(3), น. 33. 
สายสวาท ปัจวทิย์. (2549). ทิศทางนโยบายการจดัการศกึษาทีส่อดคล้องกับโลกทศันท์ี่

เกีย่วกับสนัติภาพภายในพื้นที่ชายแดนสามจังหวัดภาคใต้. (วทิยานพินธ ์
ครศุาสตรดุษฎีบณัฑิต คณะครศุาสตร์) จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลยั, กรงุเทพฯ. 

หิมพรรณ รกัแตง่าม. (2550). การศึกษาวเิคราะห์การตีความหลักธรรมทางพระพทุธศาสนา
ของติช นัท ฮันห.์ (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา) มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระนครสรีอยุธยา. 

เหวยีนคักเหวียน. (2552). เวยีดนาม: ประวัติศาสตรฉ์บับพิสดาร (เพ็ชรี สุมิตร ผูแ้ปล). 
กรุงเทพฯ: มูลนิธโิตโยต้า ประเทศไทย. 

Cooley, C. (2011). Freedom in the name of peace: The story of Thich Nhat Hanh. 
Kansas: University of Kansas. 

Powers, J. (2016). Thich Nhat Hanh. Canberra: Australian National University 
Research Publication. 

Svalastoga, K. (1982). On deadly violence. New York: Universitetsforlaget;  
Columbia University. 

Thich Nhat Hanh. (1967). Vietnam: Lotus in a sea of fire. New York: Hill and Wang. 
Thich Nhat Hanh. (1993). Love in action: Wrighting on nonviolent social change. 

California: Parallax Press. 
Tjosvold, D. (1991). The conflict-positive organization: Stimulate diversity and create 

unity. Massachusetts: Addison-Wesley. 


